TRADUCCION

Lazaro Niebla, Sin titulo



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA: FEMINISMO DESCOLONIAL FRENTE
A LA GLOBALIZACION. REFLEXIONES INSPIRADAS A PARTIR DE LA
LUCHA DE LAS MUJERES INDIGENAS EN CHIAPAS

Sabine Masson™
Traduccion del francés:

Pilar Castro Gomez ™

INTRODUCCION

:Es posible afrontar los efectos simultaneos de la division sexual, social
e internacional del trabajo? ;Como pensar la solidaridad altermundista
sin invisibilizar a las mujeres y relegar a un segundo plano el género
en las luchas? ;Como reconocer las contradicciones de raza y clase
del feminismo sin disolver este proyecto de transformacion social
y convertirlo en una miriada de identidades fragmentadas? He aqui
algunas cuestiones que motivan la escritura de este texto, cuyo objetivo
general es vincular, por un lado, el debate teorico feminista de la ar-
ticulacion entre clase, sexo/género y raza y, por otro, el analisis de las
dominaciones y resistencias surgidas en el contexto de lamundializacion.
Pero antes que nada, este articulo debe su existencia a una experiencia
de campo realizada en el contexto de mi tesis doctoral con los grupos de
mujeres indigenas de Chiapas (México) (Masson, 2005). Asi pues,
es sobre todo durante este reencuentro con las mujeres que luchan

* Traduccion de “Sexe/genre, classe, race: décoloniser le féminisme dans un contexte
mondialisé. Réflexions a partir de la lutte des femmes indiennes au Chiapas”, en Chris-
telle Hamel, Christine Delphy, Patricia Roux, Natalie Benelli, Jules Falquet, Ellen Hertz
(eds.), Nouvelles Questions Féministes, vol. 25, num. 3, septiembre-diciembre, Lausana:
Antipodes, 2006, pp. 56-75.

** Académica y activista politica y social nacida en Suiza. Investigadora del Institut
de Hautes FEtudes Internationales et du Développement, en Ginebra, Suiza. Autora y
compiladora de Tzome Ixuc: una historia de mujeres tojolabales en lucha (México: Plaza
& Valdés, 2009).

*** Traductora, Universidad Auténoma de la Ciudad de México (UACM).

Volumen 8, numero 17, septiembre-diciembre, 2011, pp. 145-177 Andamios 145



SABINE MASSON

simultaneamente por la autodeterminacion de sus pueblos y por sus
derechos como mujeres que he podido profundizar en la cuestion de
la imbricacion de varias relaciones de dominaciéon, y sobre todo
tomar conciencia de mi propio desarrollo como “feminista occidental”.
Ahora comprendo la importancia del principio enunciado por Audre
Lorde en 2003: s6lo el reconocimiento de nuestras divisiones nos puede
hacer avanzar hacia el establecimiento de un feminismo antirracista.
Como blanca y feminista, la reproduccion de las relaciones racistas y
colonizadoras en el contexto mundializado es, en consecuencia, también
“mi problema” (Pence, 1982).

La ofensiva imperialista y patriarcal llamada mundializacion
podria definirse como un poderoso apartheid de raza y de sexo,
en funcion del cual los paises pobres, y en particular las mujeres de
dichos paises, constituyen una inmensa reserva de fuerza de trabajo
explotable y barata. De alli que, en otros términos, la mundializacion
capitalista, neocolonialista y patriarcal sea un sistema que combina
de manera exacerbada la division social, internacional, sexual
y racial del trabajo. Sin descifrar sus complejas consecuencias,’
sol6 mencionaré aqui el recrudecimiento de la explotacion y de
laviolencia contralas mujeres en las zonas donde hay una fuerte presencia
de industrias en la periferia de las ciudades de México y Centroamérica.
Este prologo me servira para abordar dos cuestiones fundamentales.
Primera: en contrario a varios discursos, los tiempos no estan para
integrar las “diferencias” y la diversidad cultural, sino para reforzar
la dominacion racista y neocolonialista. Segunda, esta situacion genera
“innovaciones politicas” (Falquet, Hirata y Lautier, 2006: 6), resisten-
cia de los indigenas® a la historica deshumanizacion de sus pueblos y
la defensa de su soberania territorial, alimentaria, cultural y politica
en el contexto latinoamericano. Las mujeres indigenas, confrontadas

! Respecto a este tema, véase en particular el dossier “Les nouveaux paradoxes de la
mondialisation” [Las nuevas paradojas de la mundializacion], en Cahiers du Genre,
nam. 40, 2006.

2 Utilizo la palabra “indigenas” en el sentido politico que se le ha dado en el contexto
de las luchas en México y en Centroamérica. Al sur del continente, muchas poblaciones
indigenas en lucha rechazan este término y prefieren el de “nacion” (quechua, aymara,
mapuche, guarani), o simplemente “pueblo originario” (Escarzaga y Gutiérrez, 2005).

146 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

simultaneamente con el patriarcado, la mundializacion capitalista y
el racismo en las naciones latinoamericanas, no han desarrollado su
propio movimiento que aspira a la justicia social, racial y de género
como una y la misma cosa. Este movimiento es el portador de una con-
cepcion postcolonial y no racista de la emancipacion: la critica a la
hegemonia de los feminismos occidentales que trata los diferentes as-
pectos de la mundializacion y mira hacia un futuro de movimientos
feministas solidarios.

ENCLAVES NEOCOLONIALES Y VIOLENCIA CONTRA LAS MUJERES EN MEXICO Y
CENTROAMERICA

La mundializacion de la expoliacion del trabajo se alimenta de una
relacion colonial de género, basada en las desigualdades salariales y
en la segregacion del empleo en funcion de género, asi como en una
division internacional del trabajo que fomenta la dominacion de los
paises industrializados en la vieja periferia (Pottier, 1998). En efecto,
la participacion de los paises “emergentes” en el mercado mundial se
hace a través de la exportacion de productos manufacturados, cuyos
procesos de trabajo son controlados por empresas multinacionales,
el capital permanece en los paises ricos, y la produccion se realiza en
enclaves neocoloniales donde, principalmente, se explota a las mujeres.
En este contexto, la abundancia de productos es acaparada por el capi-
tal extranjero, y los empleos que se crean en este tipo de industrias estan
expuestos al maximo riesgo en términos de salud, seguridad econémica,
condiciones laborales, etcétera.

En México y Centroameérica, donde este tipo de enclaves industriales
se han venido desarrollando desde fines de la década de 1960, se
les conoce como maquiladoras. Se trata de fabricas de textiles,
productos electrénicos o agroindustriales, de infraestructura sencilla
para mano de obra mayoritariamente femenina,’ no calificada, flexible

> En México, las mujeres constituyen cerca del 55% de la mano de obra de las ma-
quiladoras. En Centroamérica representan entre el 70% y 95% de la poblacion obrera
de las industrias exportadoras. Esta diferencia esta particularmente ligada a la segrega-

Andamios 147



SABINE MASSON

y sin proteccion; situadas en zonas libres de impuestos, en la frontera,
en la periferia de grandes ciudades o cercanas a los puertos (Lara Flores,
1992). Las maquiladoras son verdaderos espacios de ilegalidad: éstas
escapan a todas las normas referentes a las condiciones de trabajo y el
respeto al medio ambiente, aprovechando mano de obra rural, migrante,
pauperizada por las contrarreformas neoliberales.* Pero el fendmeno
no termina en las puertas de las fabricas. Los enclaves industriales gene-
ran también el incremento de la explotacion sexual y de la violencia
contra las mujeres. Dentro y fuera de estos lugares, la violencia ha au-
mentado de manera insostenible. En el norte de México, y después en
varios paises de Centroamérica, se presenta una racha de asesinatos
masivosy sistematicos de mujeres, calificados de feminicidios. El término
“feminicidio™ es utilizado por las investigadoras feministas mexicanas
y centroamericanas como un contradiscurso ante la banalizacion me-
diatica de estos crimenes, para subrayar su significacion social en el
contexto actual de la mundializacion, en tanto se inscriben en el con-
tinuum historico de la violencia patriarcal (catpn, 2006). Asi que los

cion sexual del trabajo: las maquiladoras de Centroamérica son esencialmente textiles,
mientras que las mexicanas se especializan en ensamble electrénico e industrial.

* Hay que recordar que el desarrollo de las zonas industriales esta avalado por la firma
de tratados de libre comercio multilaterales o bilaterales en la region. El primer tratado de
este tipo es un acuerdo norteamericano entre México, Canada y Estados Unidos (TLcaN)
que entro en vigor en 1994, y fue una especie de laboratorio de la mundializacion en la
region. Este sirvié de modelo para el Tratado de Libre Comercio entre Estados Unidos y
todos los paises de Centroamérica (TLCAC), asi como para el Proyecto de Zona de Libre
Comercio de las Américas (zLca), cuya firma ha sido aplazada por fuertes movilizacio-
nes. Estos acuerdos pretenden no solamente el establecimiento de fabricas de productos
de exportacion a bajo costo, sino también el acceso a los recursos naturales, a la pro-
duccion agricola, a las infraestructuras del Estado, a los servicios publicos y también al
mercado alimentario. Ademas, estan acompanados del estrechamiento de las fronteras
y de un incremento del control y de la violencia hacia los migrantes.

> El término en espariol “feminicidio” es una adaptacion del término inglés feminici-
de, utilizado originalmente por Diana Russell y Jill Radford (1992). La transformacion
voluntaria en espariol de “feminicide” a “feminicidio” se opone al discurso del Estado y
de los medios que ponen a un mismo nivel “homicidio” y “feminicidio”; éste ultimo se
reduce entonces a un homicidio de una mujer sin otra distincion que el sexo de la victi-
ma. Esta adaptacion, por el contrario, busca poner en evidencia el género de las victimas,
y fiel a su sentido inicial, dado por el término inglés gender, enfatiza el hecho de que el
feminicidio es un fenémeno social de odio hacia las mujeres (Lagarde, 2005).

148 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

feminicidios se deben leer como el producto doble de un sistema
patriarcal y (neo)colonial determinante de las condiciones sociales, po-
liticas y juridicas de la impunidad (caipH, 2005). Progresan al mismo
ritmo que la deshumanizacion y la pérdida de valor de la vida en general
que produce la miseria, el subempleo, la destruccion de las economias
locales y la migracion forzada (Kennedy, 2006). Estos asesinatos afectan
principalmente a las jovenes y a las muy jovenes, trabajadoras, sin
calificacion y habitantes de zonas urbanas socialmente devastadas,
donde la muerte en todas sus formas —crimenes, enfermedades, mor-
talidad infantil y materna, suicidio— es un elemento cotidiano de
una condiciéon de subciudadania. De igual manera, estos asesinatos
se inscriben en la intensificacion del “libre” comercio de migrantes, de
armamento y de servicios sexuales, asi como en la comercializacion
y mediatizacion del crimen, la privatizacion de la seguridad y el
reforzamiento de la autonomia de los cuerpos policiales. Finalmente,
son el producto de la ausencia del Estado de derecho, de la impunidad
generalizada, de la corrupcion y de la complicidad del Estado, “no
necesariamente concertada, pero ideoldgica y politicamente activa”
(Lagarde, 2006: 48).° En palabras de la Comision legislativa presidida
por Marcela Lagarde:

El feminicidio esta conformado por el conjunto de he-
chos violentos misoginos contra las mujeres que implican
la violacién de sus derechos humanos, atentan contra su
seguridad y ponen en riesgo su vida. Culmina en la muerte
violenta de algunas mujeres. [...] Se consuma porque las
autoridades omisas, negligentes, o coludidas con agreso-
res ejercen sobre las mujeres violencia institucional al
obstaculizar su acceso a la justicia y con ello contribuyen a
la impunidad. El feminicidio conlleva la ruptura del Esta-
do de derecho ya que el Estado es incapaz de garantizar
la vida de las mujeres, de actuar con legalidad y hacerla

°En Guatemala, de 1227 casos registrados entre 2002 y 2004, solo siete han derivado
en condena (caLpH, 2005: 18).

Andamios 149



SABINE MASSON

respetar, de procurar justicia, y prevenir y erradicar la vio-
lencia que lo ocasiona. El feminicidio es un crimen de
Estado (Comision Especial para Conocer..., 2006: 35).

La ubicacion de los paises del territorio mesoamericano donde los
asesinatos de las mujeres se vuelven sistematicos estd marcada por
una fuerte dependencia geopolitica, una politica econémica neoliberal
agresiva, y/o por los recientes conflictos armados. De Ciudad Judrez,
donde los feminicidios han cobrado centenas de victimas desde prin-
cipios de los anos noventa,® el fenomeno se extendio a la Ciudad de
México, luego a los centros urbanos de la frontera sur’ y después hacia
Centroamérica. Honduras y Guatemala, paises donde hay muchas
maquiladoras, son los mas afectados por el fenémeno.'°Los feminicidios
siguieron no solo la linea del establecimiento de las industrias ex-
portadoras, sino también un conjunto de modelos comunes a todos
estos paises, como la premeditacion, la sana y la brutalidad, la violacion,
la mutilacion sexual de las victimas, la frecuente implicacion de los je-
fes y gerentes de las maquiladoras, la impunidad y la corrupcion de los
gobernantes (cALpH, 2005; Kennedy, 2006; Ravelo y Dominguez, 2005).
Asimismo, los feminicidios son la ultima consecuencia de un modelo
de sociedad determinado por los intereses patriarcales, capitalistas y
neocolonialistas de una minoria en el poder del gobierno mundial.

" En ciertos casos la responsabilidad del Estado es directa, en particular en Guatemala,
donde los asesinatos de mujeres operan con el mismo modelo de terror que el Estado
utilizé durante el conflicto y el genocidio, extendiendo tacticas de guerra como violen-
cia sexual, tortura, desaparicion, mutilacion y ensanamiento.

8 Ciudad Judrez es una ciudad fronteriza del norte de México (estado de Chihuahua),
donde 379 mujeres y nifias fueron asesinadas entre 1993 y 2005 (Comision Especial,
2006). Esta espantosa cifra debe relacionarse con el hecho de que esta ciudad ha consti-
tuido desde 1965, un laboratorio para el desarrollo regional de maquiladoras y concen-
tra hoy en dia la cantidad mas grande de obreras y obreros de este tipo de industrias en
el pais (Gonzalez Rodriguez, 2002).

En Chiapas ha habido 673 victimas de feminicidio entre 1994 y 2005, 170 tan sélo en
la ciudad fronteriza de Tapachula (coremo, 2005).

' En Honduras se cuentan 111 feminicidios en 2003; 138 en 2004, y 160 en 2005
(Kennedy, 2006). En Guatemala se registraron 383 asesinatos en 2003; 531 en 2004,
y 665 en 2005 (caLpn, 2006), de los cuales mas de un tercio corresponde a la zona
capitalina.

150 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

LOS DISCURSOS DE LA MUNDIALIZACION: NEO RACISMO DIFERENCIALISTA Y
PLURALISMO CULTURAL

Antes de pasar al tema de las “respuestas” feministas en este
contexto, me gustaria detenerme en los discursos y las ideas
que hoy en dia nutren la reproduccion de las relaciones co-
loniales. A finales de la década de 1970, Edward Said hablo del
“orientalismo” para designar la produccion cultural e imaginaria
del colonialismo occidental. El entendia por orientalismo un conjun-
to de relatos y representaciones que habian creado el “Ellos” y el
“Nosotros” —Oriente y Occidente, los indigenas y los colonizadores—
con base en una relacion imperial/colonial y en una concepcion racista
de la otredad (Said, 1996). De la misma manera en que la fuerza militar
y la explotacion economica, la cultura y el conocimiento constituyen
la “materia prima” (Tuhiwai Smith, 1999: 58) del imperialismo. Es-
tablecidas las “jerarquias de razas y la tipologia de las sociedades”
(Tuhiwai Smith, 1999: 25), el imperialismo ha colonizado el espiritu
y generado, no solamente la negacion de los conocimientos indigenas,
sino un desorden en su cultura, una desvinculacién de su historia,
una “fragmentacion sistematica de su mundo” (1999: 28). Después, el
“centro” del imperio, ha sido reorganizado en nombre de la “civilizacion”:
el espacio, los tiempos, la relacion entre lo humano y lo ambiental,
entre el individuo y la colectividad, entre el cuerpo y el espiritu.

En un sentido estricto de este imaginario colonial, el artificio de
saber-poder de la mundializacion (y de sus guerras imperialistas) con-
tinda fundamentandose en una ideologia racista que objetivamente se
apropia de “el Otro”, a partir de privilegios autodefinidos como centro
y autoproclamado como universal: el modelo neoliberal y occidental de
la sociedad. En América latina, la colonizacion del espiritu continua la
iniciativa de negar y distorsionar las formas indigenas de conocimiento,
por ejemplo, la deslegitimacion de la relacion sagrada, espiritual y
comunitaria con la tierra para imponer la logica individualista, privada
e industrializada de los recursos. Mientras que el “centro” disimula su
composicion minoritaria, son las poblaciones mas numerosas las que
sufren las consecuencias de la mundializacion y son denominadas “mi-
norias” étnicas o culturales. Por consiguiente, si la idea de la diferencia

Andamios ;51



SABINE MASSON

biolégica ha permitido justificar el colonialismo a pesar del humanismo
liberal moderno (Guillaumin, 2002), parece que hoy en dia ésta es
la idea de diferencia cultural que desempena dicha funcion pa-
ra la democracia neoliberal. La nueva “trampa semantica” (Minh-ha,
1989: 82), la “diferencia cultural” no subyace a la reproduccion de las
“viejas” relaciones de colonizacion y significa, como en el pasado, di-
vision, segregacion, apartheid. Simple y sencillamente el contenido
discursivo se ha modificado, al mismo tiempo que las tacticas de
“desarrollo” postcolonial en los territorios “indigenas” de aqui en
adelante “se trabaja en su modestia al tiempo que se exhorta a mantener
los modos de vida y los valores étnicos dentro de las fronteras de su
tierra natal” (Minh-ha, 1989: 80). Dicho de otra forma, al igual que
la nocion de “diferencia sexual” en las relaciones de género, la nocion
de “diferencia cultural” en las relaciones racistas e imperialistas sirve
con mucha frecuencia para legitimar la dominacion. La nocion de “di-
ferencia cultural” alimenta una vision homegeneizante, objetivante,
esencialista de “el Otro”, recategorizada desde la posicion invisible del
“Mismo”, posiblemente “de forma positiva” como “auténticos indigenas
verdaderamente diferentes” (Minh-ha, 1989: 88), pero como siempre,
con el fin de apropiarse de sus valores y recursos. La democracia
neoliberal ha reajustado sus discursos sobre la otredad en torno a un
racismo “sin razas”, un neo racismo de tipo cultural y diferencialista
(Guillaumin, 2002; Taguieff, 1991; Wieviorka, 1998), que permite
seguir justificando la represion, la segregacion y la criminalizacion
de las poblaciones migrantes a través de la naturalizacion de las di-
ferencias (Stolcke, 1995).

Este imaginario neorracista y diferencialista esta modulado por
otro discurso aparentemente contradictorio, aquel que insiste en la
inclusion de la “diversidad étnica y cultural” en las naciones post-
coloniales. En Latinoamérica, esta retorica se traduce en reformas
legales y constitucionales que reconocen el caracter multicultural del
Estado-nacion, pero que no mejoran en nada la suerte de los pueblos ori-
ginarios, “[...] porque lo que si estamos viendo en muchas partes del
mundo es la destruccion progresiva de las economias indigenas, de
las economias de subsistencia, de las comunidades indigenas, don-
de quiera que se encuentren, y también de las culturas indigenas,

152 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

independientemente de los cambios juridicos, constitucionales y del
discurso de la multiculturalidad” (Stavenhagen, 2005: 53).

El discurso sobre la diversidad cultural sirve mas bien para disfrazar
la forma en que las relaciones coloniales se reproducen en el marco
de la mundializacion, especialmente a través de nuevas técnicas de
saqueo de recursos (naturales, culturales, genéticos) como son los
tratados de comercio sobre la propiedad intelectual.'’ En México,
donde el reconocimiento a la diversidad cultural es muy relevante
como un derecho adquirido en la “transicion democratica”, el Estado
niega a los indigenas la autonomia economica y politica que ellos han
reivindicado.'? El reconocimiento de la diversidad cultural se limita,
en realidad, a la comercializacion de un folclor indigena, separado de
manera radical de los objetivos “culturales” y “materiales” que buscan
aislar a los movimientos indigenas de los otros movimientos sociales, y
sobre todo evitar una revision verdadera de las relaciones coloniales
y racistas que estructuran la nacion mexicana.

Esta“desmaterializacion”(Galerand,2006) delosobjetivosnacionales,
coloniales y racistas funciona de igual manera en el “primer mundo”,
en particular en el anglosajon, donde el discurso de reconocimiento
a la integracion de la diversidad cultural se presenta como respuesta a
los conflictos entre las comunidades racistas y las racializadas."

"' En particular el Tratado de la Organizacion Mundial de Comercio (omc) sobre de-
rechos de propiedad intelectual concernientes al comercio (appic, en inglés Trips), que
dicta mundialmente los sistemas de patentes. AppPIC es mejor conocida por las organi-
zaciones campesinas como el acuerdo de la “bio-pirateria”, a saber, el saqueo institu-
cionalizado de conocimientos, semillas y plantas de las comunidades indigenas por las
multinacionales.

12En 2001 el Congreso mexicano aprob6 una ley indigena calificada por las organiza-
ciones del movimiento indigena de contrarreforma, porque traicionaba completamente
las reivindicaciones vinculadas a la autodeterminacion de los pueblos. En efecto, no
incluia ni hablaba de territorios, derechos colectivos por el usufructo de los recursos,
ni reconocia a los pueblos indigenas como entidades politicas. Mas bien fue un retroce-
so respecto al Convenio 169 de la Organizacion Internacional del Trabajo (or1), ratifi-
cado por México, y supuestamente garantizaba los derechos de los pueblos autoctonos.
13 Como ha mostrado Elsa Galerand (2006), a la desmaterializacion de las relaciones
sociales de Occidente atafie también la problematica del apremio a la heterosexualidad,
incluida en el seno de los contradiscursos de los movimientos de mujeres, especialmen-
te en el marco de la Marcha Mundial de las Mujeres.

Andamios 153



SABINE MASSON

En Inglaterra y Australia en especial, las feministas antirracistas han
mostrado que esta orientacion culturalmente relativista contribuye a
mantener el racismo institucional, la impunidad de la violencia sexista,
y en definitiva a la reproduccion de las relaciones coloniales (Ang, 2001;
Pratel, 2003). El principal problema es que estas politicas de diversidad
cultural que “proclaman la naturaleza fragmentada y circunstancial
de las diferencias [...] aunque [no existe] ninguna estrategia para
definir las relaciones sociales materiales entre los grupos considerados co-
mo diferentes” (Sudbury, 1998: 96). Esta aproximacion multicultural
institucionalizada sustituye a la vieja critica anticolonial “un discurso
sobre la diversidad y el pluralismo basado en una concepcion apolitica
y habitualmente individualizada de la identidad” (Mohanty, 2003: 107).
La diversidad cultural se reduce entonces a una forma de relativismo
cultural y de etnocentrismo disfrazado (Dhavernas, 1993), que no va-
lora lo especifico en casa de “el Otro” y mantiene lo universal como
sinénimo de occidental.

("_RESISTENCIAS O CONCEPCIONES NUEVAS? ALTERMUNDISMO, FEMINISMOS Y
POSTCOLONIALISMO

Las deplorables consecuencias de la globalizacion antes mencionadas,
recuerdan con mucho dolor la necesidad de un analisis materialista de
esta realidad. El objetivo del feminismo es entonces la construccion
de resistencias radicales y solidarias contra la violencia neocolonial. Sin
embargo, la mundializacion exhibe también las ideas y las practicas
feministas contradictorias. De cara a la gobernanza mundial han emer-
gido las nuevas resistencias, pero también los nuevos feminismos
y movimientos de mujeres, que con frecuencia toman su distancia
debido a la relacion con los feminismos denominados occidentales.
La dificultad a la que todos nos enfrentamos es la de reconstruir las
bases de un pensamiento feminista no hegemonico y de una accion
comun descentralizada. Esta construccion inicia, segin mi opinion, al
reconocer el discurso que descolonializa el género y el sujeto “mujeres”,
especialmente las corrientes feministas antirracistas y poscolonizadoras.

154 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

ALTERMUNDISMO: §CLASE O GENERO?

Después de diez anos, la globalizacion generd un incremento de las
resistencias en lucha en el ambito del capitalismo transnacional. En
efecto, es a través de la descentralizacion de las resistencias, la
coordinacion internacional de luchas locales y la postura de las con-
tracumbres mundiales que se expresan los movimientos llamados
altermundistas. Sus acciones conciernen no sélo a una esfera politica (el
Estado), o a un solo dominio de reivindicaciones (el trabajo), sino que
se oponen a las politicas de los organismos de la gobernanza mundial
y a sus efectos sobre la sociedad, la cultura y la vida. En Latinoamérica,
particularmente, el dinamico alud de protestas populares frente a las
politicas neoliberales esta constituido por una gran sociedad civil
que rebasa los cuadros tradicionales de las organizaciones politicas
y sindicales. En particular, son las luchas por el agua, el gas,'* la
defensa del patrimonio cultural, los derechos indigenas, las plantas y
la medicina natural. Estas luchas implicaban no a un sector especifico,
sino a los obreros y trabajadores de los sectores de las actividades for-
males e informales, a los desempleados, a los usuarios y usuarias, a
los habitantes de barrios marginados. Establecidos en los espacios co-
munitarios y de vida, aunque estructurados en organizaciones, estos
movimientos se concentraron menos en la conquista del poder politico
que en una actividad de autogestion, que pedian tanto la redistribucion
de los bienes econémicos como la transformaciéon de un vasto mode-
lo de vida social y cultural (Aguirre Rojas, 2005/2006; Beltran y Caruso,
2005/2006; Olvera Rivera, 1999; Zermerio, 1999; Zibechi, 2005/2006).

Aunque las mujeres sean muy activas en el seno de esta sociedad
civil altermundista, el género sigue siendo con frecuencia un objetivo
secundario debido a la relacion entre capitalismo y feminismo, ya que
no se reconoce en este tltimo su potencial para la transformacion social

'* En Bolivia, por ejemplo, en el afio 2000 la poblacion de Cochabamba libro la “gue-
rra del agua” contra la multinacional Bechtel y contra el Estado, para llegar a recuperar
el control local y putblico de la gestion y distribucion del agua; o luego en 2005,
los mineros, estudiantes, indigenas y campesinos bloquearon la capital y las principales
vias de comunicacion para exigir la nacionalizacion de los hidrocarburos (Aguirre
Rojas, 2005/2000).

Andamios 155



SABINE MASSON

radical (Masson, 2003). Las viejas practicas militantes que jerarquizan la
lucha de clases y la de las mujeres siempre estan vigentes. Sin embargo,
este orden de prioridades ha sido muy cuestionado por el feminismo
de la “décima ola”, que ha revisado las teorias de las clases sociales,
la explotacion de la produccion capitalista, los movimientos obreros
junto con conceptos como: “sistema patriarcal capitalista” (Mies, 1986);
“sistemas de relaciones de clase y género co-construidas o interactivas”
(Pollert, 1996; Gottfried, 1998); “modo de produccion doméstica” (Del-
phy, 1998); “relaciones sociales de sexo y de clase consustanciales”
(Kergoat, 1984), etcétera. Las mujeres han hecho tambalear la “con-
cepcion mutilada de clase social” y el “mito de la unidad politica de
la clase obrera” (Hirata y Kergoat, 1993: 56) al problematizar el género
como un sistema de relaciones de produccion, al desnaturalizar la es-
fera llamada reproductiva y sus relaciones de sexualidad (Guillaumin,
1991), y al demostrar la interdependencia entre la produccion para
vivir y la de subsistencia (Haug, 2001). La nocién de la division sexual
del trabajo, vinculada a esta division social, ha hecho posible poner en
evidencia las jerarquias y los conflictos de género en el seno de la clase
obrera y de varios niveles de “sexualizacion” de las clases en términos
de empleo, condiciones de trabajo, valor del trabajo, conciencia de clase,
etcétera. En consecuencia, las relaciones de clase son “sexualizadas”,
del mismo modo en que las relaciones sociales de sexo son relaciones
“de clase”, dicho de otra manera: estas dos relaciones antagonicas son
“co-extensivas”, porque ninguna “se ejercita en un lugar determinado
ly ellas] organizan la totalidad de practicas sociales” (Hirata y Kergoat,
1993: 56).

Estas teorias adquiridas bajo la imbricacion de relaciones de clase
y de género, hoy en dia permiten comprender los mecanismos sexua-
les de la flexibilizacion del empleo, de la deslocalizacion del trabajo,
y de la globalizacion de los modos y las relaciones de produccion
capitalista. Sin embargo, aunque el trabajo no calificado globalizado es
masivamente femenino, esta perspectiva, que articula clase y género,
hace que frecuentemente, a falta de estudios sobre la globalizacion,
se transparente en las practicas y los analisis de los movimientos al-
termundistas. En el seno de las iniciativas que resisten y construyen
las alternativas para la liberacion del trabajo, de los servicios y de los

156 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

recursos, es raro que sea reconocido el aporte del feminismo para el
establecimiento de una sociedad solidaria. Tomemos como ejemplo
de esta desconexion entre las luchas feministas y anticapitalistas, aqui
en el marco del movimiento zapatista, un movimiento importante en la
coyuntura de las nuevas solidaridades internacionales.

MOVIMIENTO ZAPATISTA, EL FEMINISMO Y LOS MOVIMIENTOS DE MUJERES DE CHIAPAS

El zapatismo se hizo publico el primero de enero de 1994, fecha en
que se pronuncio el Ejército Zapatista de Liberacion Nacional (zLn)
en muchos lugares de Chiapas. A nivel local, esta insurreccion rompio
toda relacion con el Estado, los partidos politicos y las organizaciones
sindicales tradicionales. A nivel internacional, esta insurreccion actud
sobre el terreno globalizado de las nuevas tecnologias de comunicacion
y eligio determinar uno de los mecanismos clave del neoliberalismo
regional: el Tratado de Libre Comercio de América del Norte (trcan).”
Ademas del Ezin, hubo una gran movilizacion civil (nacional e
internacional) que se solidarizé con los insurgentes y contra la represion
militar en Chiapas. En México, este “movimiento social zapatista” (Leyva
Solano, 1999) concentra sectores esencialmente no institucionales ni
corporativistas, como los movimientos para la democracia y los de-
rechos humanos, y sobre todo el movimiento indigena, un nuevo
actor politico en gestacion desde mediados de la década de 1970.'°
Aunque se mencione menos, el zapatismo se apoya de igual manera
en las organizaciones y movimientos de las mujeres. A nivel interno,
una intensa actividad doméstica, agricola y artesanal de las mujeres
indigenas asegura la autonomia de las comunidades en resistencia. Y
de manera mas amplia, una gran parte de redes civiles de apoyo al Ezi~
esta formada por organizaciones de mujeres (indigenas y mestizas) que

> El TLcAN entr6 en vigor el primero de enero de 1994, fecha que eligi6 el EzLN para salir
de la clandestinidad.

19 Sobre todo después de la década de 1990, los movimientos indigenas cobraron im-
portancia a nivel latinoamericano, especialmente en el marco de la campana “Quinien-
tos anos de resistencia indigena, negra y popular”, que constituyo el contra evento de la
celebracion oficial del aniversario 500 del “Descubrimiento de América”.

Andamios 157



SABINE MASSON

luchan por la paz, la democracia y contra la impunidad en México. Esta
movilizacion zapatista “del feminismo” se transparenta también en el
discurso politico del Ezi~x que ha incorporado, aunque marginalmente,
los elementos concernientes a los derechos de las mujeres.!’

Apesarde todoesto, y aunque los textos feministas que han subrayado
desde el inicio del levantamiento el impacto de la participacion de las
mujeres, asi como las cuestiones y conflictos de género que cruzan el
movimiento (Lovera y Palomo, 1999; Rojas, 1999), la articulacion entre
zapatismo y feminismo sigue siendo marginal. Aunque muchos actores
politicosdicen que el movimientoindigena, el campesino, lasociedad civil
internacional o la teologia de la liberacion han sido reconocidos como los
factores que han impulsado o reforzado el zapatismo, el feminismo no
ha sido jamas mencionado entre las fuerzas politicas que contribuyeron
al alzamiento.'® Mas desconcertante atun, el feminismo no se menciona
mucho para comprender la importancia de la participacion politica
y la concientizacion de las mujeres indigenas zapatistas (Kampwirth,
2000). Muy pocos textos reconstituyen, por ejemplo, la historia local
de las cooperativas, las organizaciones y los movimientos de las mujeres
(indigenas y mestizas), la historia anterior al levantamiento y que ha
tenido un impacto en la difusion de las reivindicaciones de género en las
comunidades zapatistas (Castro, Chandomi y Hernandez, 1991; Garza
Caligaris, 2000). Asi, afirma Karen Kampwirth: “[...] las relaciones de
género estaban en transicion en los afios anteriores [a la rebelion]. Si
ése no hubiera sido el caso, aquellas mujeres indigenas quienes se
volvieron combatientes no hubieran estado dispuestas a la movilizacion
hacia roles no-tradicionales. Desde el principio, la rebelion zapatista
pudo haber sido llamada un levantamiento de mujeres” (Kampwirth,
2000: 87).

7 Esencialmente en la “Ley Revolucionaria de las Mujeres Zapatistas”, que define los
derechos de las mujeres indigenas en el ambito de la participacion politica del movi-
miento, del acceso a la salud y a la educacion, pero también la libertad de elegir a su
conyuge y el nimero de hijos deseados.

® Evidentemente, excepto en los textos feministas aqui mencionados, que no obstante
abordan marginalmente los conflictos entre las concepciones feministas y las zapatistas
en torno a las reivindicaciones y los espacios politico militares del ezin (Lovera y Palo-
mo, 1999; Rojas, 1999).

158 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

Esta hipotesisno hasido retomada en ningtin libro que supuestamente
reconstituya “la historia general” de las causas del levantamiento.
Al contrario, la tesis mas conocida sostiene: el ezin habria generado
la toma de conciencia, la auto-organizacion y la participacion politica
de las mujeres indigenas, y esta tesis se tomaria como uno de los
rasgos innovadores del zapatismo (Rovira, 1996; Harvey, 1998;
Zylberberg Panebianco, 2004). En esta interpretacion androcéntrica,
la auto-organizacion de las mujeres indigenas antes de 1994' ha sido
ignorada. Por tanto, su lucha ha sido especifica: en Chiapas ellas se
han sublevado no solamente contra el Estado, los grandes terratenientes
y los tratados de libre comercio, sino también contra la opresion
patriarcal. También se inspiraron en una ética feminista, con el fin de
exigir la autodeterminacion de su pueblo de acuerdo con su propia
emancipacion femenina. Asi pues, el zapatismo y el feminismo tienen
una historia en comun, y para comprender plenamente el movimiento
actual de las mujeres indigenas, es fundamental recordar la implicacion
de las cuestiones de clase, género y raza.

EL MOVIMIENTO DE MUJERES INDIGENAS: LA AUTONOMIA DE UN PUEBLO Y LA
DESCOLONIZACION DE GENERO

Precisamente porque se manifiesta en el ambito de las interrelaciones
sociales, el movimiento de mujeres indigenas de Chiapas ha abierto un
nuevo espacio politico, que a la vez se alia y se separa de los feminismos
dominantes, esto es, de los feminismos mexicanos y latinoamerica-
nos mestizos y los feminismos “occidentales”. Las mujeres indigenas
denuncian un conjunto de relaciones de dominacion, entre ellas las neo-
colonizadoras y racistas que marcan su interaccion con las mujeres y las
feministas mestizas. Excluidas de los movimientos feministas mestizos
desde principios del siglo xx, actualmente, con mucha frecuencia se

9 En particular, esta auto-organizacion ha tomado la forma de cooperativas comuni-
tarias e intercomunitarias en el ambito de la artesania, ganaderia, panaderia, cultivo
de verduras, etcétera. Las mujeres aseguran asi la sobrevivencia de las familias y de las
comunidades rurales indigenas, a pesar de la crisis alimentaria provocada por las con-
trarreformas agrarias de caracter neoliberal que se dieron a fines de la década de 1970
en todo México.

Andamios 159



SABINE MASSON

asocia a las mujeres indigenas con las concepciones “occidentales” o
etnocéntricas de igualdad, pero no solamente su cosmovision indigena
de género no esta representada, sino que, ademads, los movimientos
mestizos parecen encarnar la expresion de privilegios de raza y clase.
La relacion de las mujeres indigenas con el feminismo también es am-
bivalente, y es entonces cuando se emplea, con mucha prudencia, el
término “feminismo indigena” (Hernandez Castillo, 2000; 2001) para
caracterizar su movimiento. Si la mayoria de las organizaciones de las
mujeres indigenas de México no se definen como feministas (Sanchez
Néstor, 2005), es porque las feministas mestizas no se preocupan lo
suficiente de los problemas de raza y clase que estructuran sus ex-
periencias cotidianas: racismo, empleo domeéstico, explotacion en
el campo, relaciones coloniales internas en México, negacion de sus
derechos y culturas indigenas. Ademas, las mujeres indigenas han
denunciado las practicas autoritarias, maternalistas o victimizantes de
las mujeres que las feministas mestizas tienen con ellas (Gutiérrez y
Palomo, 1999; Sanchez Néstor, 2005). Entonces, en su movimiento
se lleva a cabo una doble ruptura: con las organizaciones no mixtas
del movimiento feminista, que toman poco en cuenta la opresion
especifica que viven como indigenas, y con las organizaciones mixtas
del movimiento indigena, cuyas practicas pueden ser muy sexistas. Con
base en esto, ellas inventan una nueva concepcion “étnico-genérica”
(Zylberberg Panebianco, 2004) de la autonomia indigena, replanteando
las cuestiones de justicia social, reconocimiento cultural e igualdad de
sexos a partir de sus vivencias interrelacionadas de clase, género y raza:

[...] la autonomia se convirtié en la forma mas concreta y
dindmica para la transformacion de las relaciones de poder
tanto a nivel local, como regional y nacional desde la
perspectiva de los zapatistas. [...] Las mujeres indigenas
han retomado este concepto, el de “autonomia”, para
expresar a través de él, un ideal de justicia y equidad. [...]
significé una oportunidad para cuestionar “costumbres
malas”, para hablar de derechos [...] (Garza Galigaris,
2000: 125-126).

160 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

Las mujeres indigenas redefinieron también los perfiles de la cultura, la
comunidad, los derechos y costumbres indigenas.”” Al mismo tiempo,
exigen una transformacion de la sociedad mexicana y del Estado, en el
sentido de una descolonizacion de las instituciones y de la identidad
nacional, fundada histéricamente en la destruccion de la poblacion y las
culturas indigenas. Para lograr esto, ellas rompen con la segregacion de
raza y género, irrumpen en un espacio ptblico masculino y mestizo que
las reduce al silencio. A semejanza de lo que experimentan las mujeres
tojolabales de la cooperativa Tzome Ixuk,*' ellas deben defenderse de
dos frentes: de los hombres de su propia comunidad, y del Estado y
del ejército del otro:

Nuestra lucha ya no es solamente una imagen, sino que
hay dos imagenes: una del gobierno, una de los hombres,
es ésta la lucha de nosotras, porque nuestro esfuerzo
de nosotras que ya quedamos con el grupo, tenemos
que discutir con los hombres, hacerles entender que ya
lleg6 el momento de que ya no nos vamos a dejar, que
los hombre den ese espacio, y por el gobierno, por él
mismo, también queremos que nos respete el gobierno,
que no sean invadidas las cooperativas, porque fue en
el 96-97 cuando el gobierno mandaba a checar todas
las cooperativas, quiénes son los que trabajaban, y no-
sotras varias nos llegaron a amenazar [sic], pasaba el
ejército a ver quién era la representante, la dirigente del grupo
y amenazaba si no dejabamos de trabajar, que iba a pasar
algo, y que no moviéramos nada, pero nosotras no nos

20 En las propuestas elaboradas por las organizaciones de mujeres indigenas y de las
Organizaciones No Gubernamentales (ONG) de mujeres con vistas al Primer Congreso
Nacional Indigena en 1996, sus declaraciones sélo confirmaban la prohibicion de usos y
costumbres que atentan contra la integridad de las mujeres (Seminario “Reforma al Articulo
4 Constitucional”, 1996: 8).

1 Tzome Ixuk es la principal organizacion de la “sociedad civil” en la cual he realizado
mi trabajo empirico de tesis doctoral. Esta situada en el pueblo de Las Margaritas, en
Los Altos de Chiapas. Las actividades y la lucha de estas mujeres estan brevemente des-
critas en el texto que publiqué en Nouvelles Questions Feministes (Masson, 2003), a partir
de un ciclo de conferencias que algunas de ellas dictaron en Europa.

Andamios 161



SABINE MASSON

dejamos y queremos que nos entiendan los hombres, y
que nos entienda el gobierno porque queremos trabajar
en colectivo, nuestra idea es ésa (Lupita, 29 anos, coor-
dinadora de la cooperativa, en Masson, 2005: 491).

En sus luchas, las mujeres indigenas confrontan la violencia tanto
doméstica y comunitaria, como institucional y militar. Particularmente,
el ejército utiliza su sexualidad como “espacio simbélico de lucha
politica” (Hernandez Castillo, 1999: 156) para reprimir la insurreccion
zapatista. Paralelamente, su sexualidad también es el blanco del os-
tracismo comunitario. Las mujeres del grupo Tzome Ixuk, por ejemplo,
son con mucha frecuencia, acusadas por los suyos de ser prostitutas
o lesbianas, porque se pasean libremente en el espacio publico. La
division sexual del trabajo de igual manera las hace volver al orden,
ya que son tratadas de holgazanas porque abandonan su labor cotidiana
para asistir a una asamblea o manifestacion. Ademas, la represion se
manifiesta por el control econéomico que sobre las mujeres ejercen
los hombres y el Estado. Este control se traduce particularmente por
su asignacion de estatus de beneficiarias de programas “de ayuda
social”,”* que ellas no desean porque lo consideran una medida contra-
insurreccional. Las mujeres indigenas organizadas viven también la
violencia sexista y racista bajo la forma de un continuum, que se
explica por la violencia psicologica y fisica en casa donde se puede
llegar hasta el asesinato, pero también por el uso de la violencia como
arma de guerra, para la tortura y las mutilaciones sexuales y las masacres
tipo genocidio®’ (Hernandez Castillo, 1998; Speed, 2000).

2 En particular el programa pronasoL (Programa Nacional de Solidaridad, iniciado en la
época de las contrarreformas agrarias a finales de la década de 1980), llamado después
PROGRESA, y actualmente OPORTUNIDADES, oficialmente destinado a paliar los efectos ne-
gativos de las reestructuraciones economicas que, en realidad, buscan tener el control
politico de las poblaciones rurales.

2 El 22 de diciembre de 1997 en el pueblo de Acteal, municipio de Chenalho, 45 in-
digenas, la mayoria nifios y mujeres, entre ellas varias embarazadas, fueron asesinadas
por grupos paramilitares.

162 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

Principalmente nosotras las mujeres somos triplemente
explotadas. Uno, por ser mujeres indigenas, y porque somos
indigenas no sabemos hablar y somos despreciadas. Dos,
por ser mujeres dicen [que no sabemos hablar, nos dicen
que somos tontas] que no sabemos pensar. No tenemos
las mismas oportunidades que los hombres. Tres, por ser
mujeres pobres. Todos somos pobres porque no tenemos
buena alimentacion, vivienda digna, no tenemos buena
salud. Muchas mujeres mueren en sus brazos sus hijos
por las enfermedades curables (Comandante Esther, en
Gutiérrez Gonzalez, 2001: 45).

Las mujeres indigenas en lucha transforman este orden colonial,
sexista y racista, tanto como los aspectos internos de la comunidad
(la division sexual del trabajo, su exclusion de la esfera politica, la
violencia doméstica) y de la nacion (la ideologia nacional “mestizofilica”
y la segregacion racista de la sociedad), que en sus aspectos externos
(los tratados de libre comercio, la apropiacion de recursos por las
multinacionales, la dependencia alimentaria). Por consiguiente, su lu-
cha es “integral” (Domingo, 2005) y pretende fundamentalmente la
reapropiacion de la dignidad y la defensa de la vida. Ellas exigen el re-
conocimiento de su autodeterminacion en tanto que personas, en tanto
que mujeres, es decir el derecho de disponer de sus territorios indigenas
y sus recursos, de su cultura y sus practicas politicas, de su cuerpo y
su sexualidad. Esta lucha integral se opone a la mundializacion, al
practicar la soberania fisica, alimentaria, cultural y politica contra la
privatizacion de los medios de produccion, la migracion forzada y
la asignacion de empleos femeninos de la industria maquiladora. En
vez de ir a engrosar los ejércitos de reserva de trabajadores migrantes
del norte de México y Estados Unidos, ellas organizan su trabajo
colectivamente y transforman asi, parcialmente, su posicion en las
relaciones de clase y género. No solo son econémicamente muy in-
dependientes, salen del espacio doméstico, socializan sus vivencias
femeninas, sino que también recuperan un poco de poder frente a los
propietarios ricos y los comerciantes locales:

Andamios 143



SABINE MASSON

Cuando nos organizamos [...], es cuando dijimos: “El
barrio es muy pobre, ;qué vamos a hacer? jTodo nuestro
dinero lo vamos a dejar con el rico!”, eso fue cuando hi-
cimos nuestra primera junta, pues. Entonces dijimos las
mujeres que queriamos un molino. Dijimos las mujeres:
“Ya no vamos a ir alla a dejar el dinero con los ricos, mejor
ya vamos a conseguir nuestro molino”. Y fue un cambio,
porque me dio mucho gusto ya no ir a tirar mi dinero con
los individualistas, con los ricos, sino que ya me sentia
muy bien, porque ya era de mi donde lo iba cooperando mi
dinerito, o sea que si pagaba, pero sabia que era de mi el
molino, era nuestra propiedad (Rosalia, 65 anos, miembro
de la cooperativa Tzome Ixuk, en Masson, 2008: 118-119).

El movimiento de mujeres indigenas de Chiapas se compone asi a
partir de una historia de opresiones entrecruzadas de raza, género y
clase, y sobre por lo menos tres frentes comunes: “el gobierno”, “los
hombres” y “los ricos”. Si existe el “feminismo indigena”, éste se inscribe
en las corrientes que atacan las formas racistas y neocoloniales de la
explotacion y apartheid mundial.

INTERSECCION DE IDENTIDADES Y LUCHAS ARTICULADAS

La construccion de un feminismo indigena no avanza sin tensiones.
En efecto, las mujeres indigenas se constituyen en sujetos politicos con
base en lealtades contradictorias y frecuentemente se enfrentan ante
la disyuntiva del deber ser primero que todo indigenas o mujeres. Esta
dificultad se fortalece con los discursos racistas que se basan, como en el
contexto francés,** en la instrumentalizacion del género, por ejemplo, a
través de la estigmatizacion de las practicas sexistas de las comunidades
indigenas para justificar el rechazo de la autodeterminacion politica de
estos pueblos.”’ Y a la inversa, y como contra discurso para identificar el

2*Veéanse en particular las contribuciones de Houria Boutelja (2006), Christine Delphy

(2006) y Christelle Hamel (2006).
% En 2001, cuando el Congreso se vio obligado a votar la ley sobre la autonomia

164 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

sexismo en casa del Otro (el hombre indigena), que en el interior de las
comunidades indigenas se basa en un discurso antirracista que asocia el
sistema de género con la colonizacion y la cultura occidental (y mestiza).
La construccion politica de las mujeres indigenas se inscribe asi en una
gestion feminista que pretende oponerse a los efectos entrelazados y
contradictorios del sistema racista de género. Las indigenas de Chiapas
siguen, de algtin manera, las huellas de las mujeres y feministas “negras”*
(inglesas, estadounidenses, brasilenas y caribefias principalmente), que
han problematizado la idea de interseccion, de sintesis o de matriz
de dominaciones (Baca Zinn y Thornton Dill, 1998; Colectivo Combahee
River, 1982; Collins, 1991; Curiel, 2002; Wermeck, 2005). Como las
indigenas de Chiapas hoy en dia, las feministas negras, a partir de su
posicion particular en la interseccion de varias posiciones dominantes,
elaboraron el pensamiento y practicas feministas, antirracistas, anti-
capitalistas y lésbicas. Al mostrar como el cuerpo y la sexualidad de
las mujeres de descendencia africana en el curso de la historia han sido
investidos de estereotipos sexistas y racistas (Hull et al., 1982; Wallace,
1982), ellas han optado por una lucha contra todos los frentes, negandose
a elegir entre sus diversas identidades. Se han opuesto, por ejemplo,
tanto a un lesbianismo que fortalezca las divisiones de raza como a la
lesbofobia de las comunidades racistas con el fin de construir un nuevo
sujeto feminista multivocal con “diversos ingredientes de identidad”
(Lorde, 2003). El aporte tedrico fundamental de las feministas negras es

indigena, debido a la presion de una gran movilizacion en todo México, los argumentos
racistas que ponian de relieve las practicas indigenas contrarias al principio de igualdad
de sexos se mediatizaron y mantuvieron el consenso en torno al no reconocimiento de
la autodeterminacion de los pueblos indigenas.

% Hay que comprender el término “negro” de los feminismos de descendientes africa-
nos como un “color politico” (Sudbury, 1998), es decir, no trata de una referencia a un
fenotipo, sino de un retorno del estigma racista que define como “negro” u “oscuro” a
las poblaciones de origen no anglosajon (o no mestizas de América latina y el Caribe).
Es por esto que grandes coaliciones de mujeres de ascendencia africana, originarias de
Asia o del Caribe, y chicanas (producto de la migracion latinoamericana), se reagrupan,
en Estados Unidos o Inglaterra, en torno al término “negro” y mas alla de las naciona-
lidades y culturas de origen. Lo cual hace que su identidad politica sea una situacion
comun de racializacion en la sociedad estadounidense e inglesa, asi como su pertenen-
cia a pueblos que vivieron la esclavitud y la colonializacion, y conocen actualmente
la dependencia econdmica y geopolitica.

Andamios 165



SABINE MASSON

poner en evidencia los limites de las concepciones unidimensionales de
género, raza y clase. De hecho, invitan a comprender la construccion
social de practicas, representaciones, normas e instituciones que son
al mismo tiempo racistas, clasistas, de género, y esto sin perder de vis-
ta el impacto y la especificidad de cada relacion social. Porque si las
relaciones de dominacion son interdependientes no son reducibles ni
asimilables entre si. La articulacion entre varias relaciones antagonicas
deberia también ser conceptualizada como un vaivén constante entre
la definicion estructural de las relaciones de poder (o de sistemas),
y el analisis sociocultural de practicas y discursos que se expresan
simultaneamente. En la sociologia esta tension se ha definido como
un entramado, es decir, hay “separacion y conexion, contradiccion
y coherencia en estas relaciones” (Hirata y Kergoat, 1993: 57).
Esto no facilita la convivencia entre las luchas de clase, raza y sexo.
Reconocer y analizar esta dificultad a la luz de los aportes teéricos
sobre la coproduccion de relaciones donde hay identidades diversas de
dominacion es ya un inicio para construir puentes, en vez de barreras,
entre estas luchas.

("_HACIA UN FEMINISMO TRANSNACIONAL Y DESCOLONIZADO?

La lucha de las indigenas de Chiapas es una respuesta a la cuestion
del punto de partida, porque tiende puentes entre altermundismo,
feminismo y antirracismo, rompe con el universalismo occidental,
pero sin diluir la accién politica en una concepcion relativista,
diferencialista o fragmentaria del sujeto. Es por eso que esta lucha se
inscribe, a mi juicio, en los movimientos feministas postcoloniales,*’
cuyas actoras se explican tanto como pobladores de viejas sociedades
coloniales, como mujeres de nuevas naciones patriarcales, en la estela
que deja un cuerpo de conocimientos que descolonizan al sujeto del
pensamiento y la cultura occidentales.”® A partir de su doble posicion

2" Estos movimientos se han formado principalmente en la India, Indonesia y el Caribe,
pero también se da el caso con los migrantes residentes en Estados Unidos, Australia
o Inglaterra.

2 Hay que entender que aqui el término “postcolonial”, en un sentido en gran medida

166 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

subalterna, las feministas postcoloniales, como las indigenas de
Chiapas, cuestionan la pretension universal del feminismo occidental
dominante y sus concepciones etnocéntricas objetivantes para las
mujeres del “tercer mundo” (Mohanty, 1984). Para mantener su
oposicion a la reproduccion de relaciones coloniales en el seno mismo
del feminismo, ellas desarrollan una critica del nacionalismo en sus
propios paises, al mostrar que éste se apoya en valores patriarcales,
lesbofobicos y homofébicos que pueden provocar formas de violencia
étnica y de fundamentalismos religiosos (Alexander, 1997; Chaudri,
2004). Las indigenas de Chiapas hacen lo mismo cuando exigen
la autodeterminacion de su pueblo en los limites de su integridad y
de sus derechos como mujeres. En fin, las indigenas rechazan en la
practica lo que las feministas postcoloniales han analizado como el
“multiculturalismo de libre mercado” (Alexander y Mohanty, 2001), a
saber, la inclusion de cuotas de diversidad cultural como respuesta a un
problema de inequidades estructurales. El movimiento de las mujeres
indigenas no ha caido en esta trampa y vehiculo, al contrario, tiene
una perspectiva de transformacion radical de las relaciones sociales, con
base en una vision articulada de la justicia social que incluye tanto el
reconocimiento cultural como la redistribucion de los recursos. Ellas
identifican la opresion de los pueblos indigenas no como un problema
cultural aislado, sino como un conjunto de aspectos socioecondémicos
y culturales, objetivos y subjetivos:

En este pais fragmentado vivimos los indigenas con-
denados a la vergtienza de ser el color que somos, la
lengua que hablamos, el vestido que nos cubre, la musica y
la danza que hablan de nuestras tristezas y alegrias, nuestra
historia. [...] el actual [sistema legal] s6lo promueve la
confrontacion, castiga al pobre y le da impunidad al rico,

metaforico, se refiere a un conjunto de criticas, teorias y estudios sobre la reproduccion
de relaciones coloniales, principalmente bajo la forma de condiciones geopoliticas y
culturales subalternas. Por tanto, la critica postcolonial es “el analisis de las formas cul-
turales que se dan en las relaciones de dominacion y subordinacion [...] entre (y con
frecuencia dentro de) las naciones, razas o culturas que tienen sus raices en la historia
del colonialismo e imperialismo europeo moderno” (Bart-Moore, 1997: 12).

Andamios 147



SABINE MASSON

condena nuestro color y convierte en delito nuestra lengua
(Comandante Esther, en Gutiérrez Gonzalez, 2001: 523).

Las indigenas reafirman asi el principio dialégico entre lo universal
y lo particular, porque su exigencia de reconocimiento, en tanto que
sujetos portadores de una cultura e historia especificas, se inscribe en la
reivindicacion de las normas comunes de derecho, ciudadania y justicia.
Este intento de ser reconocidas en todos los niveles (privado, publico,
fisico, social, economico, cultural, territorial, politico) corrobora la tesis,
segun la cual, la oposicion entre las luchas “culturales” y las “materia-
les” es un artificio (Honneth, 2003), y una manera de descolonizar
las definiciones occidentales de universalismo, democracia y libertad
(Eisenstein, 2004).

Aplicado al feminismo, el pensamiento de descolonizacion aporta
una concepcion no monolitica de género, capaz de explorar las
contradicciones internas y de terminar de una vez por todas con el mito
de que de la liberacion de las mujeres resulta del paso de la “comunidad”
(tradicion) a la “sociedad” (modernidad) (Minh-ha, 1989). Entonces
ahora se pueden empezar a “comparar verdaderamente” (Clancy-Smith,
2006: 20) los feminismos entre si, sin la construccién dicotémica de la
otredad, ni la instrumentalizacion racista de género, y con la idea de que
“todas las culturas, incluyendo la ‘nuestra’, son patriarcales —ni mas
ni menos, desigualmente patriarcales” (Volpp, 2001: 1217). Asi se dan
ahora los medios de una “praxis feminista transnacional” (Alexander y
Mohanty, 2001: 498), entrelazando los vinculos de las diversas tacticas
de las mujeres en el mundo para afirmar su autodeterminacion (Jamal,
2005). Esta practica feminista descolonizada parte de lo local hacia
lo global, ubicando primero los limites de cada posicion (historica,
politica, subjetiva) para hacer un frente comun contra la dominacion
capitalista, racista y patriarcal.

FUENTES CONSULTADAS
AGUIRRE Rojas, C. A. (2005/2006), “Bolivia rebelde. Las lecciones de

los sucesos de mayo y junio de 2005 en perspectiva historica”,

168 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

en Contrahistorias, ano 3, num. 5, septiembre-febrero, México:
Colectivo Contrahistorias, pp. 63-74.

ALEXANDER, J. M. (1997), “Erotic Autonomy as Politics of Decolonization:
An Anatomy of Feminist and State Practice in the Bahamas
Tourist Economy”, en Jacqui M. Alexander y Chandra Talpade
Mohanty (eds.), Feminist Genealogies, Colonial Legacies, De-
mocratic Futures, Nueva York-Londres: Routledge, pp. 63-100.

ANG, 1. (2001), “I'm Feminist but... ‘Other’ Women and Postnational
Feminism”, en Kum-Kum Bhavnani (ed.), Feminism and “Race”,
Oxford: Oxford University Press, pp. 394-409.

Baca ZinN, M., THorNTON Drii, B. (1998) [1986], “Theorizing Difference
from Multiracial Feminism”, en Rodolfo Torres, Louis E Mirén
y Jonathan Xavier Inda (eds.), Race, Identity, and Citizenship. A
Reader, Oxford: Blackwell.

BarT-MOORE, G. (1997), Postcolonial Theory. Contexts, Practices, Politics,
Londres-Nueva York: Verso.

BetTRAN, M. A., Caruso, L. (2005/2006), “Colombia: el mapa de las
luchas sociales en medio del conflicto”, Contrahistorias, afio 3,
num. 5, septiembre-febrero, México: Colectivo Contrahistorias,
pp. 75-98.

Boutewa, H. (2006), “On vous a tant aiméxexs!”, en Nouvelles Questions
Féministes, vol. 25, num. 1, enero-abril, Paris: Antipodes, pp.
122-135.

CENTRO PARA LA AcCION LEGaL EN DEerRecHOs Humanos (carpn) (2006),
Informe de seguimiento al cumplimiento por parte del Estado de
Guatemala de las recomendaciones de la relatora especial de las
Naciones Unidas sobre la violencia en contra de las mujeres,
Ciudad de Guatemala: catpn/Consejeria en Proyectos/Instituto
Humanista de Cooperacion al Desarrollo (Hivos).

—— (2005), Asesinatos de mujeres: expresion del feminicidio en
Guatemala, Ciudad de Guatemala: caLpH.

CastrO, Y., Cranpomi D. M., HernANDEZ, D. J. (1991), Historia de las
formas organizativas impulsadas por los grupos de mujeres en San
Cristobal de las Casas, Chiapas, 1980-1990, mimeo, s. 1., s. e.

Cnaupri, M. (ed.) (2004), Feminism in India. Introduction, Nueva Delhi:
Kali for Women/Women Unlimited.

Andamios 149



SABINE MASSON

Crancy-SMITH, J. (2006), “Le regard colonial: Islam, genre et identités
dans la fabrication de TI'Algérie francaise, 1830-1962”, en
Nouvelles Questions Féministes, vol. 25, num. 1, enero-abril,
Paris: Antipodes, pp. 25-40.

Cotectivo FeMINISTA MERCEDES OLivera  (coreMo) (2005), “Ni una
asesinada mas, campana contra los feminicidios”, en Programa
de radio: Voces de Mujer, San Cristobal de las Casas, Chiapas.

Corus, P H. (1991), Black Feminist Thought. Knowledge, Consciousness,
and the Politics of Empowerment, Londres-Nueva York: Routledge.

CowmBaHEE River CorrLective (1982), “A Black Feminist Statement”, en
Gloria T. Hull et al. (eds.), All the Women Are White, All the
Blacks Are Men, But Some of Us Are Brave, Nueva York: The City
University of New York/The Feminist Press.

ComisioN EsPECIAL PARA CONOCER Y DAR SEGUIMIENTO A LAS INVESTIGACIONES
RELACIONADAS CON LOS FEMINICIDIOS EN 1A REPUBLICA MEXICANA Y A LA
PROCURACION DE JusTicia VINcULADA (2006), La violencia feminicida
en 10 entidades de la Republica Mexicana, México: H. Camara de
Diputados, 1ix Legislatura. Texto en linea disponible en: www.
iidh.ed.cr/BibliotecaWeb/Varios/Documentos/BD_1283266847/
ViolefeminicidalOedosmex/informe%20GENERAL.pdf, 1 de
septiembre de 2011.

Curier, O. (2002), “La lutte politique des femmes face aux nouvelles
formes de racisme. Vers une analyse de nos stratégies”, en
Nouvelles Questions Féministes, vol. 21, nam. 3, septiembre-
diciembre, Paris: Antipodes, pp. 84-85.

Dereny, C. (2006), “Antisexisme ou antiracisme ? Un faux dilemme”,
Nouvelles Questions Féministes, vol. 25, num. 1, enero-abril,
Paris: Antipodes, pp. 59-83.

—— (1998), Lennemi principal. Tome 1, Economie politique du
patriarcat, Paris: Syllepse.

DHAVERNAS, M.-]. (1993), “Sexisme et racisme: référent et dominant”,
en Cahiers du ceprer, 3 (Sexisme et exclusions), Paris: Centre
d’Enseignement, de Documentation et de Recherches pour les
Ftudes Féministes (Ceprer)-Université Denis Diderot-Paris, Pp-
731-40.

170 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

Dowmingo, M. (2005), “La lucha de las mujeres indigenas en Guatemala”,
en Fabiola Escarzaga y Raquel Gutiérrez (coords.), Movimiento
indigena en América latina: resistencia y proyecto alternativo,
México: Secretaria de Desarrollo Social-Gobierno del Distrito
Federal/Casa Juan Pablos/Benemérita Universidad Auténoma
de Puebla (Buap)/unam/uacwm, pp. 327-331.

EIsENSTEIN, Z. (2004), Against Empire. Feminism, Racism, and the West,
Nueva York: Zed Books.

EscArzaca, E, GutiErrez, R. (coords.) (2005), Movimiento indigena
en América latina: resistencia y proyecto alternativo, México:
Secretaria de Desarrollo Social-Gobierno del Distrito Federal/
Casa Juan Pablos/Benemérita Universidad Auténoma de Puebla
(BuaP)/UNAM/UACM. Libro en linea disponible en: www.jornadas-
andesmesoamerica.org/pdf/movimiento_indigena_voll.pdf, 1
de septiembre de 2011.

FaLqQueT, J., Hirata, H., LAUTIER, B. (2006), “Les nouveaux paradoxes
de la mondialisation”, en Cahiers du Genre, num. 40, abril,
Paris: U'Harmattan/Centre National de la Recherche Scientifique
(cNwrs), pp. 5-14.

GALErRAND, E. (2006), “Retour sur la genese de la marche mondiale
des femmes (1995-2001). Rapports sociaux de sexe et con-
tradictions entre femmes”, Cahiers du Genre, num. 40, abril,
Paris: P'Harmattan/Centre National de la Recherche Scientifique
(cnrs), pp. 163-182.

GArzA CALIGARIS, A. M. (2000), “El movimiento de mujeres en Chiapas.
Haciendo historia”, en Anuario de Estudios Indigenas, nam. v,
Tuxtla Gutiérrez: Universidad Autéonoma de Chiapas, pp. 109-
135.

Gonzarlez RopriGuez, S. (2002), Huesos en el desierto, Barcelona:
Anagrama.

GotTrRIED, H. (1998), “Beyond patriarchy? Theorising gender and class”,
Sociology, vol. 32, num. 3, agosto, Londres: Sage, pp. 451-468.

Gunravmin, C. (2002) [1972], Lidéologie raciste, Paris: Folio Essais.

(1991), Sexe, race et pratique du pouvoir, Paris: Coté-Femmes.

GuTiErrez GONZALEZ, A. (ed.) (2001), Una mirada a la marcha de la dig-
nidad indigena, México: Edicion Independiente.

Andamios 171



SABINE MASSON

GUTIERREZ, M., Patomo N. (1999), “Autonomia con mirada de mujer”,
en Araceli Burguete Cal y Mayor (ed.), México: experiencias de
autonomia indigena, Copenhague: Grupo Internacional de Tra-
bajo sobre Asuntos Indigenas (1IwGla).

Hawmer, C. (2006), “La sexualité entre sexisme et racisme: les descendantes
de migrantes du Maghreb et la virginité”, en Nouvelles Questions
Féministes, vol. 25, num. 1, enero-abril, Paris: Antipodes, pp.
41-58.

Harvey, N. (1998), La rebelion de Chiapas. La lucha por la tierra y la
democracia, México: Era.

Haug, E (2001), “Sur la théorie des rapports de sexe”, en Actuel Marx,
num. 30 (Les Rapports Sociaux de Sexe), septiembre, Paris:
Presses Universitaires de France (pUr), pp. 42-59.

HErRNANDEZ CasTILLO, R. A. (2001), “Entre el etnocentrismo feminista y el

esencialismo étnico. Las mujeres indigenas y sus demandas de

género”, en Debate Feminista, ano 12, vol. 24, octubre, México:

Debate Feminista, pp. 206-229.

(2000), “Distintas maneras de ser mujer: ;Ante la construccion

de un nuevo feminismo indigena?”, en Memoria, num. 132,

febrero, México: Centro de Estudios del Movimiento Obrero y

Socialista (cemos), pp. 48-51.

(1999), “iGuerra fratricida o estrategia etnocida? Las mujeres

frente a la violencia politica en Chiapas”, mimeo, San Cristobal

de las Casas: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en

Antropologia Social (ciEsas)-Sureste.

(1998), La otra palabra: mujeres y violencia en Chiapas, antes y

después de Acteal, San Cristobal de las Casas: ciesas/Colectivo de

Mujeres de San Cristobal de las Casas (CoLem)/Centro Integral

de Atencion a la Mujer (ciam).

Hirata, H., KerGoart, D. (1993), “La classe ouvriere a deux sexes”, Politis.
La Revue, num. 4, julio-agosto, pp. 55-58.

HonneTH, A. (2003), “Redistribution as recognition. A response to Nancy
Fraser”, en Nancy Fraser y Axel Honneth (2003), Redistribution
or Recognition, a Political-Philosophical Exchange, Londres-Nueva
York: Verso.

172 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

Huit, G. T., BerL Scotrt, P, Smith, B. (eds.) (1982), All the Women Are
White, All the Blacks Are Men, But Some of Us Are Brave, Nueva
York: The City University of New York/The Feminist Press.

Jamar, A. (2005), “Feminist ‘Selves’ and Feminism’s ‘Others’: Feminist
Representations of Jamaat-e-Islami Women in Pakistan”, en
Feminist Review, num. 81, noviembre, Londres: London
Metropolitan University/Palgrave MacMillan, pp. 52-73.

KampwirtH, K. (2000), “El levantamiento del Ejército Zapatista de
Liberacion Nacional en Chiapas también es un movimiento
de mujeres”, en Mercedes Olivera (ed.), Identidades indigenas
y género. Proyecto de investigacion coNACYT-UNACH: Construccion y
cambio de las identidades étnicas y genéricas de las indigenas de
Chiapas, Cuaderno de Trabajo, 1, Tuxtla Gutiérrez: Facultad de
Ciencias Sociales-Universidad Auténoma de Chiapas, pp. 84-
1009.

KenNEDY, M. (2006), “Femicidio en Honduras”, mimeo, ponencia para el
Segundo Encuentro Transnacional de Mujeres Centroamericanas
del Norte y Centroamérica, San José: Universidad de Costa Rica,
12-14 de enero.

KerGoat, D. (1984), “Plaidoyer pour une sociologie des rapports sociaux.
De lanalyse critique des catégories dominantes a la mise en
place d'une nouvelle conceptualisation”, en Collectif, Le sexe
du travail. Structures productives et systeme familial, Grenoble:
Presses Universitaires de Grenoble, pp. 207-220.

LacarDE, M. (2005), “Por la vida y la libertad de las mujeres, fin al

feminicidio”, en Resistencia y alternativa de las mujeres frente

al modelo globalizador, México: Red Nacional Género vy

Economia, pp. 114-126.

(2006), “Presentacion”, en Comision Especial para Conocer

y Dar Seguimiento a las Investigaciones Relacionadas con los

Feminicidios en la Republica Mexicana y a la Procuracion de

Justicia Vinculada, La violencia feminicida en 10 entidades de la

Republica Mexicana, México: H. Camara de Diputados, Lix

Legislatura, pp. 37-63. Texto en linea disponible en: www.iidh.

ed.cr/BibliotecaWeb/Varios/Documentos/BD_1283266847/

Andamios 173



SABINE MASSON

ViolefeminicidalOedosmex/informe%20GENERAL.pdf, 1 de
septiembre de 2011.

Lara Frores, S. M. (1992), “La flexibilidad del mercado de trabajo
rural (una propuesta que involucra a las mujeres)”, en Revista
Mexicana de Sociologia, vol. 54, nim. 1, enero-marzo, México:
Instituto de Investigaciones Sociales (11s)-unam, pp. 29-48.

Levva Sorano, X. (1999), “De las Canadas a Europa: niveles, actores y
discursos del nuevo movimiento zapatista (\mz) (1994-1997)”,
en Desacatos. Revista de Antropologia Social, num. 1, primavera,
México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en
Antropologia Social (ciEsas), pp. 56-87.

LorpE, A. (2003), Sister Outsider. Ensayo y comentarios de Audre Lorde
sobre poesia, erotismo, racismo y sexismo, Ginebra: Mamamélis.

LOVERA, S., PatoMo, N. (eds.) (1999), Las Alzadas, México: Comunicacion
e Informacion de la Mujer/Convergencia Socialista.

Masson, S., con AGUILAR AGUILAR, M., AGuiiar Cruz, C., AGUILAR JIMENEZ,

M., Cruz JimEnEz, J., Cruz JIMENEZ, M., JiMENEZ LOPEZ, T. (2008),

Tzome Ixuk: una historia de mujeres tojolabales en lucha, México:

Plaza y Valdés.

(2005), Les femmes indiennes au Chiapas (Mexique): un mouvement

féministe postcolonial? Estudio de caso de una cooperativa de

mujeres tojolabales. Tesis doctoral en Sociologia, Paris-Lausana:

Université de Paris vii/Université de Lausanne.

—— (2003), “Féminisme et mouvement antimondialisation”, en
Nouvelles Questions Féministes, vol. 22, nam. 3, septiembre-
diciembre, Lausana: Antipodes, pp. 152-155.

Migs, M. (1986), Patriarchy and Accumulation on a World Scale. Women in
the International Division of Labour, Londres: Zed Books.
Mmn-HA, T. T. (1989), Woman, Native, Other, Bloomington & In-

dianapolis: Indiana University Press.

Monanty, C. T. (2003), Feminism without borders. Decolonizing theory,
practicing solidarity, Durham, ~c-Londres: Duke University
Press.

—— (1984), “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and
Colonial Discourses”, en Boundary 2 (Special Issue), vol. 12,

174 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

num. 3/vol. 13, num. 1, primavera-otonio, Durham, nc: Duke
University Press, pp. 338-358.

Owvera Rivera, A. J. (1999), “El concepto de movimientos sociales:
un balance inicial sobre su empleo en México (1970-1996)",
en Jorge Durand Arp-Niesen (comp.), Movimientos sociales.
Desafios tedricos y metodologicos, Guadalajara: Universidad de
Guadalajara, pp. 109-138.

Pence, E. (1982), “Racism-A White Issue”, en Gloria T. et al. (eds.),
All the Women Are White, All the Blacks Are Men, But Some of Us
Are Brave. Nueva York: The City University of New York/The
Feminist Press.

Poriert, A. (1996), “Gender and Class Revisisted; or, the Poverty of
‘Patriarchy™, Sociology, vol. 30, num.4, noviembre, Londres:
Sage, pp. 639-659.

PotTiEr, C. (1998), “La division internationale du travail”, en Jacques
Kergoat, Josiane Boutet, Henri Jacot y Daniele Linhart (eds.), Le
monde du travail, Paris: La Découverte, pp. 310-318.

PrateL, P (2003), “The Tricky Blue Line: Black Women and Policing”,
en Rahila Gupta (ed.), From Homebrakers to Jailbreakers. Southall
Black Sisters, Londres: Zed Books.

RaveLo Brancas, P, DomiNGUEz Ruvarcasa, H. (2005), “La batalla de las
cruces. Los crimenes contra las mujeres en la frontera y sus in-
térpretes”, Desacatos. Revista de Antropologia Social, nam. 13,
invierno, México: CiEsas, pp. 122-133.

Rojas, R. (1999), Chiapas, ¢y las mujeres qué?, tomos 1y 11, México: La
Correa Feminista/Centro de Investigacion y Capacitacion de
la Mujer a. c.

Rovira, G. (1996), Mujeres de maiz. La voz de las indigenas de Chiapas y la
rebelion zapatista, Barcelona: Virus Editorial.

RusseLL D., RADFORD, J. (1992), Feminicide. The Politics of Woman Killing,
Nueva York: Prentice Hall International.

Sam, E. (1979), Orientalism, Nueva York: Vintage.

(1996), “From Orientalism”, en Padmini Mongia (ed.), Con-

temporary Postcolonial Theory. A Reader, Londres: Arnold.

SANCHEZ NESTOR, M. (2005), “Construire notre autonomie. Le mouvement
des femmes indiennes au Mexique”, en Nouvelles Questions

Andamios 175



SABINE MASSON

Féministes, vol. 24, num. 2, mayo-agosto, Paris: Antipodes, pp.
50-64.

SpeED, S. (2000), “Mujeres indigenas y resistencia de género a raiz
de Acteal: las acciones dicen mas que las palabras”, en
Mercedes Olivera (ed.), Identidades indigenas y género. Proyecto
de investigacion coNACYT-UNAcH: Construccion y cambio de las
identidades étnicas y genéricas de las indigenas de Chiapas, Cua-
derno de Trabajo, 1, Tuxtla Gutiérrez: Facultad de Ciencias
Sociales-Universidad Auténoma de Chiapas.

STAVENHAGEN, R. (2005), “La emergencia de los pueblos indigenas
como nuevos actores politicos y sociales en América latina”,
en Fabiola Escarzaga y Raquel Gutiérrez (coords.), Movimiento
indigena en América latina: resistencia y proyecto alternativo, Mé-
xico: Secretaria de Desarrollo Social-Gobierno del Distrito
Federal/Casa Juan Pablos/Benemérita Universidad Auténoma
de Puebla (Buap)/unam/uacu, pp. 49-61.

StoLckE, V. (1995), “Talking Culture. New Boundaries, New Rhetorics
of Exclusion in Europe”, en Current Anthropology, vol. 36, num.
1, febrero, Chicago: University of Chicago Press, pp. 1-24.

SUDBURY, J. (1998), Other Kinds of Dreams. Black Women’s Organizations and
the Politics of Transformation, Nueva York-Londres: Routledge.

TaGuUIErr, P-A. (1991), “Les métamorphoses idéologiques du racisme et
la crise de l'antiracisme”, en Pierre-André Taguieff (ed.), Face
au racisme. Tome 2: Analyses, hypotheses, perspectives, Paris: La
Découverte, pp. 13-63.

Tunrwar SmitH, L. (1999), Decolonizing Methodologies. Research and
Indegenous Peoples, Londres: Zed Books.

Vorrp, L. (2001), “Feminism versus Multiculturalism”, en Columbia
Law Review, vol. 101, nam. 5, junio, Nueva York: Columbia Law
Scholl-Columbia University, pp. 1181-1218.

Wartace, M. (1982), “A Black Feminist’s Search for Sisterhood”, en
Gloria T. Hull et al. (eds.), All the Women Are White, All the
Blacks Are Men, But Some of Us Are Brave. Nueva York: The City
University of New York/The Feminist Press.

WERNECK, J. (2005), “De lalodés et féministes. Réflexions sur 'action
politique des femmes noires en Amérique latine et aux Caraibes”,

176 Andamios



SEXO/GENERO, CLASE, RAZA

en Nouvelles Questions Féministes, vol. 24, num. 2, mayo-agosto,
Paris: Antipodes, pp. 33-49.

WIEVIORKA, M. (1998), Le racisme, une introduction, Paris: La Découverte.

ZERMENO, S. (1999), “El pensamiento social y los actores colectivos
en el fin del siglo mexicano”, en Jorge Durand Arp-Niesen
(comp.), Movimientos sociales. Desafios tecricos y metodologicos,
Guadalajara: Universidad de Guadalajara.

ZmecH1, R. (2005/20006), “Espacios, territorios y regiones: la creatividad
social de los nuevos movimientos sociales en América Latina”,
Contrahistorias, ano 3, num. 5, septiembre-febrero, México: Co-
lectivo Contrahistorias, pp. 39-60.

ZYIBERBERG PANEBIANCO, V. (2004), Género, etnicidad y resistencia. El mo-
vimiento zapatista y mujeres en Chiapas, tesis para optar al grado
de Licenciada en Etnologia, México: Escuela Nacional de An-
tropologia e Historia (ENAH).

Volumen 8, numero 17, septiembre-diciembre, 2011, pp. 145-177 Andamios 177





