
Dossier

Feminismos y postcolonialidad

Lázaro Niebla, Sin título



Andamios 7

Presentación

Por décadas las teorías feministas parecieron tener significados no 
ambiguos y estables: representaban el cuestionamiento a la organización 
de la sociedad y a los modos de dar cuenta de ella en la cultura, en  
la producción intelectual y en el terreno político. En realidad, no había 
estabilidad sino posiciones diversas sobre pares aún problemáticos 
—igualdad/diferencia, constructivismo/esencialismo— que el encuentro 
con lo postcolonial convirtió en verdaderas brechas al incorporar a 
los debates, las texturas, experiencias y resistencias de las mujeres del 
mundo colonizado.
	 A su vez, también fue inestable el significado de lo postcolonial. 
Desde su aparición el término ha asumido distintos contenidos, ha 
implicado el final de la empresa colonial tanto como las luchas políticas 
y sociales más actuales. Sin embargo, más relevante que dicha referencia 
epocal ha sido la crítica epistemológica: la toma de conciencia, en primer 
lugar, de que la producción del conocimiento había sido por décadas 
funcional al proyecto colonial-imperial; en segundo, de que contribuyó 
a la deshumanización y a la subalternización de los colonizados y, en 
tercero, de que todo lo anterior mantendría su vigencia mientras no 
se sometieran a rigurosa crítica las maneras hegemónicas heredadas  
de enunciar, conocer y seleccionar fuentes y metodologías.
	 Ambas tradiciones tenían mucho que decir de la subalternidad y el 
encuentro fue fructífero. Feminismo y postcolonialismo coinciden en 
afirmar que la representación y el lenguaje son cruciales en la forma
ción identitaria y en la construcción de subjetividad. Para ambos, el 
lenguaje ha sido el vehículo para subvertir tanto el poder imperial como 
el patriarcal, develando, mediante la deconstrucción, la manera en que 
la producción discursiva de los “otros” produce sujetos de dominación. 
Tal es el caso de la crítica que desde la intersección entre feminismo 
y colonialismo se ha hecho a los proyectos nacionales androcéntricos 
que son, como todo nacionalismo, profundamente generizados y por 
lo tanto generadores de mecanismos para disciplinar y controlar los 
cuerpos.
	 Sin embargo, no todo fue armonioso. La crítica y la práctica fe
ministas obligaron a los estudios postcoloniales a enfrentar su propia 

Volumen 8, número 17, septiembre-diciembre, 2011, pp. 7-9



Andamios8

Presentación

ingenuidad: fundamentalmente, la presunción de que los agentes 
subalternos son homogéneos; en ese sentido, los obligó a rebasar sus 
márgenes discursivos y a revisar cierta romantización de la condición de 
los sujetos subalternos y de las formas “tradicionales”, “precoloniales” 
de organización social. La pregunta que Gayatri Spivak hacía en 
aquel texto fundante, “Can the Subaltern Speak?” (¿Puede hablar 
el subalterno?), fue clave para ampliar e interpelar la producción 
postcolonial. Por un lado, señala la necesidad de agudizar la crítica a 
los discursos postestructuralistas y, por otro, tensiona la exigencia de 
restituir la subjetividad a los “otros” del mundo colonizado, mostrando 
incisivamente que la sustracción de la agencia adquiere mayores 
proporciones cuando se trata de mujeres. Su lectura feminista de la 
subalternidad y de la producción académica sobre la misma contribuye 
a radicalizar el vínculo entre feminismo y estudios postcoloniales.
	 Así, el cruce de la crítica feminista con lo postcolonial tuvo numerosas 
expresiones: la crítica a la doble subalternización, la necesidad de teo
rizar el género atravesado por clase/raza/sexo/ciudadanía, la necesidad 
de pensarlo en una amplia variedad de contextos (locales, diaspóricos, 
migrantes, globalizados). Por otro lado, lo postcolonial, en tanto con
junto de saberes emergentes, contribuyó con la crítica al feminismo 
occidental, blanco —liberal o marxista—, heterosexual y de Primer 
Mundo que, aunque lleno de buenas intenciones, históricamente 
invisibilizó a las mujeres del Tercer Mundo al retratarlas como me
ras víctimas y al ignorar sus experiencias de lucha y sus producciones 
teóricas y políticas.
	 Las propuestas —chicanas, negras, queer, africanas y de otras la
titudes— se posicionaron con firmeza frente a las epistemologías 
metropolitanas, enunciando la posibilidad de feminismos locales, trans
nacionales y, en ocasiones, postnacionales. Similar cuestionamiento de 
las posiciones hegemónicas fueron enunciadas desde América latina 
y El Caribe, comenta Ochy Curiel en la entrevista realizada para este 
dossier, remarcando la impronta de las prácticas en la reflexión teórica y 
en la búsqueda de autonomía de los movimientos feministas regionales.
	 Entonces, el cruce de la crítica feminista con la postcolonialidad da 
lugar a una renovación teórica, metodológica y temática que permite 
ver y mostrar que si bien el género cruza distintas formas de opresión, 



Andamios 9

Presentación

la intersección género-etnicidad-clase social produce otros resultados 
que dependen naturalmente de los contextos históricos, pero también  
de la complejidad de la trama de desigualdades dentro de los grupos y de  
las comunidades. El artículo de Sabine Mason elegido para la traducción 
recoge estas problemáticas en su análisis de las formas de violencia 
colonial implicadas en la globalización y expone a la vez las luchas de 
las mujeres chiapanecas por la autodeterminación de su pueblo como 
proceso paralelo a las luchas por sus derechos como mujeres.
	 La traducción y la entrevista incluidas en el dossier son ejemplos de 
trayectorias del feminismo postcolonial, mientras que los artículos 
seleccionados le siguieron la pista a un grupo de interrogaciones de
rivadas de los desafíos que representó lo postcolonial para la crítica 
feminista latinoamericana, comenzando por la elemental pregunta de si 
la postcolonialidad es aplicable al contexto latinoamericano, y de si los 
feminismos de estas latitudes recogieron, se apropiaron y reformularon 
esas corrientes de pensamiento. Las discusiones emergen en estos 
textos del dossier a veces como revisión situada de los dilemas teóricos y 
políticos, y otras veces como problemas contemporáneos investigados  
y leídos en clave postcolonial.

Volumen 8, número 17, septiembre-diciembre, 2011, pp. 7-9




