
Andamios 123

Los desechados del mundo. Imágenes del paria

Eléni Varikas*

Traducción del inglés:
Pilar Castro Gómez**

Introducción

Este artículo retoma una figura clave de nuestro momento actual para  
entender lo que un sistema democrático ha olvidado o simplemente ha dejado en  
la invisibilidad o la marginalidad, queriendo negar con ello una realidad: 
el paria. Una singularidad que a lo largo de la historia y con diversos 
nombres (negros, esclavos, gitanos, mujeres, judíos, indígenas, homosexuales, 
inmigrantes, etcétera) va adquiriendo dimensiones proteicas que evidencian 
otras caras de la “civilización”: la deshumanización y abyección.
	 Varikas expone otra de las formas de esta figura que muy pronto fue 
recogida por la literatura, se trata del paria como imagen del individuo 
solitario y sometido, que se resistía a la reglamentación social. El rebelde que 
denuncia la injusticia y la exclusión. Así, el paria, figura de abyección social 
y política, encarna, al mismo tiempo, una crítica social y una rebelión contra 
la injusticia.	
	 Otra de las vertientes importantes del trabajo de esta autora es que a partir 
del estudio de ensayistas y teóricos, retoma a escritores y figuras literarias, 
esenciales para recoger la singularidad de la experiencia humana del paria 
como otredad radical, que desafía los supuestos de nuestra modernidad políti­
ca y democrática, y expone, en cambio, la dificultad de concebir la diversidad 
y pluralidad humanas como partes esenciales de este sistema.

Volumen 8, número 16, mayo-agosto, 2011, pp. 123-136

* Historiadora. Nacida en Atenas. Profesora de Teoría Política y Estudios de Género en 
la Universidad de París viii. Directora asociada de la Unidad de Investigación “Genre, 
Travail, Mobilité” (Género, Trabajo, Movilidad) en el Centre National de Recherche 
Scientifique (cnrs) en París. Autora de Penser le sexe et le genre (París: Presses Universi-
taires de France, 2006).
** Traductora, Universidad Autónoma de la Ciudad de México (uacm). Ha vertido al 
castellano obras como La guerra global de clases, de Jeff Faux, publicada por la uacm 
(2008), y Mentes en desarrollo. Apuntes sobre el oficio de enseñar, de Herbert Kohl, en 
prensa.



Andamios124

Eléni Varikas

Los desechados del mundo. Imágenes del paria1

José Ortega y Gasset encontró, en los archivos de la ciudad de Briviesca, 
una descripción detallada de la ceremonia de bienvenida que sus ha
bitantes habían preparado para Doña Blanca de Navarra, que iba camino 
a Madrid a casarse con el hijo de Juan ii. Una tras otra, las corporaciones 
desfilaron frente a la princesa, cada cual con su indumentaria e insignia 
distintivas, después iban los judíos de la ciudad con la Torah y los 
moros con el Corán. A los ojos de los pobladores de la ciudad del siglo 
xv, decía el filósofo español (en sus conferencias de 1933), “todos los se
res humanos tenían el derecho y el deber de ser lo que eran: distinguidos 
y humildes, privilegiados y desfavorecidos. El judío al igual que el moro 
representaban una realidad con el derecho de existir en su categoría 
asignada, su propio lugar dentro de la pluralidad jerárquica del mundo” 
(Ortega y Gasset, 1965). Décadas después los judíos y los moros fueron 
expulsados de Briviesca y de otras ciudades de España —la primera 
hazaña de los modernistas—, comentó con amargura Ortega y Gasset 
(1965).
	 Esta historia puede llevarnos al fondo del tema que se relaciona con 
la eterna dificultad de concebir la diversidad y la pluralidad humanas 
en un mundo donde la jerarquía ya no es el principio indiscutible de le-
gitimación. En el mundo descrito por Ortega y Gasset, la ausencia de un 
común denominador para comparar era parte del sistema de legitima-
ción que garantizaba las diferentes libertades y deberes que tenía cada 
nivel de la jerarquía social; sin embargo, cuando la humanidad común 
se convierte en el principio fundamental de los derechos universales y 
proporciona un común denominador para comparar las diferentes con-
diciones sociales, la adscripción por nacimiento y el estatus heredado se 
proclaman ilegítimos y deben buscar una legitimación falsa.

1 Este artículo es el resultado de la conferencia “The Outcasts of the World: Images of 
the Pariah”, pronunciada por Eléni Varikas en la Facultad de Filosofía y Letras de la 
unam, en el año 2008, invitada por la Dra. Esther Cohen en el marco del proyecto: “El 
pensamiento crítico y político de Walter Benjamin”. La conferencia es también parte de 
su libro: Les rebuts du monde. Figures du paria, París: Stock, 2007.



Andamios 125

Los desechados del mundo. Imágenes del paria   

	 El 11 de julio de 1761 un barco que transportaba esclavos desde 
Senegal, el Phillis, entró al puerto de Boston. Entre ellos iba una niña 
delgada y débil de 7 u 8 años, se creía, debido a los dientes que le 
faltaban. Susanna Wheatley, que buscaba un sirviente y había leído un 
anuncio en el Boston Globe, fue al puerto y compró a la niña por menos 
de diez dólares. La niña estaba desnuda, nadie sabía su nombre. Le 
llamaron “Phillis” porque ese era el nombre del barco, y “Wheatley” por 
su dueña. Once años después, una joven negra entraba a la Corte o al 
Ayuntamiento de Boston con el fin de presentar un examen muy extraño. 
Un jurado compuesto por 18 jueces, entre ellos los representantes más 
eminentes de la cultura y de la Ilustración bostoniana —y en su mayor 
parte dueños o traficantes de esclavos—, estaba a punto de llevar a 
cabo una audiencia para atestiguar si ella era en realidad la autora de 
una colección de poemas que alegaba haber escrito. Thomas Jefferson, 
que en sus Notas sobre el estado de Virginia (1787) había comparado a los 
negros con los monos, a gritos declaró que los poemas no podían haber 
sido escritos por ella, no porque fuera esclava, sino porque era negra.
	 En casa de su dueña Phillis había aprendido inglés muy rápido y, 
en menos de dos años desde su llegada, ya leía y comentaba algunos 
de los pasajes más oscuros de la Biblia. A los doce años escribía poe-
sía, a los catorce publicó un poema, mientras que una de sus elegías 
ya había sido leída en todo Estados Unidos antes de ser publicada en  
Gran Bretaña. Su poesía, impregnada de melancolía, evoca las circuns-
tancias y peculiaridades de su transformación de niña africana a joven 
estadounidense, su cautiverio, el encuentro con la fe cristiana, su en-
tusiasmo por la independencia estadounidense del dominio británico, 
estableciendo una relación entre su experiencia de terror, su pasión por 
la libertad y la celebración del bienestar común.
	 Después de haber escrito poesía ante los ojos incrédulos de sus exa-
minadores blancos, Phillis Wheatley recibió un documento que daba 
fe de su capacidad, y de la de toda la raza negra, de escribir litera-
tura. Bajo el auspicio de su dueña, que también era su “representan-
te”, su colección de poesía fue finalmente publicada en Gran Bretaña 
a donde viajó por invitación del movimiento contra la esclavitud y fue  
recibida con entusiasmo por un gran público que apoyaba dicha cau-
sa. Durante todo este tiempo Phillis había seguido siendo esclava, y 



Andamios126

Eléni Varikas

se emancipó hasta que falleció su dueña. Después de su muerte, su 
poesía siguió siendo objeto de más rituales de legitimación. El na-
cionalista negro Marcus Garvey y, después, una parte del grupo Black  
Panthers denunciaron su poesía como “tío-samismo”, “espíritu blanco”, 
pensamiento “decolorado” o “blanqueado”.
	 El destino de Wheatley es difícil de insertar en la narrativa que 
estructura la modernidad occidental. ¿Qué historia nacional, universal 
o política integraría la experiencia de esta autora/“negra” (cada una de 
estas características refutando a la otra), secuestrada y esclavizada, que cre
ció en cautiverio, buscó en la promesa universal de la fe cristiana un 
antídoto para su desarraigo y encontró en la escritura y la literatura 
el hogar que había perdido para siempre? ¿Cómo hacer justicia tanto 
a la singularidad como al paradigmático carácter de su experiencia sin 
reducirla a un ejemplar de esa nueva especie: “negros-capaces-de-escribir 
literatura”? ¿Es posible pensar en una corriente única de pensamiento, en 
el indecible terror de su encuentro con la modernidad y sus esfuerzos 
creativos para reconquistarla a través de la religión y la literatura? ¿Y 
qué tipo de narrativa de la Ilustración podría celebrar las aventuras 
de esta niña superdotada sin borrar la absoluta deshumanización que 
marcó su elevación a rango de ser humano pensante?
	 La dificultad y el reto consisten en pensar juntos la diversidad del 
grupo cuya humanidad se construye como de menor valía —si no es 
que se niega completamente— y la singularidad del individuo que no 
encaja en la definición del o de los grupos a los que está asignado por 
medio de un proceso de otredad; de este modo se descarta radicalmente 
cualquier intento para definirse a sí mismo. Es esta dificultad de poner 
nombre a tales experiencias —que la modernidad política en su forma 
dominante hizo impensable e indecible— el relato del nacimiento y  
de la sorprendente longevidad de la metáfora de paria; es la dificultad 
que esta figura simultáneamente revela y desafía.
	 Su aparición está marcada por una serie de ironías. Y una de estas 
grandes ironías es que la palabra misma, que supuestamente, y de algún 
modo sí proviene de la India es, de hecho desconocida en este discurso: 
“la palabra paria es desconocida para todos los nativos a menos de que la 
hayan aprendido de nosotros”.2 Proviene sin duda del uso metonímico 
2 Según Sir Henry, Yule, Hobson-Jobson, “La palabra paria es desconocida” (en el senti-
do que nosotros le damos) “para todos los nativos” (Hobson-Jobson, 1903: 678).



Andamios 127

Los desechados del mundo. Imágenes del paria   

de la palabra tamil parayan (el que toca el tambor) acuñada por los 
europeos, palabra que nunca perteneció al vocabulario de los indios y su 
uso metafórico aún hoy en día se percibe como un insulto colonialista, 
ya que reproduce la visión brahmánica de los intocables. Sobre todo, así 
es con el significado de la palabra en inglés donde el sentido peyorativo 
común (pariah dog <perro callejero>, prófugo del Estado = delincuente, 
desleal, criminal) es más fuerte que el significado político metafórico 
relacionado con exclusión y desigualdad.
	 Otra ironía es que los términos y la realidad que el sistema de 
castas designó, conocidos desde 1516,3 cobraron importancia en la 
política europea hasta fines del siglo xviii, en el momento mismo en 
que la crítica de la Ilustración sobre la autoridad arbitraria estaba 
expulsando del Occidente civilizado jerarquías, adscripciones por 
nacimiento y privilegios, para asociarlos con el oscurantismo oriental. 
Sin embargo, precisamente aquí es relevante la tensión inherente a la 
elección del término, tomado del sistema de castas, que refleja o expone 
las tensiones de una sociedad donde el estatus hereditario de jerarquía 
se declara ilegítimo, porque es sobre esta tensión y los malentendidos 
que ha producido que se constituyó el campo semántico que otorga a 
“paria” su historicidad como concepto específicamente occidental. No 
es posible seguir aquí su evolución semántica, sólo nombraré algunas 
características.
	 La entrada de la palabra al vocabulario francés fue precedida por el 
término casta, utilizado en el sentido de condición, clase o posición, en 
otras palabras, como una categoría de jerarquía social ineludible 
dispuesta por Dios. La primera connotación crítica fue presentada 
por Montesquieu, quien subrayó la “aversión por otros hombres”, 
característica de las distinciones de casta “muy diferente de los sentimientos 
que surgen de manera natural de la diversidad de rangos que entre 
nosotros incluye el afecto por los inferiores” (Montesquieu, 1979: xxiv, 
22, 156). Aunque ciertamente presentaba una visión idealizada de 

3 La primera referencia que encontré de la palabra Pareas proviene de Duarte Barbosa que 
estuvo al servicio del rey de Portugal del año 1500 al 1517. Véase Duarte Barbosa, Libro 
de Duarte Barbosa (1989: 53-58), que es una fuente precisa de los primeros decenios del 
imperio marítimo portugués en Asia.



Andamios128

Eléni Varikas

la aristocracia, Montesquieu captó con su habitual agudeza el nuevo 
efecto estigmatizador que le atribuiría a “paria” su fuerza crítica: 
aversión, desprecio y abyección, vinculado a la inferioridad de rango. La 
aparición del término paria en la literatura de la Ilustración dio lugar 
a la connotación crítica de casta, y la perdurabilidad asociada a la 
denuncia sistemática de la estructura jerárquica del viejo régimen, 
particularmente en los años anteriores a la revolución francesa.
	 En un sentido completamente fisiócrata, la Enciclopedia subrayó 
la arbitrariedad y el trato irracional hacia estos “hombres útiles”. Sin 
embargo el primer uso crítico del término paria se encuentra en la 
literatura anticolonialista, y en particular en el célebre libro del abad 
Raynal: Historia filosófica y política de los establecimientos y del comercio 
de los europeos en las dos Indias (1770), el cual, a pesar de la censura de 
la corona, logró más de 20 ediciones clandestinas entre 1170 y 1789. El 
gran interés por este género literario, que utilizaba el exotismo del relato 
de viajes para difundir las ideas de la Ilustración, ayudó a popularizar 
entre el público literario el destino de los indios intocables y proporcionó 
abundante información sobre el sistema de castas —información que 
correspondía, quizá menos a una descripción rigurosa del sistema  
de castas que a las preocupaciones de Europa de finales del siglo xviii.
	 Pero fue gracias a la literatura que la palabra adquirió popularidad y 
significados compartidos. La choza india, de Bernardin de Saint-Pierre 
(1791), una de las fuentes más importantes de la difusión de la palabra 
en Europa dio a “paria” esa particular aura poética de romanticismo 
asociada con el individuo solitario, sometido o resistiéndose a las nor-
mas sociales que reprimen o confrontan sus impulsos más auténticos, 
su singularidad. Marcada por la crítica sarcástica contra el cientificismo, 
en el cual la verdad se utilizó como el atributo exclusivo de los órdenes 
dominantes, La choza india favorece una inversión histórica de la jerar-
quía dominante de valores, haciendo de un indio intocable la fuente de 
la verdad y la justicia. Este cuento filosófico fue escrito —y considerado 
por el público lector— como una mediación a favor de las emancipa-
ciones (problemáticas o fracasadas): de los judíos y de “la gente de color 
libre de las colonias, la abolición de la esclavitud”. Su duración marcó 
la imaginación literaria y artística del paria con esa ambigüedad carac-
terística que convierte al subalterno en símbolo de marginalidad y al 



Andamios 129

Los desechados del mundo. Imágenes del paria   

mismo tiempo la presenta como imposición y orgullosa reivindicación 
—una figura de una otredad irreductible idealizada y, a la vez, de una 
humanidad compartida en la denuncia de la injusticia y la exclusión.
	 En 1792 este compte philosophique (cuento filosófico) fue representado 
como ópera de un solo acto con el nombre de Le Paria en París, con 
música de Gaveau. La literatura, el teatro y la ópera juegan un papel 
significativo en la extraordinaria difusión de “paria” y la problemática 
que lo acompaña. Gracias a Víctor Hugo, Michelet, Germaine de Staël, 
Goethe, George Sand, William Blake, Mary Wollestonecraft, Mary 
Shelley, Flora Tristán, Joseph Conrad, Ola Hanson, Strindberg, W. E. 
B. Dubois, por nombrar sólo unos cuantos, el paria se convierte en una 
figura familiar del espacio público literario y político, mientras que el 
arte dramático la introduce rápidamente al espacio público plebeyo en  
formación. Un papel crucial desempeñaron dos obras de teatro a 
principios de 1820: Le Paria de Casimir Delavigne y Der Paria del joven 
escritor judío alemán Micahel Beer —obra considerada como metáfora de 
la suerte de los judíos alemanes que, a pesar de su emancipación, seguían 
siendo víctimas de discriminación y eran confrontados con barreras 
invisibles. Aunque esta obra fue una fuente para estudios posteriores en  
Alemania, sobre la historia y condición del pueblo judío (es decir, Max 
Weber y por medio de él, Hannah Arendt) no logró popularidad en 
Alemania, ni los mismos matices políticos universales que alcanzó  
en el siglo xix en Francia. Los dos dramas proporcionaron, junto con 
La choza india, una infinita fuente de inspiración para muchísimas 
óperas, melodramas y coreografías de compositores como Meyerbeer, 
Donizetti, Stanislav Moniuzko, Hugo Wolf; que se representaron en los 
teatros más famosos de ciudades europeas, desde Florencia y Venecia 
hasta París y Varsovia.

Como señaló Germaine de Staël, “la imagen del paria que provoca 
la aversión de sus paisanos sin haber cometido ningún error”,4 ofrece 
4 “Estoy leyendo unas páginas de B. de Saint Pierre. No conozco nada tan profundo 
y moralmente delicado como la descripción de la situación del paria, este hombre de 
raza maldita, abandonado por todo el mundo que provoca la repugnancia de sus semejantes 
sin haber cometido ningún error. Así es la existencia del hombre susceptible en esta tierra; 
también pertenece a una raza despreciada, nadie comprende su lenguaje, sus sentimien-
tos lo aíslan, nunca realiza sus deseos y todos los que están a su alrededor se alejan, y si 
se acercan es sólo para lastimarlo” (Staël, 1796: sección 3).



Andamios130

Eléni Varikas

un campo de exploración de la nueva estética romántica como podemos 
encontrarla en su De la influencia de las pasiones (1796): el paria y 
sus impasses encarnan la subjetividad de l´homme sensible (el hombre 
sensible); habla del mundo interior del espectador o del lector y, al 
mismo tiempo, abre un espacio para la relación de la literatura con la 
sociedad (véase Staël). De este modo el paria proporciona un lenguaje 
para la representación del otro, pero también para la del yo (“soy 
un paria”), expresión de un estatus individual, que incluso si está vinculado 
a la existencia de un grupo estigmatizado o despreciado, parece estar 
siendo experimentado y comunicado en sus más singulares e irreductibles 
dimensiones. Así, abre el camino para la expresión de la subjetividad del  
oprimido, una afirmación —no exenta de cierto narcisismo— de la 
dignidad del paria.
	 Nada expresa mejor esta mezcla de la dimensión estética y so
ciopolítica del paria que la carta que Flora Tristán —la paria más 
famosa del siglo xix y principal fuente de difusión de la palabra en el 
movimiento laboral internacional— escribió al pintor socialista Traviès 
respecto al retrato que éste le hacía: “Piensa ahora en el vestido con que 
me retratas, las actitudes en las que apareceré. Piensa, querido hermano, 
que éste será el retrato de la Paria —¡de la mujer nacida en Andalucía 
y condenada por la Sociedad a pasar su juventud en las lágrimas y sin 
amor! En fin, de esta pobre mujer asesinada y arrastrada ante los jueces, 
no como víctima sino como culpable” (Tristán, 2003: 102).
	 Desde fines del siglo xviii, la metáfora del paria proporcionó un 
lenguaje y llevó a reflexionar sobre la lógica de los privilegios y las castas 
y continuó gobernando la suerte de ciertas categorías sociales a pesar del 
principio básico: una ley general para todos. En su desarrollo histórico 
está modelada por la tensión siempre presente, por un lado, entre el 
principio universal y las prácticas de diferenciación jerárquica, y por 
otro por la estigmatización y la exclusión que durante los dos últimos si
glos crecieron y prosperaron, no sólo en los regímenes autoritarios, 
sino también, aunque no principalmente, en el corazón de los sistemas 
políticos democráticos.
	 Después del restablecimiento de la esclavitud por Napoleón, el 
término se introdujo en el vocabulario abolicionista francés, y de manera 
más general en la esfera pública plebeya; en el siglo xix se convirtió en el 



Andamios 131

Los desechados del mundo. Imágenes del paria   

lenguaje de denuncia del estatus legal de la feme covert5 en Gran Bretaña, 
y después en el Código napoleónico de Francia y otros países europeos, 
que convertían a las mujeres en “no personas” al despojarlas de cualquier 
personalidad legal. Madame de Staël, Flora Tristán, la utopía socialista 
británica de las décadas de 1820 y 1830, y el movimiento de mujeres de 
1848 convirtieron al paria en una figura de sometimiento y abyección 
social, política y moral y, al mismo tiempo, en una fuente de identidad 
positiva, de crítica social y de rebelión contra la injusticia (Varikas, 1987 y 
1989).
	 Desde ese momento, la figura de paria ha sido nutrida y moldeada 
por las múltiples formas de antinomia que la habían generado:  
la exclusión de las mujeres del sufragio universal y de la igualdad  
de derechos para el trabajo, la barbarie de la Reconstrucción después de  
la emancipación de los esclavos estadounidenses, el linchamiento y las  
prácticas de discriminación en ese país, los inconvenientes de la 
abolición de la esclavitud de los gitanos en los Balcanes a mediados 
del siglo xix, el Caso Dreyfus (El muladar de Job de Bernard Lazare) y
la identificación racista antropométrica de los gitanos franceses durante la  
Tercera República en 1912.
	 El desarrollo y las discontinuidades de esta figura llevan las 
marcas y señalan que la categorización jerárquica y las prácticas 
de deshumanización se han borrado de la memoria colectiva: desde  
Ota Benga, el pigmeo expuesto junto a los chimpancés que llegó a  
la página principal de The New York Times, y fue rescatado gracias a la cam
paña del movimiento Black American en 1906; los indígenas exhibidos 
en el Jardin des Plantes, cuyos orígenes iban cambiando de acuerdo a 
los ritmos de la colonización y de los requerimientos de la “ciencia” 
social darwinista. Durante el siglo xx la figura del paria continuó 
apareciendo, en el primer diario de la Union Intercoloniale (Le Paria 
editado por Ho Chi Min) en París; en el contexto de los derechos civiles, 
la desobediencia civil y en los discursos de Martin Luther King; en el 

5 Término que proviene del uso anglo-normando medieval de la distinción entre mu-
jer soltera (femme seule, que en Inglaterra derivó en feme sole) y mujer casada (femme 
couverte, origen de feme covert), y que remitía a la doctrina jurídica de la common law en 
la que el matrimonio fungía como una cobertura legal en la que los derechos de la mujer 
quedaban subsumidos bajo los derechos del marido. [Nota del editor].



Andamios132

Eléni Varikas

debate sobre las “mujeres de consuelo” reducidas a la prostitución por 
el ejército japonés durante la ii Guerra Mundial; hoy en día presta sus 
nombres a las luchas de los aborígenes australianos (pariah),6 y también 
acompaña las batallas por los derechos de los homosexuales, la lucha 
de las poblaciones inmigrantes en Europa y, no menos importante,  
la resistencia a la transformación, después del 11 de septiembre, de la 
figura de “el musulmán” en el otro europeo por excelencia.7

	 También podemos seguir estas aventuras de reflexión teórica y de 
conceptualizaciones varias de la figura de paria en la teoría política y 
social de los siglos xix y xx (Bernard Lazare, Friedrich Nietzsche, Max 
Weber, W. E. B. Dubois, Karl Manheim, Hannah Arendt, Zygmunt 
Bauman, Ian Hancock, entre otros). 
	 La noción de paria, como ha sido moldeada en las tradiciones aca
démicas y plebeyas, en el espacio público, en los lenguajes literarios y 
científicos de los dos últimos siglos, se refiere a una extensa variedad 
de relaciones de poder y posicionamientos subjetivos irreductibles 
entre sí y, por tanto, no pueden analizarse bajo un mismo marco de 
referencia. Por esta razón, la mayoría de las conceptualizaciones exis
tentes estudian un sólo grupo o categoría y su destino excepcional en la 
modernidad política y en las democracias actuales. Sin embargo, la po
lisemia y la dimensión proteica de la figura de paria son características 
primordiales de su genealogía y longevidad y, me gustaría sostener, 
de su potencial heurístico. En lugar de rechazarlas por considerarlas  
“impurezas empíricas” que comprometen la naturaleza rigurosa de  
éste o aquél tipo ideal o de ésta o aquella teoría, podríamos tratar de en­
tender las razones que hacen que esta metáfora aún pueda evidenciar 
tantas situaciones de deshumanización y abyección, y de experiencias y 
relaciones de poder tan diferentes en sus orígenes y naturaleza.
	 Para considerar seriamente esta polisemia se requiere un movimiento 
desde cada categoría de opresión en particular, y que las víctimas 
se involucren en el proceso de categorización: desde la pregunta de 
“diferencia” (o más bien, desde la diferencia como “la” pregunta), a  

6 People Against Racism In Aboriginal Homelands (Personas contra el racismo en tierras 
de aborígenes).
7 Petición de una legislación más justa y más humana para los argelinos residentes en 
Francia en 2000.



Andamios 133

Los desechados del mundo. Imágenes del paria   

la cuestión de la constitución de la diferencia como un arma poderosa 
para legitimar la dominación y la explotación. Este movimiento abre un 
espacio para replantear el carácter excepcional que, con frecuencia, le 
atribuimos a cada conjunto distintivo de experiencias cuando se toman 
por separado. Lo cual permite ver todas estas diferentes relaciones socia
les como manifestaciones de una configuración política específicamente 
moderna que estableció un nuevo vínculo entre diferentes relaciones 
sociales, confiriendo a la aceptación social la misma lógica de le
gitimación; pero también estableciendo una correlación sin precedentes 
entre las diferentes relaciones de poder, las formas de subjetividad y de 
resistencia; una configuración marcada por dos sistemas coexistentes 
de legitimación: junto al sistema universal oficial, que es el fundamen
to de los derechos universales de los individuos para la unidad de la 
humanidad, existe otro sistema tácito e informal de legitimación que es 
la base de los derechos y obligaciones específicas de grupos humanos en la 
evaluación jerárquica de sus diferencias reales o supuestas, es decir, en 
un área prepolítica. En este doble mecanismo, el sujeto individual de 
derechos puede verse como un átomo separado, en apariencia similar, y 
por tanto comparable con todos los demás, o como inseparable del grupo 
de donde proviene y por tanto fundamentalmente incomparable a otros 
(Simmel). De ahí la percepción aporética de la diferencia estigmatizada 
y el dilema ineludible que confronta el paria: aceptar los valores que lo 
devalúan y deshumanizan y lo convierten en un parvenu (advenedizo), 
en una “exception admise” (excepción admitida) para citar a Balzac. 
Por mucho que el paria trate de “imitar al gentil” o “blanquear su alma 
negra en el mar del estadounidense blanco” (William Edward Burghardt 
Du Bois), nunca será capaz de “perderse” entre los vecinos (Arendt). 
Siempre le recordarán su origen impuro, “el olor del burdel”, como solía 
decir el abad Lammenais cuando hablaba de sus amigas George Sand y 
Marie d’Agoult.
	 Pero esta alta visibilidad del paria tiene su contraparte: una in­
visibilidad peculiar; sin duda, aunque es un arma conveniente contra los 
efectos no bienvenidos de nivelación de la promesa de la Ilustración 
para la autoconstitución y la perfectibilidad, la estigmatización es política 
y éticamente ilegítima en las sociedades modernas. Censurada como 
un vestigio del oscurantismo y los prejuicios, de alguna manera el 



Andamios134

Eléni Varikas

paria lleva una vida clandestina. Como señala Zygmunt Bauman: “hay 
una simetría paradójica entre la estigmatización y las categorías que 
estigmatiza. Ambas deben vivir bajo amenaza, ambas deben esconder 
su verdadera identidad y buscar la falsa legitimación” (Bauman, 
1988/1989: 13). Por eso es más fácil ser alemán que refugiado judío, 
que trabajador oprimido, que mujer, etcétera.
	 ¿Son estos vestigios de prejuicios e intolerancia, “excepciones” que 
confirman la regla de la dinámica global de la democratización? Lo 
parentético o “excepcional” no es un estatus trivial al que pertenecen es
tas prácticas en la historia tradicional política e intelectual, con frecuencia 
escrita como la historia de la llegada de la democracia; no puede explicar 
el hecho de que el antisemitismo, el sexismo y la exclusión social y 
política de las mujeres, la dominación colonial, incluso la esclavitud, la 
ingeniería racial, la xenofobia, la purificación étnica —y las teorizaciones 
en política moderna y en el discurso científico— también florecieron, 
aunque no del todo, dentro de los sistemas democráticos.
	 La figura de paria tiene que ver con esta paradoja y cuestiona su 
invisibilidad. En este sentido el paria revela una genealogía doble: de 
fracaso y de resistencia (Arendt). El fracaso se deriva de la eterna 
dificultad para fundamentar la comunidad política en una concepción 
incluyente de la humanidad. En un mundo donde la abolición del 
privilegio de nacer apunta hacia la posibilidad de autoinstitución y 
autodefinición, el paria se sitúa en una posición de otredad radical  
y heteronomía, y esta experiencia de heteronomía desafía las evidencias 
que fundamentan nuestros supuestos sobre el universalismo y la mo
dernidad política que realmente existen.
	 Sin embargo, al mismo tiempo la historia de la figura de paria re
vela una “tradición oculta” (Arendt) de quienes se han aventurado a 
emanciparse de lo que deberían haber sido, es decir, de ser admitidos 
al rango de humanidad universal de cada individuo con rostro humano 
(Wollstonecraft). En los fragmentos, las discontinuidades y reapariciones 
de esta tradición se moldearon las expectativas y se formularon los re
querimientos de una utopía democrática que el universalismo introdujo 
en el horizonte de la modernidad política. Aunque con mucha fre
cuencia ignorada, esta “tradición oculta”, o más bien tradiciones en 
plural, también son parte de la teoría e historia de la democracia.



Andamios 135

Los desechados del mundo. Imágenes del paria   

	 Porque la historia de los parias modernos es también la historia 
de la resistencia de todos los que, expulsados de las bondades de  
la democracia, se convirtieron, como señaló Miguel Abensour, en su 
fuente más eficaz. Al negarse a admitir el significado fraudulento de 
emancipación, estos hombres y mujeres que conforman la “tradición 
oculta”, obstinadamente lucharon para hacer de la emancipación lo 
que debería haber sido: es decir, la admisión al rango de humanidad  
de todos los judíos, negros, mujeres, gitanos, pueblos colonizados, 
porque éstos deliberada y admirablemente ejercen el arte de tergiversar 
las reglas; los parias rebeldes (como los llama Arendt) ganaron su 
emancipación con la pura fuerza de la imaginación.
	 Con frecuencia los tesoros de esta tradición están ocultos en la 
literatura y la poesía, en cuentos, historias e incidentes dispersados 
en los ensayos teóricos de W. E. B. Du Bois, Hannah Arendt, Walter 
Benjamin, Virginia Woolf, Viola Klein, Hans Mayer, Edward Saïd, 
Zygmunt Bauman, Stuart Hall, Toni Morisson y muchos otros más; 
quienes devuelven el pensamiento a su origen: a la concreción de la 
experiencia humana.
	 Recurriendo a los excedentes utópicos que permanecen en el con
cepto de humanidad, esta tradición convierte el supuesto destino 
“excepcional” del paria en una figura humana paradigmática en el 
mundo moderno.

Fuentes consultadas

Barbosa, D. (1989) [1518], The Book of Duarte Barbosa. An Account of 
the Countries Bordering on the Indian Ocean and their Inhabitants… 
Completed about the year 1518, vol. 1, traducido por Mansel 
Longworth Dames, Nueva Delhi: Asian Educational Services.

Bauman, Z. (1988/1989), “Strangers. The Social Construction of 
Universality and Particularity”, en Telos, núm. 78, Invierno, 
Nueva York: Telos Press Publishing, pp. 7-42.



Andamios136

Eléni Varikas

Hobson-Jobson, Sir H. Y. (1903), A Glossary of Colloquial Anglo-Indian 
Words and Phrases, and of Kindred Terms, Etymological, Historical, 
Geographical and Discursive, nueva edición de William Crooke, 
Londres: J. Murray.

Ortega y Gasset, J. (1965), En torno a Galileo. Esquema de las crisis, 
Madrid: Espasa-Calpe.

Montesquieu, C. L. de S., Barón de (1979) [1748], L’Esprit des lois, París: 
Flammarion.

Staël, G. de (1796), De l’influence des passions sur le bonheur des individus 
et des nations, s/l, s/e.

Tristan, F. (2003), La Paria et son rêve, Paris: Presses Sorbonne Nouvelle.
Varikas, E. (1989), “Les dernières seront les premières. Potentiel 

subversif et apories d’une révolte paria dans la morale”, en 
Révolte et Société, Actes du iv Colloque d’Histoire au Présent, Mai 
1988, París: Histoire au Présent/Publications de la Sorbonne.

__________ (1987), “Paria, une métaphore de l’exclusion des femmes”, en 
Sources. Travaux historiques, núm. 12, París: Association Historie 
Au Présent, pp. 37-44.

Volumen 8, número 16, mayo-agosto, 2011, pp. 123-136




