LAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

Carlos A. Buscarini’

REsuMEN. El presente articulo esta basado en la fenomenologia de
Edmund Husserl y de Alfred Schiitz. Intentamos mostrar un pa-
ralelismo en ambos pensadores en lo que se refiere a la asimilacion
de la cultura propia y la extrana, como también considerar una si-
militud entre la necesidad de rehacer la educacion e internalizar
la pauta cultural foranea al pretender ingresar en una comunidad
extrafia. Advertimos lo determinante del lenguaje en su funcion
comunicativa y destacamos la importancia de la nocion de tipos
ideales, tanto en la actitud del pensamiento natural como en el in-
terés del especialista en ciencias sociales. Permanece implicito el
pensamiento filosofico respecto de la fundamentacion de las cien-
cias sociales.

PALABRAS CLAVE: Lenguaje, comunicacion, tipos, educacion, culturas.

Si bien Edmund Husserl se ocup6 del caracter de la sociedad y de la
comunidad, a las que considerd como subjetividades de un orden su-
perior, no estaba familiarizado con los problemas concretos de las cien-
cias sociales empiricas; no obstante, contribuyo6 a que dichas ciencias
hallasen su verdadero fundamento en la fenomenologia, de la cual él
es el maximo exponente. En cuanto a Alfred Schiitz, no caben dudas
de que se trata de uno de los mas importantes pensadores que elabord
temas de las ciencias sociales en la direccion que dejo abierta la feno-
menologia husserliana; esto se puede afirmar a juzgar por lo fun-
damental de los problemas que examiné. Schutz utilizé en sus in-
vestigaciones las obras publicadas por Husserl, quien a su vez reconocio
que la parte mas importante de su obra se hallaba en sus Manuscritos

" Licenciado en de Filosoffa. Correo electronico: cabuscarini@juan23.edu.ar

Volumen 4, nimero 8, junio, 2008, pp. 113-133 Andamios 13



CARLOS A. BUSCARINI

inéditos. Nuestro intento es aportar una vision del tema propuesto
desde la perspectiva que nos brindan los textos ahora disponibles de
dichos pensadores. Nos hemos introducido en el pensamiento de am-
bos autores como una manera de lograr una mejor comprension de lo
social.

EL MUNDO FAMILIAR Y EL ENCUENTRO CON EL MUNDO EXTRANO

Husserl utiliza los conceptos “mundo familiar” y “mundo extrano” para
la descripcion del encuentro de diferentes naciones y culturas. Con es-
tos conceptos, describe estructuras internas esenciales en el horizonte
universal del mundo. No utiliza ambos conceptos de manera meramen-
te empirica, sino que ellos tienen ademas un significado sociologico.
Asi, pretende describir estructuras esenciales de todo posible mundo
circundante. Se trata de diferenciaciones en tanto vigencias del “mun-
do de la vida” presupuestas como sobreentendidos. De dichos con-
ceptos fenomenolégico-socioldgicos se ocupd Husserl por primera
vez en los anos 1931 y 1932.

Hay varias figuras en las que se nos aparece el mundo segun los
analisis fenomenologicos de Husserl. La primera de ellas esta dada por
el mundo donde uno es “en si”. “Este es ante todo para mi y para cada
uno el mundo ambiente familiar (vertraute Umwelt) del cual el con-
tenido de representacion y de validez esta determinado por el circulo
de yo-sujetos con los cuales yo vivo en la unidad de una comunidad
de vida y de comunicacion” (Husserl,1934:19).! Se trata de lo que
Schitz llama “nuestro ambiente” (Schutz, 1972: 199-200), expresion
que utiliza en el sentido de esa parte del mundo externo que puede ser
aprehendido directamente y que incluye, ademas del ambiente fisico,
el ambiente social con todos sus elementos culturales. No es el mun-
do privado, sino el mundo tnico, comun e intersubjetivo, que esta
frente a nosotros.

! Manuscrito K 111 1 111, segun el original aleman, en el Archivo-Husserl de Lovaina, re-
producido por René Toulemont (ver bibliografia). En este caso y en los que siguen, se cita
el ano y la paginacion de la transcripcion segun la version original, en traduccion propia.

114 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

El primer caracter del mundo familiar estd dado en el hecho de que
se ve en ¢l tipos determinados a los que pertenecen los seres indivi-
duales; se trata de tipos exteriores, pero, sobre todo, de tipos de sig-
nificacion. Se sabe que las personas de distintos oficios o profesiones
tienen un proyecto, una finalidad; pero se sabe ademas de qué proyecto
se trata. Esta comprension se da ya en el nivel de la vida cotidiana, en
la que se encuentra el origen de los tipos llamados “constructivos o
ideales” (Schutz, 1974b: 81). La construccion de dichos tipos ideales
o “modelos de motivaciones” es tarea del especialista en ciencias socia-
les, quien intentara comprender por esos medios la conducta social
manifiesta de los actores que forman parte de ella. Es un concepto
reiterado en Husserl que el mundo factico de la experiencia se expe-
rimenta de manera tipificada y, aunque el conocimiento por medio de
simbolos y de tipos no alcanza los fenémenos mismos, no obstante
los sustituye.

Este mundo en el que me encuentro “en mi” es la obra de una
comunidad efectiva que, si bien puede ser restringida, puede ser tam-
bién relativamente extendida; tanto sus miembros como el funcio-
namiento de la comunidad me son en gran medida familiares. Sé de
antemano que otras personas en ese mundo poseen saberes familiares
que no son los mios. Por eso también me son ya familiares los tipos
humanos que los constituyen, los tipos de gente que me ensefan, el
tipo de ensenanza, los medios de hacerme instruir. Es cierto que, si
bien el conjunto de saberes, de poderes, de comportamientos, puede
variar de una colectividad a otra y también respecto de distintas épocas,
no es menos cierto que tal conjunto es caracteristico de una sociedad
en un momento dado de su historia. No se puede escoger el mundo
familiar; se nace en él mediante la inalterable sucesion de generaciones,
de la que uno mismo es miembro.

Tenemos acceso cognitiva y afectivamente a los elementos del
mundo familiar. Comprendemos una tipica concreta de objetos y
acciones orientados hacia metas. Tenemos cierto conocimiento en el
uso de determinado objeto y sabemos también qué fines se propone
alcanzar una persona que realiza una acciéon. Ademas, la lengua es
condicién de la cognoscibilidad y la familiaridad. “El mundo familiar
del hombre [...] esta determinado de un modo fundamental por el lenguaje”

Andamios 115



CARLOS A. BUSCARINI

(Husserl, 1973: 224-25).% Por lo tanto, lo que nos parece extrafio por-
que aun nos es desconocido es por ello también no familiar.

El ambito mas estrecho del mundo familiar, representado por la
familia, abarca a quienes habitan con nosotros y se preocupan por
nosotros, lo mismo que nosotros nos preocupamos por ellos. Na-
cemos y crecemos dentro del mundo familiar. Un circulo mas amplio
lo forman aquellos con quienes estamos en comunicacién. Se trata
aqui de la comunidad en la cual vivimos cotidianamente y en la que
nos encontramos en trato personal con las otras personas del mundo
familiar. En los circulos mas estrechos del mundo familiar, se advierte
un hogar moldeado por la tradicion, la lengua, las costumbres. Hay en
el mundo familiar una escalonada relatividad de cercania y lejania,
en circulos de cognoscibilidad, lo que puede tener un sentido tanto es-
pacial como personal. El mundo social comporta zonas proximas y
zonas alejadas. Schutz pone en duda si de hecho la aparicion en perso-
na del otro en mi esfera primordinal tiene la importancia decisiva que
le atribuye Husserl. Por eso afirma que “me siento mucho mas proxi-
mo a un filésofo alejado en el tiempo y en el espacio que a un vecino
que me resulta extrano aunque me sea dado en carne y hueso en el
tranvia” (Schutz, 1968: 313).

Toda experiencia del mundo nos la proporciona los sentidos y el
funcionamiento de nuestros érganos sensoriales. Nuestro cuerpo es el
absoluto punto cero o centro de orientacion para toda experiencia. Se
trata del absoluto “aqui” para todo “alli”. Ello da por resultado “la
diferencia entre proximidad y lejania, entre mundo cercano y mundo
lejano (Nahwelt und Fernwelt), conceptos que, empero, implican mas
que meras referencias espaciales” (Landgrebe, 1968: 75). Mediante la
diferencia entre cercania y lejania adquiere su delimitacion originaria el
circulo de las otras personas. Dicha diferencia resulta también en senti-
do traslaticio respecto de la comunidad y su correspondiente mundo

2 Elacceso a la vida social propiamente dicha, en el nivel humano, se lleva a cabo por la
comunicacion, que normalmente es oral. En Investigaciones logicas de los afios 1900-
1901, obra en la que Husserl atn no se habia ocupado con detenimiento de problemas
sociales, considera, no obstante, que la funcion comunicativa del lenguaje fue su destino
original.

116 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

circundante, el que difiere del mundo circundante de otra comuni-
dad. “En ello se funda la diferencia esencial, relativa al concepto de
mundo, entre mundo familiar (Heimwelt) y mundo extrano (Fremdwelt)”
(Landgrebe, 1968: 78).

La correspondencia entre mundo familiar y mundo extrano es
relativa. No es rigida, sino que esta en constante movimiento. El nifio
que atn no ha ido mas alla de su aldea o de su barrio, o el habitante de
un valle solitario, poseen limites distintos de los de quien ya ha co-
nocido todos los rincones de su “patria” y en ellos se siente como en
familia. En principio, cada individuo y cada comunidad tienen su
mundo familiar como base originaria. A partir de esa base, puede luego
realizar experiencias, conocer y comprender con alguna profundidad
mundos extranos.

Todas estas categorias nunca enuncian relaciones objetivamente
existentes, sino que significan “maneras de nuestra autocomprension,
maneras en que Nos encontramos y nos sabemos consciencialmente
en el mundo” (Landgrebe, 1968: 79). Husserl intent6 desarrollar el
concepto de un mundo familiar cerrado y correspondientemente: el de
una “sociedad cerrada”, entendido como el tipo originario en sentido
genético. Pero, como observa Landgrebe, se trata de un concepto limi-
te porque de hecho es un tipo inhallable de comunidad humana, sobre
todo en nuestra época, en que lo extrano penetra por todas partes en el
mundo familiar.

El proceso de ampliacién del mundo familiar es analizado por Hu-
sserl segtin el modelo de una constitucion orientada. El punto de parti-
da y punto nulo de orientacion es “mi cuerpo propio” (Husserl, 1979:
159-160). El cuerpo propio es concebido por Husserl como el tnico
que no es un mero cuerpo fisico, sino precisamente cuerpo propio. Es
el unico objeto al que se le atribuyen campos de sensacion, aunque en
diversos modos de pertenencia; el unico en el que el yo manda y
gobierna de modo inmediato, particularmente en cada uno de sus
organos.

A partir de ese punto nulo de orientacion, resultan luego circu-
los de mundos circundantes que se amplian “anularmente” (ringférming)
(Husserl, 1973: 429 ss). Cada mundo circundante relativo es cons-
tituido como una normalidad, tiene el caracter de un sentido de

Andamios 117



CARLOS A. BUSCARINI

horizonte (Horizontsinn) normal y nunca es representado como un am-
bito cerrado, sino que cada uno contiene siempre de nuevo remisiones
anticipadas a ulteriores experiencias en el mismo estilo concreto.

Este modelo de constitucion orientada es adecuado cuando se quiere
esclarecer la experiencia de la extrafieza. “La extraneza sélo puede mos-
trarse en la constitucion asimétrica, orientada, que privilegia un térmi-
no inicial y lo presupone como valido pura y simplemente” (Lohmar,
1996: 25). Pero hay otras maneras de ampliar el mundo familiar co-
nocido. Podemos llegar a una region desconocida y comprobar que el
horizonte se amplia segtn la analogia concreta hasta ese momento no
quebrantada. Se esperan cosas desconocidas en el estilo de las co-
nocidas. Pero la espera puede ser también decepcionada en el encuen-
tro con un mundo extrano.

La decepcion de las esperas sucede en el encuentro con un mundo
familiar extrano y también en el ambito de la tipica concreta del mun-
do familiar en nuestra vivencia cotidiana. Podemos vivenciar en nues-
tro mundo familiar situaciones en las que, por acciones incompren-
sibles, nos sentimos sorprendidos, aunque luego esas acciones se
vuelvan comprensibles. Se muestra aqui el elemento emocional de la
sorpresa, si la situacion tuviese caracter amenazador. Podemos llegar a
comprender la accion sorprendente si llegamos a conocer los moti-
vos que condujeron a ella. En la experiencia de una extraneza cotidia-
na, se produce una modificacion temporaria de la tipica concreta de
nuestras apercepciones. Aqui la analogia concreta permanece flexible
de un modo caracteristico y no se quebranta como podria suceder en
el encuentro con un mundo familiar extrafo. En cambio, el encuen-
tro con personas de un mundo familiar extrano decepciona las esperas
tipicas de modo radical, es decir, quebranta la analogia concreta. En
este encuentro, se nos sustrae un sentido que esta contenido implici-
tamente en cada objeto singular de este mundo.

LA COMPRENSION DE CULTURAS EXTRANAS Y LA EDUCACION
Los extranios comprenden los objetos de su mundo de un modo dis-

tinto que nosotros, quienes pretendemos ingresar en un mundo

118 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

desconocido. Los objetos reales son siempre representados como
unidos a un “sentido espiritual” (geistigen Sinn) (Husserl, 1973: 433ss.),
que en un mundo familiar extraiio puede ser distinto que en el nuestro.
Se trata de objetos pensados siempre en una apercepcion cultural. Dicho
“sentido espiritual” de los objetos, en tanto objeto cultural, es adquiri-
do por el sujeto al crecer y vivir dentro del mundo familiar. Cada obje-
to cultural aparecera y llegara a ser comprensible como tal para un su-
jeto dependiendo de su formacion. Esta adquisicion es para Husserl
un presupuesto para la comprension de culturas extranas. “Asi como,
al ser nino, fui educado en mi mundo generativo de hombres, asi
también, cuando quiero entender a los chinos y al mundo chino de-
bo ser introeducado [hineinerzogen]” (Husserl, 1933: 15,)° debo, vi-
viendo dentro de ese mundo, adquirir para mi las apercepciones del
mundo extrano. El método asi indicado debe ser seguido tan lejos
como sea posible, ya que ello exige su tiempo.

Ahora bien, el traspaso, relativamente facil en lo referente al aspecto
exterior del mundo extrano, ;puede efectuarse al nivel de las sig-
nificaciones internas? ;Puede uno trasponerse intencionalmente en la
vida psicolégica de un pueblo extranio? ;Puede uno verdaderamente
comprenderlo? Aqui de nuevo Husserl propone una solucion. Para
penetrar en el mundo interior de los chinos, por ejemplo, es necesario
seguir un método similar a aquel que ha permitido comprender el am-
biente familiar propio: es necesario rehacer la educacion; en este caso,
a la china. El aleman deberia devenir un chino perfecto. Esta nueva
educacion permitiria reconstruir las tradiciones histéricas de China y
comprenderlas en una perspectiva plenamente china. Pero, naturalmen-
te —y aqui Husserl senala sinceramente la dificultad—, esta apropiacion
de la China no es posible en sentido pleno; tampoco es posible apro-
piarse en sentido pleno y en su ser plenamente concreto el tipo del
Junker, por ejemplo, u otros tipos.

El tratamiento de Husserl del problema de la comprension de
culturas extrainas nos incita a observar como se lo concibe en la

> Manuscrito A V11 9.

Andamios 119



CARLOS A. BUSCARINI

actualidad en quienes se ocupan especialmente de cuestiones de
educacion. Dicho problema ha adquirido hoy una nueva dimension
en la nocion de educacion intercultural. En ese contexto, se debe acep-
tar lo particular de culturas diferentes; no eliminar dicho particularis-
mo subordinandolo a principios generales, sino permitir que se de-
sarrolle. “Solo teniendo presente la aceptacion de la diferencia de la
otra cultura, es posible descubrir puntos comunes transnacionales y
promover su desarrollo” (Wulf, 1999: 10). Se trata de fortalecer lo par-
ticular de la respectiva cultura, para que no sea subsumido bajo lo
general o incluso eliminado.

En el pensamiento heterologico, es central la relacion entre lo familiar
y lo extrano, entre saber y no saber, entre certidumbre e incertidumbre.
En medio de estas condiciones que estan caracterizadas por la destra-
dicionalizacion y la globalizacion crece la necesidad de reflexibilidad.
Mucho de lo que antes era considerado natural en la vida es ahora
cuestionado. Los criterios que sirven de pauta a los individuos para
adoptar decisiones, precisan ellos mismos de reflexion. Se exige del
individuo mas que nunca una actividad conformadora de su vida y la
toma de responsabilidad para esa conformaciéon. En muchas de tales
decisiones, se trata de la conformacion de la relacion entre lo familiar y
lo extrano. Actualmente es necesario pensar en una comprension plu-
ral de la realidad. “La transformacion de nuestra comprension de la realidad
lleva a una nueva vision de lo ajeno y de lo otro. [...] La realidad es
mas bien algo que no se somete al sujeto, que se le opone, algo de lo
que en buena parte no se puede disponer, y algo amenazante” (Wull,
1999: 16). En este proceso de educacion intercultural, todos los inten-
tos de entender culturas foraneas s6lo pueden tener un éxito limitado.

Pero la experiencia del Otro es lo que posibilita la comprension de
culturas foraneas. Por ello se debe ser capaz de asumir en si la diferencia
frente a lo propio. La relacion con el Otro es una relaciéon con con-
tingencias; s6lo limitadamente se puede planificar. Los resultados de es-
ta relacion son parcialmente casuales y por ello impredecibles. De las
contingencias surgen nuevas posibilidades de experiencia de lo ajeno
y de lo propio. Durante esos procesos se origina una conciencia de la
virtualidad, la cual conduce a una nueva relacion con el Otro. A ello

120 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

puede ir unido la educacion a distancia o capacitacion a distancia, como
una manera de “acercar la lejania”.*

Ahora bien, hay una cognoscibilidad minima que debe existir an-
tes de toda comprension linguistica. Husser!l considera el darse sensible
de las cosas y la accion comun segun necesidades periodicas an-
tropologicamente fijadas. Caracteriza esto como lo “protogenerativo”
(das “Urgenerative”) (Husserl, 1973: 433). Se trata de elementos mi-
nimos comunes antropolégicos como base de la comprension. En es-
te lugar Husserl coloca completamente entre paréntesis el lenguaje como
medio de la comprension. Dieter Lohmar sugiere comprender este pun-
to de partida como si fuese la situacion de un etnélogo en su encuen-
tro con una tribu desconocida que utiliza una lengua atn desconocida.
Pero ha observado asimismo que “es controvertida la afirmacion
husserliana de que la sensibilidad exhibe un estrato de la experiencia
que es inmediatamente accesible, dado de igual modo para todos los
hombres e independiente de la cultura” (Lohmar, 1996: 28).

Lo indudable es que podemos tener una dimensiéon de cognos-
cibilidad en el obrar cotidiano de los extrafios en su praxis comun.
Sobre la base de nuestra comun constituciéon corporal comprendemos
acciones tales como procurar alimento, cocinar, comer, beber, dormir.
Los gestos de convivencia, la risa y la seriedad en la accion son puntos
de apoyo para acceder al sentido cultural de lo que corresponde a un
mundo extrano. Nos comprendemos corporalmente como hombres
con otros hombres, y esto se logra antes de toda comprension que
pueda luego expresarse en el lenguaje.

Lo percibido esta para cada uno presente de un modo sensible.
Pero el sentido cultural de los objetos esta presente en el modo del saber.
Este saber puede llegar a darse como presente en el modo del habito.

* En nuestro tiempo asistimos a un avance vertiginoso de nuevas tecnologias de la in-
formacion y la comunicacion, y ademas, a la multiplicacion incesante de nuevos co-
nocimientos. Estos elementos se combinan para generar una demanda por la capacitacion
que alcanza a todos los ambitos y actores sociales. Entre los muchos trabajos sobre el
tema, sefialamos uno en que los autores expresan que la capacitacion a distancia “se
caracteriza por permitir una gran flexibilidad de los tiempos de aprendizaje de los des-
tinatarios, por potenciar el autoaprendizaje y por combinar diversas formas de presentacion
y construccion de los conocimientos” (Lugo y Schulman, 1999: 13).

Andamios 121



CARLOS A. BUSCARINI

La plena manera de darse del sentido cultural es, no obstante, la
confirmacion reciproca en la que podemos cerciorarnos con otras per-
sonas sobre este sentido. En este caso esta presente en el modo de la
comunicacion (Lohmar, 1996: 34).

En el mundo encontramos una serie de fondos familiares a cada
uno de nosotros, cuya envergadura se acrecienta permanentemente.
Teniendo en cuenta que un mundo familiar alcanza el rango de una na-
cién y que comporta horizontes, advertimos que esos horizontes son
sectores desconocidos o imperfectamente conocidos. “Cuanto mas afue-
ra vamos internandonos en el mundo de los contemporaneos, mas ano-
nimos se vuelven sus habitantes, comenzando por la region mas in-
terna, donde casi pueden ser vistos, y terminando por la region donde
son por definicién inaccesibles para siempre a la vivencia” (Schutz,
1972: 209).

En la vida precientifica, el hombre tiene que hacer con el mundo.
Este mundo es siempre un entorno determinado por intereses para de-
terminados grupos de hombres. Asi se puede considerar el mundo del
trabajador, del estudiante, del nino, del artista, el mundo del deporte,
de la oficina, etc. Tales mundos limitan el entorno de la experiencia y
por ese motivo se llaman horizonte. Como los seres humanos también
en esos mundos llegan a ver el mundo, aunque sélo de un modo li-
mitado por puntos de vista interesados, Husserl los puede llamar mun-
dos particulares (besondere Welt), concepto que utiliza aproximadamen-
te en 1936-1937.

LOS MUNDOS PARTICULARES

Un mundo particular configura un contexto para quien lo conoce bien,
porque esta familiarizado con dicho mundo. Cada acontecimiento que
se produce en ¢l tiene una determinada posicion valorativa, ya que ca-
da acontecimiento remite de un modo reglado a otros acontecimientos
posibles dentro del mismo horizonte. Si bien los mundos particula-
res limitan el horizonte, no son estrictamente cerrados, porque las re-
misiones dentro de €él alcanzan otros horizontes, mas alla de ese mundo
particular. Esta es la razon por la cual un nexo de referencia abarcador

122 Andamios



LAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

une todos los horizontes en general, el mundo uno como horizonte
universal. Como indica Klaus Held (Held, 1992: 26-27), hay que dis-
tinguir dos clases de mundos particulares: unos son los horizontes
particulares, que surgen dentro de una cultura existente mediante el
hecho de que los grupos humanos configuran habitualmente ambi-
tos fijos de intereses; por ejemplo, intereses profesionales. La otra clase
de mundo peculiar es universal; es el mundo de una cultura en comun.

Tradicion y estilo normal de vida hacen del horizonte universal que
nos es conocido, el mundo familiar. El concepto de mundo familiar
“tiene una significacion fundamental para la problematica cada vez mas
acuciante del crecer cultural conjunto de la humanidad” (Held, 1992:
27). El estilo normal de la vida se despliega siempre a partir de este in-
terior propio del horizonte de mundo familiar, aun si ¢l histéricamen-
te sigue desarrollandose en confrontaciones y discrepancias.

Pero aparece el problema de la comprension del Otro. Parafraseando
un ejemplo de Husserl de 1933, que viene al caso entre muchos otros,
puede darse que entre el hombre de gran cultura, el militar, el artista
creador, el investigador cientifico, haya comprension mutua sélo en
parte, o que no haya una verdadera comprension. No obstante, po-
demos estar seguros de que en el interior de una nacion tenemos el
sentimiento de ser siempre “en nosotros”. Es que a despecho de todas
las incomprensiones que pueden separar las formas de vida y las bases
de la sociedad, existe para todos una sola y misma unidad de mundo
ambiente. En ¢l los sujetos saben y sienten que las zonas desconoci-
das estan en continuidad con las zonas ya bien asimiladas. El intelectual
puede no comprender gran cosa de la psicologia del militar de carrera;
pero el tipo exterior que representa este hombre esta bien determina-
do para él. Es posible que el intelectual haya tenido ocasion de salir de
su medio particular y que, por sus contactos con otras personas, haya
podido adquirir una cierta experiencia efectiva del modo de vida del
militar.

Husser! seniala un ultimo caracter del mundo familiar. Se trata del
mundo en que la vida de cada uno transcurre entre sus contempora-
neos. Es el mundo que existe en el tiempo presente. Es un mundo que
comporta una cierta franja de pasado, pero de pasado proximo, del
que el recuerdo es atin vivaz en la conciencia colectiva de la generacion

Andamios 123



CARLOS A. BUSCARINI

actual. Este fondo de mundo presente en sentido amplio permite
remontar mas arriba en el pasado y representa una condicion necesa-
ria de la tradiciéon propiamente histérica. Schutz afirma que en la
dimension del tiempo, existen con referencia a mi, “contemporaneos”,
con quienes puedo establecer un intercambio de acciéon y reaccion;
“predecesores”, cuyas acciones pasadas y su resultado estan abiertos a
mi interpretacion, y pueden influir sobre mis acciones; y “sucesores”,
hacia los cuales puedo orientar mis acciones en una anticipaciéon mas
o menos vacia (Schutz, 1974b: 45-46; 284-85).

CARACTERIZACION DE LO EXTRANO

;Cual es el lugar de lo extrano en la experiencia? Lo familiar tiene co-
mo contraposicion lo extrano (fremd). Ambos conceptos se implican
mutuamente. En Meditaciones Cartesianas, Husserl encuentra la esen-
cia de lo extrano en la “accesibilidad verificable de lo que es originalmente
inaccesible” (Husserl, 1979: 182). Bernhard Waldenfels considera que
esta es una determinacion paraddjica que equivale mas a una perifra-
sis que a una definicion (Waldenfels, 1995: 151). La extranieza se de-
termina, para Husserl, por el modo de su accesibilidad. Lo extranio no
se puede desprender de su manera de darse y de acceso, es decir, de
una cierta localizacion. La paradoja en la determinacion de lo extrano
en el pensamiento de Husserl reside en que la accesibilidad se mues-
tra como la accesibilidad de un inaccesible. El lugar de lo extrano en la
experiencia se puede considerar un no-lugar. Lo extrano es un en-otra-
parte (Anderswo). Lo extrano equivale a lo pasado, que se encuentra en
el recuerdo y sus estadios previos. Esta extrafieza comienza como ex-
trafeza respecto de mi mismo. Como toda experiencia, la autoex-
periencia esta sujeta también a determinadas condiciones limitantes.
La extraneza de mi mismo se muestra en diferentes lugares. Asi, por
ejemplo, la experiencia del tiempo nos remite a un pasado primigenio,
al de nuestro nacimiento, que nunca fue para nosotros nuestro presen-
te. También hemos recibido los nombres que llevamos, pues no los
hemos elegido nosotros; asimismo, a veces nos hemos confrontado

124 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

con una imagen en el espejo con la que nunca coincidimos. Todos
ellos son modos de la autoextrafieza. Lo que puede ejemplificarse res-
pecto de la experiencia personal se aplica también a las relaciones cul-
turales. En uno y otro caso tenemos que ver con un ensamblaje y
entrelazamiento de lo propio y lo extrano. “Como Husserl lo comprueba,
el mismo mundo de la vida se divide en mundo familiar y mundo extra-
flo, asi como en el ambito social se apartan, uno de otro, el grupo pro-
pio y el grupo extrano” (Waldenfels, 1995: 153).

Surge aqui la pregunta: “;Tenemos el derecho de suponer, como
aun lo hace Husserl con frecuencia, que hay un estrato fundamental o un
nticleo, de lo propio y lo familiar, de modo que toda extranieza aparece
como modificacion de lo propio, o debemos suponer que lo propio y
lo extrano proceden de una separacion originaria?” (Waldenfels, 1995:
157). En este ultimo caso, el mundo de la vida se presentaria simul-
taneamente como mundo familiar y mundo extrano. El llegar a ser fa-
miliar y el llegar a ser extrafo serian entonces producidos uno en otro
de un modo inseparable como el anverso y el reverso de un tejido.

Waldentfels plantea la pregunta acerca de si Husserl ha logrado efec-
tivamente mostrar la extraneza como lo “originariamente inaccesible”,
como lo separado, sin transformarlo subrepticiamente de nuevo en
algo accesible y perteneciente. Considera que no se puede responder a
esa pregunta con facilidad ni de un modo univoco. Afirma que la ex-
periencia de lo extrafo en tanto extrano se opone a toda forma de
totalizacién y universalizacion. Este hecho tiene conexién con una
insuperable asimetria de mi relaciéon con los otros. En Husserl esto tie-
ne vigencia de un modo muy unilateral. Nadie es simplemente uno
entre otros, agrega Waldenfels. Ello es asi, no a causa de que uno de
los miembros de la relacion ocupase un lugar sobre el otro o antes del
otro, sino porque el estar en relacion de extraneza es anterior a toda
igualacion entre los miembros de la relacion. Solo es posible igualar
los miembros de la relacion si se sale de la relacion y se puede tomar
distancia respecto de ella. La extraneza no surge de una separacion,
sino que consiste en una separacion. Husserl habla de enigmas inhe-
rentes a la cosa misma; Waldenfels cree que seria importante no elimi-
nar esos enigmas, sino mantenerlos e intensificarlos. “La experiencia

Andamios 125



CARLOS A. BUSCARINI

de lo extrano no es una variedad de la experiencia: la experiencia es
experiencia de lo extrafio de un extremo a otro hasta llegar a ser extrana
respecto de si misma” (Waldenfels, 1992: 19).

El llegar a ser extrano, ;se instala porque los otros me hacen frente
como extraiios, 0 porque yo me siento entre otros como extrano? Se
trata de una bipolaridad que se muestra en todos los ambitos de la
extraneza. “Tal vez lo inquietante resida justamente en que |[...] la rea-
lidad esta amenazada de desrealizacion, y la personalidad de
despersonalizacion, sin que se haya de constituir un orden fijo que
pueda zanjar el conflicto de una vez para siempre” (Waldenfels, 1995:
158). El concepto de lo “extrano” se refiere entonces a lo no familiar
(Unheimlich) y por eso mismo también tiene como connotacion lo
amenazador para nuestra vida, como ha mostrado Freud en forma ma-
gistral en su escrito sobre “Lo siniestro”. Ademas, solemos tener cier-
tos prejuicios aun acerca de nuestros vecinos; no estamos seguros de
que pudiera establecerse un encuentro con ellos sin conflictos. Los
prejuicios pueden darse sin duda de manera reciproca; los conflictos,
desarrollarse dentro del mundo familiar o entre naciones vecinas. Ello
puede acarrear problemas de discriminacion o acciones violentas.

Husserl propone un ejemplo de ingreso en el mundo extrano. Ejem-
plo que se nos ocurre como extremo. Supongamos —dice— que un
aleman sea bruscamente transportado a China. El observador fuera del
pais reconoce en el extrafio una base fundamental de la experiencia,
que es, si no idéntica, al menos analoga a la que él observa en si mismo.
Puede ligar los seres individuales, las gentes y las cosas, a tipos muy
generales. Pero el mundo extrafo se caracteriza por la imposibilidad o
la gran dificultad de religar a las gentes, sus ocupaciones, las cosas, a
tipos determinados. Es, pues, sobre el plano de la significacion que se
encuentra la mas grande dificultad, la que resistira lo mas a las tentativas
de asimilacion. Pero el cambio brusco de la tipologia exterior desempena
un gran rol, pues es ¢l quien hace nacer la conciencia aguda de en-
contrarse {rente a un mundo incomprendido. El ambiente del intelec-
tual contiene numerosos tipos de los cuales ¢l no podria determinar
de una manera precisa los caracteres internos. Estamos privados del
recurso que nos queda en el interior del mundo familiar: el de po-
der informarnos a la manera de los otros. Y, por otra parte, “me hago

126 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

comprender también del chino, con limitaciones (beschrdnkter) natu-
ralmente” (Husserl, 1933: 13).° Sé algo de su mundo. ;Como es eso
posible? La posibilidad esta dada por una modificacion intencional
del mundo familiar. La aprehension del mundo extrano se hace por
una doble referencia al nuestro. En el mundo familiar el acuerdo es
posible entre los hombres a partir de la conexion fundamental que se
establece en el nivel de la experiencia. Desde este nivel se puede es-
tablecer un acuerdo entre gentes de comunidades distintas. “Todos los
hombres que son normales en su comunidad familiar (Heimge-
meinschaft) se hacen comprender por los miembros normales de las
otras comunidades, ante todo en lo que concierne a las propiedades
sensibles de las realidades (por otra parte, apercibidas (apperzipiere)
diferentemente por unos y otros)” (Husserl, 1935: 13).° A nivel de la
experiencia, y de la tipologia exterior, el acuerdo topa con dificultades:
las “cosas” no son las mismas y uno no las percibe de la misma manera.
En este nivel ya la aprehension del extrafio comporta, sobre todo al
principio, una fuerte parte de simbolismo y se tiene a menudo en el
estado de la simple relacion analogica.

EL PROBLEMA DEL FORASTERO

Quien pretende ingresar en un mundo extrano es un forastero para ese
mundo. El concepto “forastero” puede implicar muchos casos, pero en
nuestra exposicion tenemos presente el ejemplo del inmigrante, que
Schiitz analiza como caso mas notable de la situacion social a la que se
refiere. Para este autor, “el término ‘forastero’ indicara una persona adulta,
perteneciente a nuestra época y civilizacion, que trata de ser defini-
tivamente aceptada, o al menos tolerada, por el grupo al que se aproxima”
(Schutz, 1974a: 95).

> Manuscrito A VII 9.
5 Manuscrito K 111 14.

Andamios 127



CARLOS A. BUSCARINI

Para el hombre que vive su vida cotidiana entre sus semejantes,
existen valoraciones, instituciones, sistemas de orientacion, que la
sociologia designa como “pauta cultural de la vida grupal”. La pauta
cultural presenta un aspecto diferente para el sociélogo y para el hombre
que actua y piensa dentro del mundo social. El sociélogo en tanto tal
es un observador cientifico que se abstiene de participar en dicho
mundo; el actor, en cambio, situado dentro del mundo social, ex-
perimenta ese mundo como un campo de sus actos actuales y posibles.
Esta doble dimension es caracteristica de todos los fenémenos del
mundo social y Schutz ha mostrado, en mas de una ocasion, la di-
ficultad de trazar una neta linea divisoria entre el conocimiento que
adquirimos en la vida diaria y el que obtenemos en las ciencias sociales,
a causa de que las dos esferas se recubren.

El actor situado dentro del mundo social, que es quien interesa en
este caso, organiza el conocimiento de la pauta cultural del grupo al
que pertenece en términos de la significatividad para sus acciones. Pe-
ro el forastero pasa a ser “el hombre que debe cuestionar casi todo lo
que parece incuestionable a los miembros del grupo al que se incorpo-
ra” (Schiitz, 1974a: 100). La pauta cultural del grupo al que pretende
incorporarse no posee para ¢l la autoridad de un sistema verificado de
recetas. El forastero puede estar dispuesto a compartir el presente y el
futuro con su nuevo grupo, pero en todas las circunstancias se le ex-
cluiran las experiencias de su propio pasado. Desde el punto de vista
del grupo al que se incorpora, el forastero es un hombre sin historia.
Es asi, pues cada grupo humano tiene una cultura propia, ligada a su
propia historia. Esa cultura constituye el conjunto de sus costumbres
y de sus tradiciones. Las tradiciones, no obstante su diversidad, son
elementos del mundo familiar. Por ello, el pensar habitual del forastero
no tardara en ser inadecuado. Pero paulatinamente el forastero va
dejando de ser un observador para convertirse en un aspirante a miem-
bro del grupo.

Hay diferencia entre el forastero y el que vuelve al hogar después de
una larga ausencia. Este ultimo cree, al menos al principio, estar en un
pais extrano y se siente extranjero. Pero prevé su regreso a un ambien-
te del que cree tener un conocimiento intimo; por eso le basta recurrir

128 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

a sus recuerdos para volver a orientarse. El forastero, en cambio, sabe
que se dispone a ingresar en un mundo que nunca ha sido el suyo.
Debe anticipar de manera mas o menos vacia lo que alli encontrara
(Schutz, 1974a: 108). Waldenfels ha senalado que en los analisis de
Schutz se advierte un debilitamiento de la extraneza, debido a la re-
ciprocidad de perspectivas, pero también observa que, no obstante,
hay en la figura del forastero y en la del que vuelve al hogar dos maneras
complementarias del llegar a ser extranno (Waldenfels, 1995: 156). Emi-
gracion o retorno a la patria se pueden interpretar tanto geografica co-
mo histéricamente. Dos figuras universales sirven aqui de ejemplo:
Don Quijote se siente extrano en su propio tiempo, y por su rigida ac-
titud hacia el mundo y la vida se vuelve para sus contemporaneos un
anacronismo viviente; en el regreso de Odiseo a su patria, es su perro
el que en primer lugar reestablece el antiguo contacto.

En el contexto de analisis de Schiitz, el lenguaje funciona como es-
quema de interpretacion y de expresion. Por una parte, toda palabra y
toda oracion esta rodeada por “orlas” que las conectan con elementos
pasados y futuros del universo del discurso al que pertenecen; por
otra parte, las circundan con un halo de valores emocionales e im-
plicaciones irracionales que son, en si mismos, inefables. Mas atn, to-
do lenguaje incluye términos que poseen varias connotaciones, pero
cada elemento del lenguaje adquiere, ademas, un significado secunda-
rio especial derivado del contexto o del ambiente social en el que se lo
usa y recibe, asimismo, un matiz especial producido por la ocasion en
que se lo emplea. También hay que considerar que en todo lenguaje
existen giros idiomaticos, términos técnicos, jergas y dialectos, cuyo
uso esta limitado a grupos sociales especificos y cuya significacion
puede aprender un forastero. Pero ademas, cada grupo social o cada
individuo tiene su codigo privado. Toda la historia del grupo linguistico
se refleja en su manera de decir las cosas en la cual entran los restantes
elementos de la vida grupal. El lenguaje es un fenémeno que se cons-
tituye segtin el modo especifico de la tradicion. Pero la lengua contribu-
ye a su vez a la formacion, a la conservacion y al desarrollo de las tra-
diciones. El ingreso en el mundo extrafio no es facil. Los obstaculos
que encuentra el forastero cuando intenta interpretar el grupo al que

Andamios 129



CARLOS A. BUSCARINI

ingresa derivan de la incongruencia que ofrecen los sistemas mutuos
de significatividades. Ello se debe a la deformacion que sufre el sistema
del forastero dentro del nuevo ambiente.

Para el forastero que se incorpora al nuevo grupo, la pauta cultural
de este ultimo solo garantiza una posibilidad puramente subjetiva de
éxito, que debe ser verificada a cada paso. La pauta cultural del grupo
abordado es para el forastero un campo de aventura, un tema cues-
tionable de investigacion, una situacion problematica y dificil de do-
minar. En cuanto al proceso mismo de asimilacion social se puede
decir que “la ajenidad y familiaridad no se limitan al campo social, si-
no que son categorias generales de nuestra interpretacion del mundo”
(Schutz, 1974a: 107). Ante lo desconocido, comenzamos nuestra in-
dagacion; tratamos de captar el significado del nuevo hecho, trans-
formamos nuestro esquema de interpretacion del mundo para que sea
compatible con los hechos de nuestra experiencia y sus significados.
Si lo conseguimos, hemos ampliado y ajustado nuestras experiencias.
La adaptacion del recién llegado al endogrupo es un proceso continuo
de indagacion en la pauta cultural del grupo abordado. Si este proce-
so tiene éxito, dicha pauta y sus elementos pasaran a ser, para el foraste-
ro, una manera de vida, un refugio y una proteccion. “Pero entonces el
forastero ya no sera forastero, y sus problemas especificos habran
quedado resueltos” (Schutz, 1974a: 107). Es lo que se denomina el
proceso de ajuste social que debe sulrir el forastero.

Waldenfels advierte que “no se deberia caracterizar como algo inocuo
el destino de millones de emigrantes y expulsados, destino que ca-
racteriza a nuestro siglo de migraciones, volatilizandolo en un fenome-
no humano general” (Waldenfels, 1995: 157). En un mundo en que
reina la confusion, se produce un enorme crecimiento de las migracio-
nes por razones econdmicas y politicas, inextricablemente anudadas.
Ahora las {ronteras se desmoronan o se oscurecen. Jacques Decornoy
se pregunta: ;Se asiste, o estamos en visperas de asistir, a una explosion
del numero de emigrantes internacionales? “Mas alla de la necesaria
organizacion del flujo de poblaciones, que cambian de sentido cuando
a los mil millones de humanos de ayer les suceden siete u ocho millones de
sus hijos, su ‘derecho a permanecer’ tiene como condicion, sin duda

130 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

alguna, la revision de un desarrollo que tritura las raices y destruye la
tierra que les acoge” (Decornoy, 1998: 208). Queda por comprobar
que en el hecho de llegar a ser extrafio, no se trata sélo del transcurrir
de meros procesos sociales e interculturales histéricamente condi-
cionados, sino que en esos procesos llega a expresarse algo que afecta
la raiz de la extranieza. Por ello, puede decirse que “la extraneza es tam-
bién una herida que nunca cicatriza completamente” (Waldenfels, 1995:
157).

Paraddjicamente, se da en nuestro tiempo el fenémeno de una “mo-
nocultura”. El nuevo confort de la existencia tiene un reverso: el que se
basa en un desarraigo y nivelacion de las culturas tradicionales. “En
todo el mundo parece levantarse una monocultura “americana” que, a
la manera de un imperialismo cultural, aplana toda la riqueza de los
mundos familiares” (Held, 1992: 38). Culturas de la humanidad en
otro tiempo independientes comienzan a internalizar dicha intrusion
culturalmente imperialista. Sin una toma de conciencia cambian el estilo
normal transmitido de sus vidas por un estilo nivelado, planetario.

A ello hay que agregar el denominado “pensamiento tnico”, que
acaba por ahogar cualquier razonamiento rebelde. Lo amenazante en el
proceso actual de unificacion de la humanidad lo constituye lo que se
puede catalogar como la carencia de patria. Dicha carencia procede de
que la organizacion de la existencia técnicamente racional parece ro-
bar su cunio propio a los mundos familiares. El objetivismo que se
olvida del “mundo de la vida”, con su practica de investigacion a la
manera de los “ingenieros”, segin la imagen de Held, condiciona el
desarraigo amenazante y la nivelacion de todas las culturas de los mun-
dos familiares. El objetivismo lleva a la uniformidad planetaria de todos
los mundos familiares; llega incluso al absurdo mediante la remiti-
ficacion de la ciencia. Entonces, “s6lo queda el expreso volver al re-
conocimiento del derecho propio de los mundos familiares, hacia su
persistir como horizontes finitos” (Held, 1992: 44).

Es un hecho que lo extrano pertenece a la experiencia humana, a las
constantes antropologicas. La experiencia de lo extraio muestra una
ambivalencia, porque varia el modo con que nos enfrentamos a lo ex-
trano; varia el modo en que lo vivimos, lo pensamos, lo buscamos, lo

Andamios 131



CARLOS A. BUSCARINI

apartamos. Lo extrano es inagotable: lo encontramos en el ambito del
arte, del eros, de la religion. Lo extrano esta siempre entre nosotros.
Debemos dar alguna respuesta a lo extrano.

BIBLIOGRAFIA

DEecornoy, J. (1998), “Una humanidad sin domicilio fijo”, en AAVV
Pensamiento critico vs. Pensamiento uinico. Madrid: Le Monde
diplomatique, edicion espanola, pp. 197-208.

Hewp, K. (1992), “La tesis de Husserl acerca de la europeizacion de la
humanidad”. Traduccién de Julia Iribarne, en Escritos de Fi-
losofia, ano X1, nimero 21-22, enero-diciembre. Buenos Aires:
ANCBA, pp. 21-46.

Hussere, E. (1979), Meditaciones cartesianas. Traduccion de Mario A.
Presas. Madrid: Ediciones Paulinas.

(1973), Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat, 1929-1935:
Gesammelte Werke, Husserliana, Band Xv. Den Haag: Martinus
Nijhoff.

LaNDGREBE, L. (1968), El camino de la fenomenologia. Traduccion de
Mario A. Presas. Buenos Aires: Sudamericana.

Lonmar, D. (1996), “La experiencia de lo extrano”. Traduccion de Gra-
ciela Ralon y Roberto Walton, en Escritos de Filosofia, afio XV,
numero 29-30, enero-diciembre. Buenos Aires: ANCBA, pp. 21-
390.

Luco, M. T. y D. Scrurman (1999), Capacitacion a distancia: acercar la
lejania. Buenos Aires: Editorial Magisterio del Rio de la Plata.

Scuutz, A. (1968), “El problema de la intersubjetividad trascendental
en Husserl”, en Husserl. Cahiers de Royaumont. Traduccion de
Amelia Podetti. Buenos Aires: Paidos, pp. 291-316.

(1972), Fenomenologia del mundo social. Traduccion de Eduardo
J. Prieto. Buenos Aires: Paidos.

(1974a), Estudios sobre teoria social. Traduccion de Néstor
Miguez. Buenos Aires: Amorrortu.
(1974b), El problema de la realidad social. Traduccion de Néstor
Miguez. Buenos Aires: Amorrortu.

132 Andamios



LLAS SIGNIFICACIONES EN EL MUNDO FAMILIAR Y EN EL EXTRANO

TouLeMoNT, R. (1962), Lessence de la société selon Husserl. Paris: Presses
Universitaires de France.

WALDENFELS, B. (1992), “La experiencia de lo extrano en la fenomenologia
de Husserl”. Traduccion de Graciela Ralon y Roberto Walton,
en Escritos de Filosofia, ano XI, numero 21-22, enero-diciembre.
Buenos Aires: ANCBA, pp. 3-20.

(1995), “Lo propio y lo extrano”. Traduccion de Graciela Ralon
y Roberto Walton, en Escritos de Filosofia, ano X1V, nimero 27-
28, enero-diciembre. Buenos Aires: ANCBA, pp. 149-162.

Wutr, C. (1999), “Educacion intercultural”, en Educacion, vol. 60.
Tubingen, Reptblica Federal de Alemania: Instituto de Cola-
boracion Cientifica, pp. 7-18.

Fecha de recepcion: 21/ 03/ 2007
Fecha de aceptacion: 01/ 08/ 2007

Volumen 4, nimero 8, junio, 2008, pp. 113-133 Andamios 133






