INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS.
(OBSERVACIONES SOBRE LA CONCEPCION DE LA HISTORIA
EN VICO Y MARX

Lorena Fuentes
Jaime Massardo’

ResuMEN. Nuestro articulo muestra como la nocion de praxis
constituye el punto de partida de la proposicion cognitiva que
encontramos tanto en la obra de Giambattista Vico (1668-1744)
como en la de Karl Marx (1818-1883). La praxis, concebida como
la forma especifica en que los seres humanos buscamos satisfa-
cer nuestras necesidades materiales y espirituales, se transforma
—dada esa misma especificidad— en el demiurgo de la histo-
1ia, y va trazando los caminos por donde se desliza su acaecer. Pensa-
da en estos términos, la praxis se nos presenta como un fenomeno
esencialmente inmanente. Nuestra indagacion muestra, sin em-
bargo, que esta misma praxis pugna también por “recuperar” la
infinitud, por trascender. A través de la busqueda de la satisfaccion
de esta necesidad, la praxis deviene portadora de la lucha por la
trascendencia; mas aun, se transforma en el vehiculo por ex-
celencia de su busqueda...

PALABRAS CLAVES: Praxis, inmanencia, trascendencia, historia, fi-
losofia, conocimiento.

La filosofia sella praxis continua la filosofia della
immanenza, ma la depura di tutto il suo aparato
metafisico e la conduce sul terreno concreto della
storia.

ANTONIO GRAMSCI

" Lorena Fuentes es egresada en Sociologia de la Universidad de Valparaiso y ayudante en
la misma universidad. Correo electronico: fr.lorena@gmail.com

" Jaime Massardo es profesor titular de la Universidad de Valparaiso. Correo electronico:
jaime.massardo@uv.cl

Volumen 4, nimero 8, junio, 2008, pp. 33-60 Andamios -



34

LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

Diversos vinculos y momentos de continuidad —asi como de ruptura—
entre el pensamiento de Giambattista Vico y el de Karl Marx han sido
senalados por distintos autores que han venido contribuyendo a des-
brozar un terreno privilegiado desde el punto de vista de las posi-
bilidades del enriquecimiento del historicismo critico.! Sin embargo, a
pesar del enorme interés que presentan estos trabajos, la tematica dista
mucho de parecer agotada y la riqueza de los problemas planteados
sugiere mas bien que el estudio de las relaciones entre Vico y Marx no
se encuentra sino en una fase inicial. Es justamente en el ambito del
estudio de estas relaciones y, en particular, a proposito del estatuto de
la funcion de la praxis en el interior de la concepcion de la historia
subyacente en ambos pensadores, donde buscan indagar las lineas que
siguen.

En esta perspectiva conviene recordar inmediatamente aqui, como
una primera observacion, que, tanto para el pensamiento de Vico co-
mo para el de Marx, la actividad de los seres humanos en la historia
supone una operacion cognitiva. De acuerdo con Vico —ese “primer
verdadero filosofo de la historia de la época moderna” (Horkheimer,
s/f: 113), que, oponiéndose a la conciencia inmediata de pensamiento,
al cogito ergo sum, habia “sostenido con energia contra Descartes el
valor del método propio del conocimiento histérico” (Cassirer, 1991:
84)—, podemos conocer solamente aquello que nosotros mismos,
los seres humanos, hemos realizado. “Criterio y norma de lo verdadero
—nos dice ya en Dell'antichissima sapienza italica, un texto de 1710—
es haberlo hecho” (Vico, 1953a: 440); esto es, de acuerdo con algunos
de sus comentaristas, “que la condicion necesaria para conocer de ver-
dad las cosas consiste en producirlas” (Mondolfo, 1960: 72), o de
otro modo, que para Vico, “la verdad o verum es idéntica a lo creado o
factum” (Lowith, 1958: 172), porque para él, verum est ipsum factum.
Ambos términos son, entonces, reductibles el uno al otro (verum et

! A titulo de ejemplo, resulta suficiente aqui recordar la seleccion de articulos que lleva
por titulo Vico y Marx, afinidades y contrastes (Tagliacozzo, 1983).

Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

factum convertuntur). Si esto es asi, el conocimiento al que los seres
humanos podemos acceder —en el sentido de verum— es la historia
—Ila “historia de las naciones”, dira Vico—, porque somos nosotros
mismos los que la hemos hecho (factum). Es este el protocolo por el
que Vico, aun sin denominarla explicitamente de este modo, introduce
la nocion de praxis en la concepcion de la historia,? y es a través de esa
historia hecha por los propios seres humanos, donde, como anota a nuestro
juicio con toda justeza Paolo Cristofolini (1995: 23), “se situa el gran
vuelco del punto de vista de la epistemologia del siglo xvir”...>

En la densa noche de tinieblas de la que esta cubierta la
mas remota antigiiedad tan distante de nosotros —nos
dice Vico en 1744, en un célebre paragrafo de la ultima
redaccion de los Principj di Scienza nuova que muestra
con toda claridad esta concepcion de la historia—, aparece
esta luz eterna que nos eleva, esta verdad de la cual no se
puede a condicion ninguna dudar: que el mundo civil ha
estado ciertamente hecho por los hombres, por lo que se
puede y se debe encontrar sus principios dentro de las
modificaciones de nuestra propia mente humana. De ahi
que cuantos reflexionen sobre ello deben quedar
maravillados de que todos los filésofos intentaran
seriamente conseguir la ciencia del mundo natural, el cual,
como ha sido hecho por Dios, solamente El tiene la cien-
cia, y descuidaran meditar sobre este mundo de las
naciones o mundo civil, cuya ciencia podian alcanzar los
hombres por ser ellos quienes lo han hecho (Vico, 1953b:
479).

2 “La clave maestra de esta construccion filosofica —escribe Giovanni Gentile— reside en el

concepto de “praxis”... Nuestro Vico, que habitualmente es alabado unicamente en tanto
fundador de la filosofia de la historia, muestra una mirada muy profunda en la materia. Es
en este concepto del conocimiento como praxis esta toda la razon de su critica inexorable
(inesorabile) contra Descartes... Para Vico, el hacer es la condicion imprescindible del
conocer... Esos principios, ya anunciados en De antiquisima Italorum sapientia (1710),
Vico debia luego aplicarlos de una manera admirable en la Scienza nuova“ (Gentile, 1899:
72-73).

? Cursivas nuestras.

Andamios 35



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

Este paragrafo resulta entonces crucial para la comprension de la
concepcion de la historia que construye Vico y debe valorarse en to-
da su dimension.* Al separar el conocimiento de la historia de aquel
de la naturaleza —solamente posible para Dios—, entregando a los
seres humanos la posibilidad de acceder al primero, puesto que es su
propia obra, Vico, junto con ir conformando los primeros pasos del
objeto de las ciencias humanas (Cristofolini, 1990: 311-319; Busom,
1989: 7-26), abre toda una reflexion sobre los seres humanos mismos,
sobre sus posibilidades y sus potencialidades, humanizando la histo-
ria y desbrozando el camino hacia el historicismo. Por su propia
naturaleza, la historia pensada en estos términos coloca, entonces, en
el centro de su acaecer, la praxis de los seres humanos que la
construyen.

Para Vico, esta perspectiva involucra una metodologia del queha-
cer historiografico que, al poner el énfasis en la busqueda de la com-
prension de los mitos, las fabulas, los cuentos, los rumores, la musica,
el teatro, los bailes —la logica poética (Vico, 1953b: 516-572)—, asi
como de la lengua en sus diversas connotaciones y acepciones —"los
hablares vulgares deben ser los testimonios mas sélidos de las antiguas
costumbres de los pueblos” (Vico, 1953a: 441)—, busca también,
necesariamente, en el mismo acto, apropiarse de la subjetividad que
impregna las fuentes, historizar la narracion historizando al narrador, in-
tentando registrar una vision del mundo tal y como era visto e inter-
pretado por los seres humanos que han vivido en cada época. El his-
toriador debe entonces estar provisto de imaginacion.

* Para Vico, “el hombre conoce plenamente la historia —dird mas tarde Benedetto Croce
(1955: 44) comentando este mismo paragrafo de la Scienza nuova—, porque €l la ha
hecho, igualmente que Dios conoce la naturaleza porque El la ha creado”. “La proposicion
de G. B. Vico verun ipsum factum —nos dice sin embargo Gramsci— tan discutida y
variadamente interpretada (cfr. el libro de Croce sobre Vico y otros escritos polémicos
del mismo Croce), y que Croce desarrolla en el sentido idealista que el conocer sea un ha-
cery que se conoce lo que se hace, en el cual “hacer” tiene un particular significado, tan
particular que luego no significa ninguna otra cosa que “conocer”, es decir, se resuelve en
una tautologia (concepcion que sin embargo debe ser puesta en relacion con la concep-
cion propia de la filosofia de la praxis)” (Gramsci, 1977: 1482). El texto de Croce al que
se refiere Gramsci es La filosofia di G. B. Vico (1911). Bari: Laterza.

36 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

El conocimiento que se posee de otros seres humanos es
complementado, representado con mas o menos vero-
similitud, sistematizado, corregido y justificado por méto-
dos cientificos, pero nunca es adquirido por tales métodos.
Para Vico, dicho conocimiento es el resultado de la ca-
pacidad que tiene el hombre para la comprension imagi-
nativa. La tarea de los historiadores no puede ser llevada a
cabo sin contar con esta facultad (Berlin, 2000: 64).5

Mas aun, en contra del cartesianismo dominante en la cultura cientifica
de su época, esta facultad permitira mostrar la superioridad de los
estudios humanisticos con respecto a las ciencias naturales. Estas s6lo
pueden aspirar a ser ciertas (certum) —’los hombres que no saben la
verdad de las cosas procuran atenerse a lo cierto”, dira Vico (1953a:
438)—, pero la ciencia —los estudios humanisticos, el estudio de la cul-
tura, la historia, en el sentido de la Scienza nuova— exige verdades
(verum), y esas verdades solamente podemos garantizarlas desde lo
que nosotros mismos hacemos porque verum est ipsum factum y fuera
de esta relacion, como es el caso de las ciencias naturales, no pueden
existir la verdad (Grassi, s/f: 9-37)...°

Para acceder a la vida social de una época, el historiador debe
reconstruirla por medio de su arte, utilizando “la funcién cognoscitiva
de la ficcion” (Bermudo, 1999: 22). Para ello debe poder interpretar co-
rrectamente las fuentes (mitos, fabulas, cuentos, rumores, musica, bailes,
lenguas, escritos diversos), y por lo tanto debe disponer de la imagina-
cién necesaria para acceder a la naturaleza de las cosas. Y “la naturaleza

> Cursivas nuestras.

©Mas de dos siglos después de la publicacion de Principj di scienza nuova., y dando cuenta
de su propia formacion, Thomas S. Kuhn (1971: 13) senala que luego de haber pasado
una temporada en el Center for Advanced Studies in the Behaviorai sciences, “lo mas
importante fue que, al pasar un afio en una comunidad compuesta principalmente de
cientificos sociales hizo que me enfrentara a problemas imprevistos sobre las diferencias
entre tales comunidades y las de cientificos naturales... Tanto la historia como mis
conocimientos me hicieron dudar de que quienes practicaban las ciencias naturales poseyeran
respuestas mds firmes o permanentes para esas preguntas que sus colegas en las ciencias
sociales” (cursivas nuestras).

Andamlo N 37



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

de las cosas —escribe Vico en los Principj di Scienza nuova—, no esta
sino en que éstas nacen en ciertos tiempos y bajo ciertas circunstancias”
(Vico, 1953b: 440),” con lo que pone de manifiesto su conviccion de
la identidad entre filosofia e historia, ergo, de la identidad entre sujeto y
objeto de conocimiento, lo que conlleva necesariamente —y conviene
retener aqui este aspecto— el cardcter inmanente de las posibilidades del
conocimiento humano. Inmanencia que contribuira de manera decisiva
a echar las bases del historicismo, en el sentido con que lo enuncia Ar-
naldo Momigliano (1993: 204) cuando escribe que “el historicismo
es el reconocimiento de que cada uno de nosotros ve los aconteci-
mientos pasados desde un punto de vista determinado o por lo menos
condicionado por nuestra propia cambiante situaciéon individual en la
historia”. “No se puede ser filosofo —escribira Antonio Gramsci (1977:
1376-1377) desde la carcel—, es decir tener una concepcion del mundo
criticamente coherente, sin la conciencia de su historicidad”. Es en esta
perspectiva, probablemente, que Isaiah Berlin (2000: 20) podra decir
que “nadie ha subrayado la importancia del método de la compren-
sion histérica mas audaz y vehementemente que Vico”. “Dudo que al-
guien antes de Vico —reafirma—, tuviera una nocion tan clara de cultura
y de cambio histérico en este sentido” (Berlin, 2000: 24).

La praxis humana registrada asi desde sus formas subjetivas —“co-
nocemos la realidad solamente en relacion con el hombre”, diria
Gramsci (1977: 1416)—, empuja a Vico a construir una interpretacion
metaforica de la historia donde la edad de los dioses —“en la que los
gentiles crefan vivir bajo gobiernos divinos y todas las cosas les eran
ordenadas mediante los auspicios y los oraculos, que son las cosas
mas viejas de la historia profana” (Vico, 1953a: 388)—, la de los héroes
—<en la que estos héroes reinaron en todos los sitios mediante re-
publicas aristocraticas, basadas en una cierta diferencia por ellos ma-
nifestada de su superior naturaleza respecto a la de sus plebeyos” (Vico,

7 “Natura di cose altro non & che nascimento di esse in certi tempi e con certe guise —es-
cribe Vico—, le quali, sempre che sono tali, indi tale e non altre nascon le cose” [“La
naturaleza de las cosas no esta sino en que éstas nacen en ciertos tiempos y bajo ciertas
circunstancias, las cuales, siempre que son tales, éstas y no otras cosas nacen”] (Vico,
1953a: 440).

38 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

1953a: 388)—, y por ultimo, la de los hombres —“en la que todos se
reconocieron ser iguales en cuanto a su naturaleza humana” (Vico,
1953a: 388)—, se repiten, dandole forma a los corsi e ricorsi que, por
medio de la praxis de los seres humanos, trazan el espiral del mo-
vimiento de su historia sin que en ningin momento recurra a una ex-
plicacion exterior a la actividad propia de estos mismos seres humanos,
rompiendo asi también, junto con el racionalismo cartesiano, con la
historia pensada como la realizacion de la voluntad divina, caracteristica
de la historiografia cristiana, que alcanza su mayor expresion a fines
del siglo XVII con Jacques Bénigne Bossuet, obispo de Meaux (Bossuet,
1681). “El Dios de Vico es tan omnipotente que puede abstenerse de
intervenciones especiales”, apunta Karl Lowith (1958: 179). Desde la
percepcion de Vico, la voluntad de Dios actua, en realidad, como un
trazado general que los seres humanos pueden seguir o no... “El hombre
tiene libre albedrio —escribe Vico—, pero es ayudado por Dios de
forma natural mediante la Divina Providencia” (Vico, 1953a: 438) —en-
tendiendo la Providencia como el orden por el que la voluntad divina
conserva todas las cosas— y, como sefiala Cristofolini (1995: 22) —con-
viene también retener esta afirmacién—, “la Providencia, en la acepcion
que Vico le da, es una fuerza inmanente, expresandose en la naturale-
za, en los hombres y en las leyes”® por decirlo asi, ella estd en la
accion y en el resultado mismo de cada accién. “;No habia encontrado
ya Vico que la Providencia no opera ab extra en la historia —se pre-
guntara Antonio Labriola (1973, vol. II: 519), siglo y medio después
de la aparicion de la ultima redaccion de los Principj di Scienza nuova—,
sino al contrario, opera como aquella persuasion que los hombres tie-
nen de su existencia?”...

1
En sus primeros trabajos, entre 1842 y 1845, Marx se preocupa de la
critica de la religion, de la filosofia, del derecho, del Estado, de la politica

8 Cursivas nuestras.

Andamlo N 30



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

y de la economia politica. Es durante ese periodo —y desde el marco
teérico de la concepcion de Ludwig Feuerbach, el que a su juicio ha
proporcionado “una fundamentacion filosofica al socialismo” (Marx,
1982a: 679)—,” que Marx se desprende lentamente de la impronta del
analisis politico hegeliano, del Estado como “sistema de interés gene-
ral” (Marx, 1982a: 319) a través del encuentro con la propia realidad
que contradice el esquema con el que busca confrontarla. El examen
de la censura a la prensa (Marx, 1982a: 173-219) y de la legislacion
sobre los robos de lefia en Renania (Marx, 1982a: 248-283) o la mise-
ria de los trabajadores agricolas de Mosela (Marx, 1982b: 65) develan
la situacion de las clases sociales y la naturaleza de las instituciones; la
propiedad privada deja entrever la apropiacion privada y ésta el papel
de la division del trabajo. El reconocimiento de la importancia de las
relaciones materiales, las que Georg Wilhelm Friedrich Hegel,
“siguiendo el precedente de los ingleses y franceses del siglo xviil,
comprendia bajo el nombre de ‘sociedad civil”, (Marx, 1982b: 66)
empuja a Marx hacia una nueva lectura de la historia (Sanchez Vasquez,
1974).

Sera la sublevacion de los trabajadores de Silesia, en junio de 1844,
la que actie como elemento revelador de esta lectura, facilitaindole un
ejemplo flagrante sobre la funcion transformadora de la praxis (en-
tendida como accion, su acepcion original en griego).'* Es alli donde

? Cursivas nuestras.

' “Lanotion de praxis—escriben Solange Mercier-Josa y Gerard Bénsussan en el Dictionndire
critique du marxisme, de Georges Labica y el mismo Gerard Bénsussan—, dans les sens et
fonctions qui lui seront ultérieurement conférés par toute une courant du marxisme,
émerge en Allemagne dans la premiere moitié du XIX siecle. Cest déja dire 'ambigulité
lexicale qui lui est comme consubstantielle et qui renforce 'imprécision, théorique, elle,
dontelle fut parfois porteuse: I'allemand, en effet, ne dispose que d’'un seul terme d’usa-
ge courant, praxis, pour le double emplois du francais praxis/pratique, élément qu'on ne
saurait purement et simplement négliger des lors que l'interprétation du terme est enga-
gée” [“Lanocion de praxis en el sentido y funciones que le seran ulteriormente conferidas
por toda una corriente del marxismo, emerge en Alemania en la primera mitad del siglo
XIX. La ambiguedad lexical que le es consustancial y que refuerza la imprecision tedrica
de la que ésta es, a veces, portadora: el aleman, en efecto no dispone sino de un solo
término de uso corriente, praxis, en relacion con el doble empleo del francés le praxis/
pratique, elemento que no puede olvidarse cuando la interpretacion del término esta
comprometida”] (Labica, Bénsussan, 1985: 908).

40 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

toma forma sustantiva su concepcién de la auto-emancipacion re-
volucionaria del proletariado y por tanto, las posibilidades de éste para
revertir las condiciones de dominacion del capitalismo y hacer la histo-
ria desde la lucha social, desde la praxis. A partir de los acontecimientos
de Silesia —escribe Michael Lowy (1972: 148)—, “el socialismo no
se presenta como una teoria pura, una idea nacida en la cabeza del
filésofo sino como una praxis”. “El hombre tiene su acta de nacimien-
to, que es la historia —anotara Marx ese mismo ano en sus Manuscritos
economico-filosoficos—, la historia es la verdadera historia natural del
hombre” (Marx, 1982a: 655)...

En esta historia que hacen los seres humanos modificando las con-
diciones sociales en las que se encuentran y modificandose a si mismos
al modificar dichas condiciones, en un movimiento incesante que actia
como motor del acaecer de esa misma historia, Marx encuentra el pun-
to de partida de su vision del mundo, la que permanecera constante a
través de toda su obra.! La formalizacion de esta postura es registrada,
precisamente, en sus once Tesis sobre Feuerbach, (Marx, 1976, vol. I:
7-10) redactadas en abril o mayo de 1845 vy, como dice Ernst Bloch
(1976, vol. I: 301), “muy probablemente en el cuadro del trabajo pre-
liminar de su Ideologia alemana”; Tesis que Friedrich Engels adjuntara
como apéndice a su Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen
deutschen Philosophie, publicado en 1888 (Engels, 1976, vol. III: 353-
395). “He encontrado en un viejo cuaderno de Marx las once tesis
sobre Feuerbach que se insertan en el apéndice”, escribe Engels (1976,
vol. III: 354), tesis “de un valor inapreciable” (Engels, 1976, vol. III:
354) que contienen “el germen genial de la nueva concepcion del
mundo” (Engels, 1976, vol. III: 354).

Esta “nueva concepcion del mundo” propone una clave de lectura
de la historia, de la historia de los seres humanos —en rigor no hay
otra— que pone en su centro la filosofia de la praxis, la cual, a pesar de
lo que un poco ligeramente se ha escrito, no constituye simplemente
otra forma de denominar el marxismo —nocién con la cual por lo

" Utilizamos aqui la nocion de “vision de mundo” como un “phénomene de conscience
collective qui atteint son maximum de clarté conceptuelle ou sensible dans la conscien-
ce du penseur et du poete” (Goldmann, 1959 : 28).

Andamlo N 41



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

demas el propio Marx nunca se mostré demasiado de acuerdo (“je ne
suis pas marxiste” [“yo no soy marxista’], dijo alguna vez en francés a
su yerno, Paul Lafargue) (Engels, 1972: 392)—, sino una concepcion
que apunta a restablecer la dimension filoséfica de una operacion cog-
nitiva que esta en la base de la propia obra marxiana, colocando la
actividad humana, la “actividad humana sensible” (Sinnlichkeit),
(Marx,1976: 24)' 1a praxis, como el verdadero demiurgo de la historia
(Labica y Bénsussan, 1985 : 908-912). El protocolo de estos
enunciados constituye el eje de la Tesis...

El defecto fundamental de todo el materialismo anterior,
incluido el de Feuerbach —escribe Marx en la primera de
ellas—, es que solo concibe las cosas, la realidad, la
sensoriedad, bajo la forma de objeto o de contemplacion,
pero no como actividad humana sensible (Sinnlichkeit), no
como prdctica, no de un modo subjetivo. De aqui que el
lado activo fuese desarrollado por el idealismo, por
oposicién al materialismo, pero sélo de un modo abs-
tracto, ya que el idealismo, naturalmente, no conoce la ac-
tividad real, sensorial, como tal. Feuerbach quiere objetos
sensoriales, realmente distintos de los objetos concep-
tuales; pero tampoco él concibe la propia actividad huma-
na como una actividad objetiva (Marx, 1976: 24).?

La reflexion de Marx a proposito de la praxis muestra con toda precision
la dimension cognitiva de la concepcion de la historia que comentamos:

El problema de si al pensamiento humano se le puede
atribuir una verdad objetiva —anotara en la segunda te-
sis—, no es un problema tedrico, sino un problema
practico. Es en la practica donde el hombre tiene que
demostrar la verdad, es decir, la realidad y el poderio, la

'2 Ver los comentarios de Michael Lowy a las Tesis sobre Feuerbach (Lowy, 1972: 164-
174).
1 Cursivas de Marx.

4 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

terrenalidad de su pensamiento. El litigio sobre la reali-
dad o irrealidad de un pensamiento que se aisla de la
practica, es un problema puramente escoldstico... La vida
social, en esencia —continuara en la octava tesis—, es
practica. Todos los misterios que descarrian la teoria hacia
el misticismo, encuentran su solucion racional en la
practica humana y en la comprension de esta practica (Marx,
1976: 24)."

“Comprension de esta prdctica”, ergo, en la praxis y en la filosofia que
con ella se construye, aquella que para Labriola (1973, vol. II: 702)
representa “el meollo (il midollo) del materialismo historico... la filoso-
fia inmanente a las cosas sobre las cuales filosofa”, una filosofia que va
“de la vida al pensamiento y no del pensamiento a la vida” (Labriola,
1973: 702) porque, como senala Gramsci (1977: 1438), “la filosofia de
la praxis continua la filosofia de la inmanencia, pero la depura de todo
su aparato metafisico y la conduce al terreno concreto de la historia”.”
“La filosofia de la praxis —agrega el mismo Gramsci (1977: 1437)—
es el “historicismo” absoluto, la mundanizacién y terrenalidad absolu-
ta del pensamiento, un humanismo absoluto de la historia”. Estamos
aqui entonces frente a la categoria esencial de la concepcion de la historia
en Marx. El trabajo del historiador, al menos tal como nosotros lo en-
tendemos, tiene como objeto la comprension de esta praxis...

La teoria materialista de que los hombres son producto
de las circunstancias —contintia Marx—y de la educacion,
y de que, por tanto, los hombres modificados son pro-
ducto de circunstancias distintas y de una educacion
modificada, olvida que son los hombres, precisamente,
los que hacen que cambien las circunstancias y que el
propio educador necesita ser educado... La coincidencia
de la modificacion de las circunstancias y de la actividad

1 Cursivas de Marx.
15> Cursivas nuestras.

Andamlo N 43



44

LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

“El propio educador necesita ser educado”. La praxis se revierte, se
“trastoca”, transformando a los propios seres humanos que la realizan,
los que al modificar las condiciones sociales en las que se encuentran
van modificandose a si mismos.'” Lo que educa entonces al educador
son las circunstancias concretas que enfrenta en su praxis. El educa-
dor es educado por su propia accion, la que no subsiste fuera de esta
relacion, constituyéndose en una relacion inmanente, la que forma parte
de la historicidad de las premisas del propio Marx. “El sujeto, la moder-
na sociedad burguesa en este caso es algo dado en la realidad como en la
mente —escribe en 1857— y las categorias expresan por lo tanto for-
mas de ser, determinaciones de existencia, a menudo simples aspectos,

humana sélo puede concebirse y entenderse racionalmente
como prdctica revolucionaria (Marx, 1976).'°

de esta sociedad determinada” (Marx, 1982b: 56).

Una formacion social jamas perece—agrega dos anos
después en el prologo a la Contribucion a la critica de la
economia politica— hasta que no se hayan desarrollado
todas las fuerzas productivas para las cuales resulta am-
pliamente suficiente y jamas ocupan su lugar relaciones
de produccién nuevas y superiores antes de que las con-
diciones de existencia de las mismas no hayan sido in-
cubadas en el seno de la propia antigua sociedad. De ahi
que la humanidad se plantee solo aquellas tareas que puede
resolver, pues considerandolo mas profundamente siempre
hallaremos que la propia tarea s6lo surge cuando las con-
diciones materiales para su resolucion ya existen o, cuan-
do menos, se hayan en proceso de devenir (Marx, 1982b:
67).

16 Cursivas de Marx.

'7“No es posible, reflexiona Marx —anotara Giovanni Gentile, comentando las Tesis...
que el educador no haya sido educado—. He aqui, que la praxis, por su naturaleza, se
invierte (si rovescia). Ella opera: se fija en un objeto; entra en contradiccion, que de si
misma se resuelve en una sintesis; educador, educado, educadoeducador (educatoeducatore).

Tal es el desarrollo necesario de la praxis“ (Gentile, 1899: 87).

Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

Quizas por ello para Gramsci (1977: 1438) “el término “inmanencia”
en la filosofia de la praxis tiene un significad bien preciso”...

Tratandose de los alemanes, situados al margen de toda
premisa —escribe Marx, en la Ideologia alemana, abor-
dando otro aspecto de la praxis—, debemos comenzar se-
nalando que la primera premisa de toda existencia huma-
na y también, por tanto, de toda historia, es que los
hombres se hallen, para “hacer historia”, en condiciones
de poder vivir. Ahora bien, para vivir hace falta comer,
beber, alojarse bajo un techo, vestirse y algunas cosas mas.
El primer hecho histérico es, por consiguiente, la pro-
duccion de los medios indispensables para la satisfaccion
de estas necesidades, es decir, la produccion de la vida
material misma, y no cabe duda de que es éste un hecho
histérico, una condicion fundamental de toda historia, que
lo mismo hoy que hace miles de afos, necesita cumplirse
todos los dias y a todas horas, simplemente para asegurar
la vida de los hombres.... Por consiguiente, lo primero,
en toda concepcion historica, es observar este hecho fun-
damental en toda su significacion y en todo su alcance y
colocarlo en el lugar que le corresponde... Lo segundo es
que la satisfaccion de esta primera necesidad, la accion de
satisfacerla y la adquisicion del instrumento necesario para
ello conduce a nuevas necesidades, y esta creacion de
necesidades nuevas constituye el primer hecho histérico.
(Marx, 1962: 208, anexo a Fromm, 1962).

La continuidad con el razonamiento de Vico resulta aqui igualmente
notable. “Los hombres primeramente sienten lo necesario” (Vico, 1953b:
459), habia escrito éste en los Principj di Scienza nuova un siglo antes.'®

'8 Esta perspectiva no ha escapado a sus comentaristas. “De acuerdo con el planteamiento
de Vico —senala, por ejemplo, Ernesto Grassi (1999: 23)—, el mundo historico surge del
proceso en que se da respuesta a las necesidades humanas”. “En su opinion —reafirma
Berlin (2000: 74), refiriéndose a Vico—, la naturaleza humana en el curso de la lucha por

satisfacer sus necesidades, no puede auxiliarse sino transformandose a si misma”.

Andamios 45



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

La necesidad surge en su pensamiento como la condicion del
desenvolvimiento de la historia. La praxis es percibida como una
respuesta humana a necesidades humanas.” “La fuerza impulsora de la
situacion existente es la conciencia de una necesidad —anotara Rodolfo
Mondolfo (1964: 15)— ...una férrea necesidad, pero no una necesi-
dad externa a los hombres, sino mas bien una necesidad que ellos
sienten en su conciencia”, porque “no hay una dialéctica de las cosas
que se desarrolle por si” (Mondolfo, 1964: 15). Es a través de esta
“practica histéricamente decisiva, humanamente esencial” (Lowy,
1972:165), de esta “praxis que se desarrolla por la fuerza impulsiva de

!9 En contra de lo que en algunas ocasiones se ha escrito, la praxis como fruto de la ne-
cesidad se encuentra como base de la argumentacion de Vico y de Marx. “En verdad —es-
cribe Giovanni Gentile—, si no se puede conocer sino la propia obra, el mundo natural
debe remitirse, piensa Vico, a la cognicion de Dios que es el tnico creador; pero el mundo
histérico producto de la actividad humana es el objeto por el cual pueden acceder a la
ciencia los hombres que lo han hecho. Sin embargo, para Vico esta operacion humana es
operacion del espiritu humano (della mente dell’'uomo), de donde la concepcion segtun la
cual la historia deberfa explicarse toda entera por la consideracion y el estudio de las
modificaciones del espiritu (modificazioni della mente). En cambio en Marx el principio
de la operacion cambia, y en lugar de las modificaciones de espiritu, son las necesidades del
individuo en tanto que ser social que forman las raices de la historia. Pero el concepto de
praxis que se invoca permanece el mismo... ;Cual era en el fondo el reproche que Marx
dirige al materialismo en la teoria del conocimiento? Este: de creer que el objeto de
intuicion sensible, la realidad exterior sea un dato y no un producto; de suerte que,
entrando en relacion con este dato el sujeto deberfa limitarse a una pura vision, léase un
simple reflejo (rispecchiamento), permaneciendo en un estado de simple pasividad. Marx
en suma reprocha a los materialistas, y entre ellos a Feuerbach, de concebir el sujeto y el
objeto del conocimiento desde una posicion abstracta y por lo tanto falsa. En tal posicion,
el objeto seria opuesto al sujeto y sin ninguna relacion intrinseca con éste, puesto que
seria encontrado, visto, de manera puramente accidental. Pero ese sujeto, privado de su
objeto, ;de qué es el sujeto? Y ese objeto, privado de su sujeto, ;de qué es él objeto? Sujeto
y objeto son dos términos correlativos donde uno implica necesariamente al otro... Es
necesario, pues, concebirlos en sus relaciones mutuas, de las cuales se esclarece su
naturaleza... Cuando se conoce, se construye, se hace un objeto; el objeto es pues el
producto de el sujeto; y puesto que no hay sujeto sin objeto, es necesario agregar que a
medida que éste hace o construye el objeto, el sujeto se construye a si mismo. La rea-
lidad, segin Marx, es pues una produccion subjetiva del hombre; pero es la produccion
de actividad sensible (sinnliche Thatigkeit), no del pensamiento, como lo creia Hegel y
los otros idealistas” (Gentile, 1899: 73-78).

46 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

la necesidad” (Mondolfo, 1971: 94), que, de acuerdo con esta lineas
de argumentacion, vamos construyendo entonces nuestro camino, que
vamos haciendo nuestra historia. Dialéctica, por lo tanto, entre necesi-
dad y praxis que parece haber despuntado, en tanto concepcion de la
historia, en los tiempos de las luchas sociales de Firenze durante el
siglo XVI en los escritos de Niccolo Machiavelli y Francesco Gui-
cciardini,”® a partir de los cuales seria posible rastrear una serie de
pasos que nos conducirian, primero hasta Vico (Croce, 1955: 583-
587) y luego hasta Marx. “Dialéctica —por lo tanto— de la praxis
humana, en una palabra, de la historia” (Mondolfo, 1971: 94), que
coloca la necesidad en el centro de la explicacion de su acaecer, re-
solucion que conduce a los seres humanos a transformarse con ella y
enella...

Es interesante no perder de vista esta relacion de continuidad que
se establece entre Vico y Marx. Para Marx (1862), Vico poseia “el sello
del genio” y —cosa poco frecuente en sus escritos—, valoraba muy
altamente su trabajo. “Como dice Vico —escribia en una conocida
nota de Das Kapital — la historia del hombre se distingue del mundo
de la naturaleza en que nosotros hemos hecho la primera y no la
segunda” (Marx, 1975, t. I. 453). Esta valoracion de Marx hacia los
trabajos de Vico, los que lee con entusiasmo, no sera, sin embargo,
recogida por los marxistas de la Internacional socialista, y no sera es-
tudiada y desarrollada sino a través de los debates del pensamiento
critico italiano durante el cambio de siglo. Puede recordarse aqui que,
en un clima marcado por una gran ausencia de trabajos de Marx,* la
introduccion de las Tesis... en Italia a través de la labor de Antonio
Labriola y de sus relaciones con Friedrich Engels (Massardo, 2006:

20 “A muchos actos induce no la razén sino la necesidad”, escribia Machiavelli (2004:
176).

21 “A fines del siglo XIX, cuando el “marxismo” (un marxismo) circulara ya ampliamente
en Italia—observa Umberto Cerroni—, las obras disponibles en lengua italiana eran el
primer libro de EI capital, el Manifiesto, Trabajo asalariado y capital, Miseria de la fi-
losofta, El 18 brumario, Las luchas de clases en Francia, las Tesis sobre Feuerbach, la in-
troduccion a En torno a la filosofta del Estado y del derecho de Hegel y otros ensayos, La
Cuestion judia y la Contribucion a la critica de la economia politica (estas tltimas cuatro
obras salieron precisamente en 1899)” (Cerroni, 1984: 15).

Andamlo N 47



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

42-64), estimulara un debate en el que destaca ese “noeud a trois™—co-
mo lo llama Biagio De Giovanni (1988: 162)— que conforman
Benedetto Croce, Giovanni Gentile y el propio Labriola, nudo “cuya
reconstitucion puede reservar todavia sorpresas” (De Giovanni, 1988:
162), y que “marca la historia del paso de Marx por Italia” (De Giovanni,
1988: 162). La influencia de Vico debe situarse por lo tanto, como
observa con toda justeza Alain Pons (1988: 38), “en el modo mismo
con el cual Labriola aborda y comprende la obra de Marx”.

El debate propiciado por Labriola no se reduce a la esfera privada:
Gentile, polemizando con Croce y con el propio Labriola, publicara
Una critica del materialismo storico (1897) que sera seguida dos anos
mas tarde por La filosofia della prassi, verdadera lectura critica de las
Tesis... que representa a nuestro conocimiento su primera traduccion a
una lengua latina y, muy probablemente, su primera traduccion tout
court. Los dos trabajos de Gentile seran editados, en 1899, en un solo
volumen bajo el titulo de La filosofia di Marx. Studi critici (Gentile,
1899), obra que, como nos recuerda Robert Paris (1981: 126), “Croce
recomendaba a sus lectores en el prefacio a la primera edicion de
Materialismo storico ed economia marxistica”, aparecido en 1900. ** En
el segundo capitulo de La filosofia di Marx, después de reproducir las
Tesis..., (Gentile, 1899: 68-71), el mismo Gentile, dialogando
polémicamente con Croce y con Labriola, observa que —reten-
gamoslo— “en la filosofia de la praxis cuando sujeto y objeto son con-
cebidos en sus relaciones necesarias, una ley no puede determinarse
sino como ley inmanente de las cosas mismas” Gentile (1899: 102).%
Es en el debate italiano del cruce de siglo en torno a la filosofia de la
praxis donde podemos, de esta manera, encontrar una continuidad del
caracter eminentemente historicista de la linea de razonamiento que
comentamos...

22 Se trata del texto de Benedetto Croce, Materialismo storico ed economia marxistica
(1961), decima edizione. Bari, Laterza.
2 Cursivas nuestras.

48 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

11

Despejados estos importantes aspectos, acordado que los seres huma-
nos nos vemos impelidos a satisfacer una serie de necesidades de diverso
orden que nos plantea nuestra propia existencia y que esas necesidades,
por decirlo asi, “guian la historia” dando origen a un hacer-en-el-mundo,
a una praxis que va dandole forma a los rumbos de nuestro acaecer co-
mo especie, parece justo pensar la praxis como un proceso inmanente,
donde se identifican objeto y sujeto, teoria y método, filosofia e his-
toria. Asi por lo demas parecen senalarlo taxativamente los trabajos de
Vico, Marx, Labriola, Gramsci...

Sin embargo —y aqui aparece un aspecto en el que es preciso pro-
fundizar—, sabemos también que el hacer-en-el-mundo, la praxis, no
es una suma de conductas arbitrarias; es siempre una respuesta a
determinadas necesidades concretas que la vida material y espiritual
nos viene provocando y que debe, por tanto, recoger lo especifico que
define estas necesidades. Y si entre las necesidades mas profundas del
alma humana —posiblemente la necesidad mas profunda— esta aque-
lla de prolongar la vida sin tener que enfrentarse a la muerte fisicay a la
nada, de “recuperar” la infinitud, de trascender, ello implica que la pra-
xis deviene, a través de la busqueda de la satisfaccion de esta necesi-
dad, portadora de la lucha por la trascendencia; mas aun, se transforma
en el vehiculo por excelencia de su busqueda.

Bajo este aspecto, entonces, esta manifestacion de la “praxis que se
desarrolla por la fuerza impulsiva de la necesidad” (Mondolfo, 1971:
94) nos conduce a un terreno bastante mas complejo. Para Vico, “una
de las pocas mentes auténticamente grandes en el campo de la histo-
ria” (Momigliano, 1993: 214), “expresion de la mas original e inagota-
ble fuerza espiritual” (Meinecke, 1943: 53), las naciones, léase la
civilidad humana, comienza a constituirse con el matrimonio —*“re-
conocida fuente de toda potestad” (Vico, 1953b: 654)—, con el entierro
de los muertos —“que los latinos llamaron por primera vez, apro-
piadamente, humanitas, de humando, ‘enterrar”(Vico, 1953a: 374)—,
y con la creencia universal en la inmortalidad del alma y la aparicion de
la religion. Vico pensaba, como lo recuerda bien Cristofolini, que “la
raiz de todas las religiones se encuentra en el deseo natural que tienen

Andamios 49



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

todos los hombres de vivir eternamente” (Vico, 1925: 27), de lo que
puede deducirse que “la religion es un recurso humano y pertenece a la
cultura humana” (Hutton, 1990: 138), y que quizas por ello “el hombre
incesantemente repite el proceso de creatividad y regeneracion en su
busqueda por una forma de redencion que trasciéndalas realidades
historicas” (Hutton, 1990: 141).

Filologicamente, la palabra religion en su acepcion latina, proviene
de “religare”, “volver a atar”; entonces, ‘religion es, ante todo y
esencialmente”, “religio”, es “union de lo que se habia desunido”, lo
que conlleva que —como recuerda Ricardo Krebs (s/f: 114-115) en
su trabajo sobre Vico— la experiencia religiosa es vivencia inmediata
de una objetividad trascendente, de una realidad que esta mas alla de
lo empirico y natural, de una armonia originaria”. “Atar” remite igual-
mente a “las cadenas con que Tizio y Prometeo (personaje este tltimo
particularmente caro a Marx que, de acuerdo con Vico (1953a: 409),
‘roba el fuego del sol en el aito del mundo 1856’)— estaban en-
cadenados a una alta roca y a los cuales devoraba el corazén un aguila,
o sea, la religion de los auspicios de Giove” (Vico, 1953b: 509).*
“Atar”, “ligar”, es en definitiva “volver a unir”, vincular el destino
individual al del conjunto de la especie en que la dimension religiosa
de la existencia humana posibilita la manifestacion de un modo de ser
en el mundo: lo sagrado, el que —conviene subrayarlo— percibimos
como un terreno mas especifico dentro de la dimension religiosa de la
existencia: como el objeto religioso, expresado en el mundo.” Asi, “lo
sagrado y lo profano constituyen dos modalidades de estar en el mundo,
dos situaciones existenciales asumidas por el hombre a lo largo de su
historia” (Eliade, 1981: 21): el modo de ser sagrado —insistimos—

** Giove ¢ il Dio del Cielo, padre degli Dei.

» Podriamos dudar en incluir aqui cualquier tipo de precision sobre el caracter del uni-
verso de lo sagrado, argumentando que la amplia produccion tedrica existente al respecto
nos dispensa de tal tarea y —con prudencia—, recordar las palabras de Roger Caillois
cuando —probablemente con mucha razon— indica que “en el fondo, y de un modo
general, lo unico que puede afirmarse valederamente a proposito de lo sagrado se halla
contenido en la misma definicion del término: que se opone a lo profano” (Caillois, 2006:
7).

50 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

depende de una dimension posible de la existencia humana, a saber, la
religiosa...”

Si los seres humanos han practicado ritos, han formado creencias,
han construido mitologias —las fuentes de Vico— vy, en definiti-
va, han manifestado su fe, han con ello exhibido las pruebas de su
creencia en una vida después de la muerte, de una trascendencia que le
otorgue sentido a la vida en la tierra; de su busqueda, entonces, de
“volver a unirse”, con el cosmos, con la divinidad, con la Providen-
cia, todo lo que muestra una conviccion religiosa, lo que a su turno
evidencia que la praxis responde a la necesidad de la trascendencia y en
esta dimension, insoslayablemente, adquiere una connotacion religio-
sa, ergo sacra. Y no se trata aqui —conviene senalarlo—, solamente de
aspectos formalmente religiosos. El arte recoge un aspecto privilegia-
do de esta busqueda y la historiografia, pensada como arte, como oficio
de artesano —recordemos aqui que Vico era nieto de Giambattista
Masullo, carrocero de Monteoliveto (Nicolini, 1932: 100)—, recoge a
su turno su aspecto mas algido, la posibilidad de reflexionar la ex-
periencia humana como pasado, como testimonio de los propios seres
humanos. Marc Bloch (2003: 41), que entiende su trabajo como “el

20 Un elemento tan especifico y singular, que vive ademas de forma semejante en todas las
religiones como fondo y como médula. “De este sentimiento y de sus primeras explosiones
en el animo del hombre primitivo —senala Rudolph Otto (1965: 27)— ha salido toda la
evolucion historica de la religion. En él echan sus raices lo mismo los demonios que los
dioses y todas las demas creaciones de la “apercepcion mitologica™, debe tener, entonces,
en lavida de los seres humanos, un caracter propio, —"la religion no tiene antecedentes. ..
nace subitamente a raiz de la experiencia de lo divino. La religion comienza con ella y
tiene por tanto su caracter especifico™— (Krebs, s/f.: 108), un caracter, por cierto, indecible,
un contenido espiritual inefable que, al arraigarse en el fondo del alma no permite hacerse
conceptual alaluz de la razon. La naturaleza de esta cualidad inenarrable, entonces, “solo
puede suscitarse, sugerirse, despertarse, como en definitiva ocurre con cuanto procede
del espiritu” (Otto, 1965:18). De su parte, lo sagrado, no dice relacion sélo con los sim-
bolos santos, la iglesia, el ptlpito, o los rituales ancestrales, sino —especialmente hoy—,
traspasa el terreno de lo formalmente religioso, para referirse a lo que cada hombre, en su
intimidad, tiene por el mas preciado valor, diferenciando lo que es significativo de lo que
carece de especial sentido. “Lo sagrado —en palabras de Roger Caillois— sigue siendo lo
que provoca respeto, temor y confianza, infunde fuerza, pero compromete la existencia,
lo que separa al hombre de sus semejantes, lo aleja de las preocupaciones vulgares, le hace
salvar los obstaculos o los peligros que contiene a los otros...” (Caillois, 2006: 145).

Andamios 51



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

compendio de un artesano a quien siempre le ha gustado meditar so-
bre su tarea cotidiana”,*” desliza igualmente en su texto péstumo una
alirmacion cargada de significados, aquella de que “el cristianismo es
una religion de historiadores”. En este sentido la praxis de la histo-
riografia es arte y es sacra, y podriamos anotar aqui, a la manera de
una hipétesis que traza en esta reflexion las primeras lineas, que la
praxis, tanto de la historiografia como de cualquier otra forma artisti-
ca, recoge una dimension refoulée de esta necesidad de trascendencia,
connatural al deseo de vencer a la muerte que habita el espiritu de los
seres humanos...

Pero si el arte y en particular el arte de la historiografia no pueden
pensarse sin la existencia de una fuerza trascendente, entonces la trans-
formacion de la sociedad, proyecto creador, catalizador de energias
vitales e incluso misticas, horizonte utopico por excelencia, ¢no debe-
ria ser pensada también dentro de este mismo rango de trascenden-
cia? La posibilidad de la transformacion social exige imaginar un
horizonte social nuevo, mas justo; exige la conviccion de un quehacer

2" Redactado con enorme calidez, dirfamos, con gran humildad, buscando “hablar con el
mismo tono a los doctos y a los alumnos” (Bloch, 2003: 41), tremendamente sugestivo
desde el punto de vista del método, el escrito de Marc Bloch sobre el oficio de historiador
nos entrega, al ritmo de una reflexion lenta y madura sobre un arte que en su praxis se
confunde con la vida misma, “el compendio de un artesano a quien siempre la ha gustado
meditar sobre su tarea cotidiana“ (Bloch, 2003: 52, cursivas nuestras), un artesano que
abre al lector los secretos de su corazon, mostrando los avatares de un oficio que, pro-
bablemente mas que ningtn otro, busca comprender el sentido de la actividad de los
seres humanos. Bloch escribe Apologie pour Uhistoire ou Métier d’historien, durante 1942,
en la Francia ocupada, en un momento, entonces, donde las posibilidades de concluir el
texto no encontraran ni el clima ni las circunstancias mas propicias. Bloch decide unirse
alared de resistentes a la ocupacion nazi de la ciudad de Lyon. Capturado por la Gestapo,
sera fusilado en junio de 1944. Una primera version de este escrito inacabado sera publica-
da luego, de manera postuma, por Lucien Febvre (Paris, Armand Collin, 1949),
cofundador, junto con el mismo Bloch, veinte atfios antes, de la revista Annales d’histore
économique et sociale, la cual, poco conocida antes de la guerra, sera rebautizada luego
como Annales, Economiés, Sociétés, Civilisations, logrando un fuerte impacto en los medios
intelectuales europeos. La version definitiva de Apologia para la historia o el oficio de
historiador, que recoge el texto original y establece las sucesivas redacciones de Marc
Bloch, a las que se agregan las notas de su hijo Etienne, aparecera por primera vez sélo
hace poco mas de diez aios (Paris: Armand Collin, 1993).

5H Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

trascendente, exige fe. “La miseria religiosa es a la vez la expresion de la
miseria real y protesta contra esta miseria real”, escribia el propio Marx
(1982a: 491), y como decia Ernesto Guevara en la critica que durante
sus ultimos anos de vida despliega contra la Unién Soviética y el llama-
do Socialismo Real,® “Marx se preocupaba tanto de los hechos eco-
némicos como de su traduccion en el espiritu, llamando a eso ‘un
hecho de conciencia’” (Guevara, 1963: 9, citado por Lowy, 1997: 89),
y “si el comunismo olvida los hechos de conciencia, puede ser un
meétodo de reparticion, pero no es mas una moral revolucionaria” (Gue-
vara, 1963: 9, citado por Lowy, 1997: 89). Moral revolucionaria que
seria incomprensible sin una carga afectiva trascendente, sin la dis-
posicion de ir al otro, sin amor, porque —como dice Guevara a Carlos

8 En febrero de 1965, Guevara participa en Alger en el Seminario econémico de solidaridad
afroasiatica, donde criticara fuertemente la concepcion que orienta la politica exterior de
la URSS hacia los paises “neocoloniales”. Afirmara alli que “la ley del valor es contraria a la
ética cuando rige los intercambios entre paises comprometidos en las vias del socialismo”
(Guevara, 1980: 490-491), hablara de “compartir la tecnologia” (Guevara, 1980: 492),
demandara “técnicos ejemplares” (Guevara, 1980: 492), y sobre todo insistira en que “las
armas no pueden ser mercancias” (Guevara, 1980: 495), y que “deben ser entregadas de
una manera absolutamente gratuita, en cantidades necesarias y a todos los pueblos que
las pidan para luchar contra el enemigo comtn” (Guevara, 1980: 495). Pocas semanas
después, en la misma carta dirigida a Carlos Quijano, que aludimos mas arriba, carta que
serd conocida bajo la forma de un articulo titulado El socialismo y el hombre en Cuba.
(Guevara, 1980: 627-639), Guevara concentrara, posiblemente mejor que ninguna otra
parte, su argumentacion sobre potencialidades de la conciencia y de la voluntad, mostrando
el encadenamiento intimo que liga el modus operandus de la economia con las formas
culturales que les son afines. “El ejemplar humano —dice en ella Guevara— estd aliena-
do aun invisible cordon umbilical que le liga a la sociedad en su conjunto: la ley del valor.
Esta acttia sobre todos los aspectos de la vida” (Guevara, 1980: 629), porque “la mercan-
cia es la célula economica de la sociedad capitalista” (Guevara, 1980: 630), y “mientras
exista, sus efectos se haran sentir sobre la organizacion de la produccion y sobre la
conciencia” (Guevara, 1980: 630), sobre una conciencia en la que pesan fuerte “los re-
siduos de una educacion sistematicamente orientada hacia el aislamiento del individuo”
(Guevara, 1980: 630). Carta “extrana y terrible a la vez” (Kalfon, 1997, 405). Escrita en
El Cairo, durante la primera quincena de marzo de 1965, pocas semanas antes de
transformarse en Tatt y de emprender la lucha en el Congo, vale decir en una disposicion
politica radical, llena de confianza en las posibilidades de la revolucion, su textura vendra
arecuperar el hilo que une las Tesis sobre Feuerbach y los Manuscritos..., del joven Marx.

Andamios 53



54

LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

Quijano, director de la revista Marcha, en Montevideo—, “aun a riesgo
de parecerle ridiculo, déjeme decirle que el verdadero revolucionario
esta guiado por grandes sentimientos de amor” (Guevara, 1980: 637)
y “es imposible pensar un revolucionario auténtico sin esta cualidad”
(Guevara, 1980: 638).

Tomando al “hombre” como “hombre” y su actitud ante el
mundo —escribia Marx en los Manuscritos... de 1844—,
como una actitud humana, podemos ver que sélo se puede
cambiar amor por amor, confianza por confianza, etc.
Quien quiera gozar del arte, necesita, ser un hombre dotado
de cultura artistica; quien desee influir sobre otros hom-
bres, necesita ejercer sobre ellos una influencia realmente
estimulante y propulsora. Cada una de las actitudes del
hombre hacia el hombre y hacia la naturaleza tiene que ser
una “determinada manifestacion” de su vida individual
real, una manifestacion que corresponde al objeto de su
voluntad. Quien experimente amor sin ser correspondi-
do, es decir, sin que su amor provoque el amor de ser
amado, quien por medio de su “manifestacion de vida”
como amante no sea, al mismo tiempo, un “ser amado”,
sentira que su amor es impotente, una fuente de desdicha
(Marx, 1982a: 644-645).

El elemento decisivo, el sujeto de la revolucion, los trabajadores en su
proceso de auto-emancipacion revolucionaria, al enfrentarse a la
necesidad de liquidar un sistema productor de plusvalia y orientar los
excedentes hacia la totalidad de los sectores sociales, tienen como
destino la transformacion de la sociedad en su conjunto, el “hacer
intelectualmente independientes a los gobernados de los gobernantes...
destruir una hegemonia y crear otra, como momento necesario del
trastrocamiento (rovesciamento) de la praxis” (Gramsci, 1977: 1319).
En este sentido, su actividad supera (retiene y deja atras) la sola inma-
nencia de su cometido. Al liberarse a si mismos de las cadenas de la
plusvalia, los trabajadores —obsérvese la similitud con el amor que
porta la cultura cristiana— liberan en el mismo acto al conjunto de la

Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

humanidad. Su propésito adquiere una connotacién ecuménica. La
inmanencia propia de la filosofia de la praxis parece asi contener su propia
dimension trascendente... Si los seres humanos han practicado ritos,
han formado creencias, han manifestado su fe, han construido mi-
tologias y se proponen la transformacion de la sociedad es porque la
praxis responde a la inmensa necesidad de trascendencia depositada en
el alma humana.”

Al mostrar que la necesidad de superar el horror a la muerte fisica,
a la finitud, empuja a los seres humanos a la busqueda de trascenden-
cia —de la cual el arte constituye una manifestacion refoulée—, a
hermanar su praxis en la Providencia y a satisfacer la necesidad de
infinito —"toda esa necesidad de infinito que hay en el hombre” de la que
hablaba José Carlos Mariategui (1988: 23) —, advertimos que la
Providencia en tanto referencia trascendente no puede sino nacer de las
proyecciones de los propios seres humanos. De forma stbita, en un
movimiento asaz “scorseseriano”, volvemos, entonces, a situarnos otra
vez en la dimension inmanente de su existencia. La propia concepcion
de la trascendencia, parece estar contenida asi en las fuerzas inmanen-
tes que modelan la vida humana y es en esta dimension donde debemos
releer la afirmacion de Cristofolini (1995: 22) en el sentido de que “la
Providencia, en la acepcion que Vico le da, es una fuerza inmanente”, *°
y debe comprendérsele en su caracter poético o, dicho de otra manera,
“como una nocion general o universal engendrada por la imaginacion”
(Cristofolini, 1995: 22), la cual, siendo ella misma el resultado de la ca-
pacidad que tiene el hombre para representarse sus propias necesidades

%% Desplegando un razonamiento similar, podemos afirmar que el principio de la esperanza,
al igual que la necesidad de trascender, es una disposicion espiritual de la dimension
religiosa de la existencia. Si la esperanza, que muchas veces hemos visto proyectada al
mas alld, es para Ernst Bloch un principio esencial en el hombre, que no se refiere s6lo a
una capacidad de hacer utopia, sino que es también una voluntad, un germen transformador,
y en definitiva, un animo que dirige los movimientos de libertad, podemos sin timidez
sugerir que la praxis, respondiendo a las necesidades espirituales y materiales del hombre,
se consagra a aquello querido utopicamente, sera, sin duda, igualmente sagrada...

0 Cursivas nuestras.

Andamios 55



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

a través de una logica poética, reencuentra su lugar en el cardcter
inmanente de una historia hecha por los seres humanos...

En la Universidad de Valparaiso, octubre del 2007.

BIBLIOGRAFIA

Bossuet, J. B. (1785), Discours sur Uhistoire universelle, 1681. Ver la
traduccion inglesa de James Elphinston, An Universal History
from the Beginnimg of the World to the Empire of Charlemagne.
Dublin.

BerLIN, 1. (2000), Vico y Herder, Henry Hardy (editor). Madrid: Catedra.

BerMUDO, J. M. (1999), “Vico: soledad e imaginacion”, introduccion a
Principios de ciencia nueva... Barcelona: Folio.

Broch, E. (1976), Le principe espérance, (Das prinzip hoffnung, Frankfurt
am Main, Suhrkamp Verlag, 1959). Paris: Gallimard.

BrocH, M. (2003), Apologia para la historia o el oficio de historiador,
segunda edicion, anotada por Etienne Bloch y con un prefacio
de Jacques Le Goff. México: Fondo de Cultura Economica.

Busom, R. (1989), “La preconstitucion del paradigma de las ciencias
sociales”, en Vico, edicion al cuidado de Rais Busom. Barcelona:
Peninsula.

Carrois, R. (2006), El hombre y lo sagrado. México: Fondo de Cultura
Econoémica.

Cassirer, E. (1991), “Lobjet de la science de la culture”,en Logique des
sciences de la culture. Cing études. Paris: Les éditions du Cerf.

CerrONI, H. (1984), Teoria politica y socialismo, tercera edicion en
castellano. México: Era.

CrisToroLIN, P (1990), “Las ciencias humanas y la filosofia de la historia
entre Vico y Marx”, en Giorgio Tagliacozzo (comp.), Vico y
Marx, afinidades y contrastes (Vico and Marx, Affinities and
Contrast, 1983. Nueva Jersey: Humanities Press Inc.). México:
Fondo de Cultura Econémica, pp. 311-319.

(1995), Vico et 'histoire. Paris: Presses Universitaires de France.

56 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

CRrOCE, B. (1955), Il primato del fare (1946), en Opere, a cura dell'autore.
Milano/Napoli: Ricardo Ricciardi Editore, pp. 583-587.

__ (1955), “Machiavelli e Vico” (1924), en Opere, a cura dell’autore.
Milano/Napoli: Ricardo Ricciardi Editore, pp. 583-587.

(1961), Materialismo storico ed economia marxistica, decima
edizione. Bari: Laterza.

DEe Giovannt, B. (1988), “Pour Labriola”, en Labriola d’un siecle d 'autre,
sous la direction de Georges Labica et Jacques Texier. Paris:
Méridiens Kliencksieck, pp. 159-162.

Eviapg, M. (1981), Lo sagrado y lo profano. Barcelona: Guadarrama,
Punto Omega.

Encets, E (1972), “Carta de Engels a Conrad Schmidt, Londres, 5 de
agosto de 18907, en Correspondencia. Buenos Aires: Cartago,
pp. 391-392.

(1976), Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofia clasica alemana
(Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen
Philosophie, Stuttgart, J. H. Dietz, 1888), en Marx y Engels, Obras
escogidas, t. I1II. Moscu: Progreso, pp. 353-395.

GenTILE, G. (1899), La filosofia di Marx. Studi critici. Pisa: Spoerri.

GoLbpMANN, L. (1959), Le Dieu caché Paris: Gallimard.

Gramscr, A. (1977), Quaderni del carcere, Edizione critica dell’Istituto
Gramsci. A cura di Valentino Gerratana. Torino: Einaudi; para
la traduccion castellana, ver Cuadernos de la carcel. México:
Era, 1999.

Grassi, E. (1999), Vico y el humanismo. Ensayos sobre Vico, Heidegger y
la retorica, prologo de Donald Phillip Verene, traduccion de
Jorga Navarro. Barcelona: Anthropos.

(s/D), “De lo verdadero y lo verosimil en Vico”, en Juan Bautista
Vico. Santiago: Universidad de Chile, Instituto de investigaciones
historico-culturales, pp. 43-92.

GUEVARA, E. (1980), Obra revolucionaria, novena edicion. México: Era.

HorkHEIMER, M. (s/f), “Débuts de la philosophie bourgeoise dans
I'histoire”, en Les débuts de la philosophie bourgeoise dans Uhistoire.
Paris: Payot, pp. 109- 142.

Andamios 57



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

Hutton, P H. (1990), “La religion y el proceso civilizatorio en Vico y
Marx”, en Giorgio Tagliacozzo (comp.), Vico y Marx, afinidades
y contrastes. México: Fondo de Cultura Econdmica, pp. 136-
145.

Karron, P (1997), Che. Ernesto Guevara, une légende du siecle. Paris:
Editions du Seuil.

Kress, R. (s/), “De lo historico y de la superacion de la historia en
Vico”, en Critica del ideal de la formacion humana en nuestro
tiempo (seleccion) y Principios de una ciencia nueva torno a la
naturaleza comtin de las naciones (seleccion de la Segunda Ciencia
Nueva de 1744) por Juan Bautista Vico. Santiago: Editorial Uni-
versitaria, pp. 93-214.

Kunn, T. S. (1971), La estructura de las revoluciones cientificas. México:
Fondo de Cultura Econémica.

Lasica, G. (1987), Karl Marx. Les theses sur Feuerbach. Paris: Presses
Universitaires de France.

Lasica, G. y G. Bensussan (1985), Dictionnaire critique du marxisme,
deuxieme édition. Paris: Presses Universitaires de France.

Lasriora, A. (1973), “In memoria del manifesto dei comunisti”, en
Antonio Labriola, Scritti filosofici e politici, a cura di Franco
Sbarbari. Torino: Einaudi, pp. 467-530.

LowitH, K. (1958), El sentido de la historia. Implicaciones teologicas de
la filosofia de la historia. Madrid: Aguilar.

Lowy, M. (1972), La teoria de la revolucion en el joven Marx (Le théorie
de la révolution chez le jeune Marx. Paris: Maspero, 1970).
México: Siglo xx1 Editores.

(1997), La pensée de Che Guevara, deuxieme édition. Paris:
Syllepse.

MacHiaverts, N. (2004), Discursos sobre la primera década de Tito Livio
(Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio), editado como anexo
a El Principe. Barcelona: Ediciones Abraxas.

MariateGul, J. C. (1988), “El hombre y el mito”, en El alma matinal y
otras estaciones del hombre de hoy, decimosegunda edicion. Lima:
Amauta, pp. 23-28.

58 Andamios



INMANENCIA Y TRASCENDENCIA DE LA PRAXIS

Marx, K. (1962), La ideologia alemana, anexo a Erich Fromm, Marx y
su concepto de hombre. México: Fondo de Cultura Econémica
(tomado de La ideologia Alemana [1959], traduccion de
Wenceslao Roces. Montevideo: Ediciones Pueblos unidos).
(1972), “Carta a Ferdinand Lassalle, 28 de abril de 1862”, en
Correspondencia, vol. III. Buenos Aires: Cartago, pp. 224-226.
(1975), El Capital, tomo 1. México: Siglo xxI Editores.
(1976), “Tesis sobre Feuerbach”, en Obras escogidas de Marx
y Engels. Moscu: Progreso, pp. 7-10.
(1982a), Marx, escritos de juventud. (Prologo y nota preliminar
de Wenceslao Roces). México: Fondo de Cultura Economica.
(1982b), Prologo a la Contribucion a la critica de la economia
politica, anexo a Introduccion general a la critica de la econo-
mia politica, 1857, introduccién de Umberto Curi, decimoquinta
edicion. México: Siglo xx1 Editores.

Massarpo, J. (2006), “Sobre la concepcion de la historia en el
pensamiento de Antonio Labriola. Cuestiones preliminares”,
en Vv. Aa., Releyendo a Antonio Labriola, seleccion de textos de
Jaime Massardo y Pierina Ferretti. Santiago: Ariadna Ediciones,
pp. 42-64.

MemEecke, E (1943), El historicismo y su génesis (Die Entstehung des
Historismus, Munich, 1936). México: Fondo de Cultura
Econoémica.

MowmicLiano, A. (1993), Ensayos de historiografia antigua y moderna.
México: Fondo de Cultura Econémica.

Monborro, R. (1960), Problemas y métodos de investigacion en la historia
de la filosofia. Bueno Aires: Eudeba.

(1964), El humanismo de Marx. México: Fondo de Cultura
Econodmica.

(1971), Verum factum, desde antes de Vico hasta Marx (Il verum

factum prima di Vico, Guida editori, 1969). Buenos Aires: Siglo
XXI Editores.

Nicoumt, E (1932), La giovinezza di Giambattista Vico (1668-1700), Saggio
biografico. Bari: Gius, Laterza e figli, Tipografi-editori-librai.

Andamios 59



LorENA FUENTES Y JAIME MASSARDO

Ot10, R. (1965), Lo santo, lo racional y lo irracional en la idea de Dios.
Madrid: Revista de Occidente.

Paris, R. (1981), La formacion ideoldgica de José Carlos Maridtegui.
México: Cuadernos de Pasado y presente, n° 92.

Pons, A. (1988), “De Vico a Labriola”, en Labriola d’un siecle d l'autre,
sous la direction de Georges Labica et Jacques Texier. Paris:
Méridiens Kliencksieck, pp. 35-48.

SANCHEZ VAsQuEz, A. (1974), “Economia y humanismo”, estudio in-
troductorio a Karl Marx, Cuadernos de Paris. México: Era.

TacLiacozzo, G. (comp). (1990), Vico y Marx, dafinidades y contrastes,
(Vico and Marx, Affinities and Contrast, Humanities Press Inc.,
Nueva Jersey, 1983). México: Fondo de Cultura Econémica.

Vico, G. (1925), La Scienza nuova, 1, 1, citado por Paolo Cristofolini,

Vico et Uhistoire, cit.

(1953a), Dell’antichissima sapienza italica, 1710, traduzione
italiana di Fausto Nicolini, en Giambattista Vico, Opere, a cura
di Fausto Nicolini. Milano/Napoli: Ricardo Ricciardi Editore.
Para la traduccion castellana puede verse la compilacion de Rais
Busom, Giambattista Vico, “Sabiduria primitiva de los italianos
desentranada de los origenes de la lengua latina (1710)”, en
Vico (1989), edicion al cuidado del mismo Rais Busom.
Barcelona: Peninsula, pp. 54-95.

(1953b), Principj di scienza nuova. D’intorno alla comune natura
delle nazioni, in questa terza impressione dal medesimo autore in
un gran numero di luoghi corretta, schiarita, e notabilmente
accresciuta (1744), en Opere, a cura di Fausto Nicolini. Milano/
Napoli: Ricardo Ricciardi Editore, pp. 471-61.

Fecha de recepcion: 30/10/2007
Fecha de aceptacion: 31/01/2008

‘o Andamios Volumen 4, ntamero 8, junio, 2008, pp. 33-60



