¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?
DERECHOS HUMANOS Y RESPONSABILIDADES DE LA GENERACION
PRESENTE FRENTE A LAS GENERACIONES POR VENIR

Sergio Cecchetto”

ResuMeN. Dentro del conjunto de los derechos humanos de ter-
cera generacion se destaca la apelacion a una solidaridad de
tipo diacronica entre la comunidad de seres humanos y el mundo
natural extra-humano, y otra de tipo sincronica entre la comu-
nidad de los seres humanos efectivamente vivientes y otros hom-
bres, integrantes hipotéticos de generaciones humanas atn no
nacidas. Este articulo analiza criticamente los argumentos
esgrimidos a favor y en contra de esa postulacion de deberes /
obligaciones éticas intergeneracionales en un contexto civi-
lizatorio tecnocientifico, para fundamentar por dltimo la res-
ponsabilidad que le cabe a la generacion actual en la elaboracion
de una ética global que atienda seriamente a las demandas del
futuro.

PALABRAS CLAVE: Bioética, derechos humanos, derechos inter-
generacionales, responsabilidad, futuro.

INTRODUCCION

Los llamados derechos humanos son una construccion histérica que
hunde sus raices en las proclamas de la Revolucion Francesa. Este hecho
ha permitido clasificarlos en generaciones u oleadas bien diferenciadas
que inspiraron la letra y el espiritu de la Declaracion de los derechos del
hombre y del ciudadano de 1789 (Héberle, 1998). Asi, por ejemplo, la

" Investigador del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (Conicet),
Argentina. Correo electrénico: scypu@infovia.com.ar

Volumen 3, namero 6, junio, 2007, pp. 61-80 Andamios o1



SERGIO CECCHETTO

primera de ellas deriva de la apelacion a la libertad y refiere priori-
tariamente a derechos de corte politico-social que posibilitan a los
ciudadanos realizar determinadas actividades con el sélo limite impuesto
por la necesidad de no afectar la libertad de los demas; la segunda
responde a la consigna revolucionaria de la igualdad y refiere en espe-
cial a los derechos econémicos y culturales buscando impedir que las
diferencias o desigualdades entre los individuos contribuya a legitimar
el dominio de unos sobre otros o la existencia de derechos especiales
para determinados grupos o clases; mientras que finalmente la tercera
ola se inspira en la fraternidad para proponer derechos solidarios que
contribuyan a la cooperacion, la paz y la tolerancia entre los ciudadanos.

Los derechos humanos de primera generacion tomaron la idea de
propiedad como modelo para su realizacion, reconociéndole libertades
exclusivas a algunos individuos, ofreciendo poderes e inmunidades a
otros, garantizando privilegios progresivos para todos ellos en funcion
del ordenamiento juridico vigente. La modernidad europea y norteame-
ricana, sumergida dentro del ideario liberal o democritico, trat6 asi de
otorgar reconocimiento y proteccion a los derechos de las personas frente
a los permanentes abusos por parte del poder (representado la mayoria
de las veces por el propio Estado). La segunda ola de derechos humanos
surgi6 ya entrado el siglo XX, con el objeto de garantizar igualdad y
participacion de todos los individuos en el ambito del mercado: quedaron
consagrados asi los derechos sociales al trabajo, al salario justo, a la
vivienda, al descanso retribuido, etcétera.

Los llamados derechos humanos de tercera generacion, en cambio,
mucho mads cercanos a nosotros en el tiempo, no apuntaron a reducir la
presencia del Estado en la vida de las personas (como ocurrié con la pri-
mera ola mencionada), ni tampoco a ampliar la participacion del Esta-
do para que el mercado le reconociera a los mas desfavorecidos aquello
que no es capaz de garantizar de manera espontanea (como ocurrié con
la segunda generacion de derechos). Los derechos de tercera generacion,
por contraposicion a sus antecesores, subrayan la responsabilidad per-
sonal y social respecto de bienes naturales que no se comprenden ya
mas como ilimitados e inagotables. De tal suerte se ha hablado del derecho
ala paz, alainvestigacion, al desarrollo, a la informacion y al medioam-
biente, por ejemplo. El rasgo comtin que comparten todos estos dere-

62 Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

chos sui generis es que se encuentran comprometidos intimamente con
la calidad de vida, nocién que desafia la simplista vision cuantitativa de
los recursos y la pretension elemental de elevar el nivel de vida material
de las comunidades (Cecchetto, 2005a: 294-297).

En este contexto conviene recordar que lo que ha de entenderse por
derecho ha sido objeto de multiples definiciones, las cuales lo acercan o
separan de los principios de la moral.! Sin embargo, aun tratandose de
un término vago y ambiguo, puede afirmarse que un derecho es siem-
pre una exigencia o una demanda o un requerimiento que un individuo
o grupo portador de ese beneficio puede legitimamente reclamar o ha-
cer valer frente a un interlocutor —sea personal o institucional—, el
que serd encargado de satisfacerlo, toda vez que el reclamo sea reconoci-
do como una peticién justa. Es decir, un derecho es un interés subjetivo
que ha encontrado su respaldo en un conjunto de reglas dictadas o re-
conocidas por el poder, y que obligan a su cumplimiento a todos los
ciudadanos y al Estado. Entre un individuo que interpela y otro que
satisface el requerimiento se teje una marana de correlatividades, al punto
de volverse evidente el hecho de que todo derecho llega de la mano de
su solidaria obligacion: alguien exige y otro responde a la exigencia,
alguien tiene derecho y otro la obligacion de satisfacer acabadamente el
derecho exigido. Si asi no ocurriera, los derechos conformarian una ca-
tegoria inexistente, serfan meras declaraciones retoricas ante las cuales
nadie podria hacer mas que escucharlas y desentenderse al momento.
Este mecanismo es valido también para los derechos llamados negati-
vos, es decir para aquellas circunstancias en las cuales el portador exige
no ser interferido en su ser o en su obrar, generando asi en los otros la
obligacion correlativa de la inmunidad (Flathman, 1976; Esposito, 2002).

En todos los casos es la correlacion entre derechos y deberes la que
nos permite reconocer cuales son los derechos que han de respetarse y
validarse. Asimismo, esta correlacion es piedra de toque para detectar

! En este sentido aparecen las definiciones iusnaturalistas y iuspositivistas del derecho.
Conforme el iusnaturalismo un derecho no puede ser calificado como tal si contradice
los principios morales y de justicia, mientras que de acuerdo con el iuspositivismo la de-
finicion de derecho se encuentra totalmente desvinculada de la moral.

Aﬂdamlo S 63



64

SERGIO CECCHETTO

“derechos espurios”. Son éstos derechos todavia no reconocidos como
tales, mas alla de que puedan alegar en su favor planteamientos éticos
legitimos que han de especificarse y profundizarse antes de reclamar
para si reconocimiento y respeto universales.?

El compromiso peculiar que nos plantea la ultima ola de derechos
humanos se extiende y enraiza, ademas, con una novedosa vision del
hombre a la manera de organismo dependiente del mundo natural no
humano —solidaridad diacrénica—, y también dependiente de los otros
hombres (estén ellos presentes o por venir, sean parte de la comunidad
efectiva de los vivientes o formen parte de una hipotética generacion
aun no nacida) —solidaridad sincrénica—. En las paginas que siguen
intentaremos especificar qué se entiende por obligaciones éticas presen-
tes respecto de las generaciones futuras y por responsabilidad inter-
generacional en un contexto tecnocientifico, resaltando entonces la natu-
raleza y los alcances de estas nociones tan recientemente construidas.
En paralelo iremos trazando las debilidades tedricas que acompanan a
los conceptos estudiados, para arribar en ultimo término a una pon-
deracion personal del asunto, esto es si puede hablarse con propiedad
de una ética para los individuos presentes orientada a individuos ausen-
tes o, mejor aun, inexistentes.

ETICAS DEL FUTURO

Los desarrollos tecnocientificos contemporaneos en el area biotec-
nologica, en la esfera biomédica, en el campo de la bioingenieria, auxi-

2 Un listado incompleto de estos derechos espurios podria incluir los derechos de la
mujer sobre su propio cuerpo, el derecho a a la muerte digna, a no nacer, a no procrear,
etcétera. Y tal vez aqui debamos incluir también los derechos de las generaciones futuras,
como estudiaremos mas adelante. Los llamamos “espurios” por cuanto estan mal
planteados, y no se desprende de su formulacion y requerimiento que exista una
obligacion legitima correlativa, que los inserte sin conflicto dentro de una tradicion so-
cial. Aunque ataviados con el ropaje del lenguaje contractual y juridico de los derechos
y los deberes, estos derechos espurios se presentan bajo la forma de la proclama y
escudados en una generalidad que los vuelve moralmente inexpugnables. Atun asi sufren
de una cierta vulnerabilidad, y sobreviven en un clima contradictorio que se mueve
entre la validez racional indiscutible y la fragilidad sociopolitica.

Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

liadas por el complejo comunicacional-informacional, han contribuido
a transformar la vida humana sobre el planeta, y a mejorarla en mu-
chisimos casos. Asistimos sin embargo a una paradoja en tanto es facil
advertir que esta mejora actual podria engendrar un mal global en el
futuro, para generaciones de humanos que atin no han siquiera nacido.
La ética tradicional no ha tomado en cuenta esta dimension temporal de
gran escala; mas bien se ha centrado en la relacion cara a cara entre
hombres contemporaneos y ha conjugado deberes y obligaciones en
tiempo presente. La inédita apertura ética hacia el porvenir es en cambio
resultado del acrecentamiento de poderio que han alcanzado los impactos
de largo plazo provocados por los seres humanos sobre el conjunto de
las criaturas vivientes y el entorno inanimado. Seria sin embargo pueril
creer que solamente este viraje responde a un quantum de actividad febril,
sin tomar en cuenta en paralelo la calidad o naturaleza del tipo de in-
tervenciones tecnocientificas ensayadas en el presente. Este hecho, que
proyecta sombrios riesgos sobre el planeta y sus criaturas, ha incitado a
distintos autores a proclamar obligaciones éticas que se extienden mas
alla de nosotros mismos y de nuestros accidentales contemporaneos,
abrazando asi a las generaciones futuras.

Una orientacion ética que considere el futuro —a la que podria tildar-
se de positiva— debe en primer lugar determinar responsablemente fines,
y destacar aquellas acciones necesarias que han de conducirnos hacia
ellos. Tal orientacion considera primordialmente la posibilidad de en-
tregar a las generaciones de hombres venideros un mundo en el cual
exista al menos posibilidad cierta y razonable de desarrollar con éxito
una vida humana digna, enfrentando en condiciones de paridad diversos
problemas (no sélo ambientales o poblacionales, sino de comporta-
miento, de disefio genético, etcétera) que las anteriores generaciones de
hombres les han dejando como herencia. Llevar un recurso natural
limitado a su agotamiento en el presente, por citar un ejemplo, introduce
un efecto irreversible sobre el mundo futuro, cuyas consecuencias dani-
nas se haran sentir mas tarde sobre otras personas afectadas por nues-
tras decisiones actuales. La ligazon que se establece entonces entre
conductas presentes y escenarios de futuro deberia importar a la ética
filosofica, al menos a manera de contraste entre aquello que elegimos
hoy y el cuadro final del desarrollo a largo plazo de las consecuencias

Andamios 65



SERGIO CECCHETTO

derivadas de nuestro actual accionar sobre terceros interesados (Jonas,
1974).°

Los planteamientos ético-filosoficos antiguos (y entendemos por tales
a los anteriores a la Segunda Gran Guerra, sean éstos griegos, cristianos
0 modernos) no tuvieron que considerar la condicién global de la hu-
manidad en cuanto tal, a la propia humanidad de manera genérica co-
mo especie amenazada como consecuencia de un acto individual, ni
tampoco que preocuparse especialmente por un futuro mas o menos
lejano —un lapso de cincuenta o de cien afios ya seria periodo suficien-
te para hacer que cualquier accién presente sea imprevisible—. Las
acciones humanas, esas que son estudiadas con especial dedicacion por
la ética tradicional o clasica, limitan la responsabilidad del agente moral
en un circulo de corto plazo temporal, y le otorgan una eficacia peque-
na a las conductas ejecutadas por accién u omision. En ellas prima el
respeto y el reconocimiento de lo humano por lo humano, la relacion
cara a cara establecida entre un ti y un yo que comparten idéntica na-
turaleza, delimitando perfectamente la responsabilidad inmediata que
le cabe a cada individuo o pequenio grupo involucrado en la accion, y
haciendo a un lado al resto de los entes extra-humanos. Esta consi-
deracion de las conductas va acompanada en paralelo de una capacidad
cientifico-técnica rudimentaria en términos de producir cambios sig-
nificativos y permanentes sobre el entorno. La inmediatez con la cual se
estudia el proceder de los humanos en términos de ética filosofica clasica
permite entonces desoir las demandas de la posteridad y las recrimi-
naciones de largo plazo, esas que sobrepasan con mucho la inmediatez
que les atribuye bondad y maldad apenas a sus consecuencias proximas
derivadas. El biélogo Garret Hardin habl6 de este universo ético con-
formado por contemporaneos resumiéndolo bajo la férmula: “Yo-Tu,
aqui-ahora” (Hardin, 1972: 16).

Pero no sélo las conductas privadas de los hombres se mueven dentro
de esa duracién acotada, sino que también la mayoria de las orga-
nizaciones revelan idéntica incapacidad para pensar el largo plazo: el

’ Hans Jonas (1974) califica a este proceso de imaginacion ética como “conjeturas
simbolicas”.

66 Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

mundo comercial y politico toma el grueso de sus decisiones fun-
damentales en el marco de los seis a doce meses, la duracion media de
los gobiernos de las naciones del globo es de apenas cuatro anos, el
mundo financiero rara vez plantea estrategias que excedan los treinta
dias... La historia de los pueblos nos muestra también que se ha movido
en torno de urgencias presentes, casi siempre en forma violenta y en
base a imagenes del futuro escatologicas o utépicas.* Pensar el futuro
lejano parece asi entretenimiento novedoso para un pequenisimo ntime-
ro de personas opulentas y ociosas, curiosas no sélo por su propio inte-
rés inmediato sino también por el de generaciones que probablemente
han de seguirlos en el camino de la vida. Se trata de una preocupacion
por la especie completa homo sapiens sapiens, y ya no por una persona
en particular, por un grupo étnico o una nacién determinada.

Mientras tanto, los partidarios del realismo politico y cultural se com-
prometen solo con el presente: a medida que los problemas aparecen
intentan resolverlos, uno a uno, y en ocasiones agudizando con la res-
puesta ensayada el problema inicial. Ellos entienden que ya existen bas-
tantes dificultades con el presente como para tener que acudir a buscar
nuevos interrogantes en un futuro que todavia no se presento. Aquellas
personas que pretenden mirar mas lejos, por encima de su propio hom-
bro, son —para quienes los juzgan desde este punto de vista— idealis-
tas o mesianicos: pretenden decir donde debemos ir, aunque no se ponen
de acuerdo respecto de la via a tomar para llegar a ese lugar anticipado
en suenos. Queremos resaltar con estas lineas que la mayor parte de la
humanidad no se encuentra bien predispuesta a trabar comercio con un
futuro que exceda, cuanto mucho, a su propia generacion. Y tal vez esta
incapacidad nos habla de un deficiente equipamiento biolégico de los
seres humanos, de una limitacion cultural o imaginativa, de una cierta
forma de ceguera politica o ética que nos lleva a recusar de todo trato
con los tiempos por venir. Y sin embargo... resulta evidente que el po-
derio humano y su conocimiento técnico y cientifico pueden acarrear
errores en su aplicacion, consecuencias no deseadas, efectos colaterales

* Las culturas ocupadas con asuntos lejanos, tales como el cielo, el infierno o la
reencarnacion, prestan poca atencion al mundo fisico presente y futuro, puesto que su
propio destino ha de cumplirse en un trasmundo mas alla del tiempo.

Aﬂdamlo S 67



SERGIO CECCHETTO

y adversos, errores de apreciaciéon y de juicio, equivocaciones y con-
secuencias dafnosas para nosotros en el corto plazo y para otros al por
mayor en un plazo suficientemente largo. Todo parece indicar entonces
que las acciones humanas presentes no pueden sélo medirse con la va-
ra que Garret Hardin nos planteé a modo de burla, y que la racionalidad
y naturaleza ética de los actos presentes requieren una piedra de toque
que atienda a las predicciones de largo alcance, esas que nos afectan
mas como especie que como individuos aislados o generacion presente.

DERECHOS DEL PRESENTE Y OBLIGACIONES DE FUTURO

La cuestion moral a estudiar se reduce a una pregunta basica: ;existe
una obligacion ética que nos fuerce a limitar el techo tecnolégico bajo el
cual queremos vivir —prescindiendo de algunas aparentes “ventajas”™—
en orden a que algunos —que todavia no han nacido— puedan
oportunamente disfrutar de una vida mejor? Ella acarrea muchas difi-
cultades y esta conminada a explicitar qué se entiende, por ejemplo, por
“mejor” vida, y a encontrar razones que apuntalen el “deber” que existe
de obligarnos con aquellos que nos seguiran.

Esta ultima es una dificultad mayor, por cuanto es licito preguntarse
por la reciprocidad: se nos pide que nos limitemos pero, después de
todo, ¢qué ha hecho la posteridad por nosotros?; y también por el esfuer-
zo sincero que la actual generacion realiza—con sus mas y sus menos—
por la posteridad: todo el tiempo estamos haciendo cosas por ella. Su-
frir por los futuros vivientes equivale a sufrir por los hambrientos de las
antipodas del globo: estos dos hechos generaran un sentimiento poco
sincero que nos llevara a desesperar por aquello que no vemos ni expe-
rimentamos en carne propia. Los sistemas culturales y religiosos han
brindado pistas para pensar el problema, pero todas ellas estan sometidas
a idéntico rechazo por la responsabilidad a futuro: o el plan de la divina
providencia se encargara de “cuidar” a todo su rebaro; o bien una na-
turaleza protectora y benéfica tendera a solucionar por si sola los des-
manes producidos por el anthropos, compensando y equilibrando aqui
y alli; tal vez sea mejor que la obra acabe de una vez, con todos los
personajes involucrados en ella, para disfrutar lo mas rapido posible de

68 Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

un paraiso trasmundano;’ o quiza el problema mismo esté mal planteado
y el futuro no resulte jamas un generador de incertidumbres, puesto
que formulamos nuestras reivindicaciones y demandas en términos de
necesidades y esperanzas presentes, mientras que del futuro como tal
no sabemos absolutamente nada. En otras palabras, cuando hablamos
de los presuntos derechos de seres que aun no existen estamos pro-
yectando nuestros valores e intereses a futuro, suponiendo que también
entonces tendran validez por mas que hayan cambiado las circunstancias
externas. Ni siquiera vicariamente podriamos hablar entonces de de-
rechos para los humanos por venir, porque hasta desconocemos qué
valores seran objeto de consideracion ética y de proteccion juridica dentro
de un punado de anos.

Facilitarle la vida a generaciones por venir, a unas camadas de
humanos que nunca llegaremos a ver ni conocer, en nombre de obli-
gaciones racionales planificadas, no es una posicion sencilla de admitir.
¢En qué tipo de consideraciones fuertes se basa el argumento? Si se admi-
te una comunion con ideales cristianos, por ejemplo, la respuesta podria
orientarse en el sentido de forjar una alianza colectiva con los seres
humanos futuros, una especie de proceso identificatorio entre nosotros
y ellos, que por el solo hecho de ser hombres, nos facilita compartir
nuestras especificidades. Pero si no se comulga con esta u otra religion
determinada, encontrar una justificacion menos emotivista se complica.
La nocion de interdependencia aparece aqui como un buen comodin
argumentativo, que elimina la emocién para hacer valer otra carta.
Aceptemos que cada generacion de seres humanos recibe un mundo
modificado por la generacion que lo precedio, que el conjunto de los
productos y procesos cientificos y técnicos antiguos se ve nuevamente
modificado en esta generacion presente, antes de pasarselo a la que con-
tinta. Esos cambios pueden ser aumentados o reducidos por voluntad
de los hombres, aunque dificilmente eliminados por completo. El co-
nocimiento biolégico y geoldgico nos anticipa que los cambios produ-
cen finales irreversibles, y frente a este dato primario la civilizacion puede

> Hay versiones religiosas y laicas del mismo argumento, como cuando aquel célebre
cientifico respondio a una demanda periodistica que inquiria sobre sus planes para el
futuro: “En el futuro, estaremos todos muertos”, respondio laconicamente.

Aﬂdamlo S 69



SERGIO CECCHETTO

optar por introducir variantes en esos cambios, modificar su ritmo (ace-
lerandolos o deteniéndolos), o reencauzar su direccion. Todas las acti-
vidades humanas participan en diverso grado de los cambios, y deter-
minan asi la naturaleza y magnitud de las transformaciones que acaecen.
Si, como seres humanos, somos capaces de causar cambios, entonces
podemos auto-imponernos una obligacion especial respecto del futuro
que los sufrira en carne propia, atun sin haberlos elegido.

El hallazgo de reglas moderadoras para ordenar las acciones huma-
nas debe provenir entonces del conocimiento que tenemos sobre los
finales irreversibles, y de la ignorancia que tenemos sobre las conse-
cuencias que desencadenan a cada paso nuestros actos —especialmen-
te los tecnocientificos—, cuya intervencion transforma no solamente al
mundo de los hombres (presentes y futuros) sino también la naturaleza
extra-humana en su conjunto. Pareciera que al ampliar los marcos tem-
porales se recortan nuevas obligaciones morales respecto de generaciones
humanas no nacidas, de las cuales no podemos esperar hoy un trato re-
ciproco. Y aparecen también obligaciones morales hacia el mundo no
humano, del cual tampoco puede esperarse un trato equivalente ya que
se trata de una instancia no racional.

Hans Jonas ha tratado de especificar cual es la naturaleza de esta
obligacion remota y descubrir adonde senala, es decir cual es el fin que
persigue. Esta exigencia ética —de acuerdo con su célebre propuesta—
toma el ropaje del imperativo categorico kantiano para cumplirse. Y hay
diversas maneras de expresarla, positivas unas y negativas otras, aun-
que todas exhortan a la humanidad a trabajar por la conservacion del
ser: “Actuia de tal manera que las consecuencias de tu accion sean conciliables
con la permanencia de auténtica vida humana sobre la tierra”; “Actiia de tal
manera que las consecuencias de tu accion no sean destructivas para posibles
vidas futuras”; o lo que es lo mismo: “No pongas en peligro las condiciones
que garantizan la preservacion indefinida de la humanidad sobre la tierra”
0, dicho nuevamente en positivo, “Incluye en tu eleccion actual la futura
integridad de los hombres como objetivo comiin de tu voluntad” (Jonas, 1979:
40). Se trata de una convocatoria a la preservacion de la sustancia vital,
de un llamamiento al cuidado y a la custodia de las formas de vida, y
no de una advertencia. Por tanto el reclamo de responsabilidad a la hu-

70 Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

manidad presente se formula, inicialmente, desde una explicita dimension
suprahistérica solicitando al hombre calma, prudencia y equilibrio, lo
cual lleva implicito un horizonte temporal indeterminado y una preo-
cupacion sincera por las consecuencias remotas de nuestras acciones,
por las generaciones venideras y por la naturaleza. El futuro es el tiempo
significativo que gravita sobre el citado principio de responsabilidad,
pues el poder que ejercemos de manera cotidiana al actuar atendiendo a
lo inmediato, se deja sentir también y sin quererlo de intento sobre
tiempos lejanos. Y ello trae, como consecuencia, una doble obligacion:
por lo presente y por lo por venir (Cecchetto, 2005b: 171-195).

DERECHOS PARA LAS GENERACIONES FUTURAS

Es muy escaso el analisis que se ha hecho desde el punto de vista del
derecho, de la filosofia y desde la ética en particular, sobre los derechos
que las futuras generaciones podrian “reclamar” para si. Si esas cama-
das de humanos por venir son entes potenciales, podrian pretender ser
sujeto de derechos; pero si en cambio cuando los evocamos estamos
hablando de una mera probabilidad al anticipar la llegada de estos se-
res a la vida concreta, entonces estamos trabajando mas bien con un
concepto que con una realidad ontolégica. ;De qué derechos estariamos
hablando si éstos no llegan a ser reclamados efectivamente por nadie? Y
en el mismo sentido: ;seria logico postular un tipo especial de derechos
que valga para los hombres del futuro pero que no tenga validez alguna
para los hombres del presente? ;Acaso los intereses proyectados de las
generaciones por venir deberian prevalecer y gravitar en las decisiones
de esta generacion? Una teoria de los deberes no puede sentirse comoda
al ordenar el sacrificio de personas actuales con miras a favorecer las
condiciones de vida de personas futuras, persiguiendo la utilidad maxi-
ma (la mayor cantidad de bienes posible) o la utilidad promedio (la
armonica distribucion del mismo grado de bienes para todos). Para com-
pletar este cuadro de interrogantes tenemos que aceptar que las con-
diciones de vida del futuro nos son totalmente desconocidas, y que todo
el cuadro de situacion sobre este asunto esta pautado desde nuestro mas

Aﬂdamlo S 71



SERGIO CECCHETTO

inmediato presente. Sera desde aqui, entonces, que ensayaremos es-
tablecer prioridades y definiremos los limites de nuestra responsabilidad
intergeneracional.

El filésofo estadounidense Ronald Green —miembro de planta del
Darmouth College— ha venido trabajando en esta linea en los ultimos
anos, valiéndose de la teoria de la justicia de John Rawls para aplicarla al
area sanitaria y a la cuestion medioambiental (Green, 1977: 251).° En
su opinién pueden extraerse algunos axiomas de responsabilidad in-
tergeneracional que sirvan para pensar nuestras obligaciones con el
futuro. En primer término —anota—, estamos atados a los seres huma-
nos por venir por lazos de justicia. Nuestro mundo posee un limite
fisico (recursos, espacio, etcétera) que no podemos sobrepasar sin le-
sionar, danar o hacer sufrir a nuestros congéneres. Tales perturbacio-
nes no hacen mas que subrayar nuestra interdependencia y la insensatez
a la que lleva el uso de la fuerza y del poder como guia de las acciones
humanas. Podemos suponer entonces que en un mundo futuro, si llega-
ra a existir, este tipo de conflicto real entre individuos puede volver a
plantearse en idénticos términos: asi como nuestros deseos y com-
portamientos desafian hoy a nuestros vecinos, bien podrian presentarle
conflicto a personas futuras. El principio de justicia obliga entonces
a distribuir con equidad bienes y oportunidades en el presente (justicia
distributiva), pero esta distribucion justa tendria que poder ser sosteni-
da alo largo del tiempo. La regla de oro puede ser un buen baremo para
medir estas situaciones en concreto y plantear, caso por caso, si estamos
faltando a nuestro deber ético en el plano sincrénico y en el diacrénico.

En segundo término, Green sostiene que las vidas de las futuras per-
sonas deberian ser mejores que las nuestras, o al menos no ciertamente
peores. El esfuerzo humano se encamina permanentemente hacia una
mejora de las condiciones de vida para nuestros descendientes, y el
empeno estd puesto en esa superacion de lo dado, que no es otra cosa
que lo recibido ya en herencia por nosotros al venir a la existencia.
Aunque pudiera discutirse mucho respecto de qué significa una vida

© También Russ Manning (1981: 155-165) adopt6 esta linea de trabajo; y hay otros
autores de interés que apoyan sus propuestas en Rawls, pero de manera tacita: tal el
caso de Taylor (1981: 197-218), y de Norton (1984: 131-148).

o) Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

con calidad, es cierto que debemos hacer lo imposible para no degra-
dar, dilapidar, diezmar y empeorar nuestra herencia ambiental, natural
y cultural presente. Seriamos maleficentes si asi lo hiciéramos, y colo-
carfamos a las generaciones humanas venideras en una posicién in-
coémoda para apreciar esa herencia mal utilizada.

En ultimo lugar, Green apoya la idea de que el sacrificio en pro del
futuro y las cargas que ello implique deben distribuirse de manera
equitativa entre todos los seres humanos presentes, recayendo el peso
mayor en los que mas tienen o, lo que es lo mismo, considerando en es-
pecial a los que disponen actualmente de menores ventajas. Esta
desigualdad de base entre ricos y empobrecidos tiene que ser remedia-
da en el momento de instituir cargas, las cuales seran de todas maneras
soportadas en distinta medida por todos los seres humanos vivientes. La
nocion de justicia mencionada al comienzo busca ahora, en este tercer
escalon, su complemento con la nocién de equidad, y la aplicacion de
ambos conceptos dispone siempre de un lugar en una ética entre presen-
tes como asi también en una ética elaborada en clave futura.

Las orientaciones amanadas por ese filésofo son tentadoras y de segu-
ro universalizables. Sin embargo su puesta en practica exige capacida-
des predictivas que no son corrientes, y al mismo tiempo que algunos
debates todavia abiertos sean saldados en forma definitiva (el que remite
a la “calidad de vida” o al “bienestar futuro” por ejemplo, o a la iden-
tificacion indubitable de acciones tecnocientificas de naturaleza dafosa).
Desde la consideracion pura del derecho que algunos realizan, y el de-
senvolvimiento progresivo de una teoria de los deberes que otros
patrocinan, parece que una ética de las virtudes ecologicas queda entre
sombras, olvidando el ahondamiento en los conceptos de prudencia,
ponderacion y precaucion. Siguiendo este orden de ideas, resulta tépico
insistir en la obligacién de adquirir primero suficiente conocimiento
predictivo, antes de poner en marcha una tecnologia con capacidad de
generar consecuencias de gran escala; y también de inhibir acciones
tecnocientificas cuyas consecuencias remotas o indirectas, dafiosas e irre-
versibles se ignoran o apenas se conocen muy vagamente.’ En cualquie-

" De tal suerte Jonas (1985) pone entre paréntesis a desarrollos biotecnologicos, Jacques
Testart (1986) a distintas formas de la procreacion médicamente asistida, y otros muchos
a la clonacion humana y a los procedimientos de transgénesis.

Aﬂdamlo S 73



74

SERGIO CECCHETTO

ra de estos casos conviene subrayar que la ética aparece como una
instancia capaz de proponer restricciones significativas a distintos cursos
de accion, en orden a ponderar sus resultados tantas veces inciertos. El
imperativo tecnolégico nos ha habituado a pensar que si una accion es
técnicamente posible, entonces debe ser ejecutada. El planteo ético que
aqui sostenemos recalca en cambio que los vivientes cargan consigo una
obligacion mayor que, cuanto menos, los convoca a la abstenciéon cuan-
do de su accionar se deriven peligros serios para las generaciones futu-
ras esto es, que puedan ser intimamente vulnerados algunos derechos
de que las actuales generaciones disponen y disfrutan y en razén de lo
cual nuestros congéneres atin no nacidos corren el riesgo de no llegar a
conocer jamas. En otros términos, la conservacion y la proteccion y la
mesura en nuestro trato cientifico-tecnolégico con el mundo puede
constituir hoy un capitulo indispensable del calculo racional y de la
prudencia utilitaria en términos de nuestra generacién actual, un acto
de amor respecto de nuestros hijos y nietos, un acto de pura justicia y
respeto por los derechos del projimo en relacion con las generaciones
mas alejadas de nosotros.

CONSERVACION, REALIZACION, RECIPROCIDAD

Aquellos que rechazan las pretensiones de una alianza intergeneracional
realizan con minucia una demolicion de argumentos endebles que se
utilizan para apuntalar esa relacion. Ellos advierten que el amor al hombre
futuro y el altruismo no son simbolos de dependencia directa, ya que el
presente no depende en absoluto de lo que vendra.® La metafora del
contrato social tampoco es valida, porque cuando se lo suscribe cada
individuo comprometido resigna intereses propios en aras de garantizar
necesidades para el conjunto de la comunidad, fenémeno que los no
existentes no pueden efectivamente realizar. Por otro lado, cualquier ti-
po de pacto se torna imposible de concretar fuera de los limites que

8 La relacion inversa, por el contrario, si es sostenible. Jonas (1979: 63-70) se vale de
ella para generar modificaciones conductuales con base en una “heuristica del temor”.

Andamios



$UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

impone el lenguaje y la sociabilidad. La preocupacion por los que ven-
dran, entonces, tiene que ser de otra indole e inaugurar un enlace in-
tergeneracional indirecto que fusione egoismo y plenitud actuales con
posibilidades de desarrollo futuras.

Seria imposible lograr que la generacion actual sacrifique su bienestar
presente para “mejorar” las condiciones de vida de la posteridad o “aho-
rrarle” cierta cuota de sufrimiento. Pocas personas estarian dispuestas a
detener sus acciones, a congelar sus decisiones y a interferir sus vidas
sobre la base de probables expectativas de consecuencias disvaliosas a
futuro. Por amor propio sin embargo podemos actuar de manera tal que
busquemos nuestra actualizacion maxima y armonica en el presente, y
esta expansion vital (restringida a decisiones y acciones presentes) no
pueda desentenderse de otras areas, distantes y aun futuras, en las cua-
les nuestra participacion ética hace impacto sobre el conjunto de todos
los seres humanos. En otros términos, el actuar responsable que consi-
dera nuestra propia actualizacion, de manera inevitable involucra al futu-
ro en su evaluacion. Y es esta consideracion critica del futuro la que a la
postre ofrece mayores posibilidades a nuestra actualizaciéon presente.
Un acto moral, tomado en toda su dimensién espacial y temporal, no
tiene la propiedad de excluir selectivamente a individuos de su campo
de mira, y esta constrenido por tanto a velar por la integridad de todos
los afectados por la accion.

En cierta medida, el futuro ya llego; y es nuestra propia existencia
amenazada o en peligro por desarrollos cientificos y técnicos desbocados,
por un ambiente en franco deterioro o una sociedad de consumo ili-
mitado, la que nos interpela. La actividad humana remodela el planeta y
determina su futuro y el nuestro como especie, confinandonos a la invia-
bilidad en caso de que no se impriman con rapidez cambios conductua-
les y valorativos. El ser humano futuro es, en gran medida, el ser hu-
mano de hoy en dia, el ya nacido; y sus problemas son, en gran parte
—aunque atenuados—, los mismos que cuestionaran mas adelante
a todas las formas de vida sobre la Tierra. Esta afinidad afectiva es la
que pone en sintonia presente y porvenir, y la preocupacion por los que
vendran son objeto de las acciones que nosotros realizamos o desisti-
mos de realizar hoy. La apercepcion de la dependencia de lo humano
respecto de instancias no humanas, y la interdependencia de todos estos

Andamios 75



SERGIO CECCHETTO

estratos, hace que le otorguemos importancia creciente a una variedad
de elementos no considerados prima facie por la ética filoséfica. Si hoy
se teme por valores, bienes e intereses que en un futuro podrian ser
vulnerados, ello significa sin mas que ya una nube sombria y real se
cierne sobre ellos. Por lo tanto, la magnitud de la amenaza deberia ser
discutida en la actualidad con las herramientas éticas disponibles y con
el catastro de los derechos vigentes.

No pretendemos sugerir en ningin momento que la actitud
predominante del hombre actual deba inclinarse por la mera conserva-
cién y mantenimiento de todas las formas de vida —a la manera de
Thoreau o de Albert Schweitzer, por ejemplo—. Sin embargo hay razones
atendibles para avalar la conservacion, aquellas que echan mano de lo
estético o de lo estrictamente utilitario, de lo organico y de la adap-
tabilidad, de valoraciones culturales y experienciales. De manera genui-
na y primordial profanar el medio implica, ante todo, la pérdida de una
parte o incluso del todo de nuestra condicion de seres humanos, tal co-
mo autores de la talla de Muir y Aldo Leopold ensenaron. La idea de una
ética del cuidado, de fuerte desarrollo dentro de la esfera biomédica, no
se ha difundido en igual medida dentro de las esferas medioambiental y
ecologica. En cualquier caso la nocién de cuidado, vinculada estre-
chamente con las ideas de justicia, de responsabilidad y de equidad, con-
curre también al logro de un armoénico desarrollo de la sociedad de los
hombres. La gestion cuidadosa de los recursos ha de responder enton-
ces por partes iguales a la justicia distributiva y al compromiso que nos
obliga hacia la consecucion de la vida biologico-material sobre el plane-
ta, y este plano pasa desapercibido para Jonas y otros muchos teori-
cos de la sociedad tecnologica y militantes ecologistas. Planteado en
otros términos, la emancipacion de todos los seres humanos (la exigen-
cia ética de autorrealizacién o de desarrollo) tiene por fuerza que estar
acompanada por la preservacion del mundo natural y de la vida en general
(exigencia de autoconservacion). Pero no puede defenderse apenas uno
de los polos de la ecuacion, dejando al otro librado a su suerte. Ambas
exigencias van mas alld de los elementos basicos para una simple su-
pervivencia, y en cuanto llaman a los hombres a desarrollarse pro-
ductivamente le encomiendan que no destruya el ambiente que necesi-
tan para poder hacer de eso una realidad presente.

76 Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

Conservacion y realizacion se conectan bajo la figura de un meta-
principio, el de reciprocidad, que torna evidentes las conexiones de
cualquier elemento aislado con el todo, y que llama al reconocimiento
de obligaciones mutuas. Postular una ética de la responsabilidad in-
tergeneracional es, a fin de cuentas, un primer paso para conformar una
moralidad de la interdependencia, que sobrepase nuestros compromi-
sos actuales y restringidos, ceniidos a la esfera antropolégica, a los con-
tactos cara a cara, al tiempo presente, y a las consecuencias inmediatas,
proponiendo el abandono de los modelos antropolégicos de desarro-
llo basados en la exclusividad, la propiedad y la disponibilidad del me-
dio ambiente y los recursos naturales y simbélicos. Ramos (1983) expreso
estaidea de manera sintética y convincente: “Urge una conciliacién entre
necesidades humanas, la equidad social, la integridad del medio, y el
uso sostenido de los recursos, de ahi que la solidaridad no sea sélo éti-
camente obligada sino por fortuna técnicamente obligada”. Este aserto
conviene que el hombre no puede vivir al margen de las ciencias y de la
tecnologia, ni siquiera sobrevivir sin ellas, lo cual dista mucho de suponer
que el hombre pueda vivir dandole la espalda a la naturaleza y ejercien-
do sus artes contra ella. La valoracion positiva de la tecnologia, en nuestro
caso, se desprende de su caracter instrumental y a la mano para alcanzar
la liberacion humana, aunque esta posicion no resulta complaciente a la
hora de confiar en que mas y mas soluciones tecnoldgicas extremas seran
capaces de resolver las problematicas medioambientales y ecolégicas
que dia a dia se presentan en nimero creciente.

° Tratamos de evitar la polémica entre conservacionistas y desarrollistas, doctrinas
encontradas respecto del medioambiente que, sospechosamente, han coincidido en la
consideracion de la naturaleza como objeto de disposicion humana absoluta. Para una
discusion filosofica de estos asuntos ver Leopold (1949), Heisenberg (1955) y Heidegger
(1957).

Aﬂdamlo S 77



SERGIO CECCHETTO

CONCLUSION

La ética del siglo XX comenzo con una pregunta que sonaba paradojica,
en vista de los dispares desarrollos construidos por fildsofos de todas las
épocas pasadas: ;de qué hablamos cuando hablamos de ética? El siglo se
cerr6 sin que pudiera, probablemente, otorgarsele a la inquisitoria de
George Edward Moore (1903) una respuesta satisfactoria. El despliegue
cientifico y tecnolégico operado con posterioridad a la segunda guerra
mundial nos planteé otras cuestiones novedosas, para las cuales esta-
bamos todavia menos preparados. Fue cuando se hizo evidente que del
destino del presente dependia el presente del porvenir. En la apertu-
ra del siglo XXI no sabemos todavia elaborar —y tal vez no sea siquiera
posible— una ética para ausentes que no lesione las aspiraciones legiti-
mas de una ética de los presentes. No encontramos tampoco una manera
de obligarnos ante instancias que no son humanas o no son efectiva y
concretamente reales, porque la reciprocidad continua presidiendo los
deberes y los derechos que la ética tematiza. El planteo del reclamo que
atiende al porvenir, a nuestro parecer, no ha llegado a un grado de ma-
durez en su formulacion y, en su estado actual, se torna dificultoso poder
atenderlo y exigir con fuerza su reconocimiento, respeto y cumplimiento
universales.

Frente a la estereotipia y a la insuficiencia de la ética filoséfica para
disenar una deseada ética de cara al futuro, nos resta al menos una certe-
za fundamental, y es que si los humanos podemos ocuparnos bien por el
presente, necesariamente estaremos entonces preocupandonos también
en ese mismo gesto por el bienestar del futuro y de sus hipotéticos
habitantes. El cuidado del mundo y de las generaciones futuras, en suma,
es objeto de nuestras acciones de hoy; y es desde aqui, desde nuestro
mas inmediato presente que proyectamos futuribles como una manera
humana de otorgarle densidad al pasado y a la presencia que hoy somos,
construidos en igual medida por nuestro tiempo clausurado y nuestro
tiempo por venir (Husserl, 1966).'°

19 Para poder pensar sobre estos asuntos debemos recurrir al analisis fenomenologico
husserliano sobre el tiempo, en el cual se describe la temporalidad originaria
(denominada “fluir temporario original”, o “presente fluyente viviente”), previa a toda

78 Andamios



¢UNA ETICA DE CARA AL FUTURO?

BIBLIOGRAFIA

CEccHETTO, S. (2005a), “Desarrollo social, derechos humanos y

medioambiente” en Dorando Michelini, Jutta Wester, Armando
Chiappe y Eduardo Romero (editores), Desarrollo y equidad. Rio
Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 294-297.
(2005b), “Etica, responsabilidad y medioambiente en clave de
derechos humanos” en Maria del Rosario Guerra Gonzalez (coor-
dinadora), Etica y derechos humanos. Toluca: Universidad Auto-
noma del Estado de México, pp. 171-195.

EsposiTo, R. (2002), Immunitas. Protezione e negazione della vita. Torino:
Einaudi.

Frataman, R. (1976), The Practice of Rights. Cambridge: Cambridge
University Press.

GreeN, R. M. (1977), “Intergenerational Distributive Justice and Envi-
ronmental Responsability” en Bioscience, ano 27, num. 4, pp.
260-265.

Haserie, P (1998 ), Libertad, igualdad, fraternidad: 1789 como historia,
actualidad y futuro del Estado Constitucional. Madrid: Trotta.

Harbin, G. (1972), Exploring New Ethics for Survival. New York: Viking
Press.

HEIDEGGER, M. (1957), “Die Zeit des Weltbildes” en Holzwege. Frankfurt
am Main: Klostermann, pp. 69-104.

HeisenserG, W. (1955), Das Naturbild der heutigen Physik. Hamburg:
Rowohlt.

Hussere, E. (1966), Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstsein. Den
Haag: M. Nijhoff.

Jonas, H. (1974), “I: Technology and Responsability: Reflections on the
New Tasks of Ethics” en Philosophical Essays. Englewood Cliffs:
Prentice Hall.

constitucion del yo. Husserl (1966) denomina “presentacion”, “protension” y “retencion”
a los modos intencionales de anclaje en la presencia (el presente). Ellos se mantienen
en un delicado equilibrio. El presente es el nombre que damos a la permanencia de
sentido, el cual adquiere significacion porque el pasado pesa sobre él tanto como el
futuro. Pasado y futuro estan entonces en una tension equilibrada en el presente
continuo.

Aﬂdamlo S 79



SERGIO CECCHETTO

(1979), Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fur die
technologische Zivilisation. Francfort am Maine: Insel Verlag.
(1985), Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis des Prinzips
Verantwortung. Francfort am Maine: Insel Verlag.

Leoporp, A. (1949), A Sand County Almanac and Sketches Here and There.
New York, Oxford University Press.

MannNING, R. (1981), “Enviromental Ethics and John Rawls’ Theory of
Justice” en Enviromental Ethics, nam. 3, pp. 155-165.

Moore, G. E. (1903), Principia Ethica. Cambrigde: Cambridge University
Press.

NortoNn, B. G. (1984), “Enviromental Ethics and Ecological Morality”
en Enviromental Ethics, num. 6, pp. 131-148.

Ramos, A. (1983), ;Por qué la conservacion de la naturaleza? Madrid:
Fundacion Conde del Valle de Salazar, mimeo. Discurso de
recepcion en la Real Academia de Ciencias Exactas, Fisicas y
Naturales.

TavLor, P W. (1981), “The Ethics of Respect for Nature” en Enviromental
Ethics, num. 3, pp. 197-218.

TEestART, J. (1986), Lembryon transparente. Paris: Flammarion.

Fecha de recepcion: 26/08/2006
Fecha de aceptacion: 12/10/2006

20 Andamios Volumen 3, ntimero 6, junio, 2007, pp. 61-80



