EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR: LA CONCEPCION

NIETZSCHEANA Y HEIDEGGERIANA

Marina Silenzi*

Resumen. El arte es el camino que toman tanto Nietzsche co-
mo Heidegger para alcanzar nuevos valores. Nietzsche
sostiene que el arte tiene mas valor que la verdad por ser
afirmador de la vida del ser humano. Esa busqueda “deses-
perada” de la verdad, es decir, de una ilusion, es una forma
de negar la vida misma. Nietzsche reivindica el papel del
cuerpo. El artista trabaja con su cuerpo, plasmando en su
obra sus emociones. Este no rechaza su “si-mismo” (Selbst)
que trabaja con él y a partir de él. Heidegger piensa el arte
como el espacio donde se da la apertura del ser, esto es,
donde se devela la verdad, constituyendo esa otra forma de
pensar, la poetizante.

PaLaBras cLave: Nietzsche, Heidegger, arte, cuerpo, verdad.

En este articulo presento el arte como tema central del mismo, ana-
lizandolo desde la filosofia nietzscheana y heideggeriana. A partir de
dicho andlisis, planteo el arte como la apertura a la instauracion de nuevos
valores, de una forma nueva del pensar. Considero la fusion de éste con
la filosofia como una guia posible para el ser humano, como un saber
préactico que tiene lugar en lainmediatez de la vida, que la reivindica sin
enmarcarla en meras nociones abstractas.

" Licenciada en filosofia, asistente en la materia de estética de la Universidad Nacional
del Sur, Argentina. Correo electronico: <lasilen@yahoo.com.ar>.

Volumen 2, nimero 4, junio, 2006, pp. 201-217 Andamios 201



MARINA SILENZI

En la primera parte retomo la interpretacion que realiza Heidegger
sobre la “voluntad de poder” nietzscheana. Heidegger observa que la
maxima manifestacion de la “voluntad de poder” se da en el arte, por ser
algo que esté en relacion continua con la viday el mundo sensible. En la
segunda parte del trabajo, desarrollo la estética de Nietzsche y su rela-
cion con la sensibilidad y con el cuerpo como la expresién de la “gran
razén” o del “si-mismo”. Luego, expongo la idea heideggeriana sobre la
obra de arte como develamiento de la verdad o del ser.

Heidegger interpreta la voluntad de poder, elemento primordial en
la filosofia de Nietzsche, como el “caracter fundamental” del ente; es
decir, que todo ente que es, es voluntad de poder ser. Ahora bien, po-
demos preguntarnos el porqué de la interpretacion de Heidegger, esto
es ;por qué la voluntad de poder es el ser del ente? Hay dos respuestas
que resultan seguras: 1) porque Nietzsche piensa, convencidamente,
que la voluntad de poder esta en la base de todo, tanto de lo orgéanico
como de lo inorgénico, y por esto, pre-organico; es una especie de instinto
innegable; 2) porque la voluntad de poder es devenir, deseo bésico de
incrementacion de poder en la naturaleza; y el ser en la filosofia de Hei-
degger es devenir.

En el primer tomo de su Nietzsche, Heidegger intenta definir, o al
menos aclarar, lo que la voluntad de poder es. Para esto divide la pregunta
en dos: ;qué quiere decir voluntad?, ;qué quiere decir poder? Pero
Heidegger no insiste en esto, ya que estas dos preguntas resultan ser
s6lo una para Nietzsche: “para él la voluntad no es otra cosa que volun-
tad de poder, y poder no es otra cosa que la esencia de la voluntad” (Hei-
degger, 2000 I: 46). Asi, concluye Heidegger, si la voluntad es voluntad de
poder y el poder es la esencia de la voluntad, entonces la voluntad es
voluntad de si misma, es quererse a si misma, es “voluntad de voluntad”.
La voluntad de poder no es la facultad que causa algo, la capacidad pa-
ra producir alguna cosa cuando se la persigue, sino que dicha facultad
también se fundamenta en la voluntad de poder misma. El quererse a si
misma de la voluntad significa, refiriéndose Heidegger especificamente
al ser humano, un ir mas alla de nosotros mismos, un ir mas alla de si; esto
es, una voluntad que se quiere constantemente a si misma, que se quiere
incrementar. El dominar es el querer ir mas alla de si, y por ello dominar

202 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

significa dominar més alla de si, siempre mas: “la voluntad es poder que
se da poder a si como poder” (Heidegger, 2000 I: 51).

La pasion, el afecto y el sentimiento son “configuraciones” de la vo-
luntad de poder; pero esta ultima es la que fundamenta y posibilita a los
otros. Heidegger dice que laira, por ejemplo, es un afecto, mientras que
el odio es una pasion. Ambos son denominados sentimientos. La ira es
algo que “afecta”, un “asalto” al ser humano sin tener poder de deci-
sion; laira “sobrexcita”, nos lleva mas alla de nosotros mismos, es como
una explosion. Si bien el afecto es un ir méas alla de si, lo que distingue
este sentimiento de la voluntad de poder (ademas de ser el motivo de su
origen) es que en el primero no se es duefio de uno mismo, no-ser-duefio
que se da en el afecto, mientras que la voluntad de poder es duefia
absoluta de si misma. De esta manera, si la voluntad de poder dejara de
ser duefia, de dominar siempre sobre si misma, entonces dejaria de ser
voluntad de poder, se aniquilaria la esencia que es el acrecentamiento
de poder. Por esto, sostiene Heidegger, la ira es no-voluntad (un-willen),
esta es otra manera de llamarla. Con respecto a la pasion, ésta también
nos asalta sin decision propia; sin embargo, el asalto es diferente al de la
ira. La iraya se hizo presente en el ser humano, ha crecido anteriormente
dentro del mismo y se ha alimentado; de esta forma vive. Asi, el odio
resulta mas originario que la ira, es parte de nuestro ser, “aporta a nuestro
ser”y nos da cierta “unidad”: es un estado mas duradero.

La pasion no es un sentimiento ciego como el afecto, sino que es
clarividente. Por ejemplo, si sentimos odio, lo que hacemos es “abrir-
nos”, “extendernos” persiguiendo a lo odiado fuera de nosotros mismos.
Pero, a la vez, ese “extenderse” de la pasion no nos saca sélo fuera de
nosotros mismos, sino que recoge también nuestro ser; recordemos, oS
da unidad y permite una especie de “re-encuentro” personal. O como
dice Heidegger: “la pasion es aquello por lo cual y en lo cual hacemos
pie en nosotros mismos y nos apoderamos con clarividencia del ente a
nuestro alrededor y dentro de nosotros mismos” (Heidegger, 2000 I:
56). Por lo tanto, la pasion recoge nuestro ser al extenderse de modo
clarividente con respecto al ente. La voluntad de poder, siguiendo
a Heidegger, en su desarrollo implica el “aferrarse” al ente, alcanzarlo, y
la pasion es “el lanzarse al ente que recoge de modo clarividente”

Andamios 5,3



MARINA SILENZI

(Heidegger, 2000 I: 56). El extenderse o salirse mas alla de si que, al
mismo tiempo, es recogimiento del ser (en el ser humano, recogimien-
to de su propio ser, en la voluntad de poder, recogimiento de su ser por
ser voluntad de voluntad) es lo que tienen en comun la pasion y la
voluntad de poder.

El sentimiento es algo mas originario que la pasion y el afecto. Incluso
parece que Heidegger sostendria que el estado del sentimiento es mas
originario que el pensar y el querer: “el hombre no es un ser pensante
que ademas quiere, pensar y querer al que se le agregarian por otra
parte los sentimientos... sino que el estado del sentimiento es lo ori-
ginario” (Heidegger, 2000 I: 59). Ahora bien, si el sentimiento es pasion
y afecto, entonces al sentimiento le corresponde abrir (el mundo diria
Heidegger si pensamos en Ser y tiempo) en ese ir mas alla y también
cerrar, o recogerse sobre si mismo. Asi, Heidegger dice que la voluntad
tiene ese caracter propio del sentimiento, el mantenerse abierto, ese ir mas
alla de si. Si bien la voluntad de poder esta en la base del sentimiento
como ya lo dijimos, ambos tienen en comun ese ir mas alla. La voluntad
de poder como un querer, pero no de algo real, particular, sino un querer
conservarse, autoafirmarse. El querer de la voluntad es “siempre un lle-
varse-a-si mismo y con ello un encontrar-se en el ir-mas-alla-de-si, un
tener-se en el impulso desde algo hacia algo” (Heidegger, 2000 I: 59).
Por esto, el concepto de la “voluntad de poder” es un “concepto emocional”
concebido desde el sentimiento, y es asi, al mismo tiempo, un “concepto
bioldgico”.

Heidegger intenta definir lo que es la voluntad de poder y el papel
que ocupa teniendo como referencia la historia de la filosofia occidental.
Hasta ahora, encuentra a la voluntad de poder relacionada con el sen-
timiento, y por lo tanto, con lo bioldgico. Sin embargo, extiende los
puntos de analisis hasta incluir el arte, puesto que a éste le corresponde
un lugar central dentro de la concepcion de la voluntad de poder
nietzscheana.

Hay que aclarar que Nietzsche en su estética trabaja desde el artista,
y no, como se venia dando (Kant, por ejemplo) desde la obra de arte y el
espectador o sujeto que emite juicios estéticos con una pretension absur-
da de universalidad.

204 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

Segun Heidegger, el artista es “un modo de vida”, ya que lleva a ser
algo que todavia no es. La esencia de todo ser es la voluntad de poder,
por eso en el artista, Heidegger cree encontrar el modo mas “transparen-
te” y “conocido” de la voluntad de poder. A su vez, el arte en la filosofia
nietzscheana es una forma de superacion del nihilismo a través de la
instauracion de nuevos valores. De esta manera, el arte tiene que ser el
“contramovimiento” del nihilismo causado por la metafisica, la moral,
la ciencia y la religion. Todos los conocimientos que aportan estas dife-
rentes disciplinas pretenden o creen tener entre sus manos la “verdad”.
Para Nietzsche, esa busqueda de la “verdad” por parte del ser humano
es en realidad una forma de negacion de la vida. Ademas, el “mundo
suprasensible” platonico no es mas que una ilusién, una gran mentira
que descalifica a un segundo plano la Gnica realidad: el “mundo sensible”,
la vida que est& en un devenir continuo. El arte, como modo de re-
presentacion (que se da en mayor o menor grado) y expresion de los
sentimientos del ser humano, esta ligado directamente a la vida. Asi
Nietzsche sostiene que el arte posee mas valor que la supuesta “verdad”.

Heidegger postula cinco proposiciones y una “proposicion fun-
damental” con respecto al arte: 1) El arte es la forma mas transparente y
conocida de la voluntad de poder; 2) el arte tiene que comprenderse
desde el artista; 3) el arte es, de acuerdo con el concepto ampliado de ar-
tista, el acontecer fundamental de todo ente; el ente es, en la medida
que es, algo que se crea a si mismo, algo creado; 4) el arte es el con-
tramovimiento por excelencia frente al nihilismo. Proposicion funda-
mental: el arte es el gran estimulante de la vida.

En la Voluntad de poder, Nietzsche sostiene que el arte es una fisiologia
aplicada. Asi, Heidegger desarrolla la estética de la embriaguez. Si to-
mamos la posicion del artista y el aspecto biolégico-fisiol6gico, rea-
lizamos, entonces, una investigacion acerca de los “estados estéticos” y
procesos corporales que provocan en el artista su inspiracion y la
consecuente creacion. Los estados sentimentales son retrotraidos a estados
corporales, ambos tipos de estados se “co-relacionan” y se “co-pertene-
cen” como fundamento; o como dice Heidegger, “el sentimiento, en
cuanto sentirse, es precisamente el modo en el que somos corporales,
no debemos separarlos como si en la planta baja habitara un estado

Andamios ,qs



MARINA SILENZI

corporal y en la planta superior el sentimiento” (Heidegger, 2000 I:
102). Ahora bien, Heidegger se pregunta por el estado fisioldgico por
excelencia del artista, y encuentra la respuesta en el paragrafo ocho, en
“Incursiones de un intempestivo” del Crepusculo de los idolos: la em-
briaguez. Sin embargo, no nos debemos olvidar del otro estado im-
prescindible para la creacién artistica: el suefio. Estos dos estados
responden, respectivamente, a lo que Nietzsche denomina lo dionisiaco
y lo apolineo. Y aun: en el Crepusculo de los idolos, Nietzsche afirma que
tanto lo apolineo como lo dionisiaco son dos tipos de embriaguez, es
decir que lo apolineo se transforma también en una expresion de la
embriaguez. Por esto, Heidegger se enfoca en el concepto de la “em-
briaguez” y en su esencia o significado.

Nietzsche subraya dos elementos de la embriaguez, el sentimiento
de acrecentamiento de fuerza (que es, en realidad, acrecentamiento de
la voluntad de poder, recordemos que el arte es afirmador de la vida) y
el sentimiento de plenitud. El sentimiento de fuerza es ese ir mas alla de
si, pero el acrecentamiento no quiere decir que aparezca, objetivamen-
te, un “plus” de fuerza sino que debe entenderse, dice Heidegger, en la
dimension del temple de &nimo, esto es, el sentirse en subida, “ser llevado
por la subida”. Ese temple de &nimo consiste en no dejarse determinar
por nada, nada le resulta “extrafio” ni “demasiado” al artista que esta
abierto a todo y va mas alla de si mismo. Ademas vive el mayor frenesiy
el riesgo supremo, asi logra la plenitud. De esta manera, llegamos a la
tercera caracteristica de la embriaguez: “la compenetracion reciproca de
todos los acrecentamientos de todas las facultades de hacer y de ver,
de recibir y de dirigir la palabra, de comunicar y de dejarse llevar” (Heide-
gger, 2000 I: 104). Asi, los estados se entrelazan y se acrecientan, el ar-
tista expande su ser en la plenitud logrando la interiorizacién de si mismo.
Heidegger concluye que la embriaguez es un sentimiento, ser templado
que vive corporalmente y que abre la existencia como existencia as-
cendente, “en subida”, ampliando la existencia del artista con la plenitud
de sus capacidades.

El crear del artista es un ejercicio vital y corporal, que afirma a la
vida y que proporciona ser a lo que aun no es; este crear esta condiciona-
do o posibilitado por laembriaguez. Por el estar templado y tener todos
los estados en acrecentamiento, el artista observa las cosas de una mane-

206 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

ra mas plena, simple y fuerte. A través de la embriaguez tiene la capaci-
dad de extraer los “trazos capitales” de las cosas; eso es precisamente la
creacion para Heidegger: “crear es extraer lazos capitales con una vision
mas simple y mas fuerte” (Heidegger, 2000 I: 117). El artista, mediante
los “trazos capitales” extrae lo que en su vision mas simple le “sale al
encuentro”. Esto que le “sale al encuentro” es la forma (morfe) misma de
las cosas, el limite y la delimitacién de los entes que hacen que sean lo
que son. Asi, Heidegger emplea el término morfe como sinénimo de
eidos (forma en el sentido de esencia) puesto que eidos, desde la
perspectiva heideggeriana, pasa a significar “aspecto” o “aquello como
lo que el ente se muestra”. De esta manera, siguiendo el razonamiento
de Heidegger, morfe y eidos son sindbnimos porque responden al limite
del ente y hacen que éste sea lo que es 0 “el ser lo que era” (to ti en einai).
El eidos hace que el ente llegue a aparecer y es lo que, especificamente,
capta el artista a través de sus trazos mas simplesy lo plasma en su obra.
A continuacion, Heidegger analiza el papel del espectador en la fi-
losofia de Nietzsche. El contemplador o “vivenciador” del arte “re-crea”
con larecepcién de la obra el estado de embriaguez y de inspiracion del
artista, esto seria un nuevo ejercicio del crear. Por supuesto que el es-
pectador nunca puede llegar exactamente al mismo estado que el artis-
ta, ni éste mismo puede lograr el mismo sentimiento dos veces. Lo que
genera el espectador es un estado similar, el estado de embriaguez y de
plenitud. En Gltima instancia, sabemos que el arte es un espacio para la
libertad en la creacion y en la interpretacion, a partir de la cual surgen
nuevas emociones e ideas. Nietzsche alude a la expresion y a la co-
municacion de los estados que el artista intenta volcar en su obra abriendo
su si mismo a los demas, a los espectadores que juegan con el “des-
ocultamiento” por la repercusion y la conmocién del ser de la obra.
Kandinsky (1987) fundamenta el papel del espectador de manera
similar. En la obra de arte encontramos dos elementos: el elemento in-
terior y el elemento exterior. El elemento interior es laemocion del artis-
ta, que es el contenido mismo de la obra de arte. Dicha emocion es capaz
de generar una emocion profundamente analoga en el alma del
espectador. Kandinsky sostiene que el alma del artista tiene que sentir
una especie de vibracion para que pueda producir su obra, de otra
manera, ésta solo seria un simulacro de obra. La emocién producida por

Andamios ,;



MARINA SILENZI

la vibracién del alma es el contenido de la obra, y sin contenido no
puede existir ninguna obra. Ahora bien, el contenido, por ser una emo-
cion, vive de una forma abstracta y para que éste se convierta en obra es
fundamental el otro elemento, el exterior. El artista necesita volcar esa
emocion en una forma material, mas concreta que le permita confor-
mar su obra. Por este motivo, la obra de arte es una fusion entre el
elemento interior y el exterior, entre el contenido y la forma. Preci-
samente, una obra es bella cuando conecta los dos elementos. Kandin-
sky establece una ley Unica, inmutable en el arte que resulta sumamente
interesante y un punto de analisis que puede marcar la division entre la
pintura figurativa y la pintura abstracta. EI sostiene que el contenido
determina, de manera absolutamente radical, a la forma: la forma es la
expresion material del contenido abstracto. Por lo tanto, previamente a las
figuras, al color, a la composicion y a la tematica, estan las emociones
gue son el motor de la obra. Es decir, que llegamos a un punto en el cual
el artista no se encuentra al servicio ni de la religion ni de la politica,
sino que es libre para sentir y plasmar, que ha incluso alcanzado la
autonomia de la representacion, esto es, de larazén y el concepto.

EL ARTE Y LA SENSIBILIDAD EN NIETZSCHE

Respecto de ese “mundo sensible” y de los sentidos como mediacion,
Nietzsche (1996) sostiene que el “ser verdadero” es un signo distintivo
de la nada, del no-ser, es decir, no existe un mundo “super trascenden-
tal”. Este “mundo verdadero” se construyd a partir de la sensibilidad y la
contradiccion que se desprendia al poner ambos mundos en com-
paracion; el “mundo verdadero” es un mundo aparente, una ilusion
Optico-moral. Las fabulas inventadas sobre ese otro mundo se desarrollan
porque el ser humano tiene un “instinto de calumnia, de empe-
quefiecimiento, de recelo frente a la vida” (Nietzsche, 1996: 50), y asi,
éste toma “venganza” de esta vida postulando una mejor en el mas alla.
Esta division entre los dos mundos es un claro sintoma de la “décadence”,
de la vida descendente o del pesimismo que habita tanto en Platon como
en el cristianismo y en Kant, en Gltima instancia, un “cristiano alevoso”.

208 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

Ahora bien, esos fildsofos dicen que lo que es no deviene, y que s6lo
lo que no es cambia. Ellos mismos se excusan y sostienen que el motivo
por el cual no pueden captar lo que no deviene, es que hay una ilusion,
un engafio que actuaria como una especie de velo. ;Ddnde se esconde el
engafiador?: “lo tenemos, gritan dichosos, jes la sensibilidad!” (Nietzs-
che, 1996: 46). Son los sentidos los que engafan al ser humano, los
engafian acerca del “mundo verdadero”, mediante éstos no se puede lo-
grar laaprehension del ser estatico. ;Qué resta por hacer? Tenemos que
deshacernos de los sentidos, del devenir y de la mentira, porque, in-
clusive, los sentidos son pecaminosos, ellos son los inmorales; el cuerpo
tiene “demasiada carne” para algunos, es mucho peso para el alma. Los
sentidos no nos engafian, no mienten de ninguna manera, es lo que el ser
humano hace con su testimonio lo que resulta una mentira, como por
ejemplo, la mentira de la causalidad, de la unidad, de la sustancia,
etcétera. Los sentidos nos muestran el devenir, el perecer, el cambio, y
por esto nos conectan con la realidad. La “raz6n” misma es la causa de
que se altere la informacién de los sentidos, esa “pequefia razon” es la
verdadera culpable del abandono de los sentidos y del cuerpo que nos
lleva a nuestro propio marchitamiento. El “mundo aparente” es el Gnico
existente, el “mundo verdadero” “[...] no es mas que un afiadido men-
tiroso” (Nietzsche, 1996: 46).

Esa “pequefia razén” es el factor dominante en la metafisica, en la
ciencia, en lamoral y hasta en la religion; como consecuencia, tenemos
el agotamiento de todos los valores, el nihilismo de Occidente. El cuer-
po es el nuevo camino para instaurar nuevos valores, aquellos que sean
afirmadores de la vida, que estén de acuerdo con “este” mundo. El cuer-
po es la “gran razén”, el soberano dominante, el gran creador de la vida
del ser humano. La “pequefia razon”, es decir, la conciencia o el espiritu,
el sujeto y la razon de la modernidad, es un mero “instrumento” del
cuerpo. El cuerpo juega como un nifio inocente, libre de prejuicios
mediante impulsos primitivos con la conciencia, que es su producto. El
cuerpo es el “si-mismo” (Selbst), es la profundidad misma del ser huma-
no, que se encuentra detras y mas alla de los pensamientos y de los
sentidos, siendo el fundamento ultimo de las vivencias en el “mundo
aparente”. El cuerpo no debe pensarse como “una mera organizacion

Andamios ,qq



MARINA SILENZI

bioldgica, sino en un sentido mas amplio, como un conjunto de instintos,
pulsiones, voliciones, sentimientos y deseos” (Laiseca, 2001: 99).

El “si-mismo” se aferra al “mundo aparente” y no a un mundo in-
teligible, inconsistente, hecho de ideas etéreas. Son los enfermos y mo-
ribundos quienes crearon los “trasmundos” como distraccién muy leja-
Nna, inexistente en realidad, para evitar sus miserias, deslizandose a través
de “caminos celestes” hacia la salvacion y la felicidad causada por el
postulado de otro mundo después de esta vida. La “fatiga” genera todos
los trasmundos y sus dioses, la fatiga causada por anhelos trascenden-
tes y por la negacion del esfuerzo que implica la vida, por eso la como-
didad es inventar otro mundo: “enfermos y moribundos eran los que
despreciaron el cuerpo y la tierra'y los que inventaron las cosas celestes
y las gotas de sangre redentora” (Nietzsche, 2001: 62). El ser humano le
debe al cuerpo los placeres y sus impulsos mas hermosos, la pasion
que pueda tener en la vida, que deviene en el “eterno retorno”. Incluso
los enfermos deben las “delicias de su éxtasis” (Nietzsche, 2001: 62)
que sienten al cuerpo, cuando se imaginan abstraidos en la “nada celes-
te”. El “si-mismo” le dice al “y0” qué sentir y qué pensar, le indica cuan-
do debe sentir dolor o placer, y el “yo” obedece a la “gran razén”. El
cuerpo sano ama esta vida, es un “cuerpo perfecto” y “cuadrado”, habla
con mas honestidad que los enfermos y moribundos, porque habla sobre
el “sentido de la tierra”.

El artista, entonces, al expresar su “si mismo” expresa sus impulsos
y sus sentimientos, su particularidad en la obra. Resulta ser, asi, un gran
indagador de si mismo y de la vida, del “mundo aparente” que es su
fuente de inspiracion; resulta ser el “gran” afirmador de la vida. Nietzsche
alienta al conocimiento personal y a un amor propio. El camino no existe,
sino que es individual, “este es mi camino”, es mi “si-mismo” el que
habla. El cuerpo es lainmensidad que hay que recorrer, hay que llegar
a laexpresion del si-mismo. Si el ser humano es cuerpo, y la razén resulta
ser una gran mentira y una manifestacion de la voluntad de poder de
aquellos que vuelan bajo, entonces en el arte nos encontramos con la
manifestacion de la “gran razon”, de los estados del artista, que pueden
ser apolineos o dionisiacos.

Lo apolineo y lo dionisiaco corresponden a los estados del suefio y
de la embriaguez, en los cuales el ser humano alcanza “la delicia de su

210 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

existencia”. El mundo onirico es el fundamento de todo arte figurativo
y de la poesia lirica, en éste el artista logra la division y la comprension
de las figuras y las formas, no existe nada que le resulte “innecesario” e
“indiferente”. En lo apolineo, no busca sélo las cosas que le son agrada-
bles y amistosas, sino también las cosas que le resultan serias, oscuras,
tristes y tenebrosas, a las cuales las contempla con el “mismo placer”.
Apolo es el dios de las representaciones oniricas, de esas que se revelan
con el “resplandor”, por eso, “en su raiz mas onda”, es el dios del sol y
de la luz; Nietzsche lo llama “el Resplandeciente” (der Erscheinende). El
dios de la apariencia del mundo onirico es, en realidad, el dios de la
“verdad superior” que se da con la perfeccion de los estados oniricos
gue contrasta con la “fragmentariamente inteligible realidad diurna”.
Mas Apolo no puede ser, solamente, el dios de la bella apariencia sino
gue al mismo tiempo tiene que ser el dios del “conocimiento verdadero”,
de la “mesurada limitacion”, “aquel estar libre de las emociones mas
salvajes, aquella sabiduria y sosiego del dios-escultor” (Nietzsche, 2000:
245).

Lo dionisiaco corresponde a la embriaguez y al éxtasis. En la
embriaguez dionisiaca se produce el recorrido de todas las escalas ani-
micas, un registro de los estados mas profundos. El ser humano se olvida
de si mismo, es decir, elimina el “principium individuationis” o esa
“identidad inexistente e impuesta”, lo subjetivo desaparece totalmente
ante lo “general-humano” de las fiestas dionisiacas. El “principio de
individuacion” es un estado de debilidad de la voluntad, cuanto més
decaida se encuentre, mas se “desmigaja” en lo individual. En las fiestas
dionisiacas se hacen presentes dos poderes de Dionisio: la bebida
narcotica y el instinto primaveral. Asi, no sélo se establece una recon-
ciliacion entre los seres humanos, sino también entre éstos y la natura-
leza. La naturaleza se manifiesta en su fuerza mas elevada, juntando a
todos los individuos y haciéndolos sentir una sola cosa. Todos los limites
marcados por las diferencia entre las castas desaparecen, se olvidan de
las arbitrariedades establecidas desde la vulgar normatividad, “el esclavo
es hombre libre, el noble y el de humilde cuna se unen para formar los
mismo coros baquicos” (Nietzsche, 2000: 246). De esta manera, el ser
humano es completamente libre y deja salir su unidad “mas bésica”; éste
no es ya un artista, sino que se transforma en la obra de arte de la

Andamios 5,4



MARINA SILENZI

naturaleza misma. La embriaguez es el juego de la naturaleza con el ser
humano en las fiestas dionisiacas, pero a la vez el acto de creacion del
artista dionisiaco es el juego con la embriaguez misma. Pero el artista
dionisiaco no estad embriagado, y por esto, enajenado de si mismo, sino
que él es observador de su estado y de sus propios actos, que son la
fuente de inspiracidn que luego vuelca en su obra: en la combinacién de
sobriedad y embriaguez se muestra el artista dionisiaco.

LA CONCEPCION HEIDEGGERIANA DEL ARTE

Heidegger piensa que lo que sea el arte puede inferirse de lo que sea la
obra. Las obras de arte son “tan naturalmente existentes” como las co-
sas que nos rodean, tienen ese caracter de cosa. La piedra, por ejemplo,
estd en la arquitectura, asi como la madera en lo tallado y las pinturas en
el cuadro; por eso, “lo césico esta tan inconmovible en la obra de arte
que deberiamos decir lo contrario: la arquitectura esta en la piedra, lo
tallado en la madera, el cuadro en el color” (Heidegger, 1997: 40). Sin
embargo, la obra de arte es algo méas que lo cdsico, de otra manera, seria
como cualquier otro ente. Precisamente, eso otro que hay en ella cons-
tituye lo artistico. Pero tenemos que reconocer la diferencia entre la cosa
y la obra para llegar a saber lo que ésta Ultima es. Ahora bien, si nos en-
focamos en las cosas creadas por el ser humano, entonces observamos
que todas son creadas porque responden a una utilidad. Asi, el creador
trabaja y transforma la materia (hile) para darle una forma determinada
(morfe) de acuerdo al uso de la cosa. Siguiendo el pensamiento de Hei-
degger, nos tenemos que preguntar por el ser de lo Gtil, o lo que tiene de
atil el util. Toma como ejemplo el par de zapatos de labriego que estan
presentes en la pintura de Van Gogh. En la boca del gastado interior de
los zapatos se pueden contemplar los pasos laboriosos de la labriega. Se
muestra la “tenacidad de la lenta marcha a traves de los largos y
monotonos surcos de tierra labrada, sobre el que sopla un viento ronco”
(Heidegger, 1997: 60). También se puede observar el temor por el
aseguramiento del pan y la alegria de poder escapar a la miseria. El
cuero refleja la dureza del suelo, en las suelas se ve la humedad del
ambiente y el barro: en los zapatos vibra la “tierra”, “propiedad de la

212 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

tierra es este util y lo resguarda el mundo de la labriega” (Heidegger,
1997: 60).

El servir para algo es el ser de lo util, pero la utilidad también descansa
en el “ser de confianza” del Gtil. La labriega al trabajar y al usar los
zapatos, no piensa en este mundo que describimos mas arriba, tal vez ni
siquiera haga observacién o consideracion alguna. La labriega, al uti-
lizarlos, lo hace con confianza, porque necesita estar segura y asegurar
sumundo y la tierra para desarrollar su vida cotidiana. En la utilidad
de lo util, encontramos asi, al mundo y a la tierra; éstos se ven reflejados
en los zapatos. Pero ademas, llegamos a la apertura del ser del ente, de
los zapatos de la labriega, 0 como sostiene Heidegger: “este ente sale al
estado de no ocultacion de su ser” (Heidegger, 1997: 63). En este estado
de desocultamiento se da la verdad. Entonces, lo que pasa en la obra de
arte es un hacer “patente” los entes, es decir, se produce el develamien-
to del ser de los entes, hay en ella un acontecer de la verdad. La obra no
es la reproduccion o la representacion exacta de los entes singulares,
sino que es la captacion del ser del ente. El arte, para Heidegger, no es ya
el lugar para lo bello o la perfeccion, sino que es el espacio donde se
asienta el ser del ente, donde se pone la verdad del ente.

En la obra de arte, no se da, solamente, el ser del ente, sino que
también se abre el mundo y la tierra de ésta. La obra pertenece al reino
de lo que se abre por medio de ella, lo lleva en si misma. Heidegger to-
ma otro ejemplo: un templo griego. El templo se levanta sobre un valle
rocoso, descansa en éste. En pie, hace frente a las tormentas y a las tem-
pestades que se enfurecen contra él. Pero también brilla el sol sobre las pie-
dras, y hace que éstas se iluminen. La noche se abre por sobre el templo,
la luna se refleja en el mar que lo bordea. El &rbol, la hierba, el &guila, la
serpiente y el grillo, toman una figura y adquiere relieve lo que son. Este
nacer y surgir es lo llamado fisis por los griegos. Esto es, precisamente,
lo que Heidegger Ilama “tierra”. La tierra no es un “deposito de mate-
ria” ni la astronomia de un planeta, la tierra es “donde el nacer hace a
todo lo naciente volver, como tal, a albergarse” (Heidegger, 1997: 72, el
subrayado es mio); la tierra es lo que alberga a lo naciente. El templo o
la obra abre un mundo, pero a la vez, lo hace volver sobre la tierra, sobre
su “raiz”, de tal modo que ésta aparece como el “suelo nativo”.

Andamios 5,3



MARINA SILENZI

Analicemos el templo con respecto al significado del mundo. El edi-
ficio rodea la figura del dios que se alza en el recinto sagrado. Por el
templo estéd presente el dios, y esta presencia es lo que delimita al templo
como sagrado. Este construye y congrega en su entorno la unidad de
todas las relaciones del ser humano, el nacimiento y la muerte, la felici-
dad y la desdicha, la ruina o la riqueza, la victoriay la derrota. EI mundo
no es la suma de las cosas existentes conocidas o0 desconocidas, ni un
“marco” en el cual encuadrar el conjunto de lo existente. El mundo no es
un objeto ante nosotros que se pueda mirar, el mundo es lo inobjetivable.
El mundo se construye con las decisiones esenciales de nuestra histo-
ria, individual o no. La piedra, las plantas y los animales no tienen mun-
do, en cambio el ser humano si lo tiene. La labriega tiene el suyo ya que
esta abierta a lo existente por el hecho de existir. La obra de arte, abre
tanto el mundo como la tierra, y los mantiene en si misma como con-
tradiccion y lucha: como movimiento. El establecimiento de un mundo
y la “hechura” de la tierra constituyen el ser de la obra. El mundo tiene
como caracteristica el abrirse, mientras que la tierra el cerrarse o re-
trotraerse, es ocultamiento que, en si, “no impulsa a nada”, pero es el
fundamento (en el sentido de Grund) necesario del mundo. El mundoy
la tierra son opuestos entre si, mas nunca estan separados: “el mundo se
funda en la tierra y la tierra irrumpe en el mundo” (Heidegger, 1997:
80). El mundo, por ser lo que se abre, intenta eliminar a la tierra puesto
gue no admite nada cerrado. Pero a su vez, la tierra por ser lo que se
cierra intenta retener en su seno al mundo, sin dejar que se abra; es la
portadora de todo, albergada en su propia ley y siempre hermética. En
conclusion, la obra de arte es la apertura del mundo y el hacer de la
tierra que es en si ocultamiento. Nos remontamos tanto al mundo co-
mo a la tierra por el ente mismo, los zapatos o el templo. Es decir, que el
ser de la obra es el presentar el mundo y la tierra, y éstos conforman,
ademas, al ser del ente. Vemos, asi, como laobra de arte es el develamiento
de la verdad, “estableciendo un mundo y haciendo tierra, la obra es el
sostener aquella lucha en que se conquista la desocultacion del ente en
totalidad, la verdad” (Heidegger, 1997: 89). Precisamente, el deve-
lamiento de la verdad es lo que hace que una obra sea bella: la belleza es
un modo de ser de la verdad. La captacion del ser del ente es lo bello, y
ya no mas una representacion idealizada o exhaustiva de la realidad.

214 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

“Cuanto mas sencillos y esenciales sean los zapatos, cuanto mas pura
y sin adornos aparezca la fuente en su esencia, tanto més inmediata y
[lamativamente se hace mas ente todo existente” (Heidegger, 1997: 90).

La contemplacion de la obra no saca al ser humano fuera de si, no lo
abstrae de la realidad y de sus vivencias, sino que las inserta en el de-
velamiento de la verdad que acontece en la obra, tomando al da-sein
como ser histdrico. La obra de arte, tanto del lado del artista como de
los contempladores, tiene esa caracteristica de ser en la historia, refleja
la existencia histérica de un pueblo. “El arte es histérico” (Heidegger,
1997: 118) es el desocultamiento del ser en distintos contextos y épocas.
La obra “pro-yecta” aquello que en el da-sein ya esta proyectado como
historico, es decir, proyecta la historia del ser humano, su tierra 'y su
mundo; tal vez por este motivo, no haya que considerar al arte como un
mero apéndice de la cultura, sino como el origen de esa “otra” historia.
En esto consiste el ser del ente de la obra, la obra como expresion de la
verdad, y asi, como manifestacion de lo bello.

El arte es el nuevo camino que toman tanto Nietzsche como Hei-
degger. Nietzsche sostiene que el arte tiene mas valor que la verdad por
ser afirmador de la vida del ser humano. Esa busqueda “desesperada” de
la verdad, es decir, de una ilusion, es una forma de negar la vida mis-
ma, puesto que ésta no existe, sino que sélo existen diferentes pers-
pectivas. La verdad situada en el mundo platénico de las ideas, el mas
alla anhelado por los cristianos, es directamente un atentado contra el
mundo sensible, el Gnico existente, y por lo tanto, contra la vida del ser
humano. Nietzsche, en su filosofia, rescata el cuerpo abandonado por
los grandes sistematicos occidentales. El cuerpo, como el conjunto de
impulsos, sentimientos y deseos, como la explosion de lo que realmente
es el ser humano. Precisamente, es el artista quien trabaja con su cuerpo,
con la “gran razon”, plasmando en su obra sus estados de inspiracion,
partiendo de lo apolineo y lo dionisiaco. El artista no siente un rechazo
de su “si-mismo”, sino que trabaja con él y a partir de él. El artista afir-
ma la vida, incluso la acompafia en su desarrollo, observandola y re-
presentandola. Toma lo que tiene a su mano como fuente de inspiracién,
toma al mundo que lo rodea.

Heidegger piensa el arte como el espacio donde se da la apertura del
ser, esto es, el ser “histérico destinal” elige el desocultamiento en el arte,

Andamios 55



MARINA SILENZI

mostrar la verdad en el sentido de develamiento. El ser del ente que se
abre en la obra pasa a ser lo bello, la aprehension del movimiento y de la
vida misma volcados en la obra constituyen la belleza. El artista y el
contemplador Ilevan sus vivencias al arte, llevan su unidad, reflejando
su historia y haciendo historia. El arte muestra la historia o el mundo'y
la tierra de una personay también la de un pueblo en un momen-
to determinado. Pero en Ultima instancia, el arte no refleja cualquier
tipo de historia, sino que muestra la historia del ser; es decir, el arte no
solo refleja la historia del ser, sino que hace esa historia.

El arte no tiene que considerarse mas como un apéndice de la cultu-
ra, Como un accesorio secundario. El arte es absolutamente necesario
como expresion y desarrollo de la vida en “este” mundo y del cuerpo.
En el arte se devela la verdad, constituyendo esa otra forma de pensar, la
poetizante, que marca el rumbo hacia la instauracion de nuevos valores
que vuelvan a enraizar al ser humano. Artaud dice: “las cosas van mal
porque la conciencia tiene el maximo interés, en este momento, en no
salir de su enfermedad” (Artaud, 1997: 74). Este pasaje describe tanto
los tiempos de Artaud como los méas actuales, hay una enfermedad gene-
ral desde hace ya muchos afios, motivada por una forma de pensamien-
to que no nos llevd a nada, salvo a la explotacion hasta la depravacion
del ser humano y de su ambiente. Ese pensamiento, que en realidad es
un razonamiento vacio, es el que nos expulsa de nosotros mismos, de
nuestro cuerpo, de nuestros estados y sentimientos méas inmediatos, y
nos hace esclavos del sistema que es el propio sistema humano.

Hay que transformar la filosofia, expulsar ciertos fantasmas y dejarlos
como referencia negativa. La filosofia tiene que acercarse a la vida, para
ser una forma de vida. El arte es una senda posible.

BiBLIOGRAFIA
ArTAUD, Antonin (1997), El suicidado por la sociedad. Buenos Aires:
Argonauta.

Kanbinsky, Wassili (1987), “La pintura como arte puro”, en La gramatica
de la creacion. Barcelona: Paidos.

216 Andamios



EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

Heipeccer, Martin (1997), “El origen de la obra de arte”, en Caminos de
bosque. Madrid: Alianza.
(2000), Nietzsche, 2 vols. Barcelona: Destino.
Laiseca, Laura (2001), El nihilismo europeo. Buenos Aires: Biblos.
NietzscHe, Friedrich (2001), Asi habl6 Zaratustra. Madrid: Alianza.
(1996), Crepusculos de los idolos. Madrid: Alianza.
(2000), El nacimiento de la tragedia. Madrid: Alianza.

Fecha de recepcién: 08/09/2005
Fecha de aceptacion: 26/10/2005

Volumen 2, nimero 4, junio, 2006, pp. 201-217 Andamios 017






