
201Andamios

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR: LA CONCEPCIÓN

NIETZSCHEANA Y HEIDEGGERIANA

Marina Silenzi*

RESUMEN. El arte es el camino que toman tanto Nietzsche co-
mo Heidegger para alcanzar nuevos valores. Nietzsche
sostiene que el arte tiene más valor que la verdad por ser
afirmador de la vida del ser humano. Esa búsqueda “deses-
perada” de la verdad, es decir, de una ilusión, es una forma
de negar la vida misma. Nietzsche reivindica el papel del
cuerpo. El artista trabaja con su cuerpo, plasmando en su
obra sus emociones. Éste no rechaza su “sí-mismo” (Selbst)
que trabaja con él y a partir de él. Heidegger piensa el arte
como el espacio donde se da la apertura del ser, esto es,
donde se devela la verdad, constituyendo esa otra forma de
pensar, la poetizante.

PALABRAS CLAVE: Nietzsche, Heidegger, arte, cuerpo, verdad.

* Licenciada en filosofía, asistente en la materia de estética de la Universidad Nacional
del Sur, Argentina. Correo electrónico: <lasilen@yahoo.com.ar>.

En este artículo presento el arte como tema central del mismo, ana-
lizándolo desde la filosofía nietzscheana y heideggeriana. A partir de
dicho análisis, planteo el arte como la apertura a la instauración de nuevos
valores, de una forma nueva del pensar. Considero la fusión de éste con
la filosofía como una guía posible para el ser humano, como un saber
práctico que tiene lugar en la inmediatez de la vida, que la reivindica sin
enmarcarla en meras nociones abstractas.

Volumen 2, número 4, junio, 2006, pp. 201-217



202 Andamios

MARINA SILENZI

En la primera parte retomo la interpretación que realiza Heidegger
sobre la “voluntad de poder” nietzscheana. Heidegger observa que la
máxima manifestación de la “voluntad de poder” se da en el arte, por ser
algo que está en relación continua con la vida y el mundo sensible. En la
segunda parte del trabajo, desarrollo la estética de Nietzsche y su rela-
ción con la sensibilidad y con el cuerpo como la expresión de la “gran
razón” o del “sí-mismo”. Luego, expongo la idea heideggeriana sobre la
obra de arte como develamiento de la verdad o del ser.

Heidegger interpreta la voluntad de poder, elemento primordial en
la filosofía de Nietzsche, como el “carácter fundamental” del ente; es
decir, que todo ente que es, es voluntad de poder ser. Ahora bien, po-
demos preguntarnos el porqué de la interpretación de Heidegger, esto
es ¿por qué la voluntad de poder es el ser del ente? Hay dos respuestas
que resultan seguras: 1) porque Nietzsche piensa, convencidamente,
que la voluntad de poder está en la base de todo, tanto de lo orgánico
como de lo inorgánico, y por esto, pre-orgánico; es una especie de instinto
innegable; 2) porque la voluntad de poder es devenir, deseo básico de
incrementación de poder en la naturaleza; y el ser en la filosofía de Hei-
degger es devenir.

En el primer tomo de su Nietzsche, Heidegger intenta definir, o al
menos aclarar, lo que la voluntad de poder es. Para esto divide la pregunta
en dos: ¿qué quiere decir voluntad?, ¿qué quiere decir poder? Pero
Heidegger no insiste en esto, ya que estas dos preguntas resultan ser
sólo una para Nietzsche: “para él la voluntad no es otra cosa que volun-
tad de poder, y poder no es otra cosa que la esencia de la voluntad” (Hei-
degger, 2000 I: 46). Así, concluye Heidegger, si la voluntad es voluntad de
poder y el poder es la esencia de la voluntad, entonces la voluntad es
voluntad de sí misma, es quererse a sí misma, es “voluntad de voluntad”.
La voluntad de poder no es la facultad que causa algo, la capacidad pa-
ra producir alguna cosa cuando se la persigue, sino que dicha facultad
también se fundamenta en la voluntad de poder misma. El quererse a sí
misma de la voluntad significa, refiriéndose Heidegger específicamente
al ser humano, un ir más allá de nosotros mismos, un ir más allá de sí; esto
es, una voluntad que se quiere constantemente a sí misma, que se quiere
incrementar. El dominar es el querer ir más allá de sí, y por ello dominar



203Andamios

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

significa dominar más allá de sí, siempre más: “la voluntad es poder que
se da poder a sí como poder” (Heidegger, 2000 I: 51).

La pasión, el afecto y el sentimiento son “configuraciones” de la vo-
luntad de poder; pero esta última es la que fundamenta y posibilita a los
otros. Heidegger dice que la ira, por ejemplo, es un afecto, mientras que
el odio es una pasión. Ambos son denominados sentimientos. La ira es
algo que “afecta”, un “asalto” al ser humano sin tener poder de deci-
sión; la ira “sobrexcita”, nos lleva más allá de nosotros mismos, es como
una explosión. Si bien el afecto es un ir más allá de sí, lo que distingue
este sentimiento de la voluntad de poder (además de ser el motivo de su
origen) es que en el primero no se es dueño de uno mismo, no-ser-dueño
que se da en el afecto, mientras que la voluntad de poder es dueña
absoluta de sí misma. De esta manera, si la voluntad de poder dejara de
ser dueña, de dominar siempre sobre sí misma, entonces dejaría de ser
voluntad de poder, se aniquilaría la esencia que es el acrecentamiento
de poder. Por esto, sostiene Heidegger, la ira es no-voluntad (un-willen),
esta es otra manera de llamarla. Con respecto a la pasión, ésta también
nos asalta sin decisión propia; sin embargo, el asalto es diferente al de la
ira. La ira ya se hizo presente en el ser humano, ha crecido anteriormente
dentro del mismo y se ha alimentado; de esta forma vive. Así, el odio
resulta más originario que la ira, es parte de nuestro ser, “aporta a nuestro
ser” y nos da cierta “unidad”: es un estado más duradero.

La pasión no es un sentimiento ciego como el afecto, sino que es
clarividente. Por ejemplo, si sentimos odio, lo que hacemos es “abrir-
nos”, “extendernos” persiguiendo a lo odiado fuera de nosotros mismos.
Pero, a la vez, ese “extenderse” de la pasión no nos saca sólo fuera de
nosotros mismos, sino que recoge también nuestro ser; recordemos, nos
da unidad y permite una especie de “re-encuentro” personal. O como
dice Heidegger: “la pasión es aquello por lo cual y en lo cual hacemos
pie en nosotros mismos y nos apoderamos con clarividencia del ente a
nuestro alrededor y dentro de nosotros mismos” (Heidegger, 2000 I:
56). Por lo tanto, la pasión recoge nuestro ser al extenderse de modo
clarividente con respecto al ente. La voluntad de poder, siguiendo
a Heidegger, en su desarrollo implica el “aferrarse” al ente, alcanzarlo, y
la pasión es “el lanzarse al ente que recoge de modo clarividente”



204 Andamios

MARINA SILENZI

(Heidegger, 2000 I: 56). El extenderse o salirse más allá de sí que, al
mismo tiempo, es recogimiento del ser (en el ser humano, recogimien-
to de su propio ser, en la voluntad de poder, recogimiento de su ser por
ser voluntad de voluntad) es lo que tienen en común la pasión y la
voluntad de poder.

El sentimiento es algo más originario que la pasión y el afecto. Incluso
parece que Heidegger sostendría que el estado del sentimiento es más
originario que el pensar y el querer: “el hombre no es un ser pensante
que además quiere, pensar y querer al que se le agregarían por otra
parte los sentimientos... sino que el estado del sentimiento es lo ori-
ginario” (Heidegger, 2000 I: 59). Ahora bien, si el sentimiento es pasión
y afecto, entonces al sentimiento le corresponde abrir (el mundo diría
Heidegger si pensamos en Ser y tiempo) en ese ir más allá y también
cerrar, o recogerse sobre sí mismo. Así, Heidegger dice que la voluntad
tiene ese carácter propio del sentimiento, el mantenerse abierto, ese ir más
allá de sí. Si bien la voluntad de poder está en la base del sentimiento
como ya lo dijimos, ambos tienen en común ese ir más allá. La voluntad
de poder como un querer, pero no de algo real, particular, sino un querer
conservarse, autoafirmarse. El querer de la voluntad es “siempre un lle-
varse-a-sí mismo y con ello un encontrar-se en el ir-más-allá-de-sí, un
tener-se en el impulso desde algo hacia algo” (Heidegger, 2000 I: 59).
Por esto, el concepto de la “voluntad de poder” es un “concepto emocional”
concebido desde el sentimiento, y es así, al mismo tiempo, un “concepto
biológico”.

Heidegger intenta definir lo que es la voluntad de poder y el papel
que ocupa teniendo como referencia la historia de la filosofía occidental.
Hasta ahora, encuentra a la voluntad de poder relacionada con el sen-
timiento, y por lo tanto, con lo biológico. Sin embargo, extiende los
puntos de análisis hasta incluir el arte, puesto que a éste le corresponde
un lugar central dentro de la concepción de la voluntad de poder
nietzscheana.

Hay que aclarar que Nietzsche en su estética trabaja desde el artista,
y no, como se venía dando (Kant, por ejemplo) desde la obra de arte y el
espectador o sujeto que emite juicios estéticos con una pretensión absur-
da de universalidad.



205Andamios

Según Heidegger, el artista es “un modo de vida”, ya que lleva a ser
algo que todavía no es. La esencia de todo ser es la voluntad de poder,
por eso en el artista, Heidegger cree encontrar el modo más “transparen-
te” y “conocido” de la voluntad de poder. A su vez, el arte en la filosofía
nietzscheana es una forma de superación del nihilismo a través de la
instauración de nuevos valores. De esta manera, el arte tiene que ser el
“contramovimiento” del nihilismo causado por la metafísica, la moral,
la ciencia y la religión. Todos los conocimientos que aportan estas dife-
rentes disciplinas pretenden o creen tener entre sus manos la “verdad”.
Para Nietzsche, esa búsqueda de la “verdad” por parte del ser humano
es en realidad una forma de negación de la vida. Además, el “mundo
suprasensible” platónico no es más que una ilusión, una gran mentira
que descalifica a un segundo plano la única realidad: el “mundo sensible”,
la vida que está en un devenir continuo. El arte, como modo de re-
presentación (que se da en mayor o menor grado) y expresión de los
sentimientos del ser humano, está ligado directamente a la vida. Así
Nietzsche sostiene que el arte posee más valor que la supuesta “verdad”.

Heidegger postula cinco proposiciones y una “proposición fun-
damental” con respecto al arte: 1) El arte es la forma más transparente y
conocida de la voluntad de poder; 2) el arte tiene que comprenderse
desde el artista; 3) el arte es, de acuerdo con el concepto ampliado de ar-
tista, el acontecer fundamental de todo ente; el ente es, en la medida
que es, algo que se crea a sí mismo, algo creado; 4) el arte es el con-
tramovimiento por excelencia frente al nihilismo. Proposición funda-
mental: el arte es el gran estimulante de la vida.

En la Voluntad de poder, Nietzsche sostiene que el arte es una fisiología
aplicada. Así, Heidegger desarrolla la estética de la embriaguez. Si to-
mamos la posición del artista y el aspecto biológico-fisiológico, rea-
lizamos, entonces, una investigación acerca de los “estados estéticos” y
procesos corporales que provocan en el artista su inspiración y la
consecuente creación. Los estados sentimentales son retrotraídos a estados
corporales, ambos tipos de estados se “co-relacionan” y se “co-pertene-
cen” como fundamento; o como dice Heidegger, “el sentimiento, en
cuanto sentirse, es precisamente el modo en el que somos corporales,
no debemos separarlos como si en la planta baja habitara un estado

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR



206 Andamios

MARINA SILENZI

corporal y en la planta superior el sentimiento” (Heidegger, 2000 I:
102). Ahora bien, Heidegger se pregunta por el estado fisiológico por
excelencia del artista, y encuentra la respuesta en el parágrafo ocho, en
“Incursiones de un intempestivo” del Crepúsculo de los ídolos: la em-
briaguez. Sin embargo, no nos debemos olvidar del otro estado im-
prescindible para la creación artística: el sueño. Estos dos estados
responden, respectivamente, a lo que Nietzsche denomina lo dionisiaco
y lo apolíneo. Y aún: en el Crepúsculo de los ídolos, Nietzsche afirma que
tanto lo apolíneo como lo dionisiaco son dos tipos de embriaguez, es
decir que lo apolíneo se transforma también en una expresión de la
embriaguez. Por esto, Heidegger se enfoca en el concepto de la “em-
briaguez” y en su esencia o significado.

Nietzsche subraya dos elementos de la embriaguez, el sentimiento
de acrecentamiento de fuerza (que es, en realidad, acrecentamiento de
la voluntad de poder, recordemos que el arte es afirmador de la vida) y
el sentimiento de plenitud. El sentimiento de fuerza es ese ir más allá de
sí, pero el acrecentamiento no quiere decir que aparezca, objetivamen-
te, un “plus” de fuerza sino que debe entenderse, dice Heidegger, en la
dimensión del temple de ánimo, esto es, el sentirse en subida, “ser llevado
por la subida”. Ese temple de ánimo consiste en no dejarse determinar
por nada, nada le resulta “extraño” ni “demasiado” al artista que está
abierto a todo y va más allá de sí mismo. Además vive el mayor frenesí y
el riesgo supremo, así logra la plenitud. De esta manera, llegamos a la
tercera característica de la embriaguez: “la compenetración recíproca de
todos los acrecentamientos de todas las facultades de hacer y de ver,
de recibir y de dirigir la palabra, de comunicar y de dejarse llevar” (Heide-
gger, 2000 I: 104). Así, los estados se entrelazan y se acrecientan, el ar-
tista expande su ser en la plenitud logrando la interiorización de sí mismo.
Heidegger concluye que la embriaguez es un sentimiento, ser templado
que vive corporalmente y que abre la existencia como existencia as-
cendente, “en subida”, ampliando la existencia del artista con la plenitud
de sus capacidades.

El crear del artista es un ejercicio vital y corporal, que afirma a la
vida y que proporciona ser a lo que aún no es; este crear está condiciona-
do o posibilitado por la embriaguez. Por el estar templado y tener todos
los estados en acrecentamiento, el artista observa las cosas de una mane-



207Andamios

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

ra más plena, simple y fuerte. A través de la embriaguez tiene la capaci-
dad de extraer los “trazos capitales” de las cosas; eso es precisamente la
creación para Heidegger: “crear es extraer lazos capitales con una visión
más simple y más fuerte” (Heidegger, 2000 I: 117). El artista, mediante
los “trazos capitales” extrae lo que en su visión más simple le “sale al
encuentro”. Esto que le “sale al encuentro” es la forma (morfe) misma de
las cosas, el límite y la delimitación de los entes que hacen que sean lo
que son. Así, Heidegger emplea el término morfe como sinónimo de
eidos (forma en el sentido de esencia) puesto que eidos, desde la
perspectiva heideggeriana, pasa a significar “aspecto” o “aquello como
lo que el ente se muestra”. De esta manera, siguiendo el razonamiento
de Heidegger, morfe y eidos son sinónimos porque responden al límite
del ente y hacen que éste sea lo que es o “el ser lo que era” (to ti en einai).
El eidos hace que el ente llegue a aparecer y es lo que, específicamente,
capta el artista a través de sus trazos más simples y lo plasma en su obra.

A continuación, Heidegger analiza el papel del espectador en la fi-
losofía de Nietzsche. El contemplador o “vivenciador” del arte “re-crea”
con la recepción de la obra el estado de embriaguez y de inspiración del
artista, esto sería un nuevo ejercicio del crear. Por supuesto que el es-
pectador nunca puede llegar exactamente al mismo estado que el artis-
ta, ni éste mismo puede lograr el mismo sentimiento dos veces. Lo que
genera el espectador es un estado similar, el estado de embriaguez y de
plenitud. En última instancia, sabemos que el arte es un espacio para la
libertad en la creación y en la interpretación, a partir de la cual surgen
nuevas emociones e ideas. Nietzsche alude a la expresión y a la co-
municación de los estados que el artista intenta volcar en su obra abriendo
su sí mismo a los demás, a los espectadores que juegan con el “des-
ocultamiento” por la repercusión y la conmoción del ser de la obra.

Kandinsky (1987) fundamenta el papel del espectador de manera
similar. En la obra de arte encontramos dos elementos: el elemento in-
terior y el elemento exterior. El elemento interior es la emoción del artis-
ta, que es el contenido mismo de la obra de arte. Dicha emoción es capaz
de generar una emoción profundamente análoga en el alma del
espectador. Kandinsky sostiene que el alma del artista tiene que sentir
una especie de vibración para que pueda producir su obra, de otra
manera, ésta sólo sería un simulacro de obra. La emoción producida por



208 Andamios

MARINA SILENZI

la vibración del alma es el contenido de la obra, y sin contenido no
puede existir ninguna obra. Ahora bien, el contenido, por ser una emo-
ción, vive de una forma abstracta y para que éste se convierta en obra es
fundamental el otro elemento, el exterior. El artista necesita volcar esa
emoción en una forma material, más concreta que le permita confor-
mar su obra. Por este motivo, la obra de arte es una fusión entre el
elemento interior y el exterior, entre el contenido y la forma. Preci-
samente, una obra es bella cuando conecta los dos elementos. Kandin-
sky establece una ley única, inmutable en el arte que resulta sumamente
interesante y un punto de análisis que puede marcar la división entre la
pintura figurativa y la pintura abstracta. Él sostiene que el contenido
determina, de manera absolutamente radical, a la forma: la forma es la
expresión material del contenido abstracto. Por lo tanto, previamente a las
figuras, al color, a la composición y a la temática, están las emociones
que son el motor de la obra. Es decir, que llegamos a un punto en el cual
el artista no se encuentra al servicio ni de la religión ni de la política,
sino que es libre para sentir y plasmar, que ha incluso alcanzado la
autonomía de la representación, esto es, de la razón y el concepto.

EL ARTE Y LA SENSIBILIDAD EN NIETZSCHE

Respecto de ese “mundo sensible” y de los sentidos como mediación,
Nietzsche (1996) sostiene que el “ser verdadero” es un signo distintivo
de la nada, del no-ser, es decir, no existe un mundo “super trascenden-
tal”. Este “mundo verdadero” se construyó a partir de la sensibilidad y la
contradicción que se desprendía al poner ambos mundos en com-
paración; el “mundo verdadero” es un mundo aparente, una ilusión
óptico-moral. Las fábulas inventadas sobre ese otro mundo se desarrollan
porque el ser humano tiene un “instinto de calumnia, de empe-
queñecimiento, de recelo frente a la vida” (Nietzsche, 1996: 50), y así,
éste toma “venganza” de esta vida postulando una mejor en el más allá.
Esta división entre los dos mundos es un claro síntoma de la “décadence”,
de la vida descendente o del pesimismo que habita tanto en Platón como
en el cristianismo y en Kant, en última instancia, un “cristiano alevoso”.



209Andamios

Ahora bien, esos filósofos dicen que lo que es no deviene, y que sólo
lo que no es cambia. Ellos mismos se excusan y sostienen que el motivo
por el cual no pueden captar lo que no deviene, es que hay una ilusión,
un engaño que actuaría como una especie de velo. ¿Dónde se esconde el
engañador?: “lo tenemos, gritan dichosos, ¡es la sensibilidad!” (Nietzs-
che, 1996: 46). Son los sentidos los que engañan al ser humano, los
engañan acerca del “mundo verdadero”, mediante éstos no se puede lo-
grar la aprehensión del ser estático. ¿Qué resta por hacer? Tenemos que
deshacernos de los sentidos, del devenir y de la mentira, porque, in-
clusive, los sentidos son pecaminosos, ellos son los inmorales; el cuerpo
tiene “demasiada carne” para algunos, es mucho peso para el alma. Los
sentidos no nos engañan, no mienten de ninguna manera, es lo que el ser
humano hace con su testimonio lo que resulta una mentira, como por
ejemplo, la mentira de la causalidad, de la unidad, de la sustancia,
etcétera. Los sentidos nos muestran el devenir, el perecer, el cambio, y
por esto nos conectan con la realidad. La “razón” misma es la causa de
que se altere la información de los sentidos, esa “pequeña razón” es la
verdadera culpable del abandono de los sentidos y del cuerpo que nos
lleva a nuestro propio marchitamiento. El “mundo aparente” es el único
existente, el “mundo verdadero” “[...] no es más que un añadido men-
tiroso” (Nietzsche, 1996: 46).

Esa “pequeña razón” es el factor dominante en la metafísica, en la
ciencia, en la moral y hasta en la religión; como consecuencia, tenemos
el agotamiento de todos los valores, el nihilismo de Occidente. El cuer-
po es el nuevo camino para instaurar nuevos valores, aquellos que sean
afirmadores de la vida, que estén de acuerdo con “este” mundo. El cuer-
po es la “gran razón”, el soberano dominante, el gran creador de la vida
del ser humano. La “pequeña razón”, es decir, la conciencia o el espíritu,
el sujeto y la razón de la modernidad, es un mero “instrumento” del
cuerpo. El cuerpo juega como un niño inocente, libre de prejuicios
mediante impulsos primitivos con la conciencia, que es su producto. El
cuerpo es el “sí-mismo” (Selbst), es la profundidad misma del ser huma-
no, que se encuentra detrás y más allá de los pensamientos y de los
sentidos, siendo el fundamento último de las vivencias en el “mundo
aparente”. El cuerpo no debe pensarse como “una mera organización

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR



210 Andamios

biológica, sino en un sentido más amplio, como un conjunto de instintos,
pulsiones, voliciones, sentimientos y deseos” (Laiseca, 2001: 99).

El “sí-mismo” se aferra al “mundo aparente” y no a un mundo in-
teligible, inconsistente, hecho de ideas etéreas. Son los enfermos y mo-
ribundos quienes crearon los “trasmundos” como distracción muy leja-
na, inexistente en realidad, para evitar sus miserias, deslizándose a través
de “caminos celestes” hacia la salvación y la felicidad causada por el
postulado de otro mundo después de esta vida. La “fatiga” genera todos
los trasmundos y sus dioses, la fatiga causada por anhelos trascenden-
tes y por la negación del esfuerzo que implica la vida, por eso la como-
didad es inventar otro mundo: “enfermos y moribundos eran los que
despreciaron el cuerpo y la tierra y los que inventaron las cosas celestes
y las gotas de sangre redentora” (Nietzsche, 2001: 62). El ser humano le
debe al cuerpo los placeres y sus impulsos más hermosos, la pasión
que pueda tener en la vida, que deviene en el “eterno retorno”. Incluso
los enfermos deben las “delicias de su éxtasis” (Nietzsche, 2001: 62)
que sienten al cuerpo, cuando se imaginan abstraídos en la “nada celes-
te”. El “sí-mismo” le dice al “yo” qué sentir y qué pensar, le indica cuán-
do debe sentir dolor o placer, y el “yo” obedece a la “gran razón”. El
cuerpo sano ama esta vida, es un “cuerpo perfecto” y “cuadrado”, habla
con más honestidad que los enfermos y moribundos, porque habla sobre
el “sentido de la tierra”.

El artista, entonces, al expresar su “sí mismo” expresa sus impulsos
y sus sentimientos, su particularidad en la obra. Resulta ser, así, un gran
indagador de sí mismo y de la vida, del “mundo aparente” que es su
fuente de inspiración; resulta ser el “gran” afirmador de la vida. Nietzsche
alienta al conocimiento personal y a un amor propio. El camino no existe,
sino que es individual, “este es mi camino”, es mi “sí-mismo” el que
habla. El cuerpo es la inmensidad que hay que recorrer, hay que llegar
a la expresión del sí-mismo. Si el ser humano es cuerpo, y la razón resulta
ser una gran mentira y una manifestación de la voluntad de poder de
aquellos que vuelan bajo, entonces en el arte nos encontramos con la
manifestación de la “gran razón”, de los estados del artista, que pueden
ser apolíneos o dionisíacos.

Lo apolíneo y lo dionisiaco corresponden a los estados del sueño y
de la embriaguez, en los cuales el ser humano alcanza “la delicia de su

MARINA SILENZI



211Andamios

existencia”. El mundo onírico es el fundamento de todo arte figurativo
y de la poesía lírica, en éste el artista logra la división y la comprensión
de las figuras y las formas, no existe nada que le resulte “innecesario” e
“indiferente”. En lo apolíneo, no busca sólo las cosas que le son agrada-
bles y amistosas, sino también las cosas que le resultan serias, oscuras,
tristes y tenebrosas, a las cuales las contempla con el “mismo placer”.
Apolo es el dios de las representaciones oníricas, de esas que se revelan
con el “resplandor”, por eso, “en su raíz más onda”, es el dios del sol y
de la luz; Nietzsche lo llama “el Resplandeciente” (der Erscheinende). El
dios de la apariencia del mundo onírico es, en realidad, el dios de la
“verdad superior” que se da con la perfección de los estados oníricos
que contrasta con la “fragmentariamente inteligible realidad diurna”.
Mas Apolo no puede ser, solamente, el dios de la bella apariencia sino
que al mismo tiempo tiene que ser el dios del “conocimiento verdadero”,
de la “mesurada limitación”, “aquel estar libre de las emociones más
salvajes, aquella sabiduría y sosiego del dios-escultor” (Nietzsche, 2000:
245).

Lo dionisiaco corresponde a la embriaguez y al éxtasis. En la
embriaguez dionisiaca se produce el recorrido de todas las escalas aní-
micas, un registro de los estados más profundos. El ser humano se olvida
de sí mismo, es decir, elimina el “principium individuationis” o esa
“identidad inexistente e impuesta”, lo subjetivo desaparece totalmente
ante lo “general-humano” de las fiestas dionisiacas. El “principio de
individuación” es un estado de debilidad de la voluntad, cuanto más
decaída se encuentre, más se “desmigaja” en lo individual. En las fiestas
dionisiacas se hacen presentes dos poderes de Dionisio: la bebida
narcótica y el instinto primaveral. Así, no sólo se establece una recon-
ciliación entre los seres humanos, sino también entre éstos y la natura-
leza. La naturaleza se manifiesta en su fuerza más elevada, juntando a
todos los individuos y haciéndolos sentir una sola cosa. Todos los límites
marcados por las diferencia entre las castas desaparecen, se olvidan de
las arbitrariedades establecidas desde la vulgar normatividad, “el esclavo
es hombre libre, el noble y el de humilde cuna se unen para formar los
mismo coros báquicos” (Nietzsche, 2000: 246). De esta manera, el ser
humano es completamente libre y deja salir su unidad “más básica”; éste
no es ya un artista, sino que se transforma en la obra de arte de la

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR



212 Andamios

naturaleza misma. La embriaguez es el juego de la naturaleza con el ser
humano en las fiestas dionisiacas, pero a la vez el acto de creación del
artista dionisiaco es el juego con la embriaguez misma. Pero el artista
dionisiaco no está embriagado, y por esto, enajenado de sí mismo, sino
que él es observador de su estado y de sus propios actos, que son la
fuente de inspiración que luego vuelca en su obra: en la combinación de
sobriedad y embriaguez se muestra el artista dionisiaco.

LA CONCEPCIÓN HEIDEGGERIANA DEL ARTE

Heidegger piensa que lo que sea el arte puede inferirse de lo que sea la
obra. Las obras de arte son “tan naturalmente existentes” como las co-
sas que nos rodean, tienen ese carácter de cosa. La piedra, por ejemplo,
está en la arquitectura, así como la madera en lo tallado y las pinturas en
el cuadro; por eso, “lo cósico está tan inconmovible en la obra de arte
que deberíamos decir lo contrario: la arquitectura está en la piedra, lo
tallado en la madera, el cuadro en el color” (Heidegger, 1997: 40). Sin
embargo, la obra de arte es algo más que lo cósico, de otra manera, sería
como cualquier otro ente. Precisamente, eso otro que hay en ella cons-
tituye lo artístico. Pero tenemos que reconocer la diferencia entre la cosa
y la obra para llegar a saber lo que ésta última es. Ahora bien, si nos en-
focamos en las cosas creadas por el ser humano, entonces observamos
que todas son creadas porque responden a una utilidad. Así, el creador
trabaja y transforma la materia (hile) para darle una forma determinada
(morfe) de acuerdo al uso de la cosa. Siguiendo el pensamiento de Hei-
degger, nos tenemos que preguntar por el ser de lo útil, o lo que tiene de
útil el útil. Toma como ejemplo el par de zapatos de labriego que están
presentes en la pintura de Van Gogh. En la boca del gastado interior de
los zapatos se pueden contemplar los pasos laboriosos de la labriega. Se
muestra la “tenacidad de la lenta marcha a través de los largos y
monótonos surcos de tierra labrada, sobre el que sopla un viento ronco”
(Heidegger, 1997: 60). También se puede observar el temor por el
aseguramiento del pan y la alegría de poder escapar a la miseria. El
cuero refleja la dureza del suelo, en las suelas se ve la humedad del
ambiente y el barro: en los zapatos vibra la “tierra”, “propiedad de la

MARINA SILENZI



213Andamios

tierra es este útil y lo resguarda el mundo de la labriega” (Heidegger,
1997: 60).

El servir para algo es el ser de lo útil, pero la utilidad también descansa
en el “ser de confianza” del útil. La labriega al trabajar y al usar los
zapatos, no piensa en este mundo que describimos más arriba, tal vez ni
siquiera haga observación o consideración alguna. La labriega, al uti-
lizarlos, lo hace con confianza, porque necesita estar segura y asegurar
su mundo y la tierra para desarrollar su vida cotidiana. En la utilidad
de lo útil, encontramos así, al mundo y a la tierra; éstos se ven reflejados
en los zapatos. Pero además, llegamos a la apertura del ser del ente, de
los zapatos de la labriega, o como sostiene Heidegger: “este ente sale al
estado de no ocultación de su ser” (Heidegger, 1997: 63). En este estado
de desocultamiento se da la verdad. Entonces, lo que pasa en la obra de
arte es un hacer “patente” los entes, es decir, se produce el develamien-
to del ser de los entes, hay en ella un acontecer de la verdad. La obra no
es la reproducción o la representación exacta de los entes singulares,
sino que es la captación del ser del ente. El arte, para Heidegger, no es ya
el lugar para lo bello o la perfección, sino que es el espacio donde se
asienta el ser del ente, donde se pone la verdad del ente.

En la obra de arte, no se da, solamente, el ser del ente, sino que
también se abre el mundo y la tierra de ésta. La obra pertenece al reino
de lo que se abre por medio de ella, lo lleva en sí misma. Heidegger to-
ma otro ejemplo: un templo griego. El templo se levanta sobre un valle
rocoso, descansa en éste. En pie, hace frente a las tormentas y a las tem-
pestades que se enfurecen contra él. Pero también brilla el sol sobre las pie-
dras, y hace que éstas se iluminen. La noche se abre por sobre el templo,
la luna se refleja en el mar que lo bordea. El árbol, la hierba, el águila, la
serpiente y el grillo, toman una figura y adquiere relieve lo que son. Este
nacer y surgir es lo llamado fisis por los griegos. Esto es, precisamente,
lo que Heidegger llama “tierra”. La tierra no es un “depósito de mate-
ria” ni la astronomía de un planeta, la tierra es “donde el nacer hace a
todo lo naciente volver, como tal, a albergarse” (Heidegger, 1997: 72, el
subrayado es mío); la tierra es lo que alberga a lo naciente. El templo o
la obra abre un mundo, pero a la vez, lo hace volver sobre la tierra, sobre
su “raíz”, de tal modo que ésta aparece como el “suelo nativo”.

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR



214 Andamios

Analicemos el templo con respecto al significado del mundo. El edi-
ficio rodea la figura del dios que se alza en el recinto sagrado. Por el
templo está presente el dios, y esta presencia es lo que delimita al templo
como sagrado. Éste construye y congrega en su entorno la unidad de
todas las relaciones del ser humano, el nacimiento y la muerte, la felici-
dad y la desdicha, la ruina o la riqueza, la victoria y la derrota. El mundo
no es la suma de las cosas existentes conocidas o desconocidas, ni un
“marco” en el cual encuadrar el conjunto de lo existente. El mundo no es
un objeto ante nosotros que se pueda mirar, el mundo es lo inobjetivable.
El mundo se construye con las decisiones esenciales de nuestra histo-
ria, individual o no. La piedra, las plantas y los animales no tienen mun-
do, en cambio el ser humano sí lo tiene. La labriega tiene el suyo ya que
está abierta a lo existente por el hecho de existir. La obra de arte, abre
tanto el mundo como la tierra, y los mantiene en sí misma como con-
tradicción y lucha: como movimiento. El establecimiento de un mundo
y la “hechura” de la tierra constituyen el ser de la obra. El mundo tiene
como característica el abrirse, mientras que la tierra el cerrarse o re-
trotraerse, es ocultamiento que, en sí, “no impulsa a nada”, pero es el
fundamento (en el sentido de Grund) necesario del mundo. El mundo y
la tierra son opuestos entre sí, mas nunca están separados: “el mundo se
funda en la tierra y la tierra irrumpe en el mundo” (Heidegger, 1997:
80). El mundo, por ser lo que se abre, intenta eliminar a la tierra puesto
que no admite nada cerrado. Pero a su vez, la tierra por ser lo que se
cierra intenta retener en su seno al mundo, sin dejar que se abra; es la
portadora de todo, albergada en su propia ley y siempre hermética. En
conclusión, la obra de arte es la apertura del mundo y el hacer de la
tierra que es en sí ocultamiento. Nos remontamos tanto al mundo co-
mo a la tierra por el ente mismo, los zapatos o el templo. Es decir, que el
ser de la obra es el presentar el mundo y la tierra, y éstos conforman,
además, al ser del ente. Vemos, así, cómo la obra de arte es el develamiento
de la verdad, “estableciendo un mundo y haciendo tierra, la obra es el
sostener aquella lucha en que se conquista la desocultación del ente en
totalidad, la verdad” (Heidegger, 1997: 89). Precisamente, el deve-
lamiento de la verdad es lo que hace que una obra sea bella: la belleza es
un modo de ser de la verdad. La captación del ser del ente es lo bello, y
ya no más una representación idealizada o exhaustiva de la realidad.

MARINA SILENZI



215Andamios

“Cuanto más sencillos y esenciales sean los zapatos, cuanto más pura
y sin adornos aparezca la fuente en su esencia, tanto más inmediata y
llamativamente se hace más ente todo existente” (Heidegger, 1997: 90).

La contemplación de la obra no saca al ser humano fuera de sí, no lo
abstrae de la realidad y de sus vivencias, sino que las inserta en el de-
velamiento de la verdad que acontece en la obra, tomando al da-sein
como ser histórico. La obra de arte, tanto del lado del artista como de
los contempladores, tiene esa característica de ser en la historia, refleja
la existencia histórica de un pueblo. “El arte es histórico” (Heidegger,
1997: 118) es el desocultamiento del ser en distintos contextos y épocas.
La obra “pro-yecta” aquello que en el da-sein ya está proyectado como
histórico, es decir, proyecta la historia del ser humano, su tierra y su
mundo; tal vez por este motivo, no haya que considerar al arte como un
mero apéndice de la cultura, sino como el origen de esa “otra” historia.
En esto consiste el ser del ente de la obra, la obra como expresión de la
verdad, y así, como manifestación de lo bello.

El arte es el nuevo camino que toman tanto Nietzsche como Hei-
degger. Nietzsche sostiene que el arte tiene más valor que la verdad por
ser afirmador de la vida del ser humano. Esa búsqueda “desesperada” de
la verdad, es decir, de una ilusión, es una forma de negar la vida mis-
ma, puesto que ésta no existe, sino que sólo existen diferentes pers-
pectivas. La verdad situada en el mundo platónico de las ideas, el más
allá anhelado por los cristianos, es directamente un atentado contra el
mundo sensible, el único existente, y por lo tanto, contra la vida del ser
humano. Nietzsche, en su filosofía, rescata el cuerpo abandonado por
los grandes sistemáticos occidentales. El cuerpo, como el conjunto de
impulsos, sentimientos y deseos, como la explosión de lo que realmente
es el ser humano. Precisamente, es el artista quien trabaja con su cuerpo,
con la “gran razón”, plasmando en su obra sus estados de inspiración,
partiendo de lo apolíneo y lo dionisiaco. El artista no siente un rechazo
de su “sí-mismo”, sino que trabaja con él y a partir de él. El artista afir-
ma la vida, incluso la acompaña en su desarrollo, observándola y re-
presentándola. Toma lo que tiene a su mano como fuente de inspiración,
toma al mundo que lo rodea.

Heidegger piensa el arte como el espacio donde se da la apertura del
ser, esto es, el ser “histórico destinal” elige el desocultamiento en el arte,

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR



216 Andamios

mostrar la verdad en el sentido de develamiento. El ser del ente que se
abre en la obra pasa a ser lo bello, la aprehensión del movimiento y de la
vida misma volcados en la obra constituyen la belleza. El artista y el
contemplador llevan sus vivencias al arte, llevan su unidad, reflejando
su historia y haciendo historia. El arte muestra la historia o el mundo y
la tierra de una persona y también la de un pueblo en un momen-
to determinado. Pero en última instancia, el arte no refleja cualquier
tipo de historia, sino que muestra la historia del ser; es decir, el arte no
sólo refleja la historia del ser, sino que hace esa historia.

El arte no tiene que considerarse más como un apéndice de la cultu-
ra, como un accesorio secundario. El arte es absolutamente necesario
como expresión y desarrollo de la vida en “este” mundo y del cuerpo.
En el arte se devela la verdad, constituyendo esa otra forma de pensar, la
poetizante, que marca el rumbo hacia la instauración de nuevos valores
que vuelvan a enraizar al ser humano. Artaud dice: “las cosas van mal
porque la conciencia tiene el máximo interés, en este momento, en no
salir de su enfermedad” (Artaud, 1997: 74). Este pasaje describe tanto
los tiempos de Artaud como los más actuales, hay una enfermedad gene-
ral desde hace ya muchos años, motivada por una forma de pensamien-
to que no nos llevó a nada, salvo a la explotación hasta la depravación
del ser humano y de su ambiente. Ese pensamiento, que en realidad es
un razonamiento vacío, es el que nos expulsa de nosotros mismos, de
nuestro cuerpo, de nuestros estados y sentimientos más inmediatos, y
nos hace esclavos del sistema que es el propio sistema humano.

Hay que transformar la filosofía, expulsar ciertos fantasmas y dejarlos
como referencia negativa. La filosofía tiene que acercarse a la vida, para
ser una forma de vida. El arte es una senda posible.

BIBLIOGRAFÍA

ARTAUD, Antonin (1997), El suicidado por la sociedad. Buenos Aires:
Argonauta.

KANDINSKY, Wassili (1987), “La pintura como arte puro”, en La gramática
de la creación. Barcelona: Paidós.

MARINA SILENZI



217Andamios

HEIDEGGER, Martin (1997), “El origen de la obra de arte”, en Caminos de
bosque. Madrid: Alianza.

_____ (2000), Nietzsche, 2 vols. Barcelona: Destino.
LAISECA, Laura (2001), El nihilismo europeo. Buenos Aires: Biblos.
NIETZSCHE, Friedrich (2001), Así habló Zaratustra. Madrid: Alianza.
_____ (1996), Crepúsculos de los ídolos. Madrid: Alianza.
_____ (2000), El nacimiento de la tragedia. Madrid: Alianza.

Fecha de recepción: 08/09/2005
Fecha de aceptación: 26/10/2005

EL ARTE COMO UN NUEVO PENSAR

Volumen 2, número 4, junio, 2006, pp. 201-217



218 Andamios


