LA INTERROGACION DE LO POLIiTICO: CLAUDE LEFORT Y EL

DISPOSITIVO SIMBOLICO DE LA DEMOCRACIA

Sergio Ortiz Leroux”

ResumeN. En este ensayo se parte del supuesto de que el auge de
la sociedad totalitaria tanto en su vertiente fascista como en su
variante comunista nos obliga a volver a interrogar lo politico,
en este caso, la democracia. En la obra del fildsofo francés Clau-
de Lefort, la democracia tiene un significado politico que es
irreductible a cualquier forma de gobierno o a un mecanismo
para la toma de decisiones. Desde su dptica, la democracia tiene
un sentido instituyente que no se agota en lo instituido. Para
recrear ese sentido instituyente, se abordaran la teoria lefortia-
na de la sociedad democratica, su idea del poder como un lugar
simbdlicamente vacio y su concepcion de los derechos humanos
como derechos politicos.

PaLasras cLave: Democracia, totalitarismo, politica, politico,
sociedad.

La democracia es el régimen del riesgo
histérico —otra manera de decir que es el
régimen de la libertad— y un régimen tragico.

CorNELIUS CASTORIADIS

“Profesor de la Facultad de Ciencias Politicas y Sociales y de la Escuela Nacional de
Trabajo Social de laUNAM, y de la Universidad Iberoamericana, plantel Santa Fe. Correo
electrdnico: <ortizleroux@hotmail.com>.

Volumen 2, nimero 4, junio, 2006, pp. 79-117 Andamios o
7



Serclo ORTIZ LEROUX

INTRODUCCION

Cualquier pensamiento sobre la esfera de lo politico adquiere visibi-
lidad y consistencia en el momento en el que lo sometemos a la prueba
de los acontecimientos. Sin el anclaje de la experiencia humana, caeria-
mos en la ilusion de la existencia de una I6gica independiente de las
ideas o de un saber puro que guarda intimamente los secretos de su
propia creacion y reproduccion. El filésofo francés Claude Lefort se nie-
ga a caer en la tentacion de crear ideas refractarias a los acontecimientos
de su tiempo. Su pensamiento nunca queda sellado ni vacunado contra
aquellos sucesos que carecen de precedentes. Ante la emergencia de lo
nuevo, Lefort se somete a una experiencia singular que no deja de
asombrarnos: la de pensar sin red, es decir, sin pensamientos fijos y
acabados. Desde el vértigo que provoca la sensacién del vacio, el filésofo
francés piensa la experiencia sociopolitica que marcé el siglo xx: el to-
talitarismo. El auge de esa nueva forma de sociedad tanto en su vertiente
fascista como en su variante comunista nos coloca, segun Lefort, en la
necesidad de volver a interrogar lo politico, en este caso, la democra-
cia. Preguntar por la democracia implica “elucidar los principios
generadores de un tipo de sociedad en virtud de los cuales ésta puede
relacionarse consigo misma de una manera singular a traveés de sus
divisiones y también [...] desplegarse histéricamente de una manera
singular” (Lefort, 1990: 188).

Quienes piensen que todo lo que suene a democracia ya fue algu-
na vez dicho o implorado estan equivocados. El sentido de la democracia
requiere permanecer abierto a un debate por principio interminable, en
el cual nadie puede asumirse como el depositario o el centinela de la
Gltima palabra. Aquel que intente ponerle un punto final a ese debate
estard invocando los fantasmas que acaban por anular la libertad en
favor de la servidumbre. Preguntar hoy por el significado de la cuestion
democratica no es una tarea obtusa ni inatil ni tampoco una mania pro-
pia de especialistas 0 roméanticos trasnochados. Nuestro tiempo, sin duda
alguna, es el tiempo de la democracia. Gobiernos, partidos y orga-
nizaciones politicas y sociales se definen y asumen publicamente como
demdcratas, construyen su ideario y discurso alrededor de los princi-

go Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

pios de la democracia, se deslindan o toman distancia de quienes profa-
nan los ideales y valores democréticos, disefian sus mecanismos internos
de toma de decision apelando al espiritu de la democracia y justifican
sus acciones u omisiones en nombre del también llamado gobierno
popular. Pocos, realmente pocos son los aparatos de gestion y
socializacion puablicas que no acuden al expediente democréatico para
legitimarse frente a los suyos y los otros. Palabras como participacion,
representacion, soberania popular, sufragio universal, referéndum,
plebiscito, ciudadania, derechos humanos, publicidad, tolerancia,
etcétera, han adquirido carta de naturalidad en el vocabulario politico
contemporaneo y forman parte del imaginario colectivo.

Sin embargo la discusién tedrico-politica en boga sobre la democra-
cia no ha puesto suficiente atencién en su significado politico. Es mas,
la mayoria de las veces se le ha esfumado. El debate tedrico-filoséfico
contemporéneo ha estado dominado, entre otros, por las teorias elitis-
tasty pluralistas? de la democracia, por las disciplinas que estudian las
democracias,® por las teorias que recuperan la tradicion clasica o
moderna,* vy, en el terreno normativo, por los enfoques liberales,®

! La teoria elitista de la democracia tiene entre sus principales exponentes a Mosca
(1984), Michels (1991) y Schumpeter (1968). En términos generales, para los elitistas
la democracia se reduce a un método de seleccion de una elite politica cualificada e
imaginativa, capaz de adoptar las decisiones legislativas y administrativas necesarias.

2 La democracia pluralista es desarrollada principalmente por Dahl (1989). Para
este modelo, el caracter democréatico de un régimen esté garantizado por la existencia
de multiples grupos o multiples minorias que gobiernan a nombre de la mayoria.

% Cuando se habla de democracias en plural se hace alusién a aquellos regimenes
politicos occidentales que se basan en la doctrina liberal (también son llamados liberal-
democracias de masas). Sobre las democracias existe una enorme literatura. Una vision
de conjunto puede encontrarse en Morlino (1988: 79-127).

4 Pienso, principalmente, en Bobbio (1989: 188-233) quien recupera distintas
tradiciones antiguas y modernas del pensamiento democrético.

® Distintos autores liberales del siglo XX se han preocupado por elaborar una teoria
democrética. Pienso, por ejemplo, en John Rawls, Robert Nozick, Isaiah Berlin, Karl
Popper, Raymond Aron, etcétera. No es éste el lugar para analizar sus ideas democréticas.
Para ello, remito a Merquior (1993).

Andamios g,



Serclo ORTIZ LEROUX

participativos® y, en el mejor de los casos, deliberativos’ de la
democracia.®

Como sefialamos mas arriba, este conjunto de teorias democréticas
no se han detenido a descifrar el significado simbélico de la democra-
cia, vale decir, su sentido politico. Por el contrario, la teoria politica de
la democracia se ha centrado fundamentalmente en el andlisis empirico
de sus bases institucionales o practicas. Importantes, ciertamente, pero
a todas luces insuficientes para construir una teoria que esté a la altura
de los desafios de nuestro tiempo.

La obra de Lefort ha contribuido, en alguna medida, a llenar este
vacio tedrico. En efecto, en Lefort la democracia tiene un sentido
instituyente que no se agota en lo instituido. Dicho sentido s6lo puede
ser rastreado a la luz del contraste de la sociedad democrética con la
sociedad totalitaria.

Ante el telén de fondo del totalitarismo [la democracia]
adquiere un nuevo relieve, y resulta evidente la impo-
sibilidad de reducirla a un sistema de instituciones. Apare-
ce a su vez como una forma de sociedad: y se impone la
tarea de comprender aquello que constituye su singulari-
dad, y lo que se presta a ser derribado, con el surgimiento
de la sociedad totalitaria. (Lefort, 1991: 22-23; cursivas
mias).

En la 6ptica que nos abre Lefort, la democracia no puede ser reducida a
una forma de gobierno o de Estado o a un mecanismo para la toma de

® La democracia participativa tiene como principal exponente a C. B. Macpherson
(1982), quien plantea un modelo de democracia que no se basaria en el mercado y que
llevaria a sus Ultimas consecuencias los postulados y los valores de la libertad.

"Una buena guia para aproximarse al modelo de la democracia deliberativa aparece
en el dossier: “Democracia deliberativa” de la revista Metapolitica (2000, 4: 14: 22-112).
Para este modelo, la deliberacién publica constituye, en términos generales, un proceso
de cooperacion entre los individuos que debe dar forma al ejercicio de la democracia.

8 Una vision panordmica sobre las distintas teorias clasicas, modernas y
contemporaneas de la democracia puede encontrarse en Bobbio (1991: 441-453); Aguila
y Vallespin (1988) y Sartori (1999: 29-69).

g2 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

decisiones por parte de la mayoria de los ciudadanos,® sino es, ante
todo, unaforma de sociedad, es decir, un tipo de constitucion y un modo
de vida radicalmente opuestos a la sociedad totalitaria. Con el fin de
sentar las bases de su teoria sobre el dispositivo simbodlico de la socie-
dad democrética, Lefort comienza un diélogo critico con la obra de Ale-
xis de Tocqueville (1805-1859), donde encuentra un momento original
de la tradicion democratica. A diferencia de la mayoria de sus con-
temporaneos, en Tocqueville la democracia no es una forma de gobier-
no, sino es ya una forma de sociedad que surge de las cenizas de la
sociedad aristocratica. Dicho modelo de sociedad cuenta con virtudes
pero también con contradicciones que Lefort no dejara pasar de largo.
Con y contra Tocqueville, Lefort construira su teoria de la democracia
moderna, la cual tiene —por cierto— uno de sus momentos estelares en
la concepcion de los derechos humanos como derechos politicos.

LA SOCIEDAD DEMOCRATICA: CON Y CONTRA TOCQUEVILLE

Tocqueville es un autor singular. Como todo gran pensador, nos instruye
mas por sus contradicciones, por su invitacion al trabajo de la reflexion,
por sus multiples preguntas sin respuesta, que por sus conclusiones. Su
prolifica obra no se detiene en el inventario de aquellos elementos
empiricos con los que aparenta encontrarse en su camino, Sino que se
dirige, segun Claude Lefort, hacia las entrafias de la sociedad con el fin
de practicar una especie de exploracion de la carne de lo social. A esa
carne le hace varios cortes como si se tratara de un medio vivo, es decir,

® Aligual que Lefort, Castoriadis (1995: 28) se resiste a definir la democracia como
un mero procedimiento: “Los procedimientos democraticos forman una parte
importante, ciertamente, pero sdlo una parte, de un régimen democrético. Deben ser
verdaderamente democréaticos en su espiritu. En el régimen ateniense, el primero que
se puede llamar democrético, a pesar de todo, los procedimientos fueron instituidos
no como simples ‘medios’, sino como momento de encarnacion y de facilitacion de los
procesos que lo realizaban. La rotacion, el sorteo, las elecciones, los tribunales populares
no descansaban solamente en un postulado de la igual capacidad de todos para asumir
los cargos publicos: eran las piezas de un proceso politico educativo, de una paideia
activa”.

Andamios g,



Serclo ORTIZ LEROUX

de un medio diferenciado que se desarrolla sometido a la prueba de su
division interna.

Tocqueville somete a sus lectores a una experiencia sin parangon: la
de descifrar laaventura de la democracia moderna a partir de su origen.
De ahi que no sean facilmente equiparables, como expresa Tocqueville
en su monumental obra La democracia en América (1835), la democra-
cia apacible de Estados Unidos con la democracia salvaje de Francia. La
primera posee una maravillosa combinacion del “espiritu de la religion”
y del “espiritu de la libertad”, de la que carece cruelmente la segunda. La
primera presenta el fendmeno democratico en estado puro; en la segun-
da, la democracia derribé todo lo que se encontraba a su paso y avanzo
en medio de desérdenes. En Norteamérica, el origen de la nacion coincide
con la democracia; en Francia es dificil discernir entre lo que pertenece
a la esencia de la democracia y lo imputable a los desordenes resultan-
tes de la destruccion del Antiguo Régimen, es decir, a los efectos de la
Revolucion.

Para Tocqueville, la igualdad de condiciones era el principio de la
revolucion democratica. Este era el hecho generador del que se dedu-
cian todos los demas. Por ello, se aplicé a detectar en la historia empirica
las condiciones y el progreso de esa igualdad tanto en la Revolucion
norteamericana como en la francesa. Ciertamente, el pensador francés
estaba atento a la transformacion del poder fruto de la revolucion, pero
la registraba también en el nivel de los hechos, apuntando que la mo-
narquia se habia preocupado por rebajar a la aristocracia y en promover
a la burguesia para incrementar su propio poder. La accién de nivela-
cion del poder del Estado aceleraba, entonces, el proceso de igualacion
de condiciones, al mismo tiempo que encontraba en él la condicién de
su éxito.

Sin embargo, Lefort no comparte el diagnéstico de Tocqueville so-
bre el origen de la democracia moderna, sobre todo su idea de la igualdad
de condiciones como “hecho generador del que se deducen todos los
demés”. Para Lefort, la revolucion democrética no tiene su germen en
las multiples consecuencias que provoca la igualdad de condiciones,°

10 Quien quiera profundizar en la critica que hace Lefort a los esfuerzos de Tocqueville
por hacer de la igualdad de condiciones —durante su examen de la sociedad

ga Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

sino es el resultado de una gran mutacién historica, a pesar de que sus
premisas fueron asentadas hace mucho tiempo, y de una mutacion de
orden simbolico que puede registrarse en diversas direcciones:

Si bien [Tocqueville] busca el principio generador de la
democracia en el estado social —Ila igualdad de las
condiciones—, explora los cambios en todas direcciones,
se interesa por los nexos sociales y las instituciones poli-
ticas, por el individuo, los mecanismos de la opinion, las
formas de la sensibilidad y las formas del conocimiento, la
religion, el derecho, la lengua, la literatura, la historia,
etcétera. (Lefort, 1991: 23)

Lefort toma distancia de Tocqueville, para concentrarse en la explora-
cion que el politico francés hace sobre la carne de la sociedad democré-
tica. La primera virtud de la aventura democrética radica, segun
Tocqueville, no en su capacidad para facilitar la seleccion de los mejores
gobernantes e incrementar la eficacia de éstos en la conduccién de los
asuntos publicos, sino en la efervescencia que provoca. Antes que un
método para elegir al gobierno o para gobernar con eficacia, la democra-
cia es un estado de &nimo contagioso, una forma de sociedad salvaje'!
de la que es dificil sustraerse. En efecto, la agitacion que reina en la
esfera politica democratica se comunica al resto de la sociedad civil y
propicia iniciativas en todos los campos sociales: tanto en la circulacion
de las ideas como en las areas de interés de todos. La democracia en
clave tocquevilleana vale mas por lo que consigue que se haga que por
lo que hace por si misma. Mas que un guia o un profeta, la democracia
es un detonador del cambio:

norteamericana— “el hecho generador del que todo hecho particular parece provenir”,
puede consultar Lefort (1991: 203-230).

1] a idea de democracia salvaje no es mia sino de Esteban Molina (2000: 128): “La
escritura de Tocqueville pone de relieve el caracter indémito, salvaje, de la sociedad
democrética. Cuando nadie tiene la clave de la libertad, cuando el individuo conoce de
si y de los otros tanto como desconoce, cuando, en definitiva, no hay un saber dltimo
de lo humano, la sociedad se convierte en un foco extraordinario de invencion politica”.

Andamios g



Serclo ORTIZ LEROUX

La democracia no da al pueblo el gobierno més habil, pero
logra lo que el gobierno més habil no consigue: extiende
por todo el cuerpo social una inquieta actividad, una fuer-
za abundante, una energia que no existen sin ella y que,
por poco que las circunstancias sean favorables, prohijan
maravillas. (Citado por Lefort, 1991: 189)

El caréacter singular de la aventura democratica descansa, segun
Tocqueville, en su rechazo a la idea de un poder todopoderoso que,
amparado en la representacion de la voluntad colectiva, subordina los
derechos individuales a su idea del bienestar publico y a su vision de la
direccion correcta que habria que conferir a la sociedad. Tocqueville
nunca sustituye la nocién de soberania del individuo por la de la sobe-
rania de la sociedad. La imagen de un pueblo Unico, homogéneo, trans-
parente, con un destino comdn y con un conocimiento absoluto sobre
sus metas y fines le resulta peligrosa, ya que en ella el individuo queda
subordinado al imperativo de la cohesion social. Sin embargo, el recha-
zo de Tocqueville a los peligros del principio de la soberania popular no
lo lleva a defender la ficcion de una armonia social engendrada por la
combinacion de las pasiones individuales. La suma de las pasiones
individuales nunca seré equivalente al interés comdn: mientras las
primeras se asocian con la felicidad individual, el sequndo con la liber-
tad politica. En consecuencia, su analisis sobre la singularidad de la
aventura democréatica toma distancia critica tanto del colectivismo co-
mo del individualismo a ultranza.*? Desde el momento en que el poder
no representa la identidad particular de un individuo o un grupo, sino
la generalidad de lo social, todos los individuos quedan convocados por

12 En este punto, Tocqueville marca su raya tanto del Contrato social de Rousseau
como de La libertad de los antiguos comparada con la libertad de los modernos de Constant.
Mientras el primero anula la libertad del individuo en la idea de la “voluntad general”,
el segundo subordina la libertad a la felicidad privada. Frente al despotismo de la
“voluntad general” de Rousseau y el garantismo del individualismo privatista de
Constant, Tocqueville defiende el individualismo democrético. Para profundizar en la
idea de individualismo democratico, recomiendo Maestre (2000: 93-120) y Flores
d'Arcais (2001).

g Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

igual para el trabajo politico: en la democracia “los individuos se descu-
bren entre si, cada uno entre los demas, todos prometidos por igual al
ejercicio de la autoridad publica o a su control” (Lefort, 1991: 189).

Este descubrimiento, segin Lefort, no deja interpretarse dentro de
los limites de una concepcion historicista; no aparece como un
acontecimiento contingente ligado a un modo de organizacion social
entre otros, igualmente legitimos. Sélo en la sociedad democrética los
individuos emergen, se hacen visibles, no sdlo aparecen como iguales
entre si, sino que también se ven definidos y pueden declararse como
tales. El individuo no es anterior al derecho, surge de su seno. La liber-
tad individual, convertida en un derecho humano, deja de ser el privi-
legio de unos cuantos —como en el absolutismo—, pierde sus con-
dicionamientos particulares, se apega al hombre como tal.

El principio democréatico de individuacion es inseparable de la
libertad politica, es decir, de la libertad de configurar junto a otros una
forma de vida social. Esta libertad politica no podria traducirse exclu-
sivamente en un sistema de instituciones destinado a la proteccion de la
libertad individual; unay otra proceden, nos aclara Lefort, de la mis-
ma causa: “la emancipacion de toda autoridad particular que se abroga-
ria el poder de decidir en funcién de sus propios fines lo que afecta al
destino comun” (Lefort, 1991: 190).

Para Lefort, la libertad individual y la libertad politica desarrolla-
das por Tocqueville revelan la esencia de lo politico.®® En efecto, en el
momento en el que los hombres se descubren en la aventura democré-
tica como individuos y ciudadanos, nada es susceptible de materializar
su libertad, por importantes que sean las leyes o las instituciones que la
sostienen. La libertad politica aparece, entonces, como una libertad
peligrosa, indeterminada e indeterminable, que configura al individuo y
atiza el fuego de la democracia. Cualquier remedio contra los males de

18 Sobre lo politico en Tocqueville, Lefort (1991: 193) sefiala: “Seria imposible decir
que Tocqueville aporta una nueva definicién de lo politico. El hecho reside en que
conserva al término su particular significado en el anélisis de la democracia americana,
cuando distingue el estado social y sus consecuencias politicas, las asociaciones civiles
y las asociaciones politicas, el poder administrativo y el poder politico, las ideas, los
sentimientos y las costumbres y el despotismo o la libertad politica”.

Andamios g



Serclo ORTIZ LEROUX

la democracia —que no son pocos— no podria pasar por la elimina-
cion de la libertad politica. El sacrificio de esa libertad equivaldria al
sacrificio del individuo y de la democracia.

A partir de la constatacion de que la libertad no es localizable
empiricamente, no es una propiedad fisica ni un atributo de la existen-
cia o de la coexistencia humanas, sino es constitutiva del individuo, una
suerte de “instinto natural”, Tocqueville funda una nueva ciencia politi-
ca o, si se quiere, una nueva filosofia politica que pone en el centro los
peligros de la libertad.'* Esa nueva filosofia politica confiere un sentido
politico a lo que hasta entonces escapaba a una reflexion limitada a la
esfera del gobierno y sus partidos. Lo politico en Tocqueville apare-
ce como un d&mbito de ensayo, como una experiencia de pruebay error
de la libertad.™

Tocqueville detecta las ambigliedades de la revolucién democratica
en todos los campos sociales. No solamente en el plano de las ins-
tituciones politicas, sino también, y sobre todo, en el nivel de las con-
ductas, mentalidades y representaciones sobre lo social. La revolucion
democrética supone un movimiento que impide a la sociedad fijarse
en una forma determinada.® Su método de anélisis se niega a reducir

14 %L a nueva ciencia politica que Tocqueville desearia [...] parece muy singular: no
se limita a conocer el funcionamiento de las instituciones; menos ain tiene algo que
ver con la pseudociencia que predican los partidarios de un cuerpo social cuyos
movimientos serian rigurosamente regulados y donde casi cada quien seria asignado a
su justo lugar, para desempefiar la funcién mas Gtil al servicio de todos. Es mas una
filosofia que una ciencia. Evitando las ilusiones de una teoria de la organizacion, esta
hecha para ensefiar el peligro de la libertad, no para alejarlo, sino para volverlo aceptable
y buscar en el riesgo el medio para conjurar otros riesgos” (Lefort, 1991: 190) (cursivas
mias).

15 E[ liberalismo politico de Tocqueville o, si se prefiere, su teoria politica de la libertad,
no deja rebajarse al nivel del liberalismo econdmico, que pretende contraer la libertad en
la esfera econdmica: “El liberalismo politico, tal y como es formulado por Tocqueville,
pertenece a una ciencia diferente que la del liberalismo econémico. En este altimo no
duda en reconocer a un eventual aliado del despotismo” (Lefort, 1991: 186).

16 A proposito del movimiento en la democracia, Campos Daroca (2000: 137)
sefiala: “A las democracias les gusta el movimiento por si mismo. Cambian hasta sin
necesidad. La democracia es el lugar de lo nuevo: opiniones nuevas, nuevas costumbres,
relaciones que se alteran, nuevos conocimientos, hechos y verdades; sus hombres piden
lo inesperado y lo nuevo, son nuevas sus palabras y expresiones. Una sociedad de
rostro eternamente modificado”.

gg Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

la dualidad de los fendmenos sociales a una vision Unica y excluyen-
te: “A cada momento de su analisis, segun Lefort, se ve constrefiido a
duplicar su observacion, a pasar del haz al envés del fenémeno, a deve-
lar la contraparte de lo positivo —Ilo que se convierte en el nuevo sig-
no de la libertad— o de lo negativo —lo que se convierte en el nuevo
signo de la servidumbre” (Lefort, 1991: 23).

La sociedad democrdatica se enfrenta, segin Tocqueville, a una con-
tradiccion general que resulta de la desaparicion de cualquier fundamen-
to altimo del orden social. Nada mas ajeno al espiritu de la obra toc-
quevilleana que las visiones historicistas o naturalistas sobre el orden
social. La contradiccion general de la democracia la examina mediante
el andlisis del individuo, la ley y el poder. El individuo democrético
aparece sometido a una paradoja que se antoja irresoluble: si bien es
apartado de las antiguas redes de dependencia personal propias de la
sociedad aristocréatica, también se ve enfrentado a vivir una experiencia
novedosa que lo mantiene aislado, desamparado y al borde del ano-
nimato: la de juzgar y actuar de acuerdo con sus propias normas. Para
escapar de laamenaza de disolucion de su identidad, de aparecer perdido
entre la multitud, este individuo se une con sus semejantes, con sus
iguales. S6lo con los otros, se encuentra a si mismo; fuera de los otros,
se pierde a si mismo. La ley en la sociedad democratica se orienta, por
una parte, hacia el polo de la voluntad colectiva, dando cabida a las
nuevas exigencias que nacen del cambio de préacticas y mentalidades, y
se compromete, por la otra, como consecuencia de la igualdad de con-
diciones, con una obra de homogeneizacion de las normas de com-
portamiento. El poder democratico, segiin Tocqueville, al tiempo que se
libera de las redes arbitrarias y de todos los reductos particulares del
poder asociado a una persona, corre el riesgo de aparecer como un poder
de nadie, como un poder sin limites que encarna la voluntad general, la
voluntad del pueblo y que asume la vocacion de dirigir todos los deta-
lles de la vida social:

Separado de la persona del principe, libre de la instan-
cia trascendente que hacia de éste el garante del ordeny la
permanencia del cuerpo politico, extraido de la duracion
alimenticia que le daba un carécter casi natural, ese poder

Andamios gq



Serclo ORTIZ LEROUX

aparece como el que la sociedad ejerce sobre si misma.
Resulta ilimitado desde que no conoce nada externo a ella
misma. Producto de la sociedad, simultaneamente posee la
vocacion de producirla. (Lefort, 1991: 187)

En suma, individuo, ley y poder estan expuestos en la aventura
democrética a un movimiento interminable que les impide petrificar-
se en unasola figura. Las dos cabezas del monstruo democratico —si se
me permite la imagen— apuntan hacia dos polos opuestos: el de la
libertad o el de la servidumbre. El peligro de virar hacia alguno de los
polos siempre esté latente, es parte de la naturaleza democréatica.*”

Sin embargo, Lefort no queda satisfecho con el camino avanzado
por el pensamiento de Tocqueville. Si bien es cierto que este Gltimo abre
una de las vias mas fecundas para seguir explorando desde el presente
a la democracia, también es cierto que el politico y pensador francés no
lleva su propio analisis hasta sus Ultimas consecuencias. Pareciera que
Tocqueville queda paralizado ante los efectos que desatan sus propias
premisas. Su exploracion de las multiples ambiguedades de la revolu-
cion democratica se detiene frecuentemente, a los ojos de Lefort, en la
contraparte de cada fendmeno caracteristico de la nueva sociedad, en
lugar de perseverar en la bdsqueda de la contraparte de la contraparte,
es decir, en la negacion de la negacion:

A lo que no presta importancia [Tocqueville], es al trabajo
gue se hace o se rehace una y otra vez desde el segundo
polo donde se petrifica la vida social. Es lo que revela el
auge de las reivindicaciones, de las luchas por los derechos
que ponen en jaque el punto de vista formal de la ley; la
irrupcién de un sentido de la historia y el despliegue de las
multiples perspectivas del conocimiento histérico, como

17 Sobre los peligros de la democracia, Molina (2000: 127) sefiala: “Tocqueville
intenta descubrir en las nuevas formas de la libertad los signos de una nueva servidumbre
Yy, en esos mismos signos, los remedios que la democracia pone al alcance. Su analisis
no nos permite componer la imagen de una sociedad conciliada consigo misma. Su ex-
ploracién queda suspendida en la indeterminacion”.

90 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

consecuencia de la disolucién casi organica de la duracion,
antiguamente contenida en las costumbres y las tradicio-
nes; la heterogeneidad creciente de la vida social que
acompafia la dominacién del individuo por la sociedad y
el Estado. (Lefort, 1991: 24-25)

Tocqueville, segun Lefort, no alcanza a medir el extraordinario acon-
tecimiento que marca el arribo de la democracia moderna: la formacion
de un poder privado de su virtud de encarnacién y del conocimiento de
los fundamentos ultimos de la legitimidad. Al mismo tiempo, el pensador
francés no registra el establecimiento de una relacién con la ley y el sa-
ber, libres de su relacion con el poder, que implica laimposibilidad de re-
ferirse a un principio que trascenderia el orden del pensamiento y de la
accion humanas: Tocqueville “se detiene y se oculta ante la conclusion
de que la experiencia de la libertad politica y de la libertad individual, el
surgimiento de una nueva idea del poder y del derecho coinciden con
una nueva experiencia del saber, con el surgimiento de una nueva idea
de la verdad” (Lefort, 1991: 199).

Con la democracia, nos sugiere Lefort, comienza una ruptura
propiamente histérica en la que los fundamentos del poder, los fun-
damentos del derecho y los fundamentos del saber son puestos en tela
de juicio.'® En adelante, nadie podra asumirse como el centinela de las
razones Ultimas. La sociedad y el individuo democréticos se instituyen
por una prueba radical: la de disolucién de las referencias Gltimas de la
certeza.

18 No s6lo la democracia, como dice Lefort, es fruto de una ruptura histérica. No-
sotros mismos, nuestra civilizacion occidental, nuestras propias ideas también son
resultado, seguin Castoriadis (1998: 76-77), de una ruptura similar: “;Y cudl es el origen
de ‘nuestro punto de vista'? Una creacion historica, una ruptura histérica que tuvo lugar
por primera vez en la antigua Grecia, luego de nuevo en la Europa occidental a fines de
la Edad Media, ruptura en virtud de la cual se cre6 por primera vez la autonomia en el
sentido propio del término: la autonomia, no como cerco, sino como apertura. Esas so-
ciedades representan, una vez mas, una forma nueva de ser historicosocial y, en realidad,
de ser sin m&s ni més: por primera vez en la historia de la humanidad, de la vida y, que
sepamos del universo, nos encontramos en presencia de un ser que pone abiertamente
en tela de juicio su propia ley de existencia, su propio orden dado” (cursivas mias).

Andamios ¢,



Serclo ORTIZ LEROUX

La sociedad democratica desata, simultineamente, una avalancha
de energias que hacen imposible predecir o poner un alto a sus resul-
tados. Mientras la aventura democratica esté en marcha, y los términos
de la contradiccion se desplacen unos a otros en un vértigo sin prin-
cipio ni final, el sentido de lo que viene seguira irremediablemente en
suspenso. S6lo ese suspenso permitird que no se apague la llama de la
efervescencia que se enciende con la ruptura de la sociedad democrética.

Para Lefort, la democracia se revela como la sociedad histérica por
excelencia, aquella forma de sociedad que acoge y preserva la inde-
terminacion, en contraste con la sociedad totalitaria que, edificada bajo
el signo del hombre nuevo, en realidad se erige contra esta inde-
terminacion, y se dibuja secretamente en el mundo moderno como
sociedad sin historia.*® Esta indeterminacion no es del orden de los he-
chos empiricos —como suponen la ciencia politica y el marxismo—; no
puede ser localizada en los hechos politicos, sociales, econémicos o
estéticos. Asi como el nacimiento de la sociedad totalitaria cuestiona
toda explicacion que reduzca el suceso al nivel de la historia empiri-
ca (partido Unico, economia centralizada, movilizacion alta, ideologia
articulada, control policial de la vida pablica, burocracia, etcétera), el
nacimiento de la democracia moderna sefiala, segun Lefort, una muta-
cion de orden simbdlico,?° que puede ser explorada en la nueva posicion

19“Sj es verdad que el régimen comunista, en orden a la construccién de un nuevo
mundo y de un nuevo hombre, ha anunciado el fin de la historia y anegado que algo
pudiera cuestionar el dogma del partido, me parece no menos cierto que (la democracia),
al acoger el conflicto y el debate, en lo politico y en lo social, abre un espacio a la
posibilidad, a la innovacion en todos los sentidos y se expone a lo desconocido. En
pocas palabras, parece cierto que la democracia es la sociedad histérica por esencia”
(Lefort, 1997a: 583).

2 E| nacimiento de la democracia (y de la politica) en la Grecia antigua supone
también, en alguna medida, una mutacion de orden simbélico, que Castoriadis (1998:
114) ubica en el nivel de lo imaginario: “La creacion de la democracia y de la filosofia,
y de su vinculo, tiene una precondicién esencial en la visidn griega del mundo y de la
vida humana, en el nacleo de lo imaginario griego. La mejor manera de aclarar esto sea
tal vez referirse a las tres preguntas con las que Kant resumio los intereses del hombre.
En cuanto a los dos primeras (;qué puedo saber? y ;qué debo hacer?), la interminable
cuestion comienza en Grecia pero no hay una ‘respuesta griega’ a ellas. En cuanto a la
tercera pregunta (;qué me es licito esperar?), hay una respuesta griega clara y precisa y
es un rotundo y retumbante nada”.

92 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

del poder. Con la democracia, el lugar del poder se convierte en un
lugar simbdlicamente vacio que nadie puede ocupar de una vez y para
siempre.

EL vAcio SIMBOLICO DEL PODER

La democracia moderna es una forma de sociedad que se inaugura a
principios del siglo xi1X. Su nacimiento est4 intimamente ligado a un
acontecimiento que revolucionara al conjunto de la sociedad: la di-
solucion de los indicadores de la certeza. La sociedad democratica colo-
ca a los hombres y a sus instituciones, segun Lefort, ante la prueba de
una indeterminacion radical. De ahora en adelante, los fundamentos
de la distincion y de la semejanza entre los hombres dentro de cualquier
sociedad democratica ya no encuentran carta de buena conducta en la
naturaleza, los mitos o la religién. La democracia somete a los individuos
ante el desafio de crear por si mismos los fundamentos de su propia
institucion: en la democracia “los hombres son puestos a la tarea de in-
terpretar sucesos, conductas e instituciones sin ser capaces de recurrir
a laautoridad de un juez superior” (Lefort, 1997a: 587). Por ello, es una
forma de sociedad que no tiene ninguna garantia de éxito. El fantas-
ma del totalitarismo siempre ronda las puertas de la democracia. No es
facil atreverse a vivir sin aferrarse o creer enérgicamente en algo o en
alguien. No es facil vencer la cobardia y la pereza para asumir nuestra
mayoria de edad kantiana.

El origen de la democracia sefiala una mutacion de orden simbdlico,
de orden politico, cuyo mejor testimonio es la nueva posicion del poder.
Su singularidad se hace visible si preguntamos en qué se convierte el
poder en la sociedad democratica y cudl era su posicion y su figuracion
en el sistema monarquico? del Antiguo Régimen.

2 Para Lefort, la singularidad de la monarquia no se localiza, como suponen los
marxistas, en el nivel econdmico sino en el &mbito propiamente politico. En el marco
de la monarquia, que se desarrollaba originalmente dentro de una matriz teoldgico-
politica que se extiende a lo largo de la Edad Media, se dibujaron los rasgos del Estado
y lanacién y se dio una primera separacion entre la sociedad civil y el Estado: “Lejos de
reducirse a una institucion superestructural, cuya funcion derivaria de la naturaleza

Andamios ¢,



Serclo ORTIZ LEROUX

En lamonarquia, el poder se incorporaba en la persona del
principe. Eso no quiere decir que detentaba un poder sin
limites. EI régimen no era despotico. El principe era un
mediador entre los hombres y los dioses, o bien, bajo el
efecto de la secularizacion de la actividad politica, un
mediador entre los hombres y las instancias trascenden-
tes de la justicia soberana y la razon soberana. Sometido a
la ley y por encima de las leyes, condensaba en su cuerpo,
a la vez mortal e inmortal, el principio de la generacion y
orden en el reino. (Lefort, 1991: 26)

El principe aparecia como la cabeza de ese cuerpo que era la sociedad.
Su poder sacro y mortal?? se dirigia hacia un polo extramundano,
incondicionado y su persona mortal se constituia en garante y
representante del Uno —su representante carnal—, de la unidad del
reino. El orden sagrado del “lado de all&” determinaba también de forma
inamovible la sociedad del “lado de acd”. Por tanto, a la sociedad se
contrapuso, en el orden sacro, un poder del lado de alla que adquiria
forma corpdrea en la persona del principe y era representado por ella.
La nacion —digamos el reino— se figuraba a si misma como un cuerpo,
como una totalidad orgénica, como una unidad sustancial, de suerte

del modo de produccién, la monarquia, por su accion niveladora y unificadora del
campo social y, simultdneamente, por su inscripcion en ese campo, ha hecho posible el
desarrollo de relaciones mercantiles y un modo de racionalizacion de las actividades
que condicionaban el auge del capitalismo” (Lefort, 1991: 25-26). No es la monar-
quia, en suma, la que surge del capitalismo, sino es el capitalismo el que surge de la
monarquia.

2 E| poder dual del principe se puede expresar graficamente, segiin Rodel,
Frankenberg y Dubiel (1997: 141), en la metafora de los dos cuerpos del monarca:
“Como cuerpo sacro representaba en este mundo, en su persona, el orden sacro e
indisponible del lado de alld&. Como cuerpo mortal en la cima de la jerarquia social
encarnaba en su persona el orden terrenal completo y actuaba como intermediario del
orden sacro que hacia reinar la razdn”. La imagen de la doble naturaleza simbdlica de la
soberania monérquica en el Occidente no es de los autores alemanes aqui citados;
éstos la recuperan de Kantorowicz (1985). Aunque el tratado es el de un historiador
del poder y del derecho, aparentemente acotado al medioevo y la monarquia, tiene un
indudable alcance para el pensamiento politico de nuestro tiempo.

94 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

que la distincion de rangos y condiciones, es decir la jerarquia entre sus
distintos miembros, reposaba sobre un fundamento incondicionado:
“El poder, en tanto era encarnador, en tanto estaba incorporado en la
persona del principe, daba cuerpo a la sociedad. Habia un saber de lo
que era el uno para el otro, saber latente pero eficaz, que resistia a las
transformaciones de hecho, econdmicas y técnicas” (Lefort, 1990: 189).

A partir de este modelo, Lefort perfila el rasgo revolucionario y sin
precedente de la sociedad democratica. La democracia moderna com-
prueba una puesta en forma muy singular de la sociedad. De esa puesta
en forma, lo que aparece, en primera instancia, es la nueva nocion del
lugar del poder como un lugar vacio, como un espacio potencialmente
de todos que ninguna persona ni camarilla o grupo puede legitimamen-
te ocupar y personificar. Obviamente, Lefort no esta haciendo alusion
aqui al dispositivo institucional de la democracia —el cual, por cierto,
no lo desconoce, pero no lo considera prioritario para los propdsitos de
su investigacion—.2% Lo esencial, a sus 0jos, es que en la democracia
quienes ejercen la autoridad politica o, mejor dicho, la soberania son
simples gobernantes y no pueden apropiarse del poder, incorporarlo.?*
Dicho ejercicio se somete al procedimiento de una renovacion periédi-
ca que implica una competencia regulada entre hombres, grupos y
partidos que “supuestamente” (Lefort dixit) estdn encargados de drenar

= El fil6sofo francés no desconoce la diferencia entre el desarrollo de facto de las
sociedades democraticas y los principios que han ordenado a esas sociedades, es decir,
entre su dispositivo institucional y su dispositivo simbdlico: “En modo alguno olvido
que las instituciones democréticas han sido constantemente utilizadas para limitar a
una minoria los medios de acceso al poder, al conocimiento y al goce de los derechos.
Tampoco olvido que la expansién del poder del Estado [...] fue favorecida por la posicion
de un poder anénimo. Pero elegi poner en evidencia un conjunto de fenémenos que
me parecen desconocidos por lo general” (Lefort, 1991: 28).

2 para Rodel, Frankenberg y Dubiel (1997: 144), la despersonalizacion del poder
puede rastrearse en el curso de la historia europea de los siglos XVII y XVIII: “Con la
ejecucion del monarca en el curso de las revoluciones democraticas, como en el caso
de Jacobo Il en Inglaterra y Luis XVI en Francia, termina a la vista de todos la
personificacion en el lado de aca de un intocable orden del lado de alla. El lugar del
poder queda literalmente vacio. El resultado es una despersonificacion tanto de la sociedad
como del poder. Ambos se enfrentan en los sucesivo como civil society y régimen
absolutista”.

Andamios ¢



Serclo ORTIZ LEROUX

opiniones en toda la extension de lo social.?® La celebracion periddica
de elecciones garantiza que nadie pueda caer en la tentacién de encar-
nar el poder. El lugar del poder sélo puede ser ocupado provisionalmen-
te por los representantes de turno de la sociedad, nadie tomara posesion
de él ni lo ocupara permanentemente.

La democracia, en clave lefortiana, implica también el reconocimien-
to de las minorias por parte de las mayorias. Es més, la auténtica prueba
de fuego de cualquier democracia es su modo de tratar a las minorias.
Contra una opinién muy generalizada, podria afirmarse que la de-
mocracia no es simplemente el gobierno de la mayoria; es, si se quiere
ser preciso, el gobierno de la mayoria pero con el consentimiento de las
minorias. Sin la afirmacion de los derechos de las minorias, la democra-
cia es una merailusion, una invitacion al suicidio, pues la mayoria puede
decidir en cualquier momento ponerle fin a esa peligrosa aventura
(por ejemplo, la llegada de Hitler al poder por la via electoral en 1933).
La aceptacion de una competencia periédica y regulada implica el
reconocimiento del conflicto politico, su institucionalizacion. La insti-
tucionalizacién de este conflicto tiene por efecto instituir unaescena en

% | efort no se deja encantar por la idea de que los partidos representan fielmente
los intereses de una parte de la sociedad: “Lo que los partidos buscan es vencer a sus
adversarios. Y esto no sélo por las armas del debate, sino primeramente y de una
manera constante, por la demagogia. Democracia y demagogia han estado ligadas
sustancialmente desde la antigliedad. Este proceder de los partidos se manifiesta, en
primer lugar, haciendo promesas que no van a ser cumplidas; en segundo lugar,
desacreditando por todos los medios a los adversarios, y, en tercer lugar, utilizando
medios ocultos [...] Estos partidos a menudo estan mas preocupados por su propia
conservacion que por el interés general” (Lefort, 1997b: 619-620).

% En sintonia con esta idea lefortiana, Maestre (1997: 546) sefiala: “Si la politica
aparece establecida, después de la caida de las monarquias absolutas y la proclamacion
de la soberania del pueblo, como una esfera auténoma sujeta a principios de racionalidad
inmanente, entonces debera no sélo permitirse sino sobre todo favorecerse la
participacion de las minorias como prueba de que el lugar del poder, antes ocupado
por el monarca, ha quedado vacio: nadie podra ya arrogarse el derecho a sentarse
permanentemente en él en nombre de cualesquiera principios trascendentes; por el
contrario, quién y como habra de ejercerlo dependera tinicamente de la voluntad siempre
histérica del pueblo. Por lo tanto, la participacion activa de las minorias deja abierta la
posibilidad de que sus reivindicaciones se conviertan algin dia en decisiones
mayoritarias”.

96 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

la cual el conflicto politico es representado a los ojos de todos como
necesario, irreductible y legitimo.?” Poco importa, asegura Lefort, que
cada partido proclame su vocacion por defender el interés general y
realizar la unién de la sociedad, el antagonismo acredita otra vocacion,
la de la sociedad por la division. En consecuencia, la sociedad democrati-
ca se articula a su interior no por la via del consenso sino del conflicto
politico irreductible. Su unidad simbdlica es fruto de su irreductible
division. Lefort (1991: 26) lo explica de la siguiente manera:

Vacio, inocupable —ya que ningun individuo ni ningin
grupo pueden serle consustanciales—, al lugar del poder
le es imposible adoptar figura alguna. Sélo son visibles los
mecanismos de su ejercicio, 0 mejor dicho los hombres,
simples mortales, que detentan la autoridad politica. Nos
equivocariamos al juzgar que el poder se aloja en lo sucesi-
vo en la sociedad [...]; sigue siendo la instancia por virtud
de la cual ésta puede ser comprendida unitariamente [...].
Pero esa instancia no se refiere a un polo incondicionado;
en este sentido, marca un abismo entre elinterior y el exterior
de lo social, lo que instituye su relacion; tacitamente se
hace reconocer como puramente simbdlica.

La democracia en la obra de Lefort, en suma, es una forma de sociedad
que desactiva nuevos principios politicos: la nocion de un lugar vacio
porque ningun individuo o grupo puede serle consustancial; la nocién
de un lugar infigurable que no esta ni fuera ni dentro; la nocién de una
instancia puramente simbdlica, en el sentido que no se localiza en lo
real;? la nocion de una sociedad enfrentada a la prueba de una pérdida

2 | conflicto democratico tiene un efecto civilizador sélo si cumple determinados pre-
supuestos: “Esta forma de socializacidn sélo puede tener éxito si los adversarios en con-
flicto no son indiferentes y por tanto no se relacionan unos con otros de forma exclusi-
vamente estratégica ni tratan a los adversarios como simple objeto de disposicion,
administracion o en el mejor de los casos cuidado” (Rodel, Frankenberg y Dubiel, 1997: 166).

2 “ a democracia moderna es el Unico régimen que subraya la distancia entre lo
simbdlico y lo real por medio de la nocion de un poder que no se atreveria a apoderarse
nadie, ya fuera principe o camarilla; su virtud es conducir a la sociedad a la prueba de
su institucion” (Lefort, 1991: 248).

Andamios -



Serclo ORTIZ LEROUX

del fundamento ultimo; la nocidn del conflicto politico como centro y
eje de la socializacion; la nocién de la representacion politica como
imagen de pluralidad y de unidad a la vez.

Este acontecimiento deja innumerables huellas. El fenémeno de la
desincorporacién del poder se acompafia, segun Lefort, de una desin-
trincacion entre la esfera del poder, la esfera de la ley y la esfera del
conocimiento: “Desde que el poder cesa de manifestar el principio de ge-
neracion y de organizacion de un cuerpo social, desde que cesa de
condensar en si las virtudes derivadas de una razén y de una justicia
trascendentes, el derecho y el saber se afirman, ante él, en una exteriori-
dad e irreductibilidad nuevas” (Lefort, 1991: 27).

La autonomia del derecho con respecto al poder se vincula a la
imposibilidad de fijar su esencia de una vez y para siempre. Su futuro en
la democracia depende directamente de un debate sobre su fundamen-
toy sobre la legitimidad de lo establecido y de lo que debe ser; igualmen-
te, la autonomia del saber se deriva de un proceso de conocimiento
continuo e inacabable que mantiene abierta la interrogacion sobre los
fundamentos de la verdad. En la sociedad democratica, el derecho y el
saber no se dejan atrapar en un concepto fijo o estable; su movimiento
provoca una basqueda continda de su fundamento. Por eso, mas que
hablar de derecho o de saber en singular, habria que hablar de un devenir
de los derechos y de los conocimientos en plural.

No menos importante resulta en Lefort la relacion que se establece
entre la competencia movilizada por el ejercicio del poder y el conflicto
en todos los &mbitos de la sociedad:

La sociedad relacionada consigo misma por efecto de la
representacion de una nacion y de un pueblo homogéneos
es una sociedad paradéjicamente confrontada con la
heterogeneidad de los intereses, creencias, opiniones de las
costumbres en general; una sociedad en la cual la
legitimacion del conflicto propiamente politico sefiala en
direccion a la legitimacion del conflicto en la sociedad y la
cultura. (Lefort, 1990: 190-191)%

2 Sobre el vinculo entre el conflicto politico y el conflicto social, puede consultar-
se también: Lefort (1992: 139-145). “Diria que la institucionalizacion del conflicto

9g Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

Para Lefort, el sentido profundo de los cambios en la esfera de la ley y
del conocimiento se hace transparente si recordamos el modelo mo-
narquico del Antiguo Régimen y lo comparamos con el modelo
democratico moderno: mientras en la monarquia el poder daba cuer-
po a la sociedad, en la democracia la sociedad se instituye como socie-
dad sin cuerpo, es decir, como sociedad que pone en jaque la
representacion de una totalidad organica. Sin embargo, el hecho de que
la sociedad democrética no pueda ser representada como un cuerpo,
como una totalidad orgénica, no quiere decir que ésta prescinda de to-
da unidad, que carezca de una identidad definida. Por el contrario, la
imagen de la union, segun Lefort, se engendra en el seno mismo de la de-
mocracia moderna: “La nueva posicion del poder es acompafiada por
una reelaboracion simbdlica, en virtud de la cual las nociones de Estado,
de pueblo, de nacion, de patria, de humanidad adquieren un significa-
do igualmente nuevo” (Lefort, 1991: 250). Esas simbolizaciones unita-
rias —como “pueblo”, “nacién”, “patria” o “Estado”— pretenden anu-
lar la discordia y la conflictividad de la sociedad con el fin de llenar el
vacio del poder. Sin embargo, la lucha por la identidad en la sociedad
democratica siempre esta ligada a un discurso politico, a un debate
ideoldgico entre diferentes personas y grupos que no alcanza a mi-
metizarse con alguna realidad sustancial:

La desaparicion de la determinacion natural, antafio unida
a la persona del principe y a la existencia de una nobleza,
presenta a la sociedad como exclusivamente social, en forma
tal que el pueblo, la nacion y el Estado se erigen como
entidades universales, y todo individuo, todo grupo, se
relacionan. Pero ni el Estado, ni el pueblo ni la nacién
figuran como realidades sustanciales. Su representacion se
halla en la dependencia de un discurso politico y una

politico, a través de los partidos, tiene como consecuencia una legitimacion técita del
conflicto dentro de la sociedad, del conflicto en todos los ambitos, en todos los registros:
del conflicto de intereses, de creencias, de opiniones, de formas de vida. La re-
presentacion politica mantiene el principio de diferencia sobre el cual se basa la sociedad
democrética” (Lefort, 1992: 142).

Andamios ¢



Serclo ORTIZ LEROUX

elaboracion socioldgica e historica siempre ligada al debate
ideoldgico. (Lefort, 1991: 27-28; cursivas mias).*

La paradoja de la democracia se hace mas evidente, segun Lefort, con la
institucion del sufragio universal. Cuando la soberania popular su-
puestamente debe manifestarse y actualizarse, cuando se podria pensar
que se instituye un nuevo polo de identidad: el pueblo soberano o la
voluntad general roussoniana (absoluta, infalible e irresistible), en ese
momento las solidaridades sociales resultan deshechas y el ciudadano
se ve extraido de todas las relaciones en las cuales se desarrolla la vida
social para ser convertido en unidad contable: un hombre un voto.3 El
numero sustituye a la sustancia: “No hay pueblo en acto fuera de la
operacion regulada del sufragio, y no hay poder susceptible de encarar-
lo. El lugar del poder queda asi tacitamente reconocido como un lugar
vacio, por definicién inocupable, un lugar simboélico, no como un lu-
gar real” (Lefort, 1990: 62-63). En las elecciones se determinan los
triunfadores y los perdedores, los representantes elegidos para los érga-
nos representativos y los detentadores de los cargos politicos, pero no se
crea una voluntad general que el triunfador pueda encarnar.

% Sobre la nocién de pueblo y nacién, Molina (1997: 603) afirma: “Si la nocién de
pueblo queda suspendida de una ambigiiedad de la que una representacién co-
munitarista de la democracia no puede dar cuenta, al considerarlo el sujeto de lo politico,
al atribuirle una identidad y una voluntad que no se reduce a la de los individuos que
lo componen; otro tanto ocurre con el término ‘nacion’ cuando se lo pretende mantener
a pesar de su paso por la democracia, como un medio de socializacién, compuesto de
sentimientos religiosos. El pensamiento comunitarista, empefiado en establecer una
continuidad histérica que dé prueba de lo absurdo de un mundo sin religion, obvia lo
que supone el acontecimiento de la democracia, es decir, lo que significa que la identidad
colectiva no se manifieste como el objeto de un consenso espontaneo, como objeto de
unanimidad: que la nacién no puede darse mas alla de un discurso que la nombre y
que elabore su representacion; que no es, por tanto, ajena al debate que suscita la
interpretacion”.

% “E| pueblo soberano, la sociedad civil en el momento de depositar el voto, no es
simbolizada como una unidad sustancial de la sociedad, sino como un conglomerado
atomizado y desunido de votos como unidades de recuento. Con ello resulta excluida
también la personificacion de la unidad del pueblo como soberano en un poder real”
(Rodel, Frankenberg y Dubiel, 1997: 173).

100 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

En sintesis, la sociedad democratica se instituye y se mantiene, segin
Lefort, en la disolucion de los puntos de referencia de la certeza. La
democracia inaugura una historia en la que los hombres realizan la prue-
ba de una indeterminacion ultima, en cuanto al fundamento del poder,
de la ley y del saber, y en cuanto a la relacién entre cada uno de ellos.
Con la democracia se despliega en la préctica social, y ante el des-
conocimiento de los actores, una interrogacion para la cual nadie tiene
respuesta. Esa ambigiiedad, aunque parezca paradojico a primera vista,
es su principal fortaleza. Se trata de una aventura donde los actores no
conocen el guion de los primeros ni de los ultimos capitulos de la obra.

Sustentar esa forma de sociedad no es una tarea sencilla. Siempre
esta latente la posibilidad de un desajuste en el dispositivo democratico:

En unasociedad donde los fundamentos del orden politico
y del orden social se escamotean, donde lo adquirido ja-
mas lleva el sello de la legitimidad plena, donde la diferen-
cia de los estatutos deja de ser irreprochable, donde el
derecho se revela dependiente del discurso que lo enun-
cia, donde el poder se ejerce en la dependencia del conflic-
to, la posibilidad de un desarreglo en la l6gica democratica
queda abierta. (Lefort, 1991: 28-29)

La democracia es una forma de sociedad que carece de seguro de vida.
Cuando crece la inseguridad de los individuos —como consecuencia de
una crisis econdmica, de los destrozos provocados por una guerra o un
desastre natural—, cuando el conflicto entre los grupos y las clases o
entre las razas y las etnias se polariza hasta el extremo y no encuentra ya
resolucion simbélica en la esfera politica, cuando el poder parece decaer
hacia el plano de lo real, es decir, se muestra dentro de la sociedad como
algo particular al servicio de unos cuantos y, simultdneamente, ésta tltima
aparece realmente fragmentada, cuando la busqueda de la verdad es
sustituida por la verdad revelada por el profeta de turno, entonces se de-
sarrolla, segun Lefort, el fantasma del pueblo-uno, la basqueda de una
unidad sustancial, de un cuerpo unido a su propia cabeza, de un poder
encarnador, de un Estado liberado de la division. En ese momento, el
fantasma adquiere un rostro aterrador: el totalitarismo.

Andamios ;41



Serclo ORTIZ LEROUX

La democracia no es una estacion de paso rumbo a la estacién ter-
minal totalitaria. Si asi fuera, estariamos dandole a la democracia un
tratamiento de simple causa y al totalitarismo de mera consecuencia.
Para Lefort —recordemos— las relaciones causa-efecto pierden toda
validez en el orden de lo simbdlico. Por el contrario, la democracia es
una forma de sociedad cruzada por el riesgo y la contradiccion; una
sociedad tragica donde el deseo de libertad puede ser eclipsado por
el deseo de servidumbre: “Alli donde la pérdida de los fundamentos del
orden politico y del orden del mundo es sordamente experimentada,
alli donde la institucion de lo social hace surgir el sentido de una
indeterminacion ultima, el deseo de libertad conlleva la virtualidad de
su inversion en deseo de servidumbre” (Lefort, 1990: 193; cursivas
mias).®2 En la dptica de Lefort, la sociedad democratica no ha encontra-
do en el pasado ni encontrara seguramente en el presente o en el futuro
la vacuna contra el virus del totalitarismo. Con él tendra que aprender a
vivir y, si es posible, a sobrevivir. El futuro de la democracia ha de ser
invencion constante de democracia® o el riesgo totalitario es permanen-
te. Invencion que, por cierto, encuentra en la figura de los derechos
humanos uno de sus capitulos estelares.

Los DERECHOS DEL HOMBRE COMO DERECHOS POLITICOS

No es posible pensar una sociedad democréatica sin el pleno
reconocimiento y ejercicio de los derechos del hombre. Estos derechos
otorgan carta de legitimidad a una lucha real en favor de la libertad
politica y contra la opresion. En la obra del filésofo Claude Lefort, los
derechos humanos aparecen ligados a una concepcion general de la

%2 | a idea de deseo de libertad y de servidumbre la recupera Lefort de la obra El
discurso de la servidumbre voluntaria de Etienne de la Boétie: “Lo que si queda aclarado
y establecido, al oponer indirecta, pero rigurosamente, deseo de servidumbre a deseo
de libertad, es la dimension social del deseo humano. Desde el principio del discurso,
se trataba de la libertad y de la servidumbre del pueblo, de la dominacién del principe
o tirano y de como subvertirla” (Lefort, 1981: 155).

% Para profundizar en la imagen de la democracia como invencién, recomiendo
Cansino y Sermefio (1997: 557-571) y Serrano Gomez (1997: 523-541).

102 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

sociedad —lo que en tiempos antiguos se denominaba la ciudad— que
encuentra en el totalitarismo su negacion y en la democracia su
afirmacion.® Los derechos humanos, segun Lefort, no pueden ser re-
ducidos a simples derechos naturales, individuales o formales sino se
trata de derechos politicos cuya violacion pone en cuestion no solamente
la dignidad de los individuos —Ilo cual, por cierto, no es poca cosa—,
sino también, y en primer lugar, la forma de la sociedad.

Sin embargo, pocos parecen percatarse de la radicalidad y novedad
que plantea el reconocimiento de la institucion de los derechos huma-
nos. Algunos han clasificado los derechos del hombre dentro del rubro
de los derechos formales, burgueses, que en Gltima instancia disimulan
un sistema de dominacion que se define en el nivel de las relaciones de
produccion y propiedad y de las relaciones de fuerza; otros, por el con-
trario, han instalado los derechos del hombre en el santuario de la moral
privada, un santuario que cada individuo lleva en su espiritu o en su
corazén; muchos mas, por su parte, han hecho de los defensores de los
derechos humanos en los regimenes totalitarios una suerte de martires
modernos y de la resistencia a la opresion un tipo de religion laica sin
reparar mayormente en el sentido politico de la lucha por los derechos
humanos.

Lefort se niega a concebir los derechos humanos como derechos
individuales; la naturaleza del individuo no es ajena al modo de cons-
titucion de la sociedad. Al mismo tiempo, nuestro autor no acepta que
estos derechos sean calificados como “formales” ya que han posibili-
tado reivindicaciones concretas que han hecho evolucionar la condicion
de los hombres. El filésofo francés, asimismo, se resiste a definir la
violacion sistematica de los derechos humanos en los regimenes no
democraticos como un exceso de fuerza o como un ejercicio defectuo-
so del poder por parte de la autoridad que no pone en tela de juicio la
naturaleza del Estado. La violacion de los derechos humanos en la so-
ciedad totalitaria no es un asunto cuantitativo sino cualitativo, no es un

3 “Splo podremos apreciar el desarrollo de la democracia y las oportunidades de la
libertad a través del reconocimiento de la institucion de los derechos del hombre, de
los signos del surgimiento de un nuevo tipo de legitimidad y de un espacio publico
donde los individuos son a la vez producto y agente” (Lefort, 1991: 41).

Andamios ;43



Serclo ORTIZ LEROUX

problema coyuntural que pueda resolverse con politicas compensato-
rias sino es un dilema estructural, no es un tema que aluda a la aparien-
cia sino a la esencia del régimen.

Frente a lecturas de esta naturaleza, Lefort defiende el significado
politico de los derechos humanos o, si se quiere, su dimensién simbdli-
ca® con el objeto de aquilatar en su justa proporcion su potencial
democratico. Los derechos humanos no son un accidente, un acierto o
una concesion de las sociedades democréticas, sino son un estimulo sin
el cual éstas no podrian reconocerse a si mismas: “Asi como hay razo-
nes para juzgar que recusar esos derechos [humanos] forma parte de
la esencia del totalitarismo, también hay que guardarse de conferirles
una realidad en nuestra propia sociedad. Esos derechos son uno de los
principios generadores de la democracia” (Lefort, 1990: 26).

El significado politico de los derechos del hombre se hace visible,
entonces, en el momento en el que se conciben las diferencias entre la
sociedad democrética y la totalitaria. Para llevar a buen puerto esta ini-
ciativa, Lefort propone romper con algunos prejuicios que han con-
taminado el debate sobre los derechos humanos. En primer lugar, el
filésofo francés nos invita a tomar distancia de la interpretacion que
Karl Marx hizo de los derechos humanos en La cuestion judia. En este
texto publicado en los Anuarios francoalemanes, el filésofo alemén na-
cido en Tréveris sefiala que los derechos del hombre no son otros que
los derechos del hombre egoista, del miembro de la sociedad burguesa.
Vale la pena reproducir en extenso la argumentacion de Marx sobre este
punto con el fin de entrar en materia:

% Lefort no desconoce la diferencia entre la dimensién simbdlica y la aplicacion
préctica de los derechos del hombre. Por el contrario, el filésofo francés reconoce la di-
ferencia entre los principios y la elaboracion concreta de las leyes inspiradas en aquellos:
los vicios de la legislacion en tal o cual terreno, las iniquidades del funcionamiento ju-
dicial, los mecanismos de manipulacion de la opinion publica, etcétera. Simplemente,
Lefort quiere destacar que la dimensién simbdlica de los derechos humanos acab6 por
ser constitutiva de la sociedad politica: “Si s6lo se tiene en cuenta la subordinacion de
la préctica juridica a la conservacion de un sistema de dominacion y explotacion, o si
se confunde lo simbdlico con lo ideolégico, no se podra percibir la lesion del tejido so-
cial que resulta de la denegacién del principio de los derechos del hombre en el to-
talitarismo” (Lefort, 1990: 26).

104 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

Les droits de I'nomme, los derechos humanos, se distinguen
en cuanto tales de los droits du citoyen, los derechos politi-
cos. ;Quién es ese homme distinto del citoyen? Ni mas ni
menos que el miembro de la sociedad burguesa. ¢Por qué se
llama “hombre”, hombre a secas? ;Por qué se llaman sus
derechos derechos humanos? ;Como explicar este hecho?
Por la relacién entre el Estado politico y la sociedad bur-
guesa, por lo que es la misma emancipacion politica [...]
Constatemos ante todo el hecho de que, a diferencia de
los droits du citoyen, los llamados derechos humanos, los
droits de ’homme, no son otra cosa que los derechos del
miembro de la sociedad burguesa, es decir del hombre egois-
ta, separado del hombre y de la comunidad. (Marx, 1978:
194-195)3%

Para Marx, los derechos humanos son simplemente una “ilusion politi-
ca” de la que hay que tomar distancia. En efecto, el filosofo aleméan
retiene de la revolucion burguesa lo que él denomina “emancipacion
politica”, es decir, la delimitacion de una esfera de la politica como esfe-
ra de lo universal, a distancia de la verdadera sociedad, que resulta de la
combinacion de intereses particulares y existencias individuales. Marx
considera esta emancipacion politica como un momento necesario pe-
ro transitorio —y no suficiente— en el proceso de emancipacién huma-
na. Proceso que llega a su fin con el advenimiento de la sociedad
comunista, vale decir, con la abolicion de las distinciones de clase y la
abolicion de la distincion de lo econdmico, de lo juridico, de lo politico,
en lo social puro.®” Y dado que la burguesia concibe la emancipacion
politica como aquel momento de realizacion de la emancipacién huma-
na, Marx lo sefiala como el momento por excelencia de la ilusion politi-
ca. Dicha ilusién coincide con la ilusion de la independencia de los

% Quien quiera profundizar en la critica que hace Marx a los derechos humanos
puede consultar Cerroni y Miliband (1969) y Cerroni (1980: 138-149). Cabe recordar
que en su critica a los derechos humanos Marx si fue fiel al marxismo.

%" La diferencia entre emancipacion politica y emancipacién humana en Marx puede
ser estudiada en Ortiz Leroux (1996: 82-105).

Andamios ;s



Serclo ORTIZ LEROUX

elementos particulares de la vida civil, es decir, con la representacion
ilusoria de los derechos del hombre: “En otras palabras, la politica y los
derechos del hombre constituyen [en Marx] dos polos de una misma
ilusion” (Lefort, 1990: 16).

Sin embargo, la “ilusién politica” no se encuentra, segun Lefort, en
la esfera de los derechos humanos sino en la propia cabeza del pensa-
dor alemén. Para nuestro autor, la critica de Marx a los derechos del
hombre estd mal fundamentada desde el principio. Marx queda atrapa-
do en una versién ideoldgica de estos derechos que le impide exami-
nar los cambios profundos que éstos introducen en la vida social. Cada
uno de los articulos de la Declaracion de los Derechos del Hombre de
1791 produce, segun Lefort, una mutacion historica en la que el poder
queda sujeto a limites y el derecho se afirma plenamente exterior al
poder. Lo anterior puede documentarse si se revisa con cuidado —y
sin prejuicios— el contenido de diversos articulos de la Declara-cion de
1791, en particular, los articulos correspondientes a la libertad,® la
libertad de opinién®y la ley escrita.*°

% El articulo sobre la libertad estipula lo siguiente: Articulo 6: “La libertad consiste
en poder hacer todo lo que no perjudica a otro” (cursivas mias). Marx sefiala que este dere-
cho hace del hombre una “ménada”, pues no se funda en la relacién del hombre con el
hombre sino en la separacion del hombre con el hombre. Para Lefort (1991: 31-56), la
lectura de Marx es equivocada. Este Gltimo privilegia la funcién negativa “no perjudicar”,
subordinandole la funcién positiva “poder hacer”, sin reparar en que toda accién humana
en el espacio publico liga necesariamente al sujeto con otros sujetos. Marx, segun Lefort,
ignora el alcance préactico de la Declaracion de este derecho que legitima la libertad de
movimiento: el levantamiento de multiples prohibiciones que pesaban sobre la accion
del hombre antes de la revolucién democrética, bajo el Antiguo Régimen.

% Marx se resiste, seguin Lefort, a analizar los dos articulos relativos a la libertad de
opinidn: Articulo 10: “Nadie puede ser molestado por sus opiniones, ni siquiera por las
religiosas, con tal que su manifestacion no perturbe el orden publico establecido por la
ley”, y Articulo 11: “La libre comunicacion de los pensamientos y opiniones es uno de
los derechos mas valiosos del hombre; en consecuencia, todo ciudadano puede hablar,
escribir, imprimir libremente, y sélo se respondera al abuso de esta libertad en los
casos determinados por la ley”. Su critica a estos derechos se centra en la concepcion
burguesa de una sociedad compuesta de individuos y en la representacién de la opinion
como propiedad privada del individuo pensante. Sin embargo, esta representacion
esquiva, segun Lefort, el sentido profundo de la transformacién que provocan estos
derechos, que permiten al hombre salir de si mismo y unirse con los demas mediante

106 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

Para Lefort, esta mutacion historica tiene un sello netamente politico
que puede rastrearse en el proceso de formacion del Estado moderno
bajo la figura del Estado monarquico:

¢Qué significa la “revolucion politica” moderna? No la
disociacion entre la instancia del poder y la instancia del
derecho, disociacion que ya integraba el principio del Estado
monarquico, sino un fendmeno de desincorporacion del
poder y de desincorporacion del derecho acompafiando a
la desaparicion del “cuerpo del rey”, en el que se encarna-
ba la comunidad y se mediatizaba la justicia; y, al mismo
tiempo, un fendmeno de desincorporacion de la sociedad,
cuya identidad, aunque ya personificada en la nacién, no
se separaba de la persona del monarca. (Lefort, 1990: 22-23)

En oposicion a Marx, Lefort visualiza la “emancipacion politica” no como
un momento de la “ilusion politica” o como un velo cuya funcion sea
enmascarar la realidad, sino como un acontecimiento sin precedentes
que provoca simultdneamente la “desintrincacion” del principio del
poder, del principio de la ley y del principio del saber. Después de la
revolucion democratica, el poder ya no encarna el derecho ni puede

la palabra, la escritura y el pensamiento: “Cuando a todos les es ofrecida la libertad de
dirigirse a los demés y escucharlos, se instituye un espacio simbdlico, sin fronteras
definidas, por encima de toda autoridad que pretendiera regirlo y decidir lo que es
pensable 0 no, lo que es decible o no. La palabra como tal, el pensamiento como tal, se
revelan independientes de todo individuo en particular, sin ser la propiedad de nadie”
(Lefort, 1991: 44).

40 a Declaracion de 1791 sefiala: Articulo 7: “Ningiin hombre puede ser acusado,
arrestado o detenido méas que en los casos determinados por la ley y segun las formas
que ella prescriba...”; Articulo 8: “La ley s6lo debe establecer penas estricta y
evidentemente necesarias; y nadie puede ser castigado excepto en virtud de una ley
establecida y promulgada con anterioridad al delito y legalmente aplicada”; y Articulo
9: “Todo hombre es presuntamente inocente hasta que se lo declare culpable...” Segin
Lefort, Marx ignora en estos articulos la funcién reconocida a la ley escrita, la importan-
cia que ésta adquiere en su separacion de la esfera del poder. Con ello, Marx desaparece
la dimensidn de la ley como tal.

Andamios ;-



Serclo ORTIZ LEROUX

apropiarse de él, ni tampoco aparece escindido del mismo; su legitimi-
dad aparece estrechamente ligada a un discurso juridico que se actuali-
za permanentemente.** Como resultado de la revolucién politica mo-
derna, la nocion de derechos del hombre apunta en direccién de un
centro que no puede ser controlado. Frente al poder, el derecho re-
presentara una exterioridad que no puede ser obviada: “Esos derechos
del hombre marcan una separacion entre el derechoy el poder. El derecho
y el poder no se condensan ya en el mismo polo” (Lefort, 1991: 43).

Ciertamente, en el Estado monarquico cristiano, nos dice Lefort, el
Principe tenia que respetar distintos derechos (los del clero, la nobleza,
las ciudades, las corporaciones) que se remontaban a un pasado que no
podia ser borrado, pero se asumia que esos derechos constituian la pro-
pia monarquia. El poder del monarca no conocia limites, pues el dere-
cho aparecia como consustancial a su persona. Con la caida de la mo-
narquia, el derecho fija un nuevo punto de arraigo: el hombre. De ahi la
radicalidad de los derechos humanos. Sin embargo, al declararse los
derechos del hombre surge la ficcién del hombre sin determinacion, de
aguel hombre abstracto que critican tanto los marxistas como los con-
servadores.*? Para Lefort, este hombre sin determinacion no puede
disociarse de lo indeterminable:

Desde el momento en que los derechos del hombre son
planteados como ultima referencia, el derecho establecido
queda sujeto a cuestionamiento. Esta cada vez mas en tela
de juicio, a medida que voluntades colectivas o, si se pre-

“1 De acuerdo con Max Weber (1967) los tres tipos ideales de poder legitimo son: el
poder tradicional, el poder legal-racional y el poder carismatico. Los tres tipos de poder
representan tres tipos diferentes de motivacion: en el poder tradicional, el motivo de la
obediencia es la creencia en la sacralidad de la persona del soberano; en el poder legal-
racional, la creencia en la racionalidad del comportamiento conforme a leyes, es decir,
anormas generales y abstractas que instituyen una relacién impersonal entre gobernante
y gobernado; y en el poder carismético, la creencia en los dotes extraordinarios del
jefe.

42 Por ejemplo, Joseph de Maistre, destacado representante del tradicionalismo y
adversario de la llustracion, proclama: “he conocido italianos, rusos, espafioles, ingleses,
franceses, pero no conozco al hombre®. Citado por Lefort (1990: 24; cursivas mias).

108 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

fiere, agentes sociales portadores de reivindicaciones nue-
vas, movilizan una fuerza que se opone a la que tiende a
contener los efectos de los derechos reconocidos. Aho-
ra bien, cuando el derecho esté en cuestion, la sociedad,
entendiendo por ella el orden establecido, también lo esta.
(Lefort, 1990: 25)

Con el reconocimiento del hombre como el depositario y el destinata-
rio altimo del derecho, el poder queda expuesto a limites que no puede
evitar. El Estado de derecho democrético abre siempre la posibilidad de
que los hombres se opongan al poder desde el plano del derecho. Esta
oposicion puede adquirir diferentes modalidades: negarse a pagar im-
puestos en determinadas circunstancias, acudir a otras formas de re-
sistencia civil, recurrir al recurso de la insurreccion frente a un gobierno
ilegitimo,* etcétera.

Entre el Estado democrético y el Estado de derecho se establece una
relacion singular. En la sociedad democrética se rebasan, segun Lefort,
las fronteras asignadas tradicionalmente al Estado de derecho: La de-
mocracia “sufre el ejercicio de derechos que todavia no tiene incor-
porados, y es teatro de una opugnacion cuyo objeto no se reduce a la
conservacion de un pacto tacitamente establecido sino que surge de
ciertos focos que el poder no puede controlar por completo” (Lefort,
1990: 25). Gracias al reconocimiento de los derechos del hombre, se
despliegan en el espacio publico un conjunto de demandas sociales
(derecho a la educacion, al trabajo, a la huelga, a la salud, a la seguri-
dad social, etcétera) que rebasan por mucho el estado de derecho
establecido.*

4 En la historia de la filosofia politica, distintos autores han justificado el derecho
a la insurreccion frente a un gobierno ilegitimo. John Locke (1990) es el principal de
ellos. El pensador inglés reconoce el derecho de resistir al poder de los déspotas y
establece cuatro casos en los que se puede cesar la obediencia hacia los gobernantes: la
conquista, la usurpacion, la tirania y la disolucién del gobierno.

4 “|_a comprensién democratica del derecho implica la afirmacion de una palabra
—individual o colectiva— que, sin encontrar garantia en las leyes establecidas [...]
hace valer su autoridad en espera de la confirmacion publica, en virtud de un llamado
a la conciencia publica” (Lefort, 1991: 49).

Andamios ;g



Serclo ORTIZ LEROUX

La sociedad democratica no puede renunciar a la permanente
institucion de derechos humanos so riesgo de acabar por traicionarse a
si misma. La democracia, sostiene Lefort, se instituye a partir del re-
conocimiento del derecho a tener derechos. Si la esencia del régimen
totalitario es no admitir estos derechos —ya que eso implicaria una suer-
te de haraquiri—, la esencia de la democracia es afirmarlos en un vérti-
go sin principio ni fin. Claude Lefort sefiala que la eficacia simbdlica de
los derechos humanos como principios generadores de democracia ra-
dica en que estos derechos aparecen ligados a la conciencia de los de-
rechos. Su importancia descansa no sélo en su objetivacion juridica,
sino también en la adhesion que provocan entre los hombres. Sin em-
bargo la conciencia del derecho y su institucionalizacion mantienen una
relacion problematica: “Por un lado, la institucion implica, con la for-
macion de un corpus juridico y de una casta de especialistas, la po-
sibilidad de una ocultacion de los mecanismos indispensables para
el ejercicio efectivo de los derechos por parte de los interesados; por el
otro, suministra el apoyo necesario para la conciencia del derecho”
(Lefort, 1990: 26).

Empero, esta contradiccion no acaba por minar la dimension
simbodlica, vale decir, politica del derecho en la sociedad democratica.
Solo en la democracia, la conciencia del derecho es irreductible a
cualquier objetivacion juridica; s6lo en esta forma de régimen politico,
la sociedad tiene que descifrar por si misma el sentido ultimo del dere-
cho. Nadie puede asumirse como el guia o profeta que definira las
diferencias entre las buenas leyes y las malas leyes.* La democracia
moderna se funda en la base de la legitimidad de un debate sobre lo legiti-

4 En sintonia con esta afirmacion, Castoriadis afirma que la democracia naci6
precisamente en la Grecia antigua, entre otras razones, porque sélo ahi se encuentra el
primer ejemplo histérico de una sociedad que delibera explicitamente sobre sus leyes
y que modifica esas leyes: “En otras partes, las leyes son heredadas de los antepasados
0 estan dadas por los dioses o por el Unico Dios verdadero; pero esas leyes no son
establecidas, es decir, no estan creadas por hombres al cabo de una discusion colectiva
sobre las leyes buenas y las leyes malas. Esta posicion lleva a la pregunta que también
tiene su origen en Grecia y que consiste en interrogar no sélo si esta ley es buena o es
mala, sino en interrogar ;qué significa que una ley sea buena o mala? En otras palabras,
;qué es la justicia?” (Castoriadis, 1998: 114).

110 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

mo Y lo ilegitimo, debate necesariamente sin garantia y sin término: “La
division entre lo legitimo y lo ilegitimo no se materializa en el espacio
social, solamente es sustraida a la certeza, pues nadie sabria ocupar el
lugar de gran juez, pues ese vacio mantiene la exigencia del conocimien-
to” (Lefort, 1991: 51). La legitimidad del debate sobre lo legitimo y lo
ilegitimo supone que nadie ocupe el lugar del gran juez: ni un hombre
providencial, ni un grupo, aunque fuera la mayoria. La justicia apare-
ce ligada a la existencia de un espacio publico que favorece el hablar, el
escuchar, sin estar sujeto a la autoridad del otro.

La conciencia del derecho provoca multiples secuelas en la sociedad
politica: se reivindican nuevos derechos (de primera, segunda, tercera,
cuarta generacion...); se activan numerosos grupos sociales (obreros,
campesinos, colonos, comerciantes, pescadores, consumidores, eco-
logistas, pacifistas, etcétera); y se legitiman diferentes modos de existen-
cia (feministas, toxicomanos, objetores de conciencia, homosexuales,
bisexuales, transexuales, transgenéricos, etcétera).

Claude Lefort afirma que el dispositivo simbdlico de los derechos
del hombre ha provocado cambios singulares en la estrategia y en el
discurso de las luchas inspiradas en la nocion de los derechos. En primer
lugar, estas luchas no aspiran a una solucion global de los conflictos
sociales mediante la conquista o la destruccion del poder politico. A
contracorriente de cierta teleologia marxista, el objetivo Ultimo de estas
luchas no es el derrocamiento de la clase dominante, la instauracion de
la dictadura del proletariado y, en consecuencia, la extincion del Esta-
do.*® Su objetivo es menos ambicioso pero mas efectivo: la instauracion
de un poder social que ponga en tela de juicio la legitimidad del Estado:
“Vemos formarse asi un poder social en el que alrededor del poder politi-
co se combinan una multiplicidad de elementos aparentemente distin-
tos y cada vez menos formalmente independientes” (Lefort, 1990: 28).

4\ I. Lenin (1981: 307) desarrolla la teoria marxista sobre la extincion —mas no
abolicién como planteaban los anarquistas— del Estado: “La sustitucion del Estado
burgués por el Estado proletario es imposible sin una revolucion violenta. La supresion
del Estado proletario, es decir, la supresion de todo Estado, sélo es posible mediante
un proceso de ‘extincion™.

Andamios ;44



Serclo ORTIZ LEROUX

Ciertamente, el Estado puede recurrir en cualquier momento al
monopolio legitimo de la violencia para aplicar la coercién, pero no es
menos cierto que el fundamento legitimo de la violencia aparece cada
vez mas amenazado y el costo de usarla se eleva de manera considera-
ble para los gobernantes. El poder puede negar por la via de los hechos
la aplicacion del derecho, pero ya no posee el monopolio de su referen-
cia. La conciencia del derecho rebasa por mucho la realidad del derecho.

En segundo lugar, las luchas inspiradas en la nocion de los dere-
chos ya no asumen su identidad bajo una figura homogénea —sea ésta
el pueblo, la clase proletaria o el partido revolucionario— ni tienden
a fusionarse en un solo contingente, sino, por el contrario, reconocen la
heterogeneidad de sus reivindicaciones y la legitimidad de cada una de
ellas. Més alla de sus multiples origenes e ideologias, estas luchas han
adquirido su identidad bajo el cobijo de la imagen de la sociedad civil,
ese referente simbolico que ofrece identidad a todos aquellos grupos o
movimientos ciudadanos que circunscriben su accién fuera de la esfera
del Estado, en contra del Estado o que defienden la autonomia de la
sociedad con respecto al sistema politico. Autonomia del derecho fren-
te al poder. Autonomia de la sociedad civil frente al poder. Autonomia
del saber frente al poder. He ahi los nuevos signos politicos de la so-
ciedad democrética. En palabras de Lefort (1991: 46):

La originalidad politica de la democracia, que me parece
desconocida, es sefialada en ese doble fendmeno: un poder
consagrado a permanecer en busca de su propio fun-
damento, porque la ley y el poder ya no estan incorporados
en la persona de quien o quienes la ejercen, una sociedad
que acoge el conflicto de las opiniones y el debate sobre los
derechos, pues se han disuelto las referencias de la certeza
que permitian a los hombres situarse en forma determina-
da los unos con respecto a los otros. [Cursivas mias].

112 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

LA DIADA DEMOCRACIA / TOTALITARISMO. A MANERA DE CONCLUSION

Nadie como Claude Lefort ha advertido con tanta claridad y profundi-
dad el vinculo tragico entre la democracia y el totalitarismo. A diferen-
cia de la filésofa Hannah Arendt, Lefort sefiala que la emergencia del
totalitarismo debe ser leida como un acontecimiento singular que no
acaba por arruinar todas las categorias del pensamiento occidental (la
politica, lo publico, laley, laaccién, la palabray la revolucion), sino que
invita a ser tratado como un fendmeno eminentemente politico ligado a
la crisis de los fundamentos de la democracia. Su principal aportacion
a la filosofia politica contemporéanea radica, precisamente, en que
consigue articular filoséficamente las categorias de democracia y to-
talitarismo. Pensar la democracia moderna fuera de la orbita del tota-
litarismo nazi y estalinista, es abandonar la libertad democrética a la
suerte de la servidumbre totalitaria. Pensar la democracia més alla o més
aca del campo de estudio de la filosofia politica es apostar por una forma
de saber sin sabiduria politica. En efecto, nuestro autor elabora, en
respuesta al fenémeno totalitario, una filosofia politica de la libertad o,
si se quiere, del totalitarismo como negacién de los dispositivos sim-
bolicos de la democracia, que tiene como punto de partida una nueva
teoria de lo politico.

Para el filésofo francés —fundador de las miticas revistas Socialisme
ou Barbarie y Mai 68: La Bréche— lo politico no es un hecho social
(diferenciable empiricamente de otros hechos sociales, como el eco-
némico, el juridico, el cientifico, el religioso, etcétera), una cosa, un
dato, una conducta o una superestructura juridica-ideoldgica que se
determina al nivel del trabajo, al nivel de lo econémico, sino es, ante
todo, un espacio simbdlico al cual debemos arrancarle su significado.
Acotar la esfera de lo politico a una teoria de lo politico-institucional, lo
que comunmente llamamos el Estado, 0 a una superestructura juridi-
ca-ideoldgica, es desconocer su sentido instituyente. Interrogar lo politi-
co, por el contrario, es volver a pensar los principios que le dan sentido
y vision de futuro a cualquier forma de sociedad. Principios que nos
remiten a los limites o las fronteras que toda sociedad debe darse a si
misma para aprender a vivir y convivir con sus propios demonios y
fantasmas. Principios, al mismo tiempo, que nos traen a la memoria las

Andamios ;43



Serclo ORTIZ LEROUX

tres preguntas con las que Kant resumio los intereses del hombre en
toda sociedad: ;qué puedo saber?, ;qué debo hacer?, y ;qué me es licito
esperar? Interrogar lo politico moderno, en consecuencia, es interro-
gar los principios generadores de la democracia moderna como antite-
sis de los principios del totalitarismo.

La sociedad totalitaria, segun Lefort, se instituye a partir de la ne-
gacion de los dispositivos simbdlicos que le dan sentido a la democracia.
Su nacimiento es producto de una mutacién politica o, si se quiere, de
una mutacion de orden simbodlico sin precedentes, que no puede ser
ubicada en el registro empirico de los acontecimientos (partido tnico y
ausencia de pluralismo, burocracia, alta movilizacion social, pequefio gru-
po o lider en el vértice del partido, limites no previsibles al poder del lider
del partido, etcétera), pues en esta forma de sociedad se activa un nuevo
sistema de representaciones (la imagen del Pueblo-Uno, el Otro como
enemigo identificado o identificable, la metéafora del cuerpo y de la
organizacion, la creacion social-histérica permanente, la transparencia de
la sociedad a si misma, etcétera) que determina el curso mismo de los
acontecimientos. Ni el despotismo oriental, el absolutismo o la tirania
pueden dar cuenta de la singularidad de esta forma de sociedad politica.

Si la democracia moderna se instituye a partir de la disolucién de las
sefiales Ultimas de certidumbre, es decir, de lalegitimidad del debate so-
bre lo legitimo y lo ilegitimo, lo justo y lo injusto, lo bello y lo feo, lo
tolerable y lo intolerable; el totalitarismo se instituye a partir de la res-
titucion de las creencias o, si se quiere, de las certezas acerca de la sus-
tanciay el porvenir de la sociedad. Si la sociedad democrética se institu-
ye a raiz del reconocimiento del derecho de los hombres a tener derechos,
es decir, de la institucion permanente e inacabada de los derechos hu-
manos, ya que la validez de éstos no se encuentra ni en el arbitrio de un
individuo o grupo, ni en un orden metafisico (natural, historico, divino,
etcétera), sino se localiza en el reconocimiento de los miembros de la
sociedad como “personas” libres e iguales (sujetos de derechos y debe-
res); en el totalitarismo los derechos fundamentales no son admitidos ya
que en esta forma de sociedad el poder y el derecho no estan separados
sino aparecen condensados en un mismo polo. Si, al mismo tiempo, la
democracia moderna se instituye a partir de la nocion del lugar del poder
como un lugar simbdlicamente vacio que ninguna persona ni camarilla

114 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

0 grupo puede legitimamente ocupar o personificar; el totalitarismo,
por el contrario, se funda alrededor de la idea del poder como un poder
social que personifica en cierto modo a la sociedad misma como poten-
cia consciente y actuante. Lo que en el fondo se niega en el totalitaris-
mo es el principio mismo de una distincion entre lo que corresponde al
orden del poder, al orden de la ley y al orden del saber. La linea diviso-
riaentre el Estado y la sociedad civil se vuelve invisible. Lo que se afirma,
en consecuencia, es un modelo de sociedad que se instituye sin divisio-
nes, que tiene el control total de su organizacion y que se relaciona
consigo mismo en todas sus partes. El Estado-Partido aparece y se re-
presenta como el principio instituyente, como el gran actor que deten-
ta los medios de transformacion social y del conocimiento altimo de
todas las cosas. Nada se le escapa. El totalitarismo se establece y conforma
por su intermedio.

Pensar el modo de institucidn de la democracia y del totalitarismo
es volver a colocar el anélisis de la esfera de lo politico, es decir, de las
representaciones simbdlicas, en el lugar que por derecho le correspon-
de. Un lugar que, desafortunadamente, no ha sido suficientemente
reconocido por las ciencias sociales y politicas, que olvidan esta esfera
singular o, en el mejor de los casos, la visualizan como algo secundario,
derivado de la naturaleza empirica del poder. En la 6ptica de Lefort, por
el contrario, lo politico tiene un estatuto particular que imposibilita
cualquier reduccion de sentido. Rebajar dicha esfera al campo de lo
econdmico, lo juridico, lo ético o lo religioso, es apostar por un saber
politico vaciado de contenido, vale decir, un saber sin sabiduria.

BIBLIOGRAFIA

AcuiLa, Rafael del y Fernando VaLLespin (1988), La democracia en sus
textos. Madrid: Alianza.

Bossio, Norberto (1989), Estado, gobierno y sociedad: por una teoria general
de la politica. México: Fondo de Cultura Econémica.
(1991), “Democracia” en Norberto Bobbio, Nicola Matteucci y
Gianfranco Pasquino (coords), Diccionario de politica. México:
Siglo xxl1, pp. 441-453.

Andamios ;5



Serclo ORTIZ LEROUX

Cawmpos DAroca, Javier (2000), “Més democracia. Elvértigo de Tocqueville”
en Metapolitica, 4: 13, pp. 136-139.
Cansino, César y Angel Serverio (1997), “América Latina: una democracia
toda por hacerse” en Metapolitica, 1: 4, pp. 557-571.
CasToriapis, Cornelius (1995), “La democracia como procedimiento y
como régimen” en Vuelta, x1x: 227, pp. 23-32.
(1998), Los dominios del hombre. Las encrucijadas del laberinto.
Barcelona: Gedisa.
CerroNi, Humberto (1980), El pensamiento de Marx. Barcelona: Ediciones
del Serbal.
Cerroni, Humberto y Ralph MiLisanp (1969), Marx, el derecho y el Estado.
Barcelona: Oikos-tau.
DaHL, Robert A. (1989), La poliarquia. Participacion y oposicion. Madrid:
Tecnos.
FLores D’Arcals, Paolo (2001), El individuo libertario. Barcelona: Seix Barral.
KanTorowicz, E. H. (1985), Los dos cuerpos del rey. Un estudio de teologia
politica medieval, Madrid: Alianza.
Lerort, Claude (1981), “El nombre de uno” en Etienne de la Boétie, El
discurso de la servidumbre voluntaria; seguido de La Boétie y la
cuestion de lo politico. Barcelona: Tusquets, pp. 135-195.
(1990), La invencion democrética. Buenos Aires: Nueva Vision.
(1991), Ensayos sobre lo politico. Guadalajara: Universidad de
Guadalajara.
(1992), “La representacion no agota la democracia” en Mario R.
Dos Santos (coord.), ;Qué queda de la representacion politica?
Caracas, CLACsO-Argentina / Nueva Sociedad, pp. 139-145.
(1997a), “Renacimiento de la democracia?” en Metapolitica, 1: 4,
pp. 579-591.
(1997b), “Inventar la democracia”, entrevista con C. L. realizada
por Esteban Molina, Metapolitica, 1: 4, pp. 617-627.
Lenin, V. 1. (1981), El Estado y la revolucion, en Obras escogidas, tomo 2.
Moscu: Progreso.
Locke, John (1990), Segundo tratado sobre el gobierno civil. Madrid:
Alianza.
MacrHerson, C. B. (1982), La democracia liberal y su época. Madrid:
Alianza.

116 Andamios



LA INTERROGACION DE LO POLITICO

MaesTre, Agapito (1997), “La cuestion democratica: para explicar las

transformaciones de la politica” en Metapolitica, 1: 4, pp. 543-555.
(2000): La escritura de la politica. México: Cepcom.

Marx, Karl (1978), La cuestion judia, en Manuscritos de Paris. Anuarios
francoalemanes de 1844, oMmE 5. Barcelona: Critica, pp. 178-208.

MEerquior, José Guilherme (1993), Liberalismo viejo y nuevo. México:
Fondo de Cultura Econémica.

MicHeLs, Robert (1991), Los partidos politicos. Buenos Aires: Amorrortu.

MoLina, Esteban (1997), “Indeterminacion democrética y totalitarismo:
la filosofia politica de Claude Lefort” en Metapolitica, 1: 4, pp.
593-615.

(2000): “Tocqueville: la incierta libertad”, Metapolitica, 4 : 13,
pp. 126-13

MorLino, Leonardo (1988), “Las democracias” en Gianfranco Pasquino,
Stefano Bartolini, Maurizio Cottaet al., Manual de ciencia politica.
Madrid: Alianza Universidad, pp. 79-127.

Mosca, Gaetano (1984), La clase politica. México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Orriz LErROUX, Sergio (1996), El problema de la democracia en el pensamiento
socialista. Tesis de licenciatura en Ciencia Politica. México,
Facultad de Ciencias Politicas y Sociales de la UNAM.

RopeL, Ulrich, Gunter FRankeneers Y Helmut DuslieL (1997), La cuestion
democratica. Madrid: Huerga y Fierro.

SarToRI, Giovanni (1999), “Democracia” en Elementos de teoria politica.
Madrid: Alianza, pp. 29-69.

ScHUMPETER, Joseph A. (1968), Capitalismo, socialismo y democracia.
Madrid: Aguilar.

SerraNO GOMEZ, Enrique (1997), “En torno al ‘dispositivo simbolico’ de
la democracia” en Metapolitica, 1: 4, pp. 523-541.

WEesger, Max (1967), El politico y el cientifico. Madrid: Alianza.

Fecha de recepcioén: 15/11/2005
Fecha de aceptacion: 12/12/2005

Volumen 2, nimero 4, junio, 2006, pp. 79-117 Andamios
117






