
135Andamios

Verdad y mentira en política. Una reivindicación del 
juicio político crítico para la democracia*

 
María Teresa Muñoz Sánchez**

Resumen. En este artículo se reivindica la capacidad de juicio en 
las sociedades democráticas para enfrentar el creciente uso de la 
mentira y las noticias falsas en política. Para ello se recurre a la 
caracterización de la democracia participativa hecha por Barber 
y del juicio político defendida por Arendt.

Palabras clave. Verdad, mentira, juicio político, democracia.

Truth and lies in politics. A vindication of the 
political judgment critical for democracy

Abstract. This article vindicates the ability to judge into demo-
cratic societies to address the growing use of lies and fake news 
in politics. For this purpose, the characterization of the partici-
patory democracy made by Barber and the political judgment 
defended by Arendt is used.

Key word. Truth, lie, political judgment, democracy.

* Este artículo se enmarca en el proyecto PAIDOSOC: El desván de la razón: cultivo de 
las pasiones, identidades éticas y sociedades digitales. (The dusty attic of reason: the 
cultivation of the passions, moral identities, and digital societies), Proyecto internacio-
nal. Centro: Instituto de Filosofía. Organismo: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas (CSIC) Convocatoria: PN 2017, BOE 19/06/17 (Excelencia-B). Entidad 
Financiadora: Ministerio de Educación, Cultura y Deporte, España. Duración: enero 
2018-2021. Presenté una versión en germen, sucinta y esquemática en el curso de 
verano de la Universidad de Castilla la Mancha, el 12 de junio de 2019.
** Profesora de tiempo completo de la Facultad de Filosofía y Letras del Universidad 
Nacional Autónoma de México y miembro del Sistema Nacional de Investigadores 
Nivel 2. Correo electrónico: maytems@yahoo.com

Volumen 17, número 44, septiembre-diciembre, 2020, pp. 135-153

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

mailto:maytems@yahoo.com
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios136

María Teresa Muñoz Sánchez

En este artículo analizaré el papel del juicio político en sociedades donde 
predomina la mentira y las noticias falsas en política. Estoy segura de no 
equivocarme acerca de la incertidumbre que nos acosa a todos al respec-
to. Nos preguntamos cómo apelar a la capacidad juicio político cuando 
estamos diariamente bombardeados por las incontables e inverosímiles 
mentiras del Donald Trump y por la fuerza de las fake news divulgadas 
sin el menor pudor y, en muchos casos, aceptadas como verdades de 
manera acrítica. Aún hay más, basta con echar un vistazo a los periódicos 
para encontrase con un contexto mundial de ocultamiento y mentira en 
política. Pensemos en WikiLeaks, un sitio conocido por filtrar archivos 
clasificados con cables secretos sobre la intervención estadounidense en 
Iraq o Afganistán –por el cual Julian Assange, en lugar de ser reconocido 
es encarcelado–; o en los Papeles de Panamá con los que Paul Soudan 
sacó a la luz toda la putrefacción de las grandes corporaciones, –lo que 
le llevó a tener que ocultarse como si de un delincuente se tratara–; 
y, por citar uno más de los muchos, Chelsea Elizabeth Manning, una 
exsoldado y analista de inteligencia del ejército de los Estados Unidos, 
que sacó a la luz a través de una filtración a WikiLeaks videos de ataques 
aéreos del ejército norteamericano así como información confidencial e 
informes del ejército en relación con la Guerra de Irak y de Afganistán 
–información que se hizo pública entre 2010 y 2011– quien también 
sufrió persecución y encarcelamiento hasta que fue amnistiada por Ba-
rack Obama. En todos estos casos, se pone de manifiesto el poder de 
los medios digitales para formar de una opinión pública comprometida 
y crítica; y, al mismo tiempo, se muestra un entramado institucional 
que impide a los ciudadanos formarse un juicio acerca de los asuntos 
públicos que, sin duda, son de su competencia. Así, pareciera que son la 
mentira y el ocultamiento los ejes que articulan la vida pública. ¿Cómo 
será posible entonces formarse un juicio sobre los asuntos políticos que 
nos competen a todos y todas? 

Los ejemplos arriba mencionados hacen patente lo frágil e inestable 
que resulta la capacidad de juicio crítico de los ciudadanos; y cuestionan 
el ineludible vínculo entre democracia y juicio político. ¿Cómo formarse 
un buen juicio si no es posible distinguir entre mentira y verdad en 
política? ¿Cómo emitir un juicio informado en la sociedad del oculta-
miento? Estos cuestionamientos nos ponen frente a una terrible tesitura, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


137Andamios

Verdad y mentira en política. 

ya que, como sabemos, no se puede hablar de democracia sin partici-
pación, de algún tipo y en algún grado, de los ciudadanos en la toma 
de decisiones. En esta participación está implícita no sólo la capacidad 
de acción política sino también la opinión libre y razonada fruto del 
ejercicio de la capacidad de juicio. La discusión de los asuntos públicos 
no un obstáculo para la acción política sino la condición de posibilidad 
para construir juntos el espacio público. Es más, en este permanente 
debate lo que está en juego es el aprendizaje colectivo y la constante 
modificación de los límites de la comunidad política. En la recurrente 
confrontación se constituye lo que podemos denominar, con todos los 
matices aplicables al caso, un sensus communis.1 Y, en este sentido, es 
importante defender que la capacidad de juicio es condición de posibi-
lidad de una ciudadanía democrática.2

Buscando responder a las interrogantes previas, en este artículo sos-
tendré una caracterización de la verdad en política que nos permitirá 
distinguirla de la mentira, y al mismo tiempo, vincularla con la opinión; 
una definición de democracia que pone en primer término la participa-
ción política; de esta manera, mantendré mi tesis más general, a saber: 
que la capacidad de juicio es consustancial a una ciudadanía democráti-
ca. Y para concluir, justificaré la necesidad de instituciones que protejan 
el valor de la participación política y que propicien la formación de 
una esfera pública responsable. Estos tres objetivos son los que marcan 
la hoja de ruta de este artículo. Así, en primer lugar, esbozaré algunas 
reflexiones acerca del modelo de democracia que está en juego en el 
contexto de sociedades enfrentadas al uso de la mentira en política y 
delinearé los contornos fundamentales de dos modelos: la concepción 
elitista de la democracia, y la concepción participativa; posteriormente, 

1   Desarrollaré este concepto más adelante. Sobre la complejidad del sensus communis 
sugiero consultar el texto de Alessandro Ferrara, especialmente el apartado titulado, El 
núcleo del paradigma: el universalismo ejemplar y el sensus communis, (2008, pp. 45-
59). Para Ferrara “el sensus communis revisado es esta sabiduría acerca de la evolución 
de la vida humana, una sabiduría que también puede expresarse en términos de una 
serie de dimensiones de la realización o la evolución de una identidad y que se basa 
en un vocabulario situado de alguna manera “antes” o “debajo” de la diferencia de las 
culturas” (2008, p. 55).
2   Me he ocupado de este asunto en el artículo, (Muñoz, 2012b)

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios138

María Teresa Muñoz Sánchez

discutiré un asunto fundamental en la relación entre el papel del juicio 
y la acción política: el vínculo entre verdad, opinión y política; llegados 
a este punto, estaré en condiciones de defender la importancia del juicio 
político en la vida democrática para propiciar la preservación de un 
espacio para la deliberación y el compromiso ciudadano con la verdad.

En búsqueda de una democracia fuerte

La nota clave de la democracia como forma de vida puede ser expresada (…)  
como la necesidad de participación de cada ser humano maduro  

en la formación de los valores  
que regulan la vida en común de los hombres;  

que es necesaria desde el punto de vista tanto del bienestar social general como 
del completo desarrollo de los seres humanos como individuos.  

John Dewey

 
Dada nuestra condición de ciudadanos de sociedades pretendidamente 
democráticas, un punto fundamental para articular adecuadamente la 
discusión respecto al problema de la mentira en política consiste en 
esclarecer la idea de lo que entendemos por democracia. De ello depen-
derá el papel que otorguemos a la capacidad de juicio para afrontar la 
mentira.

Siguiendo la propuesta de Benjamin Barber, en un texto ya clásico, 
Strong Democracy. Participatory Polítics for a New Age (1984), podemos 
distinguir una democracia representativa, de una democracia directa o 
participativa. Y más aún, podemos establecer submodelos al interior 
de estos dos grandes paradigmas. Así, Barber distingue entre una de-
mocracia de autorización caracterizada por que el ejercicio del poder 
es encomendado a un ejecutivo que lo centraliza en nombre de la 
seguridad y el orden; donde la ciudadanía difiere su responsabilidad 
política a una élite gobernante “de excelencia” (Schumpeter, 1943); por 
otro lado, una democracia jurídica que “se define por el arbitraje, la 
adjudicación y la protección del derecho (su principal norma justifica-
tiva) por parte de un poder judicial representativo pero independiente, 
que gobierna indirectamente estableciendo límites y restricciones a los 
órganos explícitos de gobierno.”(Barber, 1998, p. 281). En este segundo 
tipo de democracia, una élite judicial resuelve el conflicto social a través 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


139Andamios

Verdad y mentira en política. 

de las normas constitucionales. Y, por último, dentro del modelo de la 
democracia representativa, Barber menciona la democracia pluralista, 
más atenta a la ciudadanía con la que “lidia” a través de la negociación 
de los intereses privados en el marco de un contrato social.

A estos tres tipos de democracia, Barber opone la que denomina de-
mocracia fuerte, que distingue de la democracia unitaria. La democra-
cia unitaria, en ocasiones confundida con la democracia participativa, 
se caracteriza por una autoidentificación con el grupo, la presión de los 
iguales, el conformismo social y una aceptación voluntaria de las nor-
mas. En este caso, enfrentamos lo que Barber denomina una perversión 
unitaria de la democracia directa, de la que sólo podemos librarnos 
apelando a la democracia fuerte: se trata de un modelo de democracia 
que se define por la participación política. En este caso, cito:

 
La democracia fuerte al modo participativo resuelve el conflicto, 
(…), mediante un proceso participativo de autolegislación próxi-
ma y continua y la creación de una comunidad política capaz de 
transformar a individuos privados dependientes en ciudadanos 
libres y los intereses parciales y privados en bienes públicos 
(Barber, 1998, p. 291).

 
Para elaborar esta clasificación Barber atiende a varios ejes de los que 
me interesa destacar tres, a saber: el modo político (autoridad, arbitraje, 
negociación, consenso o participación), la postura del ciudadano (de-
ferente-unida; deferente-fragmentada; activa-fragmentada; activa-unida; 
activa-centralizada) y lo que Barber denomina base independiente, es 
decir, el “fundamento de la política” (nobleza-sabiduría; derecho natu-
ral-ley; mano invisible-igualdad natural; colectividad-voluntad colecti-
va; y sin fundamento). No abundaré aquí en estas distinciones. Lo que 
me interesa de esta clasificación es que me permite abordar tres grandes 
retos que deben plantarse las democracias contemporáneas, a saber: 1) 
cómo enfrentar la mentira en política; 2) cómo lidiar con los conflictos 
de intereses y las diferentes concepciones del bien que articulan nuestras 
sociedades; 3) cómo limitar y, al mismo tiempo, fomentar el papel de las 
instituciones en la vida pública. 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios140

María Teresa Muñoz Sánchez

La democracia participativa fuerte es aquella que —dado el modo 
político participativo, la postura del ciudadano activo y la carencia de 
fundamentos externos a la política misma—, mejor puede lidiar con 
los tres grandes retos que acabo de mencionar: la mentira, el conflicto 
de intereses y, muy importante, la contención y el fomento de la vida 
pública con el apoyo de las instituciones. 

En los modelos actuales de democracia representativa, hay un ale-
jamiento de los ciudadanos de la acción política tradicional, es decir, 
de los partidos políticos. La política se limita a solucionar problemas 
técnicos y la democracia pasa a ser entendida como proceso por el 
cual se eligen los gobernantes, que serán legítimos si logran un alto 
grado de crecimiento y bienestar para la sociedad. De manera que el 
ámbito de lo político se reduce a la defensa de unos intereses concretos, 
y los grupos de presión pasan a ocupar un papel preponderante en 
las decisiones políticas. Esta dinámica supone un predominio de la 
racionalidad instrumental que vine a usurpar el ámbito político ero-
sionándolo. La política así entendida se convierte en algo ajeno, propio 
de unas élites y, por ello, alejada de la vida cotidiana; se sustituye la 
vivencia directa con la información dada por los medios de comuni-
cación masiva. Información que, como comentamos al inicio, puede 
ser manipulada, tergiversada. Así, se produce la conformación de una 
clase política desvinculada de la sociedad, una clase que mantiene un 
consenso interideológico, más allá de las diferencias. Se trata de una 
oligarquía ideológica que autonomiza el ámbito de lo político. 

De acuerdo con Axel Honneth (1999, pp. 81-116) existen dos 
importantes teorías sobre la democracia, que son verdaderos intentos 
contra el liberalismo político: a una la llama “procedimentalismo” 
y consiste en la concepción de Habermas, quien considera que para 
reactivar el proceso de la formación democrática de la voluntad sólo 
es necesario un procedimiento justificado moralmente; a la otra, la 
denomina “republicanismo” y en ella considera la construcción teórica 
de Hannah Arendt, la define orientada por el ideal clásico de la ciu-
dadanía, donde el tratamiento intersubjetivo de los asuntos comunes 
es un objetivo esencial de la vida de sus miembros. Este modelo de 
democracia republicana y participativa, que comparte las características 
de la denominada por Barber democracia fuerte, es el que me interesa 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


141Andamios

Verdad y mentira en política. 

vincular con la capacidad de juicio como herramienta fundamental para 
evitar el desmantelamiento de la política por el ejercicio de la mentira.

El juicio, la verdad y la mentira en política

Los hechos están más allá de acuerdos y consensos, y ningún debate 
-ningún intercambio de opinión basado en información correcta-  

servirá para establecer dichos hechos.  

Hannah Arendt
 
Es preciso plantearse, para enfrentar las reflexiones planteadas en la in-
troducción, si existe alguna condición en política que nos haga suponer 
un vínculo ineludible entre la política y la mentira. ¿Es el compromiso 
con la verdad una actitud anti-política? Si fuera el caso, ¿cómo ejercer 
la capacidad de decir y de hacer en un mundo donde reina la mentira? 
Este es sin duda un asunto de primera importancia, como muy bien 
señala Hannah Arendt en su texto Verdad y Política: “Lo que realmente se 
juega aquí es la propia realidad común y objetiva, y este sin duda es un 
problema político de primer orden.” (Arendt, 2017, p. 32). Para afron-
tarlo es importante establecer distinciones entre tres conceptos: verdad, 
mentira y opinión. La relación entre verdad y opinión se determina por 
medio de la manera en que cada una de ellas establece su validez. La ver-
dad es coactiva, se impone; la opinión sólo puede demandar adhesión, 
pero no puede imponerse. Así, las verdades de la matemática, los juicios 
de la geometría no son debatibles. Por otro lado, las opiniones acerca 
de cuestiones de gusto estético o acerca de asuntos políticos no pueden 
imponerse, siempre están sujetas a debate y controversia. De manera 
que podemos encontrar una oposición clara entre verdad y política. Esta 
oposición descansa en el carácter coactivo de la verdad.

Nótese que lo contrario de la verdad es la falsedad, y no la opinión. 
Cuando analizamos un juicio de la matemática o de la física distingui-
mos entre juicios verdaderos y falsos. La falsedad de este tipo de juicios 
es debida al error. Se diría a un error de juicio. Esta forma de concep-
tualizar la falsedad como error de juicio ha permitido un deslizamiento 
conceptual que en muchas ocasiones nos conduce identificar a los 
juicios de hecho con opiniones. Pero es importante enfatizar que, frente 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios142

María Teresa Muñoz Sánchez

a los hechos, lo que está en juego no es una opinión, sino la verdad o 
la falsedad. En los permanentes debates acerca de las noticias falsas, se 
busca identificar la mentira con la opinión. Esto es precisamente lo que 
tratan de hacer aquellos que pretender servirse de la mentira en política. 
Pero, una noticia falsa no es un error, sino una falsedad intencional, es 
decir, una mentira. Así, debemos acentuar que frente a la verdad y a 
la opinión se opone la mentira. Y que aquellos que quieren utilizar la 
mentira en política, pretenden hacerla pasar como una opinión más. Sin 
embargo, hay que tenerlo claro: frente a la verdad está la falsedad; frente 
a la opinión está la mentira. Para determinar la verdad o la falsedad de 
un juicio, contamos con los hechos. Se me dirá que los hechos no están 
seguros en manos del poder. Y yo a esto, puedo responder con las pa-
labras de Hannah Arendt: “… el poder, por su propia naturaleza, jamás 
puede producir un sucedáneo de la segura estabilidad de la realidad 
objetiva, la cual, al ser pasado, ha entrado en una dimensión que está 
más allá de nuestro alcance. Los hechos se afirman a sí mismos por su 
tozudez ...” (Arendt, 2017, p. 77).

Este planteamiento nos deja aún un asunto pendiente: la relación 
entre verdad y opinión. Al respecto, podemos alegrarnos con Lessing 
de que, en el campo de la política, la verdad en cuanto se dice “se 
transforma de inmediato en una opinión entre muchos, se la discute, se 
la reformula y se la reduce a un sujeto de discurso entre otros.” (Arendt, 
2001, p. 39). Esto se debe a que como vimos la verdad se impone mien-
tras que la opinión se debate, se discute; es objeto de controversias. Así, 
con Lessing diremos que “la verdad [en política] sólo puede existir allí 
donde es humanizada por el discurso, sólo donde cada hombre no dice 
lo que se le ocurre en el momento sino lo que “considera verdadero” 
(Arendt, 2001, pp. 40-41). 
Afirma Arendt en el prólogo a La condición humana:

 
Cualquier cosa que el hombre haga, sepa o experimente sólo 
tiene sentido en el grado en que pueda expresarlo. Tal vez haya 
verdades más allá del discurso, y tal vez sean de gran importancia 
para el hombre en singular, es decir, para el hombre en cuanto 
no sea un ser político, pero los hombres en plural, o sea los que 
viven, se mueven y actúan en este mundo, sólo experimentan el 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


143Andamios

Verdad y mentira en política. 

significado debido a que se hablan y se sienten unos a otros a sí 
mismos (Arendt, 1998).

 
Así, Arendt rechaza enfáticamente la mentira en política, y al mismo 
tiempo, enfatiza un concepto de verdad que emerge del ejercicio del 
juicio. Tras lo expuesto hasta aquí, podemos ya responder a la pregunta 
que nos planteamos al inicio de este apartado, a saber: ¿es el compro-
miso con la verdad una actitud anti-política? Todo lo contrario, solo la 
verdad “humanizada por el discurso” nos permite dar sentido a nuestro 
mundo compartido. En política, la verdad emerge del ejercicio de juicio 
compartido.

La democracia y el problema del juicio 

Al reflexionar sobre la democracia es casi inevitable traer a la memoria 
la famosa Oración Fúnebre de Pericles. En dicho texto es de destacar el 
énfasis puesto por el político ateniense en la necesidad del reconoci-
miento recíproco de la igualdad en el obrar y en el decir. El obrar y el 
decir, tienen que ver con nuestra capacidad de enjuiciar, hacer juicios. 
Cuando hacemos un juicio ordenamos nuestra experiencia de manera 
que podemos actuar en consecuencia. Al hacer un juicio valoramos una 
acción, un fenómeno, un suceso. Ahora bien, ¿cómo podemos decidir 
qué juicio es correcto? ¿con qué criterio podemos decidir? Los criterios 
de validez de los juicios de la matemática, la física, la geometría están 
establecidos, determinados. Disponemos de conceptos como la suma, 
la masa o el cuadrado que nos permiten determinar si un objeto, fenó-
meno o acontecimiento “cae bajo” el concepto dado. Sin embargo, en los 
juicios políticos no disponemos de reglas o criterios que nos permitan 
juzgar los eventos o fenómenos políticos subsumiéndolos en conceptos 
generales. Pero entonces, se me dirá que, en ausencia de reglas, no po-
demos juzgar. Algo así como, en política, todo vale. Todo juicio político 
es una opinión; y toda opinión es parte de la pluralidad de puntos de 
vista o perspectivas de mundo, de concepciones del bien. Estamos, en-
tonces, ante el siguiente problema: desde una concepción democrática 
del juicio, una pluralidad de perspectivas, incluso de juicios en conflicto, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios144

María Teresa Muñoz Sánchez

son claramente cruciales para la democracia; y, al mismo tiempo, dicha 
pluralidad es también la mayor amenaza para la democracia.

Hannah Arendt nos ofrece algunas pistas de cómo enfrentar este 
asunto en: Crisis de la cultura su significado político y social (1996a), 
Arendt pone de manifiesto la relevancia del juicio en los asuntos polí-
ticos y recurre al pensamiento de Kant para defender que el poder del 
juicio, su “validez”, radica en un acuerdo potencial con los demás. Así 
nos dice que “en la Crítica del Juicio, Kant insistió en una forma distinta 
de pensar, para la que no sería bastante estar de acuerdo con el propio 
yo, sino que consistía en ser capaz de “pensar poniéndose en el lugar de 
los demás” y que él llamó “modo de pensar amplio”. El poder del juicio 
descansa en un acuerdo potencial con los demás (...) De este acuer-
do potencial obtiene el juicio su validez potencial”. (Arendt, 1996a, 
p. 231). Con esta afirmación, Arendt lo que nos está diciendo es que 
en el juicio político lo relevante no es el conocimiento del fenómeno 
sino la comprensión basada en el acuerdo potencial, es más, sin esta 
comprensión el conocimiento no sería posible.

Vamos a explorar en lo que sigue la mirada de Hannah Arendt a 
este problema desde su lectura de Kant. En primer lugar, pregunté-
monos con Linda Zerilli, (2016) ¿qué hace a un juicio, juicio político? 
¿Un juicio es político por su significado o por el proceso a través del 
cual el juicio procede? Cuando afirmamos que un juicio es político, 
podemos distinguir entre:
1. El juicio que es “político” debido a aquello sobre lo que se enjuicia 
(objetos o asuntos del mundo externo), o
2. La afirmación de que el juicio es político por la forma en que se 
enjuicia, esto es, por proceso de juzgar mismo.

Para Arendt, el juicio no es político por el objeto del que se ocu-
pa, sino porque es un juicio al que llegamos “políticamente”, es decir, 
pensando en el lugar de todos los demás. Juzgar es una actividad espe-
cíficamente política. Su politicidad consiste en la habilidad de ver las 
cosas no sólo desde nuestro punto de vista sino desde la perspectiva de 
todos, incluso de aquellos que no están presentes. En esto consiste la 
capacidad de pensar representativamente. 

Desde esta perspectiva, el problema es más bien cómo es que los 
ciudadanos ven ciertos objetos o asuntos como objetos de juicio. ¿Cómo 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


145Andamios

Verdad y mentira en política. 

ciertos temas pasan a ser asuntos del mundo común? Juzgar es consti-
tutivo del espacio en el cual los objetos comunes del juicio democrático 
pueden aparecer, incluyendo aquellos que son ya conocidos por noso-
tros como políticos y también, de manera determinante, de aquellos que 
todavía no han sido constituidos o reconocidos como tales. La acción de 
juzgar nos permite constituir un espacio de convivencia compartido, un 
mundo en común. Se trata entonces de construir y compartir un espacio 
en el cual las diferencias de valor, las diferencias de juicio se presentan 
y son tomadas no como meras preferencias u opiniones sino como 
objetos políticamente relevantes. Son relevantes por dos razones: en 
primer lugar, porque son fundamentales para poder seguir ejerciendo la 
capacidad de juicio (no se requeriría juzgar si existiera solo una concep-
ción del mundo); en segundo lugar, porque estas son asuntos de interés 
común en la constitución de nuestro mundo compartido, nos permiten 
ensanchar los márgenes del espacio compartido. De manera que tener 
un mundo en común significa que compartimos los criterios de juicio 
como estándares de corrección para lo que puede ser inteligiblemente 
dicho, juzgado, incluso pensado, cuando hablamos políticamente. No 
es que las reglas para juzgar ya no importen, sino que solo pueden im-
portar como parte de una forma de vida, de un mundo en común. El 
mundo común es constituido no sólo en y a través de “los hechos que 
todos ven y escuchan desde una diferente posición” sino que también 
son capaces de ver desde posiciones que no son las suyas; “son capaces 
de pensar representativamente y juzgar reflexivamente” (Arendt, 1996a, 
p. 233). Es solo al compartir ese mundo en común que el ciudadano 
que juzga sabe qué hacer con cualquier regla que se presente como la 
forma de llevar a cabo una práctica, ya sea un juego de ajedrez o un de-
bate público. En esta perspectiva se trata de enfatizar la importancia del 
trasfondo normativo (sensus communis kantiano) al juzgar políticamente. 

 
El juicio político, entonces, depende de este sentido común (sen-
sus communis) compartido con los otros al tiempo que compar-
timos el mundo. En los juicios políticos se adopta una decisión 
que si bien mediada por lo subjetivo, esto es por el lugar que 
la persona que juzga ocupa en el mundo compartido, deriva de 
la objetividad, la realidad del mundo dada por el hecho de que 
mundo es lo común a todos (Arendt, 1996a, p. 234).

 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios146

María Teresa Muñoz Sánchez

El sensus communis hace explícita la profunda inquietud humana por 
acercarse a los demás y reconocerse en ellos como parte de un mundo 
en común. Más aún, para Arendt es precisamente esta inquietud de for-
mar lazos en común lo que define al mundo [Welt], pues no hay mundo 
en solitario; sólo hay mundo cuando hay pluralidad de participantes 
que comunican sus juicios. Los juicios políticos no pueden ejercerse 
en solitario, dependen y generan comunicabilidad. No hay mundo en 
singular, sólo plural y común. Y aquí, cuando Arendt habla de mundo, 
está abriendo la noción de comunidad de asentimiento (Balibar, 2007, 
p. 6) más allá de la comunidad cercana, está aludiendo a la humanidad: 
“Uno siempre juzga como miembro de la comunidad, guiada por un 
sensus communis. Pero en última instancia, uno es un miembro de una 
comunidad mundial por el puro hecho de ser humano; esto es de una 
existencia cosmopolita”. (Arendt, 1985, p. 175) Somos miembros de la 
comunidad mundial por el hecho de ser humanos, y esto que constituye 
nuestra humanidad no es parte de una naturaleza sino fruto de los actos, 
discursos y juicios de aquellos que nos precedieron, aquellos con los 
que compartimos mundo, y aquellos que nos precederán.

Nótese que Arendt desarrolla una nueva concepción política de la 
objetividad según la cual juzgar en el espacio público es crucial para 
nuestro sentido de la realidad, para habitar un mundo común. “Es la 
facultad de juicio la que nos hace embonar en este mundo de fenóme-
nos y apariencias, y nos capacita para encontrar nuestro lugar apropiado 
en él”. (Beiner, 1987, p. 38) Nuestro sentido común de la realidad, el 
sentido ordinario de objetividad es públicamente generado y sostenido. 
Dicho sea esto en el específico sentido político del discurso y la acción en 
concierto que Arendt define como el reino de lo público. El problema de 
juzgar en política no es el de encontrar criterios comunes de validez.3 La 
articulación de múltiples perspectivas no es en sí misma garantía crítica 
y juicio reflexivo, pero sin ella, la perspectiva individual desde la cual yo 

3   Hay algo fundamentalmente político en nuestro sentido compartido de un mundo 
común: la afirmación de la libertad. Así, para Zerilli (2008), lo más importante en polí-
tica no es la validez de los juicios sino la afirmación de la libertad soberana. La libertad 
política requiere mucho más que la espontaneidad; requiere la libertad de hablar con 
otros y la creación y mantenimiento de un espacio público en el cual generar nuestro 
sentido de mundo común.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


147Andamios

Verdad y mentira en política. 

ahora veo el mundo nunca se me podría revelar como mi perspectiva. 
Es necesario representarme las perspectivas de los otros y otras con los 
que comparto mundo. El pensamiento representativo no es una cuestión 
de meramente acumular más y más perspectivas desde la cuales ver el 
mundo, es aprender cómo dar cuenta de estas otras perspectivas como 
revelando algo acerca del mundo. La capacidad de juzgar es una habili-
dad política, que no sólo requiere del punto de vista personal, sino que 
incluye la perspectiva de los otros con los que se comparte mundo. Se 
produce así un desplazamiento del tema de la verdad racional hacia la 
opinión compartida:

 
El desplazamiento desde la verdad racional hacia la opinión 
implica un paso del hombre en singular hacia los hombres en 
plural, lo que a su vez implica un cambio desde un campo en el 
que, dice Madison, nada cuenta excepto el razonamiento sólido de 
una mente, hacia un ámbito donde la fuerza de la opinión se deter-
mina por la confianza individual en el número de los que, supone el 
sujeto, tienen las mismas opiniones, número que, dicho sea al pasar, 
no está necesariamente limitado a las personas contemporáneas. 
(Serrano, 2002, p. 247)

 
De manera que las opiniones se forjan en el campo de lo público y co-
bran fuerza a partir de éste; resultan de la libertad de expresión. Como 
hemos visto, el problema surge cuando se busca confundir o velar una 
verdad haciéndola pasar por una “mera” opinión. De manera que es 
la verdad de hecho la que cada vez se recibe con mayor hostilidad. 
Valgan de nuevo aquí las palabras de Arendt: “en la medida en que las 
verdades factuales incómodas se toleran en los países libres, a menudo, 
en forma consciente o inconsciente se las transforma en opiniones”. 
(Arendt, 1996a, p. 248). En muchas ocasiones, la verdad factual corre 
el riesgo de ser combatida no con mentiras o falsedades sino con opi-
niones y esto resulta riesgoso pues entonces, la verdad ya no es vista 
con la rigurosidad del hecho a tratar sino como una opinión debatible, 
desdibujando la línea entre ambos. 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios148

María Teresa Muñoz Sánchez

A manera de conclusión

Participar no es compartir el juicio de la comunidad 
sino crear comunidad a partir del juicio compartido. 

(Ronald Beiner)
 
Dadas las reflexiones previas, cuál debería ser el horizonte hacia el cual 
dirigir a las instituciones con la finalidad de preservar un espacio para 
la deliberación y el compromiso ciudadano con la verdad.

Desde el modelo de democracia participativa que esbocé, el conflic-
to de intereses y la multiplicidad de concepciones del bien no es, en 
sentido estricto, un obstáculo a superar sino la condición misma de po-
sibilidad de un espacio público preñado de pluralidad. Lo que une a los 
sujetos individuales en cuanto “ciudadanos de la política” es el hecho de 
habitar un espacio público, compartir intereses comunes definidos por 
medio del debate intersubjetivo y defenderlos en el seno de instituciones 
públicas que garanticen la pluralidad constitutiva de la ciudadanía. Es 
en el proceso participativo en el que se gesta, se alimenta, se forma una 
ciudadanía comprometida con la constitución y fundación de su espacio 
público. Los fines políticos colectivos y la gestación de un mundo en 
común son logros siempre incompletos, frutos nunca acabados de la 
actividad cívico-participativa. Por ello, es imperativo repensar las ins-
tituciones político-jurídicas propias de la democracia representativa de 
manera que ésta se conciba de modo participativo; y aún más, pensar la 
democracia no solo como procedimiento de elección de los gobernantes 
sino también como democracia económica y social. La legitimidad de la 
democracia como sistema de gobierno radica en los valores de justicia 
que deben darse en su seno. 

Siendo así, nuestro deber como ciudadanos es rescatar la capacidad 
de ejercer poder, la capacidad de actuar concertadamente. El poder 
político no se sustenta en una concepción estrecha de lo que sea 
gobernar, es decir, en la idea de que el gobierno supone únicamente 
una relación de mando-obediencia. El poder político se genera en el 
apoyo o rechazo que los ciudadanos ofrecemos a las instituciones, fun-
damentalmente a través de las opiniones y juicios expresados a través 
de distintos medios: las manifestaciones, las protestas, las rebeliones, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


149Andamios

Verdad y mentira en política. 

los debates, entre otras. El poder se alcanza a través del acuerdo in-
tersubjetivo permanentemente cortejado, y en este sentido es el único 
sostén para instituciones legítimas. Como nos sugiere Arendt, “todas 
las instituciones políticas son manifestaciones y materializaciones del 
poder; se petrifican y decaen tan pronto como el poder vivo del pueblo 
deja de apoyarlas” (Arendt, 1999, p. 136).

Los modelos políticos imperantes han supuesto un marcado des-
encanto de los ciudadanos ante la política y la pérdida de valor de la 
democracia como forma de gobierno. Precisamente por esto, se hacen 
necesarias nuevas formas de pensar lo político. De manera que la esfera 
de la política no quede reducida a la toma de decisiones, a las estrate-
gias de los gobiernos en turno que, en definitiva, conduce al gobierno 
de las élites. Gobierno en el cual, competencia y eficacia son los con-
ceptos básicos de su discurso, los mismos que legitiman racionalmente 
la exclusión.

La “vía democrática” tal y como la concibo supone intentar la re-
valorización del Estado a partir de la conversión del hombre privado 
en ciudadano u hombre público, mediante un proceso en el que juega 
papel fundamental la cultura ético-política orientada a la plena realiza-
ción personal mediante la participación libre e igualitaria en los asuntos 
públicos. 

El tránsito del hombre privado al ciudadano supone comprender 
que nuestra identidad es una construcción. El carácter de construcción 
de nuestra identidad implica, pues, que está en nuestras manos –con 
todas las mediaciones y matices que se quiera- determinar el carácter 
autónomo o heterónomo de nuestra condición de sujetos (Cruz, 1999, 
p. 23). La capacidad de los ciudadanos individuales para rechazar la 
identificación con el statu quo, reconociendo al mismo tiempo dialéc-
ticamente su propia dependencia respecto del presente y sus condi-
ciones determinantes, es prerrequisito para una construcción plena de 
la identidad. Saber de la condición de producto de nuestra identidad 
constituye, realmente, una interpelación, que nos fuerza a resolver si 
queremos participar o no de dicha producción, y de qué manera. Nada 
resulta más conveniente que un sujeto que renuncia a la construcción 
de su propia identidad. La renuncia pues a la participación es, de algún 
modo, una tentación de abandono. Frente a dicha tentación es preciso 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios150

María Teresa Muñoz Sánchez

abonar en la conversión del hombre privado en ciudadano u hombre 
público, mediante un proceso en el que juegan un papel fundamental 
no sólo la cultura ético-política orientada a la plena realización perso-
nal mediante la participación libre e igualitaria en los asuntos públicos, 
sino también la creación de instituciones que formen a los ciudadanos 
y, además, garanticen y faciliten dicha participación.

Se suscitan, entonces, preguntas tales como ¿cuáles problemas 
pueden y deben ser hoy colectivamente asumidos?, ¿cuáles pueden y 
deben ser temas de una argumentación pública?, ¿debemos seguir hoy 
identificando lo público con el Estado?, ¿cuál es el papel de los suje-
tos y las comunidades en la construcción del espacio público? Y para 
darles respuesta, no podemos quedarnos en la estructuración de un 
marco democrático cuyo único desarrollo sea la representación, hemos 
de apostar por una participación más plena en los asuntos públicos. 
Lo público y lo privado deben relacionarse por medio de asambleas 
representativas, y por medio de la activación de intereses intermedios, 
ya sea el municipio, la delegación o las asociaciones no gubernamen-
tales, etc., estos son los espacios que podrían permitir una vinculación 
imprescindible de los sujetos con el ámbito público. La democracia no 
es sólo un procedimiento de elección de representantes, lo que, en de-
finitiva, implica delegar las responsabilidades que nos competen como 
ciudadanos sino un compromiso que implica coraje y responsabilidad.

Renunciar a la participación general en política implica la destruc-
ción del espacio público, aquel en el cual el individuo se convierte en 
ciudadano. La ciudadanía ha de significar la participación en la vida 
pública. Este ideal de vida común supone además una defensa absoluta 
de la tesis de que todo hombre tiene las capacidades suficientes para de-
batir, dialogar y decidir sobre asuntos de la comunidad. La democracia 
es un espacio común compartido, es la casa de todos, y es responsabi-
lidad de cada uno construir un espacio dinámico, abierto e incluyente. 
La democracia debería ser entendida como forma integral de vida para 
todos, sabedores de que solo el poder gestado entre todos, auditado y 
controlado por la misma participación es el realmente legítimo. Esta 
caracterización de la democracia que retomo de la propuesta de Barber 
y, también de Arendt, nos invita a repensar lo político y generar un 
concepto pertinente de praxis ético-política. 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


151Andamios

Verdad y mentira en política. 

De modo que se hace imprescindible postular:

1.	 La afirmación del individuo como fin en sí, con capacidad de 
autocrearse en comunidad. Los sujetos cobran su sentido como 
sujetos comunitarios, como ciudadanos. La identidad de los 
agentes es una identidad política, constituida en el ámbito del 
espacio público. (Muñoz, 2012a)

2.	 La exigencia de la básica igualdad real para todos. No sólo la 
igualdad de derechos o ante la ley, sino también la igualdad en 
el desarrollo de las potencialidades humanas y la satisfacción de 
necesidades de carácter social, económico y cultural.

3.	 El fundamento del sistema democrático en la participación 
como base de las nociones de política y democracia, defendien-
do la capacidad del hombre para incidir conscientemente en 
alguna medida en la orientación del rumbo de la sociedad y no 
ser un ente pasivo ante acontecimientos más allá de su control 
y comprensión.

4.	 La afirmación de que la pluralidad de juicios, los antagonismos 
y la multiplicidad de concepciones del bien no son, en sentido 
estricto, un obstáculo a superar sino la condición misma de 
posibilidad de un espacio público democrático. 

 
De esta forma recuperaríamos la idea moderna de república: la comu-
nidad libre de ciudadanos que viven bajo el gobierno de la ley, una ley 
que está sujeta al debate, la deliberación y el juicio. Tal como dejara 
anunciado Pericles, el tan anhelado autogobierno de la ciudadanía sólo 
es posible desde un nosotros creado y recreado por el ejercicio de los 
discursos y las acciones. De manera que, como hemos ilustrado a lo 
largo de este artículo, la constitución de una ciudadanía participativa, 
éticamente responsable y con capacidad de juicio crítico es el único 
camino para, en primer término, orientar las prácticas políticas hacia 
una reinstauración del ordenamiento institucional; y, a mediano plazo, 
superar la amenaza de la mentira en política. 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


Andamios152

María Teresa Muñoz Sánchez

Fuentes consultadas 

Arendt, H. (2017). Verdad y mentira en política, Madrid, España: Página 
Indómita. 

Arendt, H. (2006). The Crisis in Culture: its Social and its Political 
Significance. En Between the Past and the Future. Nueva York, 
Estados unidos: Penguin Books. 

Arendt, H. (2001). Sobre la humanidad en tiempos de oscuridad. 
Reflexiones sobre Lessing. En Hombres en tiempos de oscuridad. 
Barcelona, España: Gedisa.

Arendt, H. (1999). Sobre la violencia. En Crisis de la República. Madrid, 
España: Taurus.

Arendt, H. (1998). La condición humana. Barcelona, España: Paidós. 
Arendt, H. (1996a). Crisis de la cultura su significado político y social. 

En Entre el pasado y el futuro. Ocho ejercicios sobre la reflexión 
política. Barcelona, España: Península. pp. 209-238. 

Arendt, H. (1996b). Verdad y política. En Entre el pasado y el futuro. Ocho 
ejercicios sobre la reflexión política. Barcelona, España: Península.

Arendt, H. (1982). Lectures on Kant´s Political Philosophy. Chicago, Esta-
dos Unidos: University of Chicago Press. 

Arendt, H. (1967). Sobre la revolución. En Revista de Occidente.
Balibar, E. (2007). Impolítica de los derechos humanos. Arendt, el “de-

recho a tener derechos” y la desobediencia cívica. En Erytheis. 
Núm. 2. Noviembre. Disponible en: http://idt.uab.es/erytheis/
balibar_es.htm

Barber, B. (1998). Un marco conceptual: política de la participación. 
En Vallespín y otros (1998). La democracia en sus textos. Ma-
drid, España: Alianza. pp. 281-296.

Beiner, R. (1987). El juicio político. México: FCE.
Barber, B. (1984). Strong Democracy. Participatory Politics for a New Age. 

California, Estados Unidos: University of California. 
Cruz, M. (1999). Hacerse cargo: sobre responsabilidad e identidad perso-

nal. Barcelona, España: Paidós.
Hauke, B. (2002). Cuestiones Públicas: el republicanismo moderno en 

la obra de Hannah Arendt. En Sociológica. Núm. 47. Año 16. 
sep-dic. pp. 46-64. 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://idt.uab.es/erytheis/
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794


153Andamios

Verdad y mentira en política. 

Ferrara, A. (2008). La fuerza del ejemplo. Exploraciones del paradigma del 
juicio. Barcelona, España: Gedisa.

Honneth, A. (1999). La democracia como cooperación reflexiva. John 
Dewey y la teoría de la democracia del presente. En Estudios 
políticos. Núm. 15. jul-dic. pp. 81-116.

Muñoz, M. (2012a). Ciudadanía y poder político. Los retos del modelo 
arendtiano de espacio público. En Intersticios. Año. 17. Núm. 36. 
enero-junio. pp.57-72. México: Universidad Intercontinental.

Muñoz, M. (2012b). La capacidad de juicio para una ciudadanía demo-
crática. En Logoi, Revista de la Universidad Católica Andrés Bello. 
Núm. 22. julio-diciembre. Venezuela: Universidad Católica 
Andrés Bello.

Serrano, E. (2002). Consenso y conflicto en Schmitt y Arendt. La definición 
de lo político. Medellín, Colombia: Instituto de Estudios Políti-
cos de la Universidad de Antioquía.

Schumpeter, J. (1943). Capitalism, Socialism and Democracy. Londres: 
Allen and Unwin.

Zerilli, L. (2016). A Democratic Theory of Judgment. Chicago, Estados 
Unidos: Chicago University Press.

Zerilli, L. (2008). El feminismo y el abismo de la libertad. México: FCE. 
 
 

Fecha de recepción: 19 de marzo de 2020
Fecha de aceptación: 14 de octubre de 2020

Volumen 17, número 44, septiembre-diciembre, 2020, pp. 135-153

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i44.794



