DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

HERMENEUTICA: APOGEO Y DECADENCIA. ENTREVISTA CON
JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

Edgar Sandoval*
Ricardo Laviada**

Hace 25 anos aproximadamente inicia un boom de la hermenéutica en
México con una generacioén anterior a nosotros, con una serie de pro-
fesores que a nuestro juicio introducen la hermenéutica en la discusion
filosofica en seminarios, foros, coloquios, congresos en la Facultad de
Filosofia y Letras, en el Instituto de Investigaciones Bibliograficas de
la UNAM, también en universidades como la UIC y la UIA. Para dar
cuenta de esta recepcion y recorrido que ha tenido la hermenéutica en-
trevistamos al Dr. Jorge Armando Reyes Escobar, Profesor-Investigador
de tiempo completo en la Facultad de Filosofia y Letras de la UNAM,
responsable, junto con el Dr. Pedro Enrique Garcia Ruiz, de los semi-
narios de Hermenéutica. Jorge Reyes se formd con Mariflor Aguilar,
una de las principales impulsoras de la hermenéutica gadameriana, asi
como Mauricio Beuchot, creador de la hermenéutica analégica

Edgar Sandoval (ES), Ricardo Laviada (RL) —Gracias por la entrevista. El
numero de Andamios estd pensado en torno a la hermenéutica. Identifica-
mos una vision restringida de la hermenéutica, como técnica interpretativa,
frente a una vision ampliada como una filosofia de la significacion, también
identificamos un trabajo generacional que ha cultivado hermenéuticas de dis-
tinta indole. Con ello, quisiéramos preguntarte: ;qué caracteriza el momento
actual, desde tu perspectiva, en la discusion hermenéutica?, ;Por donde va?,
;qué relevancia tiene ahora?, ;cudl es el publico interesado en la hermenéutica
en este momento?, ;qué temas de investigacion se han generando? A partir de
tu trayectoria, ;podrias situar institucionalmente la discusion hermenéutica
en el pais en las ultimas dos décadas?

* Profesor investigador de la licenciatura en Filosofia e Historia de las Ideas en
la Universidad Auténoma de la Ciudad de México, México. Correo electrénico:
edgar75_sandoval@yahoo.com.mx

* Profesor investigador del ciclo basico de licenciatura en la Universidad Auténoma de
la Ciudad de México, México. Correo electrénico: riclaviada@gmail.com

Volumen 17, ntmero 43, mayo-agosto, 2020, pp. 139-159. Andamios

139


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768
mailto:edgar75_sandoval@yahoo.com.mx
mailto:riclaviada@gmail.com

140

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

Jorge Reyes (JR)-Bien, yo creo que tienen mucha razén en ver a la
hermenéutica como una cuestion generacional, cuando uno comienza
a andar en este asunto, yo comencé a trabajar la cuestion hermenéutica
al entrar a la maestria en 1997, la maestria aqui en la UNAM, y, como
alumno, uno supone que la legitimidad e importancia tedrica de la
hermenéutica filosofica es un hecho indiscutible. Sin embargo, a un
cuarto de siglo, uno se da cuenta de que la hermenéutica en el caso
de México, particularmente en el caso de la UNAM, fue una de tantas
reacciones tedricas a la caida del socialismo real, la caida del muro de
Berlin. En un momento, da la impresion de orfandad filosofica, de or-
fandad teorica que busca o intenta subsanarse. Recuerdo unas palabras
de un profesor de la UAM Iztapalapa, que se form¢ en la linea dura del
Marxismo, Luis Salazar, quien nos decia, teniamos todas las respuestas,
pero nos cambiaron todas las preguntas. Creo que en ese sentido, lla-
ma la atencién que personas que se orientaron hacia la hermenéutica,
particularmente, el caso de Mariflor Aguilar, venian de una tradicion
marxista, sobre todo del marxismo Francés, de Althusser, de Balibar
y que de un modo tratan de rescatar un potencial critico, normativo y
utopico que perciben que se ha perdido con él, con la caida del bloque
soviético y ahi confluye con algo distinto que viene, yo creo que ten-
driamos que situar a personas, investigadores como Raul Alcala, como
Ambrosio Velasco que no venian de la tradicion marxista, venian de la
tradicion de Filosofia de la Ciencia y sobre todo tratan de encontrar un
nuevo paradigma de racionalidad, ellos estan conscientes de que no
puede pensarse ya una racionalidad cientifico-tecnologica que pudiera
ponerse al margen de las humanidades, buscaron acercarse a la obra de
Mary Hesse, a la obra de Thomas Kuhn pero perciben sobre todo un
distanciamiento.

RL—;En Popper?

JR-Hay un distanciamiento de esa filosofia de la ciencia representada
por Popper, Lakatos, un intento de pensarlo como un contexto o mas
bien, mas que el contexto tratan de cuestionar esas distinciones radi-
cales entre contexto de observacion, contexto de descubrimiento, entre
hecho y teoria, y es algo que no solamente tiene lugar en México. Hay
que notar como el auge de la hermenéutica es el momento en el cual la

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

llamada Filosofia Analitica y la Filosofia Continental tratan de entablar
un dialogo, tratan de acercarse la una a la otra, en ese sentido yo creo
que si bien los textos, los grandes textos de Hermenéutica que ahora se
citan, son clasicos desde luego, como El conflicto de las interpretaciones
(1991), Del texto a la accion (2002) de Paul Ricoeur; Verdad y Método
(2012) de Gadamer. Estos textos son desde luego clasicos y tienen que
mencionarse. Existe una obra que esta ahi en el trasfondo y que influye
mucho en que se tome de nueva cuenta en serio a la Hermenéutica.
Ta lo mencionas bien, Edgar Sandoval, como una forma de salir de
cierta constriccion, de cierto corsé y entenderlo mas como una forma
de orientarse en la filosofia, me refiero al libro de Richard Rorty: La
Filosofia y el espejo de la naturaleza (2010). Si bien, Rorty pronto va a
desprenderse, o pronto va a dejar de hablar de su trabajo en términos
de hermenéutica. Incluso va a poner una fuerte distancia sobre las pre-
tensiones hermenéuticas de universalidad y de verdad, la ultima parte
de La filosofia y el espejo de la naturaleza (2010), donde hace hincapié en
la hermenéutica como una forma de filosofia edificante que nos ensenia
a desconfiar de absolutos, que nos ensena a reconocer nuestra finitud,
desempend un papel primordial, creo que no solamente en la academia
estadounidense asi como en la academia mexicana, sino global, para
que hubiera ese acercamiento. Para resumirlo, creo que el momento
de auge de la hermenéutica es 6 fue aqui, ese momento en el cual se
encuentra, por un lado, un afan, un deseo de renovacion del concepto
de racionalidad en filosofia de la ciencia, y, por otro lado, un intento de
quienes se formaron en la tradicion marxista de reencontrar o de bus-
car un discurso cargado de este potencial critico-normativo-utépico.
Eso fue, ese encuentro fue el que impulso a la hermenéutica.

ES—La racionalidad no es preocupacion exclusiva de la hermenéutica, tam-
bién lo es del pragmatismo y de la fenomenologia. Por otro lado, Richard
Rorty promueve el famoso “giro lingtiistico”. Es uno de los responsables de
que volteemos al tema del lenguaje como una obsesion de la filosofia y de las
ciencias sociales. Obsesion también de la hermenéutica desde la antigua, la
moderna y la contempordnea. ¢La hermenéutica tiene con el pragmatismo
una relacion tensa y conflictiva por el tema de la racionalidad? sel interés de
estas dos filosofias es la racionalidad?

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

141


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

142

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

JR-S1 hay, si esta esa preocupacion comun por la racionalidad, sobre
todo es, creo, que el punto afin de hermenéutica y pragmatismo, es,
como podemos encontrar un concepto de racionalidad que no esté
basado en el sujeto, es decir, en una filosofia de la conciencia, que al
mismo tiempo permita recuperar -para ponerlo en términos del sentido
comun-, una dimension de esperanza, una dimension positiva, porque
sabemos el contraste, la teoria critica de la sociedad, sobre todo de lado
de Theodor Adorno y Max Horkheimer es una critica a la racionalidad
cientifico-tecnoldgica, pero es una critica que, al menos desde una pri-
mera lectura, desde un primer encuentro, parece sumamente pesimista,
parece que para ellos, para la teoria critica, toda forma de racionalidad
participa, lo quiera o no, de formas de dominacion, de formas de ena-
jenacion. Lo que sedujo a muchos investigadores, lo que nos sedujo a
muchos estudiantes, fue como hermenéutica y pragmatismo parecian
decir: “hay una forma de encontrar en nuestras propias practicas socia-
les criterios de racionalidad, no solamente tedrica, criterios de raciona-
lidad practica, que nos permitan una transformacion social sin que esto
signifique entregarse a discursos totalitarios, sin que esto signifique ver
el mundo desde una perspectiva abiertamente pesimista”.

ES—¢Concilias hermenéutica y pragmatismo, al mismo tiempo alejas esas
filosofias con la teoria critica? Para decirlo en otros términos: la teoria cri-
tica piensa la racionalidad en términos pesimistas, el pragmatismo piensa
en términos de esperanza a la racionalidad, en donde en lugar de ver la
dominacion, la sujecion y la lucha de clases, ve una posibilidad de vivir de
manera humana.

JR=S1, en términos generales me atreveria a decir que habria un abis-
mo entre teoria critica, por un lado, y por otro lado hermenéutica y
pragmatismo, que no es solamente una cuestion de actitud, hay tam-
bién una diferencia filosofica que es mucho mas profunda y que no
solamente en el caso de la teoria critica tiene que ver con el pesimismo
que pudiera tener Adorno. Desde los afios de formacion de Walter
Benjamin, él habla mucho del concepto de interpretacion, pero Ben-
jamin lo conserva, mantiene ese concepto de interpretacion a nivel
de una técnica, a nivel casi podemos decir, de una metodologia, uno
podria ver ahi cierto giro, cierto gesto retrogrado, pero es que, ahi,

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

creo hay un punto sumamente importante y nos permite entender esa
distancia, que podemos trazar entre la hermenéutica y el pragmatismo,
pero sobre todo la hermenéutica de la teoria critica. ;En qué consiste
esta idea? La hermenéutica filosofica, desde Schleiermacher hasta Ga-
damer parte de la conviccion de que si queremos preguntarnos por la
verdad, no en el sentido del criterio de verdad de nuestras proposicio-
nes; sino en términos de esa apertura de sentido dentro de la cual no-
sotros podemos comprender algo, entonces tenemos que reconstruir la
manera en la cual nosotros estamos en el mundo, hacernos conscientes
de nuestras practicas sociales, nuestros usos del lenguaje. “Estamos
en la verdad”, esa es la gran conviccion que tiene la hermenéutica. La
tarea de la hermenéutica filosofica es poner de relieve de qué forma
en aquellos comportamientos linguisticos, sociales, estéticos, que nos
parecen ser cotidianos, estd operando esa verdad, en contraste la teoria
critica, y creo que esa seria una conviccion comun a Benjamin y Ador-
no, parte de la idea de que si al hacer filosofia partimos del sentido
efectivamente vivido en la experiencia, de que si tomamos como hilo
conductor los actos que realizamos en el horizonte cultural en el cual
nos encontramos, entonces nunca vamos a llegar a la verdad. En con-
traste, para la teoria critica, para Adorno, para Benjamin, tenemos que
encontrar una manera de introducir un quiebre respecto a la forma en
la cual trabaja la conciencia cotidiana, ese es el punto que los separa.
En cambio, para la hermenéutica (y el pragmatismo) hacer filosofia es
en buena medida dar cuenta, hacer explicito esas relaciones de sentido
que ya estan atravesando de cabo a rabo nuestro lenguaje, nuestras
practicas, nuestra orientacion ética hacia el mundo.

RL-Marcas este momento de la caida del Muro de Berlin y lo asocias a
una crisis dentro del marxismo. Parece que ese es un aspecto del auge de la
hermenéutica, por ejemplo, en México, en el mundo hispdnico, a lo mejor en
otras partes, no sé si hay otras circunstancias relacionadas con el interés por
la hermenéutica, por ejemplo, en el ambito de la filosofia de la ciencia. La
filosofia de la ciencia, en esos anos, introdujo una discusion hermenéutica,
paralelamente a una serie de disputas epistemoldgicas con el positivismo. La
hermenéutica es una alternativa a estas posturas positivistas, naturalistas y
cientificistas. ;Estds de acuerdo? ;Como entenderias estas posiciones? Bueno,

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

143


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

144

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

ademds hay todo un tema de conversacion en las ciencias sociales, en la antro-
pologia, en la investigacion educativa a finales del siglo XX.
JR—Exactamente.

RL-Y ese auge justamente va a contracorriente de la perspectiva cientificista,
fisicalista, de las ciencias sociales positivista. Entonces, la necesidad de tener
un discurso distintivo para las ciencias sociales, que no sea meramente cuan-
titativo, es decir, que no busque nada mds datos o emular necesariamente a
las ciencias naturales, sino construir una perspectiva propia adecuada a la
investigacion social.

JR—Es muy importante lo que mencionas porque, no directamente con
ese auge de la hermenéutica, la discusion con cierto tipo de epistemolo-
gia no vino tanto por ahi. Por ejemplo: a la distancia uno podria estable-
cer semejanzas que desde luego hay, entre la hermenéutica por un lado
y por otro lado con posiciones en lo que algunos han denominado el
“Giro post-analitico” en la filosofia anglosajona; pienso por ejemplo, en
el realismo interno de Putnam, la manera en la cual Donald Davidson
hizo hincapié en la importancia que tiene la coherencia para el concep-
to de verdad y si nos vamos un poco mas atras en el tiempo todo lo que
senala Wilfrid Sellars acerca de cémo no podemos trazar una linea di-
visoria tajante entre el espacio de las causas y el espacio de las razones,
hay muchos aspectos ahi en esa tradicion post-analitica que abonan a la
hermenéutica y que en el caso de la academia estadounidense si desem-
pefiaron un papel importante para que pudiera haber esa aproximacion
a la hermenéutica, esta recepcion a la hermenéutica. Sin embargo, ta
lo acabas de mencionar, en el caso particular de México, en aquellos
anos finales del siglo XX, hubo una gran aportacion, fue un momento,
ahora que lo pienso, de acercamiento, de aproximacion de personas que
estaban trabajando en ciencias sociales con los aspectos metodologicos
de la filosofia, ahi es donde viene, ellos también impulsaron mucho el
interés aqui en México por la hermenéutica, por ejemplo, personas que
venian del area de antropologia o del area de linguistica, que durante
mucho tiempo habian estado dominadas por la tradicion del postes-
tructuralismo francés, de repente esa idea de pensar en un discurso
anonimo les parece que no podia explicar muy bien cémo se producia
el sentido, en esa medida, e impulsados por antropélogos como Clifford

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

Geertz, viene cierta aproximacion, cierto interés por la hermenéutica y
no solamente de lado de la Antropologia, también del Derecho, de la
Filosofia del Derecho, y ahi desempenia un papel muy importante no
solamente este cambio tedrico, sino una coyuntura politica, podriamos
decir que, en ese fin de siglo en el caso particular de México, pareciera
que de repente la Suprema Corte estuviera dispuesta a asumir un com-
promiso politico mucho mas fuerte.

RL-Esto que mencionas nos da un referente cronolagico.

JR-Exactamente, son anos que puede reflejarse, por ejemplo, si uno
hace la investigacion hemerografica de la Revista Isonomia no habia
numero que saliera en 1997, 2000 y 2001, que no estuviera dedicado
de un modo u otro a aspectos de hermenéutica.

RL-Si, el interés por los aspectos filosoficos empieza desde estos dmbitos de
la investigacion social. Era necesario contar con un sustento filosofico para
desarrollar la investigacion, y la metodologia correspondiente. La filosofia
que en ese momento estd ofreciendo algunas respuestas es la hermenéutica.

ES—Me parece que con Geertz el tema de la filosofia del sentido se enrarece
porque ya no sabemos cuando estamos frente a una hermenéutica y cuando
frente a una semiética. La relacion entre hermenéutica y semiotica estd ex-
plicitada en la obra de Paul Ricoeur. Pero estamos hablando de semiéticas
diferentes: por un lado la continental y por otro la norteamericana, que es
mds un pragmatismo. Otra vez volvemos a la relacion de la hermenéutica
con el pragmatismo; entendido el pragmatismo ya como semidtica del sentido
y de la significacion. La semidtica continental se entiende en el marco del
estructuralismo francés. Cuando habla el propio Paul Ricoeur de semiética
creo que estd en la estela del estructuralismo francés, y cuando hablamos no-
sotros, ya con Clifford Geertz, de la relacion entre hermenéutica y semiotica,
creo estamos en la estela del pragmatismo, ;Ves esta diferencia 'y qué opinas?
JR-Bien, ti mencionaste un término clave, “sentido”, creo que cuando
estamos hablando de hermenéutica, si bien pueden haber hermenéuti-
cas que estén orientadas hacia discusiones semioticas pensemos el caso
de Paul Ricoeur, si un concepto clave para la hermenéutica es sentido
por qué, porque el sentido es una orientacion, pero es una orientacion
subjetiva, solo desde la perspectiva de la experiencia, efectivamente

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

145


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

146

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

vivida hay algo como sentido, lo que trata de hacer la hermenéutica es a
partir de la descripcion de esa experiencia vivida mostrar cuales son las
estructuras fundamentales del sentido en esa medida, planteamientos
que estan mas inclinados a la semidtica, tratan en contraste de poner
distancia respecto al sentido, por qué, porque justamente a partir de su
caracter de vivencia concreta, subjetiva, suponen que puede introducir
un sesgo al momento de encontrar, al momento de sacar a la luz cuales
son las estructuras universales de la significacion, en esa medida, y creo
que esa es también una de las razones por las cuales la hermenéutica
ya no es (y es algo que podemos ver, que aunque ya no se hable de
hermenéutica, al menos en nuestro pais, no es que no se publiquen
libros de hermenéutica) ese boom que tuvo hace 20 anos, donde las
Jornadas de hermenéutica se llevaban a cabo en la Facultad o en el
Instituto de Investigaciones Filologicas, estaban abarrotadas, es que
parece, decirnos un poco sobre esas estructuras basicas, estructuras
universales de la significacion.

ES—Si la hermenéutica ya no nos dice algo sobre esas estructuras basicas de
la significacion, qué filosofia si las aborda? ;La fenomenologia? ;Crees que
ahora estamos frente al boom de la fenomenologia?

JR—Yo no me atreveria a hablar de un boom de la fenomenologia, tal vez
lo tuvo hace diez afios, sobre todo en México de la mano de Antonio
Zirion. La fenomenologia tuvo un boom enorme, pero podriamos decir
que actualmente esa pregunta por la significacion ha vuelto a sus cauces
post-estructuralistas, creo que en esa medida no es en absoluto casual
el regreso de autores que se creian olvidados como Louis Althusser, esa
nueva forma de leer el trabajo de Michel Foucault, no va por el lado tan
inclinado del cuidado de si, etc., sino que se ha vuelto a ese Foucault
de una arqueologia del saber, es el que vuelve a ser traido a colacion, el
que vuelve a ser discutido. Ahi es donde sin que tenga este boom, en la
fenomenologia, ahi es donde se vuelve e indagar, a preguntar, como se
produce la significacion, pero creo que en esa medida es una cuestion
generacional hay una pregunta o magna pregunta, una tendencia a la
hiper especializacion en filosofia, eso hace que las discusiones que mu-
chas veces se tenian en hermenéutica sean vistas con un cierto recelo
como si fuera una forma de dandismo filoséfico.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

RL—;Te refieres a una tendencia al ensayismo filosofico?
JR-S1, exactamente.

ES—Volviendo al tema de Foucault y Althusser, hoy dia se habla de un neoes-
tructuralismo. Nosotros tenemos una preocupacion, no sé si justificada o no,
de como es que la presencia de la hermenéutica en filosofia era clara hace
apenas una década o dos. En la UIA, por ejemplo, el posgrado tenia una
preocupacion muy marcada en hermenéutica y en fenomenologia; también
en la UNAM existia un interés por estas filosofias. Ahora ese interés se ha
ido marginando, replegando. En el posgrado de filosofia de la UNAM no hay
lineas de investigacion en hermenéutica.

JR—Efectivamente.

ES—El posgrado de filosofia en la UNAM tiene seis lineas de Investigacion,
pero no hay una sola de hermenéutica. Entonces, la pregunta frente a ese
panorama es: ;Por qué ya no esta la hermenéutica? ;Sera que no hay mds
interés en que los estudiantes de filosofia se cultiven en la hermenéutica?
¢Estamos presenciando en la filosofia actual una despreocupacion, olvido, u
omision por la hermenéutica?

JR-Ok, como se esta desdibujando el interés por la hermenéutica, voy
a ser tajante, porque no da las respuestas inmediatas que las personas
buscan en ella.

ES—;Como cudles? ;El sentido. Otra vez?

JR—No, me estoy refiriendo a, por ejemplo: preguntas concretas de qué
manera podemos gestionar la multiculturalidad del Estado mexicano, en
ese aspecto, o de qué manera podemos tener una teoria critica o como
podemos reformular con la hermenéutica una teoria critica. Hubo un
momento -y no solamente aqui en México- que se le pidio demasiado a
la hermenéutica, cuando se organizé aqui en el 2004 un encuentro de
hermenéutica de donde salieron y se publicaron dos voliumenes que yo
edité junto con Raul Alcald. Richard Palmer, este hermeneuta estadou-
nidense que conocié a Gadamer, €él recordaba que cuando iba a ver a
Gadamer, a Alemania, llegdé un momento en el que cada ano en Alema-
nia se organizaba un encuentro sobre hermenéutica gadameriana y se
hablaba de hermenéutica y ciencias sociales, hermenéutica y feminismo,

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

147


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

148

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

hermenéutica y educacion. Palmer contaba como Gadamer decia: “ahi
vienen otra vez”, como no se dan cuenta que cuando yo hablé de apli-
cacion de la hermenéutica era para pensar en como el entendimiento, la
comprension trabaja sobre si misma, no que se aplicara a esto o aquello.
Pero bueno, vienen desde otro continente, no voy a ser grosero: es decir,
lleg6 un momento en el que la hermenéutica deslumbro tanto, se le exi-
gio tanto que cuando se percataron de..., bueno, lo que hace es ser una
filosofia del sentido, lo que hace es tratar de mostrar como podemos dar
nosotros -seres finitos- cuenta de la verdad, pero entonces esta mas cer-
cana a la filosofia especulativa de Hegel, pues si, ahi fue donde comenzo
a caer la estrella de la hermenéutica.

ES—¢No crees que mientras Gadamer trato de detener el impulso de una her-
menéutica aplicada, algunos intérpretes de la obra de Beuchot han visto mds
de una aplicacion de su hermenéutica? ;No crees que hay un desfase en ello?
JR-Lo que creo es que efectivamente en la hermenéutica analogica hay
un potencial creador, un potencial productivo enorme y creo que -esto
es algo que he dicho en algunas conferencias, encuentros, justo con el
autor: Beuchot- él mismo no se da cuenta de por qué esta abriendo esa
via. La hermenéutica particularmente en el caso de la hermenéutica
gadameriana abreva muchisimo de la dialéctica platonica; en contraste,
en el caso de la obra de Mauricio Beuchot la hermenéutica si puede
tener mas esa orientacion practica es porque reposa mas en el pensa-
miento romantico, sobre todo en la retérica, yo creo que uno de los
articulos mas importantes, incluso lo pondria por encima del Tratado
de hermenéutica analogica (1997) es el ensayo Hermenéutica y retorica de
Mauricio Beuchot.

Beuchot nos esta recordando en ese texto el poder formador del mun-
do, de la palabra, pero es un poder formador de la palabra, que no se
hace a distancia, que no es una tarea descriptiva, una tarea teérica, sino
como la palabra es capaz de mover a la accion, como la palabra lleva a
la accion, esa idea del poder formador de mundo que tiene la palabra,
esta presente en la retorica romana, en Cicerén, Quintiliano, Fronton.
Nos llega a nosotros, podriamos decir, de manera disimulada pero
inequivoca en la obra de Beuchot, ahi es donde veo ese gran potencial.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

ES-Dilthey todavia encuentra a la hermenéutica muy cerca de la retorica, de
la gramatica, de la logica como ciencias auxiliares de la filologia. ;Crees en-
tonces que Dilthey haga explicita la relacion entre hermenéutica y retorica?
JR-No podria estar mas de acuerdo, el gran olvidado en la historia de la
hermenéutica y que desgraciadamente lo poco que discutimos de él es
siempre desde la optica gadameriana y heideggeriana es Dilthey.

ES-Y spor qué hay ese descuido de la obra de Dilthey si es tan importante?
JR-Porque en buena medida es un francotirador inclasificable. Ta lo
has dicho esta muy cerca del neokantismo. Pero, no es neokantiano. Se
aproxima por momentos a la fenomenologia, mantuvo correspondencia
con Husserl pero no es un fenomenologo.

ES—Encuentros epistolares con Husserl.

JR-SI. El problema con Dilthey es que es una figura de transito. Por
un lado, es alguien que esta viendo hacia los problemas del idealismo
Aleman, Kant y Hegel, principalmente. Pero, por otro lado, estd antici-
pando problemas contemporaneos. La importancia que puede tener la
biografia como una forma de testimonio, como podemos pensar.

ES—Todo texto es autobiogrdfico, es una célebre expresion de Dilthey.

JR-SIi. Al mismo tiempo Heidegger siempre mantiene esa reserva frente
a Dilthey lo ve como alguien que piensa desde un punto de vista dema-
siado metodoldgico.

ES—¢Seria una critica parecida con Husserl?
JR=Si.

RL-Clifford Geertz es un caso de una perspectiva interpretativa y simboélica.
Otros autores anglosajones siguen esta tradicion, por ejemplo: Victor Turner.
Recuerdo un articulo traducido al espanol por Ingrid Geist, donde vincula
a Dilthey con Dewey hablando de lo simbdlico y del mundo de la vida,
pero a partir del concepto de experiencia. Mencionaste la orientacion de la
hermenéutica por el sentido en la experiencia.

JR-Exactamente.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

149


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

150

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

RL-Como dices, el concepto de sentido es central. Pero, es un concepto que
no podemos desvincular de este otro concepto que es el de experiencia, que
estd en la tradicion de Dilthey, pero que, también, es medular en la tradicion
norteamericana con Dewey, sobre todo.

ES—Con Peirce

RL—-Con Peirce no tan explicitamente, petro toda la filosofia de Dewey es
sobre la experiencia. Justo un autor del siglo XX como Turner hace esta co-
nexion entre Dilthey y Dewey hablando de la experiencia en la antropologia
simbolica. Esta conexion entre el sentido y la experiencia podria ayudar a
vincular esas dos tradiciones. No sé qué piensas sobre esa discusion, si esto
podria representar un de punto de encuentro, nudo o vinculo heuristico entre
las dos tradiciones; la hermenéutica y el pragmatismo.

JR—;El concepto de experiencia? Sin lugar a dudas.

RL-Hay que decir que es un concepto problematico.

JR-Y que en buena medida atraviesa una crisis el concepto de ex-
periencia. En buena medida llamaria mucho la atencion ver de qué
manera el concepto o si hay un concepto que es motivo de sospecha en
la filosofia del siglo XX es el concepto de experiencia. Pensemos, por
ejemplo en Michel Foucault del periodo arqueolégico: la Arqueologia del
saber, Las palabras y las cosas. Tiene esa desconfianza hacia el concepto
de experiencia por la manera en la cual reduce toda inteligibilidad a
lo vivido, al reducir toda inteligibilidad y ahi estoy incluyendo a la
significacion, a lo vivido. Entonces, estd pasando por alto aquellas for-
mas que no forman parte explicita, que no forman parte integral de la
experiencia vivida. Pero que apuntan justamente a la construccion o a
la edificacion de la inteligibilidad. El codigo de la lengua, la dimension
de lo simbdlico, con Lacan no es experiencia vivida. Por otro lado,
vuelve a salir esta cuestion de la teoria critica de la sociedad cuando
Benjamin seniala que hay vivencias, pero no hay experiencias. De en-
trada puede sonar algo disparatado ;Como que no hay experiencias? Si
hay algo que ha dado el siglo XX es experiencia, pasan un montén de
cosas, de fenomenos, acontecimientos bélicos, cientifico-tecnologicos,
etcétera. Pero, en ambos casos lo que se pone en tela de juicio es esa
idea de experiencia como erfahrung. El concepto idealista de experien-
cia como una gran trama narrativa en la cual nos vamos insertando,

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

donde no hay algo que sea radicalmente nuevo, pero tampoco hay algo
que muera definitivamente, sino que la experiencia es este proceso de
transmision de sentido que nosotros, incluso cuando criticamos a los
autores del pasado, cuando queremos poner distancia respecto a ellos
estamos enriqueciendo. Esa es la idea o esa es la razén por la cual a mi
juicio hablamos de hermenéutica filosofica desde los Monologos (1810)
de Schleiermacher.

ES—Estamos lejos de tener seminarios sobre Dilthey de manera sistemadtica.
Lo mismo pasa con Schleiermacher. La obra de Dilthey estd traducida al
espanol, no asi la de Schleiermacher; salvo excepciones.

JR—En esa obra Schleiermacher hace mencion de somos transmision de
sentido, esta idea de transmision en aleman, Uberlieferung que a veces
es el problema que aqui, el aleman tiene la idea de tradicion, y Uberlie-
ferung aqui lo traducen y pasa que muchas veces los traductores pasan
por alto esa distincion y se traduce tnicamente como tradicion lo cual
da pie a creer que es una posicion conservadora, que es una posicion
que trata de mantener ciertas costumbres o ciertos habitos. Cuando
Ubertragung se refiere a un proceso de transmision. Es impresionante
ver como, con ese concepto, la hermenéutica retoma y a su manera
supera la cuestion de la dialéctica hegeliana de identidad y diferencia.
Para la dialéctica hegeliana la relacion entre identidad y diferencia tiene
que ser resuelto por una ciencia de la logica que dé cuenta de como la
unidad de la idea se hace en el despliegue de las diferentes categorias
del pensamiento. Lo que tiene lugar en cambio con Schleiermacher es
como identidad y diferencia se despliegan en un proceso concreto lin-
guistico de transmision de sentido, ahi la importancia de la traduccion
que para Schleiermacher es fundamental, es gigantesca. En el hecho
mismo de que hay traducciones ;qué vemos? como hay una identidad,
la identidad del texto que se hace en sus diferencias. La diferencia no
disuelve la identidad, la hace. Ahi es donde puede verse esta especifi-
cidad filosofica de la hermenéutica que va a tener lugar desde el siglo
XIX hasta nuestros dias.

RIL—Regresando un poco, me llamo la atencion algo que dijiste sobre este

proceso, digamos que después del auge de la hermenéutica se da un abandono

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

151


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

152

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

paulatino porque parecia que no respondia a una serie de preguntas. El
ejemplo que nos das del especialista que platicaba con Gadamer, nos hablaria
de un limite intrinseco de la hermenéutica, pero, también pienso que es parte
de nuestra cultura académica mexicana en la que buscamos ciertas respuestas
como consumidores de teorias, de filosofias y después llega el momento
cuando estas filosofias “pasan de moda” y se busca otro tipo de filosofia
sin haber agotado las posibilidades tecricas, epistemologicas, filosoficas de
esas formulaciones. No sé si sucede eso en este caso, si vamos cambiando
de perspectiva sin haber desarrollado el potencial teorico de los enfoques
filosdficos. Por otro lado, creo que hacia finales del siglo XX la hermenéutica
es parte de una reaccion rebelde hacia posiciones académicas hegemonicas;
representa una bocanada de aire fresco, es un punto de apoyo a la critica
a la tradicion heredada, es decir, una critica humanistica mds cercana al
espiritu de las ciencias sociales y a las nuevas discusiones metodologicas
postpositivistas. Sin embargo, la critica que parte de la hermenéutica a su vez
es foco de senalamiento en los que se destaca una orientacion “conservadora”,
es decir que hay una suerte de paradoja. Te preguntaria si esta paradoja
que rodea a la hermenéutica estuvo presente en la buisqueda de perspectivas
tedricas alternativas.

JR-No creo que sea conservadurismo. Yo lo pondria en términos de
que el problema con la hermenéutica es que es una posicion muy
decimonénica y cuando digo que es una posicion muy decimonoénica
no es en un sentido peyorativo. No quiero decir que su discurso sean
conceptos viejos o conceptos superados, jno! Para nada. Pero, creo
que si hay una idea que marca al siglo XIX, es esta posibilidad, de la
comprension de uno mismo, la comprension de si mismo es al mismo
tiempo la comprension, no tanto del otro, la comprension del universo
que nos ha formado, del universo que nos ha creado. Hay una confe-
rencia de este filosofo Michael Oakesshott -hubo un tiempo que mas
que haber filosofia inglesa, Europa hablaba inglés. Mejor dicho, Europa
también hablaba el inglés no solo en aleman, no solo en espanol, no
solo en francés- donde habla sobre la universidad y donde hace toda
una reflexion acerca de qué significa la universidad.

Es una conferencia donde trata de decirle a los estudiantes: Miren uste-
des no estan en un instituto tecnolégico, estan en una universidad. Eso
no es nada mas una simple diferencia de nombres. Cuando se esta en

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

un instituto tecnoldgico, la idea es que aqui hay cierta linea de forma-
cion, hay cierta linea de trabajo, puede ser bastante critica que puede
ser bastante innovadora, nada dogmatica pero ya esta esta linea y hay
un conjunto de problemas, que son los problemas que tenemos que
enfrentar.

Cuando dice en cambio: la universidad, o la idea de universidad que
sostiene Michael Oakesshott es un universo de voces. Lo que hay es
una pluralidad de voces. Esa pluralidad de voces no estan ahi para
confundir, no estan ahi simplemente para ver a quien le crees y no.

El punto es que en la universidad uno mismo se forma reconociendo y
distinguiéndose en esa diversidad de voces. Aunque te quedes con una,
sabes que es una voz entre otras, que es un enfoque ente otros. Pero,
cuando tu te formas, aunque te formes en cierto vocabulario, te estas
formando en un vocabulario en el trasfondo de lo que universalmente
hemos pensado y hemos planteado los seres humanos, esa es la idea. Es
una idea muy decimononica y creo que es la idea de la hermenéutica,
curiosamente creo que hay una extrana paradoja en el caso de la her-
menéutica y que al menos aqui en México fue una de las causas de su
declive.

La hermenéutica trajo consigo el cuestionamiento a los modelos mo-
nolégicos de racionalidad, trajo consigo esta necesidad de pensar el
dialogo, la escucha al otro, no como mecanismos para la negociacion,
no como meros instrumentos del quehacer politico, jno! Sino como
constitutivos de nuestra propia identidad y creo que en esa medida
desempeno, ahora que lo veo a la distancia, un papel no menor en
la formacion y en el auge de la hermenéutica. La coyuntura politica
del Zapatismo y la coyuntura politica del como podemos escuchar
a otro que ha sido omitido durante siglos, pero al mismo tiempo o
podemos decir ese énfasis hermenéutico en la otredad, en la alteridad
trajo consigo la desconfianza a esas pretensiones de la universalidad de
la hermenéutica.

RL—;Se trata entonces de una formulacion filosofica que jugo contra si mis-
mo?
JR=Si.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

153


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

154

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

RL-Se le volteo, ¢no era suficientemente radical?
JR—Exactamente.

ES—Mariflor Aguilar trabajo en esa linea sin alejarse de la hermenéutica,
concuerdas con esa forma de relacionar la hermenéutica.

RL-Una cosa antes, me llama la atencion que mencionaras esta discusion
sobre la universidad, porque estaba pensando en otro libro: Mision de la
universidad de José Ortega y Gasset. Precisamente €l cuestiona esta forma-
cion instrumental que se ha propiciado en algunos ambitos universitarios,
y €l pugnaba que la formacion fuera integral al recuperar la orientacion
humanistica no necesariamente utilitaria donde los estudiantes puedan ser
hombres, o seres humanos de su tiempo. No menciona especificamente la her-
menéutica. Estd pensando en como se perdio en la modernidad el curriculum
humanistico que se daba en la época medieval y que preparaba a los indivi-
duos para ser parte de los tiempos que transcurrian. Me pregunto, a partir
de lo que estds diciendo si la hermenéutica, precisamente, puede ayudar a
entender la formacion de un universitario, que es, justamente una version
mds cercana a nosotros del pensamiento humanista. No necesariamente tiene
una aplicacion inmediata pero tiene un sentido formativo que sensibiliza a
los individuos para poder vivir en sociedad, de la mejor manera posible y
entender su realidad cotidiana. Entonces, posee la hermenéutica un sentido
pedagogico por su papel en la formacion, por lo que no estariamos hablando
nada mas de una cuestion metodologica.

JR-Desde luego. Ta mencionas Ortega y Gasset qué es lo que distingue
a un universitario de lo que él llama un barbaro ilustrado. Que puede,
que es capaz de dar cuenta de su mundo. Eso es lo que es el universita-
rio, no puede ser el barbaro ilustrado.

ES-Ustedes han mencionado un término que no sé si lo estan usando de
forma técnica. El de formacion, (bildung) Ese término es muy importante
en Gadamer. Me parece que rebasa la creencia que ti mismo identificas en
Ortega y Gasset, el “bdrbaro ilustrado” con el “universitario”. Creo que bil-
dung (formacion) va mds alld de una formacion universitaria. Va mds alld del
papel, de la mision, de la universidad. Creo que la formacion la tiene lo mismo
un universitario, que alguien que no es universitario, es decir, estamos yendo
mads alla del ambito de la institucion universitaria, ;Qué piensas sobre eso?

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

JR—Yo estoy de acuerdo con eso, si lo planteo en términos de la discu-
sion universitaria fue para traer a colacion esa forma que a mi me gusta
mucho de como lo plantea Michael Oakesshott que es un discurso
dirigido a universitarios pero desde luego la idea de bildung lo rebasa
por mucho. Ese es el punto importante y creo que esa es la razon por la
cual el discurso hermenéutico puede no atraer mucha atencion, puede
no atraer muchos adeptos porque esta idea de bildung es la capacidad
de pensarse a si mismo desde lo universal. Soy capaz de dar cuenta de
mi mismo porque tengo distintas referencias. Puedo pensarme en el
seno de esas referencias, me las tengo que apropiar, ;Por qué? Porque a
partir de ellas es que voy a orientarme.

RL—Porque en esto que respondes, parece que intrinsecamente a este concepto
de bildung hay un ideal a la vista o un modelo y ese es el planteamiento
que estd en crisis, un modelo estético o ético que ahora, justamente bajo una
perspectiva pluralista o relativista, estaria en crisis.

ES-Esa es una formacion ideal. En términos concretos y teales, hay un
fracaso en la formacion. Estamos condenados a ni siquiera dacercarnos no
a lo ideal, ni siquiera a una aproximacion minima de lo ideal, de alguien
que tiene formacion, de alguien que estd educado, digamos. Entonces, en
ese fracaso, no crees que la hermenéutica integra el tema del perdon. Jamds
vamos a poder estar formados, jamds vamos a poder estar en una minima
civilidad, en una minima cortesia, en un minimo buen trato. La mediacion
para esa cortesia, para ese buen trato, para esa civilidad, es una formacion
linguiistica. La reparacion de ese dafo o la posibilidad para trascender ese
maltrato es el perdon. Entonces, la hermenéutica deviene ya no en una dis-
cusion sobre la racionalidad, ya no en una filosofia de sentido, ya no en una
filosofia de la experiencia sino en una filosofia del perdon. ;Qué opinas sobre
esto? ;Compartes este panorama que acabo de hacer y si ves que integra hoy
dia las discusiones actuales de la hermenéutica el tema del perdon como un
tema principal, como algo prioritario?

JR—-Pues esta posibilidad del perdéon no es algo que me haya topado,
pero creo que como estd planteando el perdon tendria que ser el con-
cepto, mas que el concepto, el fendmeno que mueve las reflexiones
hermenéuticas contemporaneas.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

155


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

156

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

RL-Lo que pasa es que el concepto de perdon tiene todo un trasfondo teologi-
co, porque a lo mejor se puede hablar también de reconciliacion.

ES—Una cuestion politica y juridica que apunta al perdon como via para
evitar el castigo, ya no hay un procedimiento legal, ni nada. Pero, no estoy
hablando de un procedimiento legal, en el cual, ya no hay juicio. La her-
menéutica tiene que ser mds que una ontologia, también tiene que ser una
ética del didlogo, de la escucha, de la reparacion del dano al que estamos
condenados por ser personas linguisticas, estamos condenados a crear dano
con la palabra.

RL-En esto que estaba mencionando, esta capacidad de hacer cosas con las
palabras. También estd la violencia, el insulto, el lenguaje machista, hablan-
do de la discusion, de la denuncia feminista.

ES—Benjamin ahi estd hablando en ese Ensayo sobre la violencia justo un
poco en esta relacion de todo hablar es bélico. Hacia alla quiero llevar la
ultima parte de la entrevista.

JR-Asi como has planteado la cuestion del perdon creo que es una
de las posibilidades de la hermenéutica, de la hermenéutica filosofica,
aunque no la tnica, desde luego no le estoy descalificando, mas bien
lo que quiero hacer es senalar esta division o como se bifurcan los
caminos de la hermenéutica filosofica contemporanea.

Hay una frase de Ricoeur en la que seniala: “la hermenéutica comienza
cuando el dialogo termina” y en esa medida estd retomando a Dil-
they. Necesitamos de la hermenéutica, necesitamos de una técnica de
interpretacion, ahi cuando ya no es posible el encuentro del yo y el
ta, donde compartimos un mundo comun. Ahi es donde creo que
en efecto la cuestion del perdon, en los términos en los que lo has
planteado, ocupa el lugar primordial. Hay, sin embargo, otra via de la
hermenéutica qué es mas de corte gadameriano, sefiala Gadamer en
una entrevista: no esta en nuestras manos, o no es nuestro quehacer
inventar solidaridades, sino, hacernos conscientes de las solidaridades
en las que ya estamos, es decir, ahi estd la idea de que, hay hermenéu-
tica porque compartimos algo comun.

Son dos orientaciones distintas, y que nos lleva en direcciones dis-
tintas, y creo que no se trata de elegir en términos normativos, cual
si, una de otra, sino, de utilizarlas como, mas bien, como dispositivos
criticos hacia nosotros mismos, de que nos inviten a juzgar en qué

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

momento cuando creemos que el didlogo es posible no estamos mas
bien, tratando de imponer nuestra buena voluntad de poder, o en qué
medida, cuando estamos sefialando que el didlogo ha terminado, hasta
qué punto no nos estamos apresurando demasiado y cancelando esta
posibilidad de dialogo.

En esa medida, creo que son dos caminos hermenéuticos distintos que
hay que mantener, pero, hay que mantener como estos dispositivos de
critica hacia uno mismo, mas que programas de accion propositivos.

RL-Asi como mencionamos algunos conceptos, empezaste hablando digamos
de la influencia o el papel que pudo tener la obra de Rorty, en este digamos
giro lingiiistico, hermenéutico, en el debate de la filosofia y la ciencia. Estaba
pensando, pues, en otra idea o en otra preocupacion que podria ser comun a
varias tradiciones en la segunda mitad del siglo veinte: el concepto de con-
tingencia.

Pero, precisamente, tanto la hermenéutica, como el pragmatismo y las deri-
vaciones posteriores no tienen que ver con esta idea de lo que no esta determi-
nado, de como en el mundo hay contingencia y que necesitamos precisamente
una serie de elementos, de instrumentos de orientaciones filosoficas para
enfrentar la contingencia. Por ejemplo: Dewey, habla de como se necesita que
los ciudadanos tengan una educacion, una cultura democrdtica, para poder
enfrentarse a los problemas publicos, porque él dice, la democracia, no sé si lo
dice ast o no, no prefigura como debe ser la sociedad, sino que los ciudadanos
en una especie de deliberacion pueden definir o orientar hacia donde quieren
ir y como resolver.

Es lo que retoma Habermas, con esta idea de la competencia comunicativa y
justamente por ahi va la necesidad de la hermenéutica que es distinta a otras
opciones, por ejemplo: el marxismo, que pareceria mds una cierta version del
marxismo que seria mds determinista. No sé si el concepto de contingencia
ayuda a vincular estas tradiciones filosoficas y se amolda mejor a las circuns-
tancias, al espiritu de la época.

ES—¢El concepto contingencia es parte del léxico hermenéutico?
JR-EI concepto contingencia, no.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

157


http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

158

EDGAR SANDOVAL Y RICARDO LAVIADA

RL—Pero, justamente el tema del didlogo tiene que ver con un encuentro que
no sabes en qué va a terminar. Justo es un encuentro entre seres humanos
que tienen como inicio su horizonte.

ES-Un didlogo, quizd, sabemos en qué va a empezar, pero no sabemos en
qué va a terminar. (Ricardo Laviada en lugar de decir en que va a terminar,
coloca la palabra contingencia).

JR-No es parte, pero, habria una proximidad, entre la idea de una
in-conciencia del lenguaje, ese si es un término hermenéutico, y la idea
Rortiana de la contingencia, que no es simplemente una defensa de
la posibilidad en contra de la necesidad, sino, la idea de que nosotros
quiénes somos, nuestra identidad depende de un léxico ultimo que
siempre puede cambiar. Es curioso, dependemos de un léxico ultimo a
partir del cual nos definimos, por eso es ultimo, pero, ese léxico tltimo
en cualquier momento puede cambiar.

RL—;Qué cambia en el didlogo, o en el proceso historico, y en el circulo her-
menéutico?

JR-Ahi es donde entra una preocupacion o una cuestion ética bien
importante. Porque como tu lo mencionas, la violencia de la palabra,
el léxico ultimo puede cambiar, no solamente porque dialogue con el
otro, no solo porque aparezca nueva evidencia. No. En el fondo de la
transformacion del léxico ultimo para Rorty esta la experiencia de la
humillacion. Cuando soy humillado es cuando mi léxico tltimo ha sido
descrito o redescrito de tal manera que aparece como, él lo pone asi,
como basura. En esa medida la contingencia no es algo a celebrar. Desde
luego no es algo a condenar. Pero, no es algo que diga: Ay que bueno
que si, nuestros vocabularios ultimos son contingentes, pueden cam-
biar. Pero, también, aguas, porque eso significa que mi identidad puede
quedar desbaratada a partir de esos encuentros lingtiisticos. Por eso, esa
vertiente del perdon no puede perderse, no se puede renunciar a ella.

ES—Todo el tiempo estamos en la condena de humillar al otro, sino tenemos
cuidado con nuestros términos.

JR—Efectivamente.

ES—Pero eso es imposible de no hacer.

Andamios

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

ENTREVISTA A JORGE ARMANDO REYES ESCOBAR

JR—Ese es el punto en el cual, Rorty se pregunta ;Cémo puedo ser al
mismo tiempo un ironista privado y un liberal publico? Creo que, en
ese sentido, ha sido poco explorado el vinculo con la hermenéutica.
Creo que, en ese sentido, la conciencia de ese problema de Rorty, o
tomar conciencia de ese problema que plantea Rorty nos llevaria, no
tanto a una hermenéutica del dialogo, como a una hermenéutica orien-
tada al perdon.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacmy17i43.768

Volumen 17, ntimero 43, mayo-agosto, 2020, pp. 139-159 Andamios 159

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



