
139Andamios

Hermenéutica: apogeo y decadencia. Entrevista con 
Jorge Armando Reyes Escobar

Edgar Sandoval*
Ricardo Laviada**

Hace 25 años aproximadamente inicia un boom de la hermenéutica en 
México con una generación anterior a nosotros, con una serie de pro-
fesores que a nuestro juicio introducen la hermenéutica en la discusión 
filosófica en seminarios, foros, coloquios, congresos en la Facultad de 
Filosofía y Letras, en el Instituto de Investigaciones Bibliográficas de 
la UNAM, también en universidades como la UIC y la UIA. Para dar 
cuenta de esta recepción y recorrido que ha tenido la hermenéutica en-
trevistamos al Dr. Jorge Armando Reyes Escobar, Profesor-Investigador 
de tiempo completo en la Facultad de Filosofía y Letras de la UNAM, 
responsable, junto con el Dr. Pedro Enrique García Ruíz, de los semi-
narios de Hermenéutica. Jorge Reyes se formó con Mariflor Aguilar, 
una de las principales impulsoras de la hermenéutica gadameriana, así 
como Mauricio Beuchot, creador de la hermenéutica analógica

Edgar Sandoval (ES), Ricardo Laviada (RL) –Gracias por la entrevista. El 
número de Andamios está pensado en torno a la hermenéutica. Identifica-
mos una visión restringida de la hermenéutica, como técnica interpretativa, 
frente a una visión ampliada como una filosofía de la significación, también 
identificamos un trabajo generacional que ha cultivado hermenéuticas de dis-
tinta índole. Con ello, quisiéramos preguntarte: ¿qué caracteriza el momento 
actual, desde tu perspectiva, en la discusión hermenéutica?, ¿Por dónde va?, 
¿qué relevancia tiene ahora?, ¿cuál es el público interesado en la hermenéutica 
en este momento?, ¿qué temas de investigación se han generando? A partir de 
tu trayectoria, ¿podrías situar institucionalmente la discusión hermenéutica 
en el país en las últimas dos décadas?

* Profesor investigador de la licenciatura en Filosofía e Historia de las Ideas en
la Universidad Autónoma de la Ciudad de México, México. Correo electrónico:
edgar75_sandoval@yahoo.com.mx
** Profesor investigador del ciclo básico de licenciatura en la Universidad Autónoma de
la Ciudad de México, México. Correo electrónico: riclaviada@gmail.com

Volumen 17, número 43, mayo-agosto, 2020, pp. 139-159.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768
mailto:edgar75_sandoval@yahoo.com.mx
mailto:riclaviada@gmail.com


Andamios140

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

Jorge Reyes (JR)–Bien, yo creo que tienen mucha razón en ver a la 
hermenéutica como una cuestión generacional, cuando uno comienza 
a andar en este asunto, yo comencé a trabajar la cuestión hermenéutica 
al entrar a la maestría en 1997, la maestría aquí en la UNAM, y, como 
alumno, uno supone que la legitimidad e importancia teórica de la 
hermenéutica filosófica es un hecho indiscutible. Sin embargo, a un 
cuarto de siglo, uno se da cuenta de que la hermenéutica en el caso 
de México, particularmente en el caso de la UNAM, fue una de tantas 
reacciones teóricas a la caída del socialismo real, la caída del muro de 
Berlín. En un momento, da la impresión de orfandad filosófica, de or-
fandad teórica que busca o intenta subsanarse. Recuerdo unas palabras 
de un profesor de la UAM Iztapalapa, que se formó en la línea dura del 
Marxismo, Luis Salazar, quien nos decía, teníamos todas las respuestas, 
pero nos cambiaron todas las preguntas. Creo que en ese sentido, lla-
ma la atención que personas que se orientaron hacia la hermenéutica, 
particularmente, el caso de Mariflor Aguilar, venían de una tradición 
marxista, sobre todo del marxismo Francés, de Althusser, de Balibar 
y que de un modo tratan de rescatar un potencial crítico, normativo y 
utópico que perciben que se ha perdido con él, con la caída del bloque 
soviético y ahí confluye con algo distinto que viene, yo creo que ten-
dríamos que situar a personas, investigadores como Raúl Alcalá, como 
Ambrosio Velasco que no venían de la tradición marxista, venían de la 
tradición de Filosofía de la Ciencia y sobre todo tratan de encontrar un 
nuevo paradigma de racionalidad, ellos están conscientes de que no 
puede pensarse ya una racionalidad científico-tecnológica que pudiera 
ponerse al margen de las humanidades, buscaron acercarse a la obra de 
Mary Hesse, a la obra de Thomas Kuhn pero perciben sobre todo un 
distanciamiento.
 
RL–¿En Popper?
JR–Hay un distanciamiento de esa filosofía de la ciencia representada 
por Popper, Lakatos, un intento de pensarlo como un contexto o más 
bien, más que el contexto tratan de cuestionar esas distinciones radi-
cales entre contexto de observación, contexto de descubrimiento, entre 
hecho y teoría, y es algo que no solamente tiene lugar en México. Hay 
que notar cómo el auge de la hermenéutica es el momento en el cual la 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


141Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

llamada Filosofía Analítica y la Filosofía Continental tratan de entablar 
un diálogo, tratan de acercarse la una a la otra, en ese sentido yo creo 
que si bien los textos, los grandes textos de Hermenéutica que ahora se 
citan, son clásicos desde luego, como El conflicto de las interpretaciones 
(1991), Del texto a la acción (2002) de Paul Ricoeur; Verdad y Método 
(2012) de Gadamer. Estos textos son desde luego clásicos y tienen que 
mencionarse. Existe una obra que está ahí en el trasfondo y que influye 
mucho en que se tome de nueva cuenta en serio a la Hermenéutica. 
Tú lo mencionas bien, Edgar Sandoval, como una forma de salir de 
cierta constricción, de cierto corsé y entenderlo más como una forma 
de orientarse en la filosofía, me refiero al libro de Richard Rorty: La 
Filosofía y el espejo de la naturaleza (2010). Si bien, Rorty pronto va a 
desprenderse, o pronto va a dejar de hablar de su trabajo en términos 
de hermenéutica. Incluso va a poner una fuerte distancia sobre las pre-
tensiones hermenéuticas de universalidad y de verdad, la última parte 
de La filosofía y el espejo de la naturaleza (2010), donde hace hincapié en 
la hermenéutica como una forma de filosofía edificante que nos enseña 
a desconfiar de absolutos, que nos enseña a reconocer nuestra finitud, 
desempeñó un papel primordial, creo que no solamente en la academia 
estadounidense así como en la academia mexicana, sino global, para 
que hubiera ese acercamiento. Para resumirlo, creo que el momento 
de auge de la hermenéutica es ó fue aquí, ese momento en el cual se 
encuentra, por un lado, un afán, un deseo de renovación del concepto 
de racionalidad en filosofía de la ciencia, y, por otro lado, un intento de 
quienes se formaron en la tradición marxista de reencontrar o de bus-
car un discurso cargado de este potencial crítico-normativo-utópico. 
Eso fue, ese encuentro fue el que impulsó a la hermenéutica.
 
ES–La racionalidad no es preocupación exclusiva de la hermenéutica, tam-
bién lo es del pragmatismo y de la fenomenología. Por otro lado, Richard 
Rorty promueve el famoso “giro lingüístico”. Es uno de los responsables de 
que volteemos al tema del lenguaje como una obsesión de la filosofía y de las 
ciencias sociales. Obsesión también de la hermenéutica desde la antigua, la 
moderna y la contemporánea. ¿La hermenéutica tiene con el pragmatismo 
una relación tensa y conflictiva por el tema de la racionalidad? ¿el interés de 
estas dos filosofías es la racionalidad? 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios142

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

JR–Sí hay, sí está esa preocupación común por la racionalidad, sobre 
todo es, creo, que el punto afín de hermenéutica y pragmatismo, es, 
cómo podemos encontrar un concepto de racionalidad que no esté 
basado en el sujeto, es decir, en una filosofía de la conciencia, que al 
mismo tiempo permita recuperar -para ponerlo en términos del sentido 
común-, una dimensión de esperanza, una dimensión positiva, porque 
sabemos el contraste, la teoría crítica de la sociedad, sobre todo de lado 
de Theodor Adorno y Max Horkheimer es una crítica a la racionalidad 
científico-tecnológica, pero es una crítica que, al menos desde una pri-
mera lectura, desde un primer encuentro, parece sumamente pesimista, 
parece que para ellos, para la teoría crítica, toda forma de racionalidad 
participa, lo quiera o no, de formas de dominación, de formas de ena-
jenación. Lo que sedujo a muchos investigadores, lo que  nos sedujo a 
muchos estudiantes, fue cómo hermenéutica y pragmatismo parecían 
decir: “hay una forma de encontrar en nuestras propias prácticas socia-
les criterios de racionalidad, no solamente teórica, criterios de raciona-
lidad práctica, que nos permitan una transformación social sin que esto 
signifique entregarse a discursos totalitarios, sin que esto signifique ver 
el mundo desde una perspectiva abiertamente pesimista”.
 
ES–¿Concilias hermenéutica y pragmatismo, al mismo tiempo alejas esas 
filosofías con la teoría crítica? Para decirlo en otros términos: la teoría crí-
tica piensa la racionalidad en términos pesimistas, el pragmatismo piensa 
en términos de esperanza a la racionalidad, en donde en lugar de ver la 
dominación, la sujeción y la lucha de clases, ve una posibilidad de vivir de 
manera humana. 
JR–Sí, en términos generales me atrevería a decir que habría un abis-
mo entre teoría crítica, por un lado, y por otro lado hermenéutica y 
pragmatismo, que no es solamente una cuestión de actitud, hay tam-
bién una diferencia filosófica que es mucho más profunda y que no 
solamente en el caso de la teoría crítica tiene que ver con el pesimismo 
que pudiera tener Adorno. Desde los años de formación de Walter 
Benjamín, él habla mucho del concepto de interpretación, pero Ben-
jamín lo conserva, mantiene ese concepto de interpretación a nivel 
de una técnica, a nivel casi podemos decir, de una metodología, uno 
podría ver ahí cierto giro, cierto gesto retrógrado, pero es que, ahí, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


143Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

creo hay un punto sumamente importante y nos permite entender esa 
distancia, que podemos trazar entre la hermenéutica y el pragmatismo, 
pero sobre todo la hermenéutica de la teoría crítica. ¿En qué consiste 
esta idea? La hermenéutica filosófica, desde Schleiermacher hasta Ga-
damer parte de la convicción de que sí queremos preguntarnos por la 
verdad, no en el sentido del criterio de verdad de nuestras proposicio-
nes; sino en términos de esa apertura de sentido dentro de la cual no-
sotros podemos comprender algo, entonces tenemos que reconstruir la 
manera en la cual nosotros estamos en el mundo, hacernos conscientes 
de nuestras prácticas sociales, nuestros usos del lenguaje. “Estamos 
en la verdad”, esa es la gran convicción que tiene la hermenéutica. La 
tarea de la hermenéutica filosófica es poner de relieve de qué forma 
en aquellos comportamientos lingüísticos, sociales, estéticos, que nos 
parecen ser cotidianos, está operando esa verdad, en contraste la teoría 
crítica, y creo que esa sería una convicción común a Benjamín y Ador-
no, parte de la idea de que si al hacer filosofía partimos del sentido 
efectivamente vivido en la experiencia, de que si tomamos como hilo 
conductor los actos que realizamos en el horizonte cultural en el cual 
nos encontramos, entonces nunca vamos a llegar a la verdad. En con-
traste, para la teoría crítica, para Adorno, para Benjamin, tenemos que 
encontrar una manera de introducir un quiebre respecto a la forma en 
la cual trabaja la conciencia cotidiana, ese es el punto que los separa. 
En cambio, para la hermenéutica (y el pragmatismo) hacer filosofía es 
en buena medida dar cuenta, hacer explícito esas relaciones de sentido 
que ya están atravesando de cabo a rabo nuestro lenguaje, nuestras 
prácticas, nuestra orientación ética hacia el mundo.
 
RL–Marcas este momento de la caída del Muro de Berlín y lo asocias a 
una crisis dentro del marxismo. Parece que ese es un aspecto del auge de la 
hermenéutica, por ejemplo, en México, en el mundo hispánico, a lo mejor en 
otras partes, no sé si hay otras circunstancias relacionadas con el interés por 
la hermenéutica, por ejemplo, en el ámbito de la filosofía de la ciencia. La 
filosofía de la ciencia, en esos años, introdujo una discusión hermenéutica, 
paralelamente a una serie de disputas epistemológicas con el positivismo. La 
hermenéutica es una alternativa a estas posturas positivistas, naturalistas y 
cientificistas. ¿Estás de acuerdo? ¿Cómo entenderías estas posiciones? Bueno, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios144

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

además hay todo un tema de conversación en las ciencias sociales, en la antro-
pología, en la investigación educativa a finales del siglo XX.
JR–Exactamente.
 
RL–Y ese auge justamente va a contracorriente de la perspectiva cientificista, 
fisicalista, de las ciencias sociales positivista. Entonces, la necesidad de tener 
un discurso distintivo para las ciencias sociales, que no sea meramente cuan-
titativo, es decir, que no busque nada más datos o emular necesariamente a 
las ciencias naturales, sino construir una perspectiva propia adecuada a la 
investigación social.
JR–Es muy importante lo que mencionas porque, no directamente con 
ese auge de la hermenéutica, la discusión con cierto tipo de epistemolo-
gía no vino tanto por ahí. Por ejemplo: a la distancia uno podría estable-
cer semejanzas que desde luego hay, entre la hermenéutica por un lado 
y por otro lado con posiciones en lo que algunos han denominado el 
“Giro post-analítico” en la filosofía anglosajona; pienso por ejemplo, en 
el realismo interno de Putnam, la manera en la cual Donald Davidson 
hizo hincapié en la importancia que tiene la coherencia para el concep-
to de verdad y si nos vamos un poco más atrás en el tiempo todo lo que 
señala Wilfrid Sellars acerca de cómo no podemos trazar una línea di-
visoria tajante entre el espacio de las causas y el espacio de las razones, 
hay muchos aspectos ahí en esa tradición post-analítica que abonan a la 
hermenéutica y que en el caso de la academia estadounidense sí desem-
peñaron un papel importante para que pudiera haber esa aproximación 
a la hermenéutica, esta recepción a la hermenéutica. Sin embargo, tú 
lo acabas de mencionar, en el caso particular de México, en aquellos 
años finales del siglo XX, hubo una gran aportación, fue un momento, 
ahora que lo pienso, de acercamiento, de aproximación de personas que 
estaban trabajando en ciencias sociales con los aspectos metodológicos 
de la filosofía, ahí es donde viene, ellos también impulsaron mucho el 
interés aquí en México por la hermenéutica, por ejemplo, personas que 
venían del área de antropología o del área de lingüística, que durante 
mucho tiempo habían estado dominadas por la tradición del postes-
tructuralismo francés, de repente esa idea de pensar en un discurso 
anónimo les parece que no podía explicar muy bien cómo se producía 
el sentido, en esa medida, e impulsados por antropólogos como Clifford 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


145Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

Geertz, viene cierta aproximación, cierto interés por la hermenéutica y 
no solamente de lado de la Antropología, también del Derecho, de la 
Filosofía del Derecho, y ahí desempeña un papel muy importante no 
solamente este cambio teórico, sino una coyuntura política, podríamos 
decir que, en ese fin de siglo en el caso particular de México, pareciera 
que de repente la Suprema Corte estuviera dispuesta a asumir un com-
promiso político mucho más fuerte.
 
RL–Esto que mencionas nos da un referente cronológico.
JR–Exactamente, son años que puede reflejarse, por ejemplo, si uno 
hace la investigación hemerográfica de la Revista Isonomía no había 
número que saliera en 1997, 2000 y 2001, que no estuviera dedicado 
de un modo u otro a aspectos de hermenéutica.
 
RL–Sí, el interés por los aspectos filosóficos empieza desde estos ámbitos de 
la investigación social. Era necesario contar con un sustento filosófico para 
desarrollar la investigación, y la metodología correspondiente. La filosofía 
que en ese momento está ofreciendo algunas respuestas es la hermenéutica. 
ES–Me parece que con Geertz el tema de la filosofía del sentido se enrarece 
porque ya no sabemos cuando estamos frente a una hermenéutica y cuando 
frente a una semiótica. La relación entre hermenéutica y semiótica está ex-
plicitada en la obra de Paul Ricoeur. Pero estamos hablando de semióticas 
diferentes: por un lado la continental y por otro la norteamericana, que es 
más un pragmatismo. Otra vez volvemos a la relación de la hermenéutica 
con el pragmatismo; entendido el pragmatismo ya como semiótica del sentido 
y de la significación. La semiótica continental se entiende en el marco del 
estructuralismo francés. Cuando habla el propio Paul Ricoeur de semiótica 
creo que está en la estela del estructuralismo francés, y cuando hablamos no-
sotros, ya con Clifford Geertz, de la relación entre hermenéutica y semiótica, 
creo estamos en la estela del pragmatismo, ¿Ves esta diferencia y qué opinas?
JR–Bien, tú mencionaste un término clave, “sentido”, creo que cuando 
estamos hablando de hermenéutica, si bien pueden haber hermenéuti-
cas que estén orientadas hacia discusiones semióticas pensemos el caso 
de Paul Ricoeur, sí un concepto clave para la hermenéutica es sentido 
por qué, porque el sentido es una orientación, pero es una orientación 
subjetiva, sólo desde la perspectiva de la experiencia, efectivamente 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios146

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

vivida hay algo como sentido, lo que trata de hacer la hermenéutica es a 
partir de la descripción de esa experiencia vivida mostrar cuales son las 
estructuras fundamentales del sentido en esa medida, planteamientos 
que están más inclinados a la semiótica, tratan en contraste de poner 
distancia respecto al sentido, por qué, porque justamente a partir de su 
carácter de vivencia concreta, subjetiva, suponen que puede introducir 
un sesgo al momento de encontrar, al momento de sacar a la luz cuales 
son las estructuras universales de la significación, en esa medida, y creo 
que esa es también una de las razones por las cuales la hermenéutica 
ya no es (y es algo que podemos ver, que aunque ya no se hable de 
hermenéutica, al menos en nuestro país, no es que no se publiquen 
libros de hermenéutica) ese boom que tuvo hace 20 años, donde las 
Jornadas de hermenéutica se llevaban a cabo en la Facultad o en el 
Instituto de Investigaciones Filológicas, estaban abarrotadas, es que 
parece, decirnos un poco sobre esas estructuras básicas, estructuras 
universales de la significación.
 
ES–¿Si la hermenéutica ya no nos dice algo sobre esas estructuras básicas de 
la significación, qué filosofía sí las aborda? ¿La fenomenología? ¿Crees que 
ahora estamos frente al boom de la fenomenología?
JR–Yo no me atrevería a hablar de un boom de la fenomenología, tal vez 
lo tuvo hace diez años, sobre todo en México de la mano de Antonio 
Zirión. La fenomenología tuvo un boom enorme, pero podríamos decir 
que actualmente esa pregunta por la significación ha vuelto a sus cauces  
post-estructuralistas, creo que en esa medida no es en absoluto casual 
el regreso de autores que se creían olvidados como Louis Althusser, esa 
nueva forma de leer el trabajo de Michel Foucault, no va por el lado tan 
inclinado del cuidado de sí, etc., sino que se ha vuelto a ese Foucault 
de una arqueología del saber, es el que vuelve a ser traído a colación, el 
que vuelve a ser discutido. Ahí es donde sin que tenga este boom, en la 
fenomenología, ahí es donde se vuelve e indagar, a preguntar, cómo se 
produce la significación, pero creo que en esa medida es una cuestión 
generacional hay una pregunta o magna pregunta, una tendencia a la 
híper especialización en filosofía, eso hace que las discusiones que mu-
chas veces se tenían en hermenéutica sean vistas con un cierto recelo 
como si fuera una forma de dandismo filosófico.
 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


147Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

RL–¿Te refieres a una tendencia al ensayismo filosófico?
JR–Sí, exactamente.
 
ES–Volviendo al tema de Foucault y Althusser, hoy día se habla de un neoes-
tructuralismo. Nosotros tenemos una preocupación, no sé si justificada o no, 
de cómo es que la presencia de la hermenéutica en filosofía era clara hace 
apenas una década o dos. En la UIA, por ejemplo, el posgrado tenía una 
preocupación muy marcada en hermenéutica y en fenomenología; también 
en la UNAM existía un interés por estas filosofías. Ahora ese interés se ha 
ido marginando, replegando. En el posgrado de filosofía de la UNAM no hay 
líneas de investigación en hermenéutica.
JR–Efectivamente.
 
ES–El posgrado de filosofía en la UNAM tiene seis líneas de Investigación, 
pero no hay una sola de hermenéutica. Entonces, la pregunta frente a ese 
panorama es: ¿Por qué ya no está la hermenéutica? ¿Será que no hay más 
interés en que los estudiantes  de filosofía se cultiven en la hermenéutica? 
¿Estamos presenciando en la filosofía actual una despreocupación, olvido, u 
omisión por la hermenéutica?
JR–Ok, como se está desdibujando el interés por la hermenéutica, voy 
a ser tajante, porque no da las respuestas inmediatas que las personas 
buscan en ella.
 
ES–¿Cómo cuáles? ¿El sentido. Otra vez?
JR–No, me estoy refiriendo a, por ejemplo: preguntas concretas de qué 
manera podemos gestionar la multiculturalidad del Estado mexicano, en 
ese aspecto, o de qué manera podemos tener una teoría crítica o cómo 
podemos reformular con la hermenéutica una teoría crítica. Hubo un 
momento -y no solamente aquí en México- que se le pidió demasiado a 
la hermenéutica, cuando se organizó aquí en el 2004 un encuentro de 
hermenéutica de donde salieron y se publicaron dos volúmenes que yo 
edité junto con Raúl Alcalá. Richard Palmer, este hermeneuta estadou-
nidense que conoció a Gadamer, él recordaba que cuando iba a ver a 
Gadamer, a Alemania, llegó un momento en el que cada año en Alema-
nia se organizaba un encuentro sobre hermenéutica gadameriana y se 
hablaba de hermenéutica y ciencias sociales, hermenéutica y feminismo, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios148

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

hermenéutica y educación.  Palmer contaba como Gadamer decía: “ahí 
vienen otra vez”, cómo no se dan cuenta que cuando yo hablé de apli-
cación de la hermenéutica era para pensar en cómo el entendimiento, la 
comprensión trabaja sobre sí misma, no que se aplicará a esto o aquello. 
Pero bueno, vienen desde otro continente, no voy a ser grosero: es decir, 
llegó un momento en el que la hermenéutica deslumbró tanto, se le exi-
gió tanto que cuando se percataron de..., bueno, lo que hace es ser una 
filosofía del sentido, lo que hace es tratar de mostrar cómo podemos dar 
nosotros -seres finitos- cuenta de la verdad, pero entonces está más cer-
cana a la filosofía especulativa de Hegel, pues sí, ahí fue donde comenzó 
a caer la estrella de la hermenéutica.
 
ES–¿No crees que mientras Gadamer trató de detener el impulso de una her-
menéutica aplicada, algunos intérpretes de la obra de Beuchot han visto más 
de una aplicación de su hermenéutica? ¿No crees que hay un desfase en ello?
JR–Lo que creo es que efectivamente en la hermenéutica analógica hay 
un potencial creador, un potencial productivo enorme y creo que -esto 
es algo que he dicho en algunas conferencias, encuentros, justo con el 
autor: Beuchot- él mismo no se da cuenta de por qué está abriendo esa 
vía. La hermenéutica particularmente en el caso de la hermenéutica 
gadameriana abreva muchísimo de la dialéctica platónica; en contraste, 
en el caso de la obra de Mauricio Beuchot la hermenéutica si puede 
tener más esa orientación práctica es porque reposa más en el pensa-
miento romántico, sobre todo en la retórica, yo creo que uno de los 
artículos más importantes, incluso lo pondría por encima del Tratado 
de hermenéutica analógica (1997) es el ensayo Hermenéutica y retórica de 
Mauricio Beuchot.
Beuchot nos está recordando en ese texto el poder formador del mun-
do, de la palabra, pero es un poder formador de la palabra, que no se 
hace a distancia, que no es una tarea descriptiva, una tarea teórica, sino 
cómo la palabra es capaz de mover a la acción, cómo la palabra lleva a 
la acción, esa idea del poder formador de mundo que tiene la palabra, 
está presente en la retórica romana, en Cicerón, Quintiliano, Frontón. 
Nos llega a nosotros, podríamos decir, de manera disimulada pero 
inequívoca en la obra de Beuchot, ahí es donde veo ese gran potencial.
 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


149Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

ES–Dilthey todavía encuentra a la hermenéutica muy cerca de la retórica, de 
la gramática, de la lógica como ciencias auxiliares de la filología. ¿Crees en-
tonces que Dilthey haga explícita la relación entre hermenéutica y retórica?
JR–No podría estar más de acuerdo, el gran olvidado en la historia de la 
hermenéutica y que desgraciadamente lo poco que discutimos de él es 
siempre desde la óptica gadameriana y heideggeriana es Dilthey.
 
ES–Y ¿por qué hay ese descuido de la obra de Dilthey si es tan importante?
JR–Porque en buena medida es un francotirador inclasificable. Tú lo 
has dicho está muy cerca del neokantismo. Pero, no es neokantiano. Se 
aproxima por momentos a la fenomenología, mantuvo correspondencia 
con Husserl pero no es un fenomenólogo.
 
ES–Encuentros epistolares con Husserl.
JR–Sí. El problema con Dilthey es que es una figura de tránsito. Por 
un lado, es alguien que está viendo hacia los problemas del idealismo 
Alemán, Kant y Hegel, principalmente. Pero, por otro lado, está antici-
pando problemas contemporáneos. La importancia que puede tener la 
biografía como una forma de testimonio, como podemos pensar.
 
ES–Todo texto es autobiográfico, es una célebre expresión de Dilthey.
JR–Sí. Al mismo tiempo Heidegger siempre mantiene esa reserva frente 
a Dilthey lo ve como alguien que piensa desde un punto de vista dema-
siado metodológico.
 
ES–¿Sería una crítica parecida con Husserl?
JR–Sí.
 
RL–Clifford Geertz es un caso de una perspectiva interpretativa y simbólica. 
Otros autores anglosajones siguen esta tradición, por ejemplo: Víctor Turner. 
Recuerdo un artículo traducido al español por Ingrid Geist, donde vincula 
a   Dilthey con Dewey hablando de lo simbólico y del mundo de la vida, 
pero a partir del concepto de experiencia. Mencionaste la orientación de la 
hermenéutica por el sentido en la experiencia.
JR–Exactamente.
 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios150

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

RL–Como dices, el concepto de sentido es central. Pero, es un concepto que 
no podemos desvincular de este otro concepto que es el de experiencia, que 
está en la tradición de Dilthey, pero que, también, es medular en la tradición 
norteamericana con Dewey, sobre todo. 
ES–Con Peirce 
RL–Con Peirce no tan explícitamente, pero toda la filosofía de Dewey es 
sobre la experiencia. Justo un autor del siglo XX como Turner hace esta co-
nexión entre Dilthey y Dewey hablando de la experiencia en la antropología 
simbólica. Esta conexión entre el sentido y la experiencia podría ayudar a 
vincular esas dos tradiciones. No sé qué piensas sobre esa discusión, si esto 
podría representar un de punto de encuentro, nudo o vínculo heurístico entre 
las dos tradiciones; la hermenéutica y el pragmatismo.
JR–¿El concepto de experiencia? Sin lugar a dudas.
 
RL–Hay que decir que es un concepto problemático.
JR–Y que en buena medida atraviesa una crisis el concepto de ex-
periencia. En buena medida llamaría mucho la atención ver de qué 
manera el concepto o si hay un concepto que es motivo de sospecha en 
la filosofía del siglo XX es el concepto de experiencia. Pensemos, por 
ejemplo en Michel Foucault del período arqueológico: la Arqueología del 
saber, Las palabras y las cosas. Tiene esa desconfianza hacia el concepto 
de experiencia por la manera en la cual reduce toda inteligibilidad a 
lo vivido, al reducir toda inteligibilidad y ahí estoy incluyendo a la 
significación, a lo vivido. Entonces, está pasando por alto aquellas for-
mas que no forman parte explícita, que no forman parte integral de la 
experiencia vivida. Pero que apuntan justamente a la construcción o a 
la edificación de la inteligibilidad. El código de la lengua, la dimensión 
de lo simbólico, con Lacan no es experiencia vivida. Por otro lado, 
vuelve a salir esta cuestión de la teoría crítica de la sociedad cuando 
Benjamín señala que hay vivencias, pero no hay experiencias. De en-
trada puede sonar algo disparatado ¿Como que no hay experiencias? Si 
hay algo que ha dado el siglo XX es experiencia, pasan un montón de 
cosas, de fenómenos, acontecimientos bélicos, científico-tecnológicos, 
etcétera. Pero, en ambos casos lo que se pone en tela de juicio es esa 
idea de experiencia como erfahrung. El concepto idealista de experien-
cia como una gran trama narrativa en la cual nos vamos insertando, 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


151Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

donde no hay algo que sea radicalmente nuevo, pero tampoco hay algo 
que muera definitivamente, sino que la experiencia es este proceso de 
transmisión de sentido que nosotros, incluso cuando criticamos a los 
autores del pasado, cuando queremos poner distancia respecto a ellos 
estamos enriqueciendo. Esa es la idea o esa es la razón por la cual a mi 
juicio hablamos de hermenéutica filosófica desde los Monólogos (1810) 
de Schleiermacher.
 
ES–Estamos lejos de tener seminarios sobre Dilthey de manera sistemática. 
Lo mismo pasa con Schleiermacher. La obra de Dilthey está traducida al 
español, no así la de Schleiermacher, salvo excepciones.
JR–En esa obra Schleiermacher hace mención de somos transmisión de 
sentido, esta idea de transmisión en alemán, Überlieferung que a veces 
es el problema que aquí, el alemán tiene la idea de tradición, y Überlie-
ferung aquí lo traducen y pasa que muchas veces los traductores pasan 
por alto esa distinción y se traduce únicamente como tradición lo cual 
da pie a creer que es una posición conservadora,  que es una posición 
que trata de mantener ciertas costumbres o ciertos hábitos. Cuando 
Übertragung se refiere a un proceso de transmisión. Es impresionante 
ver cómo, con ese concepto, la hermenéutica retoma y a su manera 
supera la cuestión de la dialéctica hegeliana de identidad y diferencia. 
Para la dialéctica hegeliana la relación entre identidad y diferencia tiene 
que ser resuelto por una ciencia de la lógica que dé cuenta de cómo la 
unidad de la idea se hace en el despliegue de las diferentes categorías 
del pensamiento. Lo que tiene lugar en cambio con Schleiermacher es 
como identidad y diferencia se despliegan en un proceso concreto lin-
güístico de transmisión de sentido, ahí la importancia de la traducción 
que para Schleiermacher es fundamental, es gigantesca. En el hecho 
mismo de que hay traducciones ¿qué vemos? como hay una identidad, 
la identidad del texto que se hace en sus diferencias. La diferencia no 
disuelve la identidad, la hace. Ahí es donde puede verse esta especifi-
cidad filosófica de la hermenéutica que va a tener lugar desde el siglo 
XIX hasta nuestros días.
 
RL–Regresando un poco, me llamó la atención algo que dijiste sobre este 
proceso, digamos que después del auge de la hermenéutica se da un abandono 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios152

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

paulatino porque parecía que no respondía a una serie de preguntas. El 
ejemplo que nos das del especialista que platicaba con Gadamer, nos hablaría 
de un límite intrínseco de la hermenéutica, pero, también pienso que es parte 
de nuestra cultura académica mexicana en la que buscamos ciertas respuestas 
como consumidores de teorías, de filosofías y después llega el momento 
cuando estas filosofías “pasan de moda” y se busca otro tipo de filosofía 
sin haber agotado las posibilidades teóricas, epistemológicas, filosóficas de 
esas formulaciones. No sé si sucede eso en este caso, si vamos cambiando 
de perspectiva sin haber desarrollado el potencial teórico de los enfoques 
filosóficos. Por otro lado, creo que hacia finales del siglo XX la hermenéutica 
es parte de una reacción rebelde hacía posiciones académicas hegemónicas; 
representa una bocanada de aire fresco, es un punto de apoyo a la crítica 
a la tradición heredada, es decir, una crítica humanística más cercana al 
espíritu de las ciencias sociales y a las nuevas discusiones metodológicas 
postpositivistas. Sin embargo, la crítica que parte de la hermenéutica a su vez 
es foco de señalamiento en los que se destaca una orientación “conservadora”, 
es decir que hay una suerte de paradoja. Te preguntaría si esta paradoja 
que rodea a la hermenéutica estuvo presente en la búsqueda de perspectivas 
teóricas alternativas.
JR–No creo que sea conservadurismo. Yo lo pondría en términos de 
que el problema con la hermenéutica es que es una posición muy 
decimonónica y cuando digo que es una posición muy decimonónica 
no es en un sentido peyorativo. No quiero decir que su discurso sean 
conceptos viejos o conceptos superados, ¡no! Para nada. Pero, creo 
que si hay una idea que marca al siglo XIX, es esta posibilidad, de la 
comprensión de uno mismo, la comprensión de sí mismo es al mismo 
tiempo la comprensión, no tanto del otro, la comprensión del universo 
que nos ha formado, del universo que nos ha creado. Hay una confe-
rencia de este filósofo Michael Oakesshott -hubo un tiempo que más 
que haber filosofía inglesa, Europa hablaba inglés. Mejor dicho, Europa 
también hablaba el inglés no sólo en alemán, no solo en español, no 
solo en francés- donde habla sobre la universidad y donde hace toda 
una reflexión acerca de qué significa la universidad.
Es una conferencia donde trata de decirle a los estudiantes: Miren uste-
des no están en un instituto tecnológico, están en una universidad. Eso 
no es nada más una simple diferencia de nombres. Cuando se está en 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


153Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

un instituto tecnológico, la idea es que aquí hay cierta línea de forma-
ción, hay cierta línea de trabajo, puede ser bastante crítica que puede 
ser bastante innovadora, nada dogmática pero ya está esta línea y hay 
un conjunto de problemas, que son los problemas que tenemos que 
enfrentar. 
Cuando dice en cambio: la universidad, o la idea de universidad que 
sostiene Michael Oakesshott es un universo de voces. Lo que hay es 
una pluralidad de voces. Esa pluralidad de voces no están ahí para 
confundir, no están ahí simplemente para ver a quien le crees y no.
El punto es que en la universidad uno mismo se forma reconociendo y 
distinguiéndose en esa diversidad de voces. Aunque te quedes con una, 
sabes que es una voz entre otras, que es un enfoque ente otros. Pero, 
cuando tú te formas, aunque te formes en cierto vocabulario, te estás 
formando en un vocabulario en el trasfondo de lo que universalmente 
hemos pensado y hemos planteado los seres humanos, esa es la idea. Es 
una idea muy decimonónica y creo que es la idea de la hermenéutica, 
curiosamente creo que hay una extraña paradoja en el caso de la her-
menéutica y que al menos aquí en México fue una de las causas de su 
declive.
La hermenéutica trajo consigo el cuestionamiento a los modelos mo-
nológicos de racionalidad, trajo consigo esta necesidad de pensar el 
diálogo, la escucha al otro, no como mecanismos para la negociación, 
no como meros instrumentos del quehacer político, ¡no! Sino como 
constitutivos de nuestra propia identidad y creo que en esa medida 
desempeñó, ahora que lo veo a la distancia, un papel no menor en 
la formación y en el auge de la hermenéutica. La coyuntura política 
del Zapatismo y la coyuntura política del cómo podemos escuchar 
a otro que ha sido omitido durante siglos, pero al mismo tiempo o 
podemos decir ese énfasis hermenéutico en la otredad, en la alteridad 
trajo consigo la desconfianza a esas pretensiones de la universalidad de 
la hermenéutica.
 
RL–¿Se trata entonces de una formulación filosófica que jugó contra sí mis-
mo?
JR–Sí.
 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios154

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

RL–Se le volteó, ¿no era suficientemente radical?
JR–Exactamente.
 
ES–Mariflor Aguilar trabajó en esa línea sin alejarse de la hermenéutica, 
concuerdas con esa forma de relacionar la hermenéutica.
RL–Una cosa antes, me llama la atención que mencionaras esta discusión 
sobre la universidad, porque estaba pensando en otro libro: Misión de la 
universidad de José Ortega y Gasset. Precisamente él cuestiona esta forma-
ción instrumental que se ha propiciado en algunos ámbitos universitarios, 
y él pugnaba que la formación fuera integral al recuperar la orientación 
humanística no necesariamente utilitaria donde los estudiantes puedan ser 
hombres, o seres humanos de su tiempo. No menciona específicamente la her-
menéutica. Está pensando en cómo se perdió en la modernidad el curriculum 
humanístico que se daba en la época medieval y que preparaba a los indivi-
duos para ser parte de los tiempos que transcurrían. Me pregunto, a partir 
de lo que estás diciendo si la hermenéutica, precisamente, puede ayudar a 
entender la formación de un universitario, que es, justamente una versión 
más cercana a nosotros del pensamiento humanista. No necesariamente tiene 
una aplicación inmediata pero tiene un sentido formativo que sensibiliza a 
los individuos para poder vivir en sociedad, de la mejor manera posible y 
entender su realidad cotidiana. Entonces, posee la hermenéutica un sentido 
pedagógico por su papel en la formación, por lo que no estaríamos hablando 
nada más de una cuestión metodológica.
JR–Desde luego. Tú mencionas Ortega y Gasset qué es lo que distingue 
a un universitario de lo que él llama un bárbaro ilustrado. Que puede, 
que es capaz de dar cuenta de su mundo. Eso es lo que es el universita-
rio, no puede ser el bárbaro ilustrado.
 
ES–Ustedes han mencionado un término que no sé si lo están usando de 
forma técnica. El de formación, (bildung) Ese término es muy importante 
en Gadamer. Me parece que rebasa la creencia que tú mismo identificas en 
Ortega y Gasset, el “bárbaro ilustrado” con el “universitario”. Creo que bil-
dung (formación) va más allá de una formación universitaria. Va más allá del 
papel, de la misión, de la universidad. Creo que la formación la tiene lo mismo 
un universitario, que alguien que no es universitario, es decir, estamos yendo 
más allá del ámbito de la institución universitaria, ¿Qué piensas sobre eso? 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


155Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

JR–Yo estoy de acuerdo con eso, si lo planteo en términos de la discu-
sión universitaria fue para traer a colación esa forma que a mí me gusta 
mucho de cómo lo plantea Michael Oakesshott que es un discurso 
dirigido a universitarios pero desde luego la idea de bildung lo rebasa 
por mucho. Ese es el punto importante y creo que esa es la razón por la 
cual el discurso hermenéutico puede no atraer mucha atención, puede 
no atraer muchos adeptos porque esta idea de bildung es la capacidad 
de pensarse a sí mismo desde lo universal. Soy capaz de dar cuenta de 
mi mismo porque tengo distintas referencias. Puedo pensarme en el 
seno de esas referencias, me las tengo que apropiar, ¿Por qué? Porque a 
partir de ellas es que voy a orientarme.
 
RL–Porque en esto que respondes, parece que intrínsecamente a este concepto 
de bildung hay un ideal a la vista o un modelo y ese es el planteamiento 
que está en crisis, un modelo estético o ético que ahora, justamente bajo una 
perspectiva pluralista o relativista, estaría en crisis.
ES–Esa es una formación ideal. En términos concretos y reales, hay un 
fracaso en la formación. Estamos condenados a ni siquiera acercarnos no 
a lo ideal, ni siquiera a una aproximación mínima de lo ideal, de alguien 
que tiene formación, de alguien que está educado, digamos. Entonces, en 
ese fracaso, no crees que la hermenéutica integra el tema del perdón. Jamás 
vamos a poder estar formados, jamás vamos a poder estar en una mínima 
civilidad, en una mínima cortesía, en un mínimo buen trato. La mediación 
para esa cortesía, para ese buen trato, para esa civilidad, es una formación 
lingüística. La reparación de ese daño o la posibilidad para trascender ese 
maltrato es el perdón. Entonces, la hermenéutica deviene ya no en una dis-
cusión sobre la racionalidad, ya no en una filosofía de sentido, ya no en una 
filosofía de la experiencia sino en una filosofía del perdón. ¿Qué opinas sobre 
esto? ¿Compartes este panorama que acabo de hacer y si ves  que integra hoy 
día las discusiones actuales de la hermenéutica el tema del perdón como un 
tema principal, como algo prioritario?
JR–Pues esta posibilidad del perdón no es algo que me haya topado, 
pero creo que como está planteando el perdón tendría que ser el con-
cepto, más que el concepto, el fenómeno que mueve las reflexiones 
hermenéuticas contemporáneas.
 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios156

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

RL–Lo que pasa es que el concepto de perdón tiene todo un trasfondo teológi-
co, porque a lo mejor se puede hablar también de reconciliación.
ES–Una cuestión política y jurídica que apunta al perdón como vía para 
evitar el castigo, ya no hay un procedimiento legal, ni nada. Pero, no estoy 
hablando de un procedimiento legal, en el cual, ya no hay juicio. La her-
menéutica tiene que ser más que una ontología, también tiene que ser una 
ética del diálogo, de la escucha, de la reparación del daño al que estamos 
condenados por ser personas lingüísticas, estamos condenados a crear daño 
con la palabra.
RL–En esto que estaba mencionando, esta capacidad de hacer cosas con las 
palabras. También está la violencia, el insulto, el lenguaje machista, hablan-
do de la discusión, de la denuncia feminista.
ES–Benjamín ahí está hablando en ese Ensayo sobre la violencia justo un 
poco en esta relación de todo hablar es bélico. Hacia allá quiero llevar la 
última parte de la entrevista.
JR–Así como has planteado la cuestión del perdón creo que es una 
de las posibilidades de la hermenéutica, de la hermenéutica filosófica, 
aunque no la única, desde luego no le estoy descalificando, más bien 
lo que quiero hacer es señalar esta división o como se bifurcan los  
caminos de la hermenéutica filosófica contemporánea. 
Hay una frase de Ricoeur en la que señala: “la hermenéutica comienza 
cuándo el diálogo termina” y en esa medida está retomando a Dil-
they. Necesitamos de la hermenéutica, necesitamos de una técnica de 
interpretación, ahí cuando ya no es posible el encuentro del yo y el 
tú, donde compartimos un mundo común. Ahí es donde creo que 
en efecto la cuestión del perdón, en los términos en los que lo has 
planteado, ocupa el lugar primordial. Hay, sin embargo, otra vía de la 
hermenéutica qué es más de corte gadameriano, señala Gadamer en 
una entrevista: no está en nuestras manos, o no es nuestro quehacer 
inventar solidaridades, sino, hacernos conscientes de las solidaridades 
en las que ya estamos, es decir, ahí está la idea de que, hay hermenéu-
tica porque compartimos algo común. 
Son dos orientaciones distintas, y que nos lleva en direcciones dis-
tintas, y creo que no se trata de elegir en términos normativos, cual 
sí, una de otra, sino, de utilizarlas como, más bien, como dispositivos 
críticos hacia nosotros mismos, de que nos inviten a juzgar en qué 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


157Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

momento cuando creemos que el diálogo es posible no estamos más 
bien, tratando de imponer nuestra buena voluntad de poder, o en qué 
medida, cuando estamos señalando que el diálogo ha terminado, hasta 
qué punto no nos estamos apresurando demasiado y cancelando esta 
posibilidad de diálogo. 
En esa medida, creo que son dos caminos hermenéuticos distintos que 
hay que mantener, pero, hay que mantener como estos dispositivos de 
crítica hacia uno mismo, más que programas de acción propositivos. 
 
RL–Así como mencionamos algunos conceptos, empezaste hablando digamos 
de la influencia o el papel que pudo tener la obra de Rorty,  en este digamos 
giro lingüístico, hermenéutico, en el debate de la filosofía y la ciencia. Estaba 
pensando, pues, en otra idea o en otra preocupación que podría ser común a 
varias tradiciones en la segunda mitad del siglo veinte: el concepto de con-
tingencia.
Pero, precisamente, tanto la hermenéutica, como el pragmatismo y las deri-
vaciones posteriores no tienen que ver con esta idea de lo que no está determi-
nado, de como en el mundo hay contingencia y que necesitamos precisamente 
una serie de elementos, de instrumentos de orientaciones filosóficas para 
enfrentar la contingencia. Por ejemplo: Dewey, habla de como se necesita que 
los ciudadanos tengan una educación, una cultura democrática, para poder 
enfrentarse a los problemas públicos, porque él dice, la democracia, no sé si lo 
dice así o no, no prefigura como debe ser la sociedad, sino que los ciudadanos 
en una especie de deliberación pueden definir o orientar hacia donde quieren 
ir y cómo resolver. 
Es lo que retoma Habermas, con esta idea de la competencia comunicativa y 
justamente por ahí va la necesidad de la hermenéutica que es distinta a otras 
opciones, por ejemplo: el marxismo, que parecería más una cierta versión del 
marxismo que sería más determinista. No sé si el concepto de contingencia 
ayuda a vincular estas tradiciones filosóficas y se amolda mejor a las circuns-
tancias, al espíritu de la época.
 
ES–¿El concepto contingencia es parte del léxico hermenéutico?
JR–El concepto contingencia, no.
 

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


Andamios158

Edgar Sandoval y Ricardo Laviada

RL–Pero, justamente el tema del diálogo tiene que ver con un encuentro que 
no sabes en qué va a terminar. Justo es un encuentro entre seres humanos 
que tienen como inicio su horizonte.
ES–Un diálogo, quizá, sabemos en qué va a empezar, pero no sabemos en 
qué va a terminar. (Ricardo Laviada en lugar de decir en que va a terminar, 
coloca la palabra contingencia).
JR–No es parte, pero, habría una proximidad, entre la idea de una 
in-conciencia del lenguaje, ese si es un término hermenéutico, y la idea 
Rortiana de la contingencia, que no es simplemente una defensa de 
la posibilidad en contra de la necesidad, sino, la idea de que nosotros 
quiénes somos, nuestra identidad depende de un léxico último que 
siempre puede cambiar. Es curioso, dependemos de un léxico último a 
partir del cual nos definimos, por eso es último, pero, ese léxico último 
en cualquier momento puede cambiar.
 
RL–¿Qué cambia en el diálogo, o en el proceso histórico, y en el círculo her-
menéutico?
JR–Ahí es donde entra una preocupación o una cuestión ética bien 
importante. Porque como tú lo mencionas, la violencia de la palabra, 
el léxico último puede cambiar, no solamente porque dialogue con el 
otro, no sólo porque aparezca nueva evidencia. No. En el fondo de la 
transformación del léxico último para Rorty está la experiencia de la 
humillación. Cuando soy humillado es cuando mi léxico último ha sido 
descrito o redescrito de tal manera que aparece como, él lo pone así, 
como basura. En esa medida la contingencia no es algo a celebrar. Desde 
luego no es algo a condenar. Pero, no es algo que diga: Ay que bueno 
que sí, nuestros vocabularios últimos son contingentes, pueden cam-
biar. Pero, también, aguas, porque eso significa que mi identidad puede 
quedar desbaratada a partir de esos encuentros lingüísticos. Por eso, esa 
vertiente del perdón no puede perderse, no se puede renunciar a ella.
 
ES–Todo el tiempo estamos en la condena de humillar al otro, sino tenemos 
cuidado con nuestros términos.
JR–Efectivamente.
 
ES–Pero eso es imposible de no hacer.

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768


159Andamios

Entrevista a Jorge Armando Reyes Escobar

JR–Ese es el punto en el cual, Rorty se pregunta ¿Cómo puedo ser al 
mismo tiempo un ironista privado y un liberal público? Creo que, en 
ese sentido, ha sido poco explorado el vínculo con la hermenéutica. 
Creo que, en ese sentido, la conciencia de ese problema de Rorty, o 
tomar conciencia de ese problema que plantea Rorty nos llevaría, no 
tanto a una hermenéutica del diálogo, como a una hermenéutica orien-
tada al perdón.

 
DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

Volumen 17, número 43, mayo-agosto, 2020, pp. 139-159

DOI: http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768

http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v17i43.768



