
1Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía: 
notas para un debate histórico conceptual

Adrián Velázquez Ramírez* 

Resumen. Tomando como punto de partida el planteamiento de 
Giuseppe Duso sobre el concepto de representación política, 
el artículo se focaliza en el problema de la presencia política del 
ciudadano. Para ello se muestra la conexión interna entre la na-
turaleza representativa de la forma política moderna y la emer-
gencia histórica de un concepto de ciudadano que enfatiza su 
dimensión política, es decir, que no sólo recala en su condición 
de representado sino en su capacidad de acción. No se trata, por 
lo tanto, de oponer a la representación política un concepto de 
participación que le es exterior, sino de buscar en el interior 
de este concepto las condiciones para pensar el problema del 
ciudadano y su potencia política. Para abordar estos problemas, 
proponemos un desvío metodológico que precise la distinción 
entre orden político y orden conceptual y que nos servirá como 
vía de exploración durante nuestro recorrido.

Palabras clave. Representación política, ciudadanía, historia 
conceptual, Escuela de Padua, Giuseppe Duso.

Thinking political representation as citizenship:
notes for a conceptual historical debate 

Abstract. By addressing the Giuseppe Duso work on the concept 
of political representation, the article aims to discuss the pro-
blem of the political presence of the citizen. To aim this task we 

*  Investigador y docente del Centro de Estudios en Historia Conceptual de la Escuela 
de Humanidades de la Universidad Nacional de San Martín, Argentina. Dirección elec-
trónica: adrian.velaram@gmail.com

Volumen 14, número 35, septiembre-diciembre, 2017, pp. 43-69



Andamios2

Adrián Velázquez Ramírez 

show the internal connection between the representative nature 
of the modern form and the historical emergence of a concept 
of citizen that emphasizes its political and material dimension. 
By this way, we dont seek to oppose political representation to 
a external concept of participation, but to search in the interior 
conditions whitin this concept the way to think the problem of 
citizen. To address these subjets we propose to work on the dis-
tinction between political and conceptual order which will serve 
as a way of exploring the political representation dynamics in 
modern democracy.

Key words. Political representation, citizenship, conceptual his-
tory, School of Padua, Giuseppe Duso.

Introducción: democracia, otra vez

Escribir en clave elogiosa sobre la representación política podría pa-
recer ir a contramano de los tiempos actuales. En efecto, el escenario 
que se abre paso entre nosotros vuelve a poner en el banquillo de los 
acusados al mecanismo representativo. En momentos como este, en 
los cuales la política en su conjunto es cuestionada y reducida por los 
protagonistas a un espectáculo mediático, se impone la necesidad de 
revisar los presupuestos que estructuran nuestro lenguaje político para 
volver a conectarlos con las preguntas fundamentales que le dieron 
sentido en un principio. Volver a pensar la política implica, sobre todo, 
discutir una vez más la forma en que organizamos nuestra convivencia 
mutua.

El descontento con la representación política, sin embargo, no es 
nuevo. Rosanvallon (2004) ha mostrado que la referencia a una su-
puesta crisis definitiva de la representación surge en la Francia pos-
revolucionaria casi al mismo tiempo en que este mecanismo quedó 
instituido como el principio por el cual se organiza la democracia. La 
coincidencia en el tiempo no es tan relevante como el hecho de que 
Rosanvallon logra vincular ese estado de crisis permanente con el pro-
pio funcionamiento interno del mecanismo representativo. En efecto, 



3Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

pensar en un concepto de representación política reconciliado consigo 
mismo, es decir, en donde representantes y representados coinciden 
uno a uno, abre las puertas a pretensiones totalizadoras que esconden 
una mirada apolítica. El permanente descontento con la representación 
política nos revela hasta qué punto el conflicto es parte inherente de la 
lógica representativa de nuestras democracias contemporáneas.  

¿Quiénes somos? ¿Qué queremos? ¿Cómo lidiamos con nuestras 
diferencias internas? Son preguntas que suelen emerger durante la 
efervescencia de esos momentos en los cuales elegimos a nuestros re-
presentantes. Desde este punto de vista, la relación entre representados 
y representantes es una coartada detrás de la cual se esconden impor-
tantes procesos de constitución de la sociedad moderna y que a veces 
quedan diluidos entre los nombres propios y las consignas superficiales 
que pueblan las elecciones. En este sentido, coincidimos con Claude 
Lefort cuando piensa en la representación política como una mediación 
que le permite a la sociedad —actor plural e irreductible—, trabajar 
sobre sí misma y decidir sobre la organización de su pluralidad. 

Destacar la dimensión conflictual de la representación política im-
plica introducir un contrapunto a aquellos discursos que ven en ella 
una despolitización del ciudadano, un momento de captura de la voz 
de los representados y el camino ineludible a la traición de las aspira-
ciones políticas de la sociedad. Queremos proponer un camino alter-
nativo. Nos preguntamos si a través del concepto de representación 
política se puede arribar a una concepción del ciudadano que tenga 
como aspecto central su naturaleza política, es decir, su capacidad para 
decidir en los asuntos de su comunidad. Esto supone afirmar, contrario 
a ciertos sentidos comunes muy presentes en los discursos críticos so-
bre la democracia representativa, que participación y representación no 
son términos excluyentes. 

El objetivo del presente ensayo es mostrar el posible recorrido 
histórico-conceptual por el cual la lógica y el movimiento interno del 
concepto de representación política nos permite pensar un tipo de 
participación ciudadana. No se trata, por lo tanto, de oponer a la repre-
sentación política un concepto de participación que le es exterior, sino 
de buscar en el interior de este concepto las condiciones para pensar el 
problema del ciudadano y su potencia política. 



Andamios4

Adrián Velázquez Ramírez 

Para cumplir con este objetivo situaremos nuestra discusión desde 
una perspectiva histórico-conceptual. Al restituir el carácter contin-
gente y problemático de los conceptos por los cuales organizamos 
nuestro mundo político, este enfoque nos permite reflexionar sobre 
los pliegues, conjunciones y límites que definen el espacio político 
moderno. A fin de arraigar en bases sólidas nuestro argumento, es 
imperioso atender al agudo cuestionamiento que Giuseppe Duso ha 
realizado al concepto de representación política. La exploración y 
crítica radical del léxico político y jurídico moderno realizado por el 
grupo de historia conceptual de la Universidad de Padua nucleado 
en el Centro Interuniversitario di Ricerca sul Lessico Politico e Giuridico 
Europeo nos deja como legado el desafío de pensar los propios límites 
de nuestra experiencia política.1

La historia conceptual paduana: 
enigma y estructura de la mitología moderna

El enfoque histórico conceptual que caracteriza a la Escuela de Padua 
parte de reconocer que la veta abierta por la Begriffsgeschichte alemana2 
hace posible un cuestionamiento radical del léxico político y jurídico 
moderno. Luego de señalar cierta tentación historicista presente en la 
historia conceptual delineada por Koselleck (Duso, 2015), la Escuela 
de Padua intenta llevar a sus últimas consecuencias las premisas fun-
damentales que se desprenden de reconocer el carácter histórico de los 
conceptos políticos. Con ello las indagaciones de la Escuela de Padua 
adquieren un filo particular para diseccionar el orden político y con-
ceptual que define nuestra contemporaneidad. En este sentido, resulta 

1  Para una mirada general de la Escuela de Padua, véase Mandingorra, 2015 y 2016. El 
lector también puede encontrar en la web del cirlpge diversos artículos publicados por 
los miembros del grupo (véase http://www.cirlpge.it/). 
2  Nos referimos al enfoque desarrollado principalmente en los trabajos de Otto Brun-
ner, Reinhart Koselleck y Werner Conze. Una buena síntesis de las premisas que guían 
esta orientación puede encontrarse en Koselleck, 1993. Para una reconstrucción más 
amplia de la tradición alemana de historia conceptual y que incluye a autores como 
Hans Blumenberg, véase Palti, 2015.



5Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

axiomática la relación de identidad que plantea Duso entre historia 
conceptual y filosofía política. 

En el artículo programático publicado en español como Historia 
conceptual como filosofía política (1998), Duso afirma que la historia 
conceptual permite “interrogar críticamente aquella filosofía polí-
tica que pretende desarrollar una reflexión teórica sobre la política 
usando los conceptos sin una determinación propia, como si fuesen 
universales, y por tanto significantes de un modo unívoco” (1998, p. 
36). La práctica filosófica de la historia conceptual se entiende enton-
ces como un trabajo del pensamiento que muestra el hecho de que 
al interior de estos conceptos supuestamente universales y objetivos 
se encuentra un núcleo aporético irreductible a cualquier distinción 
racional/irracional. 

En efecto, en el enfoque paduano, la aporía no aparece como un 
simple error argumental o una falla del pensamiento, sino como 
unidad de efectos que se mueven en vectores divergentes. Así, por 
ejemplo, el concepto moderno de libertad conduce ineludiblemente al 
problema de la soberanía, es decir, a la voluntaria sujeción a un poder 
político de naturaleza representativa. Libertad y obediencia quedan así 
ligados mediante una inexorable lógica interna. Desde este punto de 
vista, lo propio del concepto es entonces indicar la existencia de una 
conjunción problemática que es precisamente lo que hace fallar cual-
quier definición que busque domesticarla. 

En tanto magnitudes históricas, los conceptos impiden estabilizar 
un sentido objetivo e unívoco como pretende la moderna ciencia polí-
tica, pues cada una de estas definiciones se topa siempre con la imposi-
bilidad de resolver el problema que el concepto en sí mismo plantea y 
señala. Lo que la Escuela de Padua identifica como aporía es entonces 
ese núcleo problemático insuperable que hace que el concepto tenga 
una lógica y un movimiento particular. Se plantea entonces que, ante la 
imposibilidad de dar una definición unívoca, lo que el método históri-
co conceptual debe sacar a relucir es precisamente este vínculo entre el 
concepto, su aporía y el movimiento lógico que permite. De ahí que el 
cuestionamiento paduano no intente oponer un concepto a otro, sino 
que busque desentrañar la lógica interna del concepto para pensar las 



Andamios6

Adrián Velázquez Ramírez 

condiciones de su superación (Aufhebung).3 A todo concepto político 
fundamental le corresponde así un determinado enigma, es decir, una 
estructura de funcionamiento particular a la cual es posible acceder a 
través del pensamiento. 

La Escuela de Padua se propone así un cuestionamiento radical 
de los conceptos políticos y jurídicos que organizan nuestro mundo 
político. Se trata, en efecto, de conceptos que han sido pensados por 
la filosofía política pero que también operan en la realidad. Son, por lo 
tanto, conceptos constitucionales en un doble sentido. 

Apelando a la doble significación de la voz alemana Verfassung, el 
carácter constitucional de los conceptos se refiere no sólo a que estos 
aparecen en las modernas constituciones nacionales, sino, también, a 
que poseen un efecto ordenador sobre nuestra materialidad política. 
Por lo tanto, se les piensa en su efecto y acción constitutiva. A partir de 
esta premisa asumida por la Escuela de Padua, se puede afirmar que los 
conceptos políticos constitucionales delimitan el espacio interior en el 
que se mueve nuestra experiencia política moderna: soberanía, libertad, 
individuo, representación, Estado, delinean ese orden conceptual que 
debemos de interrogar para revelar el punto en el que se cierran sobre 
sí mismos (la conjunción) y ponen en evidencia sus límites históricos. 

Para cumplir con este objetivo, el grupo nucleado en el Centro 
Interuniversitario di Ricerca sul Lessico Politico e Giuridico Europeo 
ha tomado como uno de sus objetos de reflexión el proceso de gé-
nesis conceptual de la ciencia política moderna en las doctrinas con-
tractualistas y en el derecho natural.4 Este momento genético resulta 
fundamental para la exploración propuesta por la Escuela de Padua, 
pues permite identificar ese acto de simultánea negación del pasado e 
instauración de un nuevo horizonte. En efecto, el surgimiento de los 
conceptos de la moderna ciencia política indica (y realiza) la existencia 

3  Al referirse a la pertinencia de la idea de superación tal como aparece en Hegel, Duso 
(2015) afirma: “Ésta no consiste en oponer los conceptos modernos considerados fal-
sos conceptos, que a fin de cuentas son verdaderos, sino en mostrar cómo ellos mismos 
producen un movimiento de pensamiento que requiere superar su unilateralidad e 
inmediatez, no para negarlos sino para mantener la exigencia que expresan”
4  En este sentido resultan particularmente relevantes los ensayos reunidos en El poder: 
para una historia de la filosofía política moderna (Duso, 2005).



7Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

de una cesura tras la cual empezamos a habitar un espacio político 
radicalmente diferente y que resulta súbitamente ajeno a las categorías 
que hasta entonces venían funcionando como descripción adecuada 
del mundo. En este sentido, uno de los grandes aportes de Duso es 
señalar la centralidad que tiene Hobbes a la hora de definir la tónica 
que seguirá la reflexión sobre la forma política moderna: 

es con un gesto de fundamentación científica como la secuencia 
del contractualismo inaugura una nueva ciencia política. Es decir 
que se intenta dar lugar a la determinación científica y no contra-
dictoria de la forma política, en la cual la diferencia entre quien 
ejerce el poder y quien está sometido a él esté racionalmente 
fundada (Duso, 2016, p. 56). 

Para Duso, es en el Leviatán de Hobbes donde el concepto moderno de 
representación política hace su emergencia histórica. Es ahí donde se le 
enuncia desde una fundamentación no sólo racional, sino a la que se 
alude como científicamente fundada. Sin embargo, debajo de este ropa-
je racional y científico, la lógica del concepto de representación política 
que emerge con Hobbes da pie al surgimiento de la teología política mo-
derna, misma que tiene por objeto explicar el surgimiento de un sujeto 
colectivo con una voluntad que difiere de sus miembros particulares. 
Se trata, por lo tanto, de la puesta en marcha de un dispositivo lógico 
que permite la justificación y legitimación de una forma política en la 
cual la distinción entre mando/obediencia aparece como una mediación 
necesaria para que surja el cuerpo político que trasciende a la multitud 
de individuos y preferencias personales. 

Lo que el enfoque histórico conceptual debe sacar a la luz es la 
estructura de esa teología política que el lenguaje racional y científico 
tiende a ocluir. De esta manera, Duso parece conectar con una larga 
tradición del pensamiento que asume la forma de una crítica mitológica. 
El propósito es abrirse paso intelectualmente al interior del mito (en 
este caso, el enigma que aloja el concepto) para mostrar su contingencia 
y sacar a la luz el mecanismo de ocultamiento que yace bajo su símbo-
lo. Veamos, entones, cómo funciona este procedimiento en el trabajo 
de Duso sobre el concepto de representación política.



Andamios8

Adrián Velázquez Ramírez 

Duso y el cuestionamiento radical 
al concepto de representación política 

En La representación política. Génesis y crisis de un concepto (2016[1988]), 
Duso llama la atención sobre el hecho de que es de la mano y pluma 
de un teórico del Estado absolutista que el principio representativo 
moderno hace su irrupción histórica. Con este desplazamiento a un 
autor como Hobbes, Duso nos invita a echar un vistazo a la génesis 
conceptual de la representación moderna en un momento anterior a 
que este concepto quede anclado a las determinaciones democráticas 
que hoy median nuestra relación con él. La pregunta que se puede 
plantear con este desplazamiento es entonces en qué medida la de-
mocracia representativa reproduce la lógica del concepto que enuncia 
Hobbes.

La lectura de Duso parte de identificar la centralidad que tiene el 
principio representativo en la fundamentación de la soberanía que 
realiza Hobbes. Como afirma el propio Duso: “la representación cons-
tituye el secreto de la soberanía. Sin representación no hay soberanía 
y sin soberanía no hay sociedad política” (Duso, 2016, p. 241). En 
efecto, en El Leviatán, el soberano sólo puede actuar “sin control y sin 
resistencia, justamente porque sus acciones son las acciones del cuerpo 
político, es decir, las acciones de la persona civil que ha tomado forma 
mediante el pacto entre los individuos” (Duso, 2016, p. 22). El mismo 
acto (la celebración del pacto) que autoriza al representante a hablar 
por la unidad política, crea también el cuerpo político de referencia. 
De ahí que el Pueblo como detentor de la soberanía no pueda existir 
por fuera de su representación por parte del soberano. De manera es-
tricta, no hay ninguna realidad política preexistente al pacto que deba 
ser representada. El representante no refleja nada, sino que expresa la 
voluntad de una persona civil en torno a la cual se constituye la unidad 
política. 

El concepto moderno de representación política permite así la 
coincidencia entre la voluntad del soberano y el cuerpo político. De 
tal manera que es en la naturaleza representativa del poder político en 
donde Hobbes puede fundamentar racionalmente la existencia de un 
poder irresistible: son los súbditos los que, al obedecer al soberano, 



9Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

someten su propia voluntad de constituirse como una unidad política, 
como un pueblo. 

El pueblo, entendido como unidad no puede ser anterior 
al pacto, sino que es el cuerpo político al que los individuos, 
artificiosamente, dan lugar. Fuera de esa unidad solo hay una 
multitud disgregada y no una persona como es la persona civil. 
Pero entonces, no hay nadie que pueda hacer presente el actuar 
y el poder de esta persona, salvo quien lo expresa de modo 
representativo, es decir de tal manera que sirva para la unidad 
política, una única voluntad y un único actuar. Solo en este ac-
tuar del representante se manifiesta la voluntad del pueblo; con 
una radicalidad mayor, se puede decir que solo en ese actuar el 
pueblo existe, tiene existencia concreta y terminada; más allá de 
aquel existe sólo el actuar de los súbditos particulares (Duso, 
2016, p. 25). 

El principio representativo permite fundar así un poder autosuficiente 
que no reconoce nada por fuera de él. El concepto de representación 
política se pliega sobre sí mismo transformándose en pura superficie 
interior. El súbdito se convierte en autor de la soberanía a condición 
de autorizar al representante como único actor de esta. De ahí que 
—y esto es fundamental—: “[e]l representante, entonces, no es un 
elemento accesorio para el soberano, sino esencial, y constituye su 
misma naturaleza: él otorga gesto y voz al cuerpo político y posee como 
fundamentación el acto de autorización de todos los que entran en el 
Commonwealth” (2016, p. 23). 

La lógica moderna que entraña el concepto de representación polí-
tica empieza a delinearse. En la medida en que lo que se representa no 
existe fuera de la representación, lo que define la acepción moderna del 
principio representativo es el mandato libre. La no subordinación de los 
representantes a los representados es lo que permite dar forma política 
a la multitud de individuos. 

Lo que pasa al olvido con la nueva fundamentación racional del po-
der político es el sentido medieval de la representación, que se entendía 
como delegación a través de un mandato vinculante. En dicha matriz 



Andamios10

Adrián Velázquez Ramírez 

se reconoce la existencia de una pluralidad de cuerpos estamentales 
habilitados para enviar a un delegado a representar sus intereses frente 
al mando. Sin embargo, este tipo de representación se sostenía a partir 
de una determinada cosmovisión política. Cada uno de los estamentos 
contaba con autonomía constitutiva en tanto formaban parte de un or-
den naturalmente dado; por lo tanto, sus derechos y privilegios —sus 
libertades— estaban asegurados por su inscripción en el cosmos. Se 
trata, según observa Duso, de una relación que se establece entre una 
pluralidad significativa y un mando en que cada una de estas partes 
tiene existencia propia y externa. 

Por el contrario, la representación política moderna nos coloca en 
una relación de interioridad respecto al poder.5 La existencia política del 
súbdito depende enteramente del acto de representación por el cual 
se autoriza al representante a hablar en nombre de la unidad política. 
Desde este punto de vista, la autonomía del ciudadano frente al poder 
político es una imposibilidad lógica, pues el mando ahora es represen-
tativo. La subjetividad política moderna emerge así bajo el signo de una 
escisión fundamental: en un mismo acto, el súbdito deviene en impo-
tente frente al soberano que él mismo ha creado mediante el pacto.

Luego de analizar la génesis del concepto moderno de representa-
ción política en Hobbes, Duso avanza a través de diferentes momentos 
en los que esta aporía se ha ido mostrando en el pensamiento y encuen-
tra en el debate entre Schmitt y Voegelin su formulación explícita como 
parte de la teología política moderna. En el Post scriptum incorporado 
a la edición en español publicada por la Universidad Nacional de San 
Martín (2016), Duso vuelve a posicionarse frente a las conclusiones 
de su libro luego de una fecunda trayectoria intelectual de más de 20 
años transcurridos desde la aparición de la primera edición en italiano 
de su obra.6 En dicho texto, el autor ahonda en las consecuencias que 
se desprenden de su exploración conceptual e intenta mostrar cómo 
el enfoque histórico conceptual paduano es capaz de ir más allá del 

5  De esta manera, el concepto moderno de representación política evidencia un cambio 
de espacialidad política. 
6  Este Post scriptum se encuentra publicado en el número 2 de la revista Conceptos 
históricos y disponible en línea, véase Duso, 2015. 



11Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

problema de la teología política para mostrar la estructura de la praxis 
que aloja el concepto de representación política. 

Para Duso, la historia conceptual, como operación del pensamiento, 
no se contenta en enfatizar el proceso de secularización tras el cual 
los conceptos teológicos devienen conceptos políticos modernos y, por 
lo tanto, conservan dentro de sí la referencia a lo absoluto, sino en 
demostrar el hecho de que lo político y lo teológico comparten una 
misma estructura de la praxis. El cuestionamiento radical de la historia 
conceptual permite entonces señalar que teología y política delinean 
una misma estructura de acción, “que, sin embargo, traicionan y no 
permiten pensarla” (Duso, 2016, p. 238). 

En dicha perspectiva, la analogía entre los conceptos teológicos y los 
políticos realizada por Schmitt es posible en tanto ambos tienen como 
fundamento una acción que trata de hacer presente algo que se encuentra 
estructuralmente ausente. Es decir, de traer al mundo algo que está fuera 
de ese mundo, lo que queda luego de pensar el enigma que guarda el 
concepto de representación es una particular manera de relacionarnos 
entre-nosotros a través de la Idea. Es decir, de operar en nuestra rea-
lidad —y evaluarla— a partir de una necesaria referencia ideal de la 
cual se participa en común.7 Despojada de su envoltura mitológica, la 
participación en la Idea no aspira a la creación de una persona colectiva 
sino a la intervención plural, en tanto el contraste entre lo que hay y lo 
que puede llegar a existir demanda una acción que lo realice.8 

Tras el procedimiento con el cual Duso ha podido acceder a esta es-
tructura, el concepto que hasta ahora había servido de guía se convierte 
en un caparazón que se puede desechar para pensar esta misma praxis 

7  Permitiendo con ello “un movimiento en el cual se hace presente aquello que está, por 
su naturaleza, ausente, por consiguiente, aquello que no es identificable en una realidad 
empírica, pero que, en cambio, conlleva una dimensión ideal” (Duso, 2016, p. 236).
8  Podemos sintetizar la operación del cuestionamiento paduano a la teología política 
de la siguiente manera. El pensamiento —la filosofía— es capaz de traspasar el “mito” 
para descubrir/sacar a la luz una estructura de acción, una praxis que la teología 
política nos mantiene oculta, pero que es su fundamento o principio activo. Es decir, 
1°) que la teología política funciona, tiene una efectividad; pero 2°) el principio que la 
hace funcionar es independiente de su forma mitificada; es una estructura que puede 
ser usada por fuera de la teología política.



Andamios12

Adrián Velázquez Ramírez 

(la relación con la Idea) dentro de otra conceptualidad política —es 
decir, por fuera de la matriz representación/soberanía. El problema con 
la teología política es que esta posibilidad de participar en la Idea desde 
un “nosotros” queda ocluida, en tanto en el dispositivo representación/
soberanía se le asigna al ciudadano una existencia política precaria y fu-
gaz. Se plantea que la clausura de la dimensión política del ciudadano 
puede superarse a partir de una conceptualidad que tenga como base 
ya no el mecanismo de autorización que hace del representante el fac-
tor de la unidad política, sino el reconocimiento de que los ciudadanos 
tienen una existencia más allá de su representación, es decir, por fuera 
de su relación con los representantes.

Con este punto de llegada, Duso está en condiciones ahora de 
plantear un mapa de intervención a través de un diagnóstico de la 
representación política construido a través de la dicotomía presencia/
ausencia. De lo que se trata es de reponer esa expropiación del ciu-
dadano mediante otra conceptualidad que permita el surgimiento de 
una presencia continua del ciudadano. Por ello, Duso propone pensar 
esta estructura de la praxis a partir del paradigma del gobierno y de la 
pluralidad. Esta otra conceptualidad implicaría un desplazamiento en 
el que los ciudadanos ya no se encuentran al interior del poder como 
en la relación de representación, sino frente al poder, es decir, con una 
existencia autónoma —es decir, no representativa—, que les asegure 
una posición exterior desde la cual intervenir constantemente en el 
gobierno de las cosas del mundo a partir de su participación en la Idea. 

No es el lugar aquí para extraer todas las consecuencias del des-
plazamiento conceptual hacia el paradigma del gobierno que nos 
propone Duso. Por ahora, nos interesa marcar el hecho de que el cues-
tionamiento radical del concepto de representación política desemboca 
finalmente en el problema de la producción de presencia del ciudadano. 
Consideramos que este hallazgo es fundamental y debe llevarnos a 
seguir examinando el concepto de representación política. La pregunta 
con la cual queremos proseguir es si podemos encontrar en el movi-
miento posterior a su momento genético alguna modalidad de produc-
ción de presencia y, en todo caso, si a partir de ahí se puede arribar a 
un modo de participación en la Idea que rompa con el problema de la 
teología política moderna. En este sentido, consideramos necesario dar 



13Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

un breve rodeo metodológico para precisar cómo podemos examinar 
ulteriores transformaciones al interior de un concepto. Planteamos que 
la tensión entre orden político y orden conceptual puede ofrecer un 
camino posible. 

Orden político y orden conceptual: 
la dialéctica entre lógica y posibilidades de realización 

Como hemos afirmado, para la Escuela de Padua los conceptos políti-
cos constitucionales tienen un efecto ordenador sobre la materialidad 
política. Sin embargo, pensar en una determinación lineal entre con-
cepto y experiencia, no sólo sería ingenuo, sino irreal. Por lo tanto, 
es necesario especificar cómo se da esta determinación. La cuestión es 
relevante porque es ahí donde podemos identificar cómo estos concep-
tos adquieren un movimiento que no les es exterior, sino que hay que 
ubicar en la dinámica que instituyen en su relación con la experiencia. 
Dicho de otra manera, esta relación permite pensar su historicidad. 

Proponemos abordar esta cuestión a partir de la distinción entre or-
den político y orden conceptual. Esta distinción, si bien marca la existencia 
de dos planos diferentes, también es indicativa de la coimplicación entre 
ambos términos. La irreductibilidad de un término en el otro, es decir, 
la imposibilidad de una plena coincidencia entre concepto y experiencia 
es un dato fundamental de la política moderna.9 Abordemos, entonces, 

9  El carácter productivo de esta tensión suele mostrarse con claridad en los debates 
constitucionales que se abren luego de un proceso revolucionario. En su discurso 
de 1862 ¿Qué es una Constitución? (1984), Ferdinand Lassalle articula su argumento 
a partir de reconocer la diferencia entre la sanción jurídica de una Constitución y 
las relaciones de fuerza realmente existentes. A propósito de la Revolución de 1848, 
Lasalle argumenta que de nada ha servido haber obtenido una Constitución pues esta 
ha dejado intactos los “factores reales de poder”, marcando con ello una continuidad 
con la realidad preconstitucional. Sí la Constitución quiere ser más que una hoja en 
blanco —afirma Lassalle—, esta debe ser la expresión de la forma en que estos factores 
de poder están organizados en la realidad. La buena Constitución sería aquella en la 
que el texto constitucional y la economía de factores de poder se corresponden. “He 
ahí, pues, señores, lo que es, en esencia, la Constitución de un país: la suma de los 
factores reales de poder que rigen en ese país […]. La respuesta, señores, es clara, y 



Andamios14

Adrián Velázquez Ramírez 

ambos términos de la relación. En primer lugar, debemos reconocer que 
los conceptos ordenan la experiencia sólo en tanto son capaces de arti-
cular prácticas. De esta manera, su eficacia material está dada en tanto 
los conceptos delimitan ámbitos de intervención (Handlungsraum) que 
modulan distintas tentativas de acción. Sin embargo, entre el concepto y 
el campo de acción que estructura hay un hiato insuperable. El intento 
por realizar el orden conceptual de manera definitiva resulta siempre 
una tarea imposible, en tanto inevitablemente se topa con un núcleo 
aporético que resiste cualquier formalización y expresión definitiva. 
Así, por ejemplo, la representación política nunca puede ser plena en 
tanto la no identidad entre representantes y representados, es decir, su 
no coincidencia en el mismo lugar es una parte estructural de dicho 
concepto. De ahí que las prácticas que en un momento dado intentan 
realizar el concepto, nunca agoten el amplio marco de posibilidades 
que este permite.10 La aporía funciona entonces como una delimitación, 
en tanto establece un perímetro dentro del cual es posible actuar, pero 
también como una tensión que demanda intervenir.

Si bien el concepto excede cualquier realización particular, es sólo 
en las prácticas donde los conceptos encuentran una expresión desde 
la cual pueden ser percibidos o experimentados. Sin las practicas 
que colabora a estructurar, el concepto sería aproblemático e incapaz 
de generar un movimiento. En torno a este hiato entre orden político 
y orden conceptual se establece una dialéctica entre el excedente de 
posibilidades de realización del concepto y las prácticas que en un 

se deriva lógicamente de cuanto dejamos expuesto: cuando esa Constitución escrita 
corresponda a la Constitución real, a la que tiene sus raíces en los factores de poder que 
rigen en el país” (Lassalle, 1984[1864], p. 81).
10  Pensemos, por ejemplo, en vínculo que se da entre el concepto moderno de 
democracia y el dispositivo electoral. El voto, en tanto práctica, permite darle una 
existencia concreta a la idea de soberanía popular. Este vínculo entre el concepto de 
democracia y el voto se encuentra para nosotros tan naturalizado, que actualmente es el 
elemento mínimo con el cual diferenciamos un régimen democrático de una dictadura. 
Sin embargo, de ninguna manera el voto agota la lógica democrática y esto se advierte 
en el señalamiento de algunos sectores sociales respecto al peligro que entraña reducir 
la vida cívica a la votación y al proceso de renovación de élites gobernantes. Si algún 
sentido tiene la expresión democratizar la democracia es porque la insatisfacción no es 
con el concepto ni su lógica, sino con su actual realización concreta.



15Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

momento le dan una expresión material concreta. Por lo tanto, el 
carácter histórico de los conceptos políticos fundamentales no refiere 
al contexto en el que estos adquieren tal o cual significado, sino al 
movimiento que generan a partir de esta dialéctica. 

El problema que debemos plantearnos es, entonces, si en el trans-
currir de este movimiento no se generan desplazamientos, pliegues y 
compartimentalizaciones al interior del concepto que no estaban con-
templados previamente. La cuestión es discernir si estas transformacio-
nes ulteriores establecen dinámicas que le dan a la lógica del concepto 
otro carácter o sentido o, simplemente, deben considerarse iteraciones 
del mismo patrón. Consideramos que es una cuestión relevante para 
nuestra indagación, pues nos permite preguntarnos por la producción 
de presencia que genera el propio concepto de representación. Si, como 
afirma la Escuela de Padua, los conceptos políticos modernos pueden 
ser superados, es indispensable pensar las líneas de fuga que se abren a 
través las propias dinámicas que estos conceptos instituyen. A partir de 
este rodeo metodológico nos podemos plantear la siguiente pregunta 
para retomar el punto de la discusión con Duso: ¿hasta qué punto el 
propio movimiento que permite el concepto de representación política 
genera las condiciones para superar la teología política moderna? 

La génesis representativa del espacio civil y su carácter político 

Para abordar la pregunta planteada resulta indispensable focalizar en 
el movimiento por el cual la lógica de la soberanía/representación en-
gendra el concepto moderno de democracia. Consideramos que esta 
cuestión es de suma relevancia para nuestra indagación, pues permite 
poner de relieve el proceso mediante el cual el movimiento del concep-
to de representación política produce un nuevo espacio político. Este 
pliegue interior al concepto de representación política da lugar al sur-
gimiento de una presencia no contemplada previamente: el ciudadano 
que participa de una comunidad de representación.

En Crítica y crisis (2007), Reinhart Koselleck ofrece algunos indicios 
para pensar este desplazamiento. Ahí, da cuenta de la secuencia de des-
doblamientos que conectan internamente el Absolutismo, la Ilustración 



Andamios16

Adrián Velázquez Ramírez 

y la Revolución francesa. No hay que perder de vista que la recons-
trucción que realiza Koselleck tiene por objeto mostrar cómo entre 
las guerras confesionales de los siglos xvi-xvii y el conflicto ideológico 
posrevolución francesa hay más continuidad que ruptura, mostrando 
con ello la propensión a la guerra civil como un dato fundamental de la 
política moderna.11 Sin embargo, pese a que su lectura tiene un sesgo 
con el que hay que lidiar, consideramos que muestra adecuadamente el 
movimiento por el cual se producen nuevas espacialidades al interior 
de la estructura absolutista. 

Koselleck parte de reconocer en la fundamentación de la estruc-
tura absolutista que realiza Hobbes una respuesta a la guerra civil 
confesional europea. De esta manera, el absolutismo permitió neu-
tralizar el conflicto a partir de la separación entre moral y política. 
Surge así un espacio en principio confinado a la vida privada de los 
súbditos y sin relevancia para la conducción del Estado, misma que 
recae exclusivamente en el soberano. Sin embargo, esta separación 
entre moral y política se convierte luego en condición de posibilidad 
del surgimiento de una forma de poder indirecto: la crítica. La sepa-
ración entre moral y política tiene como consecuencia que se mire al 
Estado como algo que debe ser moralizado. Es en este contexto que 
Koselleck ve en la filosofía de la historia que surge en la Ilustración la 
proyección de la propia subjetividad burguesa y una temporalización 
de la crítica moral a través de la idea de progreso. Esta temporaliza-
ción tiene como consecuencia que la subordinación del poder estatal 
al ethos de la naciente sociedad burguesa, se piense como un destino 
ineludible ante la cual toda resistencia deberá ceder, ya sea por su 
propio peso o incluso por la vía de la violencia revolucionaria. 

Por lo anterior, para Koselleck la crítica deviene necesariamente en 
crisis, entendida como resurgimiento de la guerra civil pero ahora bajo 
un ropaje secular. La neutralidad estatal se vuelve a politizar en tanto 
ahora el Estado debe tener un contenido moral que, a priori, no tiene y 
que hay que otorgarle desde fuera. Lo relevante para nosotros es, sobre 
todo, el hecho de que esta moralidad se ubica en otro lugar respecto al 

11  Este sesgo constituye uno de los rasgos del conservadurismo implícito en la empresa 
intelectual koselleckiana, véase: Oncina Coves (2003). 



17Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

Estado. Un lugar que ha creado el mismo dispositivo soberanía/repre-
sentación política, pero que ahora amenaza con colonizarlo y subvertir 
su lógica. 

Si Hobbes aparece en la narración de Koselleck como el arquitecto 
de la estructura absolutista, en el tercer y último capítulo recurre a 
Rousseau para mostrar cómo la concreción de esta forma de poder in-
directo no puede sino devenir en terror revolucionario. Para Koselleck, 
Rousseau es el primer demócrata de la historia moderna en tanto ha 
planteado la identidad entre representantes y representados como un 
problema político que debe ser resuelto. En efecto, la autonomía del 
Estado justificada por Hobbes cede paso en la reflexión del ginebrino 
al problema de la unidad entre Estado y sociedad. Para Koselleck, es la 
idea de voluntad general la que le permite a Rousseau realizar una sutu-
ra que permita reconciliar a la esfera estatal con el espacio extraestatal 
(la sociedad) que se ha generado y constituye el verdadero repositorio 
de la racionalidad del poder. 

Sin embargo, afirma Koselleck: “La identidad de Estado y sociedad, 
de instancia decisoria soberana y de comunidad de los ciudadanos, 
está condenada así, desde un principio, a ser siempre un misterio” 
(2007, p. 143). Es por ello que —siempre desde la perspectiva de Kose-
lleck— la dictadura y el terror se imponen como una necesidad lógica en 
tanto son los mecanismos que permiten forzar la identidad entre Estado 
y sociedad: “Con objeto de mantener en pie esta apariencia, y darle el 
carácter de verdadera, se perpetúan los medios de la identificación —la 
ideología y el terror—” (2007, p. 146). Koselleck queda así preso de 
una clásica —y cuestionable— interpretación de la filosofía política 
de Rousseau como anticipación del terror jacobino.12 

Para nuestros objetivos, resulta interesante el ejercicio koselleckia-
no de rastrear un movimiento que vincule internamente Absolutismo, 
Ilustración y Revolución. Sin embargo, en claro contraste con el pesi-
mismo del autor respecto a la política moderna, consideramos que es 
justamente el surgimiento de un poder indirecto lo que permite abrir 
un espacio político cuya naturaleza es radicalmente opuesta a la guerra 

12  Para una crítica a esta larga tradición de lectura de Rousseau, véase Karsenti (2010). 
Agradezco a Francesco Callegaro por remitirme a esta referencia. 



Andamios18

Adrián Velázquez Ramírez 

civil.13 Como ahondaremos más adelante, este espacio primero neutral, 
luego decididamente político, tiene como base el surgimiento de un 
vínculo político de nuevo cuño, caracterizado justamente por la incapa-
cidad de cualquier parte de la sociedad de asumir la representación total 
del Estado. Toda ideología totalizante no puede entonces sino fracasar 
en su intento por suturar de manera definitiva la identidad entre Estado 
y sociedad. Antes de pasar a esta última cuestión, necesitamos ahondar 
más en las consecuencias de este pliegue interior que se ha formado al 
interior de la unidad constituida a través del principio representativo. 

La inversión de la relación de representación política 
y el surgimiento de lo social como problema político

En el devenir del movimiento que hemos descrito nos hemos topado 
con una paradoja. La dimensión política del ciudadano aparece como 
el efecto directo de la percepción de su exclusión de un poder que 
le representa y que sin embargo mira como algo ajeno y externo. Es 
justamente esta exclusión la que permite actuar sobre ese poder que 
dice representar. Se introduce así un desvío a través del cual la repre-
sentación política se convierte en una mediación que le permite a este 
cuerpo civil formado, operar políticamente sobre sí mismo.14 Sólo en 
la medida en que la representación y lo representado nunca coinciden 
completamente es que este cuerpo civil aparece como fundamento 
de la política moderna. Veamos con más atención esta inversión en la 
lógica de representación. 

13  Esa cuestión se encuentra en el centro mismo de la polémica entre Habermas y 
Koselleck. En la reseña de Crítica y crisis que publica en 1960, Habermas advierte 
que Koselleck confunde la prelación entre ambos términos (véase Habermas, 1975, 
pp. 383-391). Desde su punto de vista, no es tanto que la crítica devenga en crisis, 
sino que la crítica debe verse como la respuesta a una crisis moral del poder absoluto. 
La racionalización de la opinión pública, lejos de ser una patología, es lo que impide 
al poder cerrarse sobre sí mismo. En este sentido, Estructura y crítica de la opinión 
pública (Habermas, 1965) debe verse como una respuesta al ataque koselleckiano del 
iluminismo. 
14  En este sentido, como veremos más adelante, resulta pertinente la línea de reflexión 
que va de Claude Lefort a Pierre Rosanvallon. 



19Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

El encuentro entre la lógica representativa y el concepto de democra-
cia tiene como consecuencia el surgimiento de un nuevo compartimen-
to que si bien es interior a la forma política moderna que emerge con 
Hobbes, implica también la apertura de un lugar en que el problema del 
poder político moderno se observa desde otro punto de vista. En efecto, 
para que el súbdito haya pensado en “tomar el poder” y con ello darle 
al principio de soberanía popular un grado de concreción impensado, 
fue necesaria la apertura de una posición desde la cual el poder podía 
ser mirado.15 Bajo la sombra de la representación se ha creado otro lugar 
cuya identidad depende de su diferencia respecto a los representantes. 
Los representados se han reconocido así como pares, formando un 
espacio entre ellos a partir del establecimiento de un vínculo político 
de nuevo cuño cuyo efecto es necesario explicar.16 Si bien este vínculo 
sigue estando referido a la relación de representación, este no se deja 
reducir al mecanismo de autorización descrito por Hobbes. 

De esta manera, el pliegue mediante el cual el concepto de repre-
sentación política se cierra sobre sí mismo y se convierte en la única 
superficie de la forma política (el mecanismo de autorización de Hob-
bes), permite, sin embargo, el surgimiento de nuevos pliegues interio-
res. Esta nueva compartimentación, si bien no rompe el cerco que nos 
impone la lógica del concepto, sí permite la apertura de una perspectiva 

15  La génesis de la subjetividad que caracteriza al partisano moderno es un claro índice 
de este pliegue al cual nos referimos. Schmitt situó bien el problema en su Teoría del 
partisano (1963) y caracterizó al guerrillero principalmente por su compromiso político 
y el carácter irregular de su combate. Son estas dos características las que permiten 
ubicar las coordenadas del partisano respecto al poder. Lo que define la acción del 
partisano es su combate por fuera del marco del Ejercito estatal y desconociendo la 
legalidad vigente. En efecto, el partisano es el ciudadano que ha hecho de su causa un 
motivo para desconocer a un poder constituido y por ello lo enfrenta desde un afuera. 
Esta característica hace del partisano una figura particularmente problemática para el 
ius publicum europaeum y las normativas que intentan regular el enfrentamiento bélico, 
pues el derecho se ve obligado a captar una figura que se define por su exterioridad a la 
norma. Clausewitz fue uno de los que advirtieron que la capacidad del ciudadano para 
autoorganizarse y combatir a un ejército nacional constituía una novedad histórica en 
la Europa posrevolución francesa (véase Velázquez, 2015).
16  Para Hanna Arendt, la identificación de ese espacio entre los miembros de una co-
munidad política es el rasgo esencial de la política moderna como praxis. Véase Arendt, 
2005. 



Andamios20

Adrián Velázquez Ramírez 

al interior de la forma política moderna desde la cual este perímetro es 
perceptible. Este nuevo punto de vista convierte a la unidad política en el 
propio objeto de la política moderna. Es en este sentido que consideramos 
que la vinculación entre soberanía popular y el concepto moderno de 
democracia introduce un nuevo movimiento dentro del concepto. 

Como en una casa de los espejos, la lógica del concepto de repre-
sentación política ha generado un reflejo en el que se replica de forma 
invertida un conjunto de atributos hasta entonces pertenecientes ex-
clusivamente a la unidad política estatal. Dentro de este movimiento, 
la emergencia del concepto de sociedad surge como un intento de 
delimitación y formalización de este pliegue interno.17 La política y el 
ámbito representativo pasan a considerarse ahora como un epifenó-
meno de lo social. Es la sociedad la que se convierte así en el actor de la 
historia,18 precisamente porque es en su interior donde se deben buscar 
los principios de legitimidad del poder representativo. El surgimiento 
del problema ideológico que tanto incomoda a Koselleck, es también 
un índice de la apertura de este espacio caracterizado por su aparente 
externalidad respecto al Estado, pero en cuyo interior se juega la defi-
nición del contenido del poder.19 

17  Desde la historia conceptual destaco dos abordajes que dan cuenta de algunas de las 
aristas que rodean la novedad histórica que pone en evidencia el surgimiento del con-
cepto de sociedad. Me refiero a Sandro Chignola (2004 y 2012) y Francesco Callegaro 
(2015). Mientras que el primero pone énfasis en cómo la emergencia de lo social está 
vinculada al surgimiento de dispositivos de gobierno cuyo fin es hacer gobernable ese 
espacio de diferencias que se cristaliza en el problema de las clases sociales, el segundo 
ha mostrado cómo la propia génesis de la sociología pone de manifiesto el surgimiento 
de otro locus de la política moderna. 
18  Precisamente apelando a esta inversión en la cual el espacio interior producido por el 
movimiento de la representación política pasa a convertirse en un actor de la historia, 
es que Marx pudo inscribir en el seno de la sociedad civil el conflicto que desde su 
perspectiva determina el horizonte histórico moderno. 
19  Es notorio cómo para Brunner esta externalidad no puede ser sino aparente y la define 
como el efecto ilusorio provocado por la maleabilidad del poder constituyente. En 
efecto, para Brunner la sucesión de constituciones y formas de gobierno experimentadas 
en Francia luego de 1789, proyectan una especie de ilusión óptica en la cual se tiene la 
impresión que es la “sociedad” el actor colectivo donde yace la racionalidad del poder: 
“Pero el dominio de Napoleón se derrumbó por fin. Ahora apareció al que miraba 
retrospectivamente toda la época desde 1789 hasta 1815 con su permanente cambio de 



21Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

Tan pronto como este espacio extraestatal adquiere cierto grado de 
concreción y de materialidad, se da una inversión a partir de la cual 
se considera que lo que se debe representar se encuentra en el interior 
de ese espacio-reflejo.20 La vida en común del mundo civil se convierte 
en un problema político y se instituye como el marco en el cual la 
relación de representación se llena de sentido. Paradójicamente, el 
espacio creado por la dinámica representativa ahora se (auto)presenta 
como la constante que explica la relación entre representantes y re-
presentados.21 Este es el efecto por el cual el liberalismo puede propo-
ner que el representante funcione como un gestor de demandas que 
preexisten a la representación. Pero también, como veremos en las 
conclusiones, la vía por la cual podemos dar con una narrativa teórica 
que se centre en la participación del ciudadano en una comunidad 
política que se organiza por medio de la representación.

En la introducción al Geschichtliche Grundbegriffe, editado junto a 
Brunner y Werner Conse, Koselleck (2009) intenta resumir el cambio 
histórico que se abre con el surgimiento del léxico político moderno 

formas constitucionales y de gobierno como un acontecer superficial, pero la ‘sociedad’, 
la sociedad estatal-burguesa, como lo duradero, lo verdaderamente determinante, lo 
propiamente real, como portadora de la razón. Esta sociedad y su relación en el Estado 
la encontramos en todos los entonces nacientes programas e ideologías, en liberales, 
conservadores y socialistas. La sociedad se convierte aquí en un poder pseudo-
metafísico, en una realidad señalada. La sociedad produce una ideología, o ella aparece 
como la realización de una idea” (Brunner, 1976, p. 63).
20  En efecto, esta es la condición para que las teorías de la representación política más 
contemporáneas pongan el foco en cómo la representación refleja objetos que se ubican 
en lo social. Para un estudio sobre cómo la dimensión creativa y reactiva conforman la 
tensión en la que se juega la representación política, véase Urbaniati (2006). Agradezco 
a los dictaminadores del presente artículo la gentileza de referirme a este texto. 
21  Este hecho también da pie a la posibilidad de controlar al poder político. Sólo en la 
medida en que los representantes necesitan ser autorizados por los representados para 
ejercer dicho poder, es que puede surgir un cuerpo civil diferenciado que se siente a 
su vez autorizado para pedirle explicaciones a sus representantes. La representación 
política es así también una relación de reciprocidad. En efecto, la creencia de que el 
poder político para ser legitimo debe estar referido a la ciudadanía, de que es en la 
vida en común donde el ejercicio de la autoridad debe buscar sus condiciones de legi-
timidad, es una exigencia que sólo se puede pensar cuando se está en una relación de 
representación política. 



Andamios22

Adrián Velázquez Ramírez 

a partir de cuatro criterios que pueden vislumbrar el proceso a largo 
plazo abierto ahí. Democratización, politización, ideologización y adqui-
sición de una dimensión temporal son características que darían cuenta 
de la nueva naturaleza conceptual del mundo político moderno. Uno de 
los debates que se han generado en el campo de la historia conceptual 
(Geulen, 2012; Sarasin y Bowman, 2012) es si estas cuatro dimensio-
nes alcanzan a dar cuenta del papel de los conceptos políticos más allá 
del periodo histórico abarcado por el diccionario (1750-1850). En este 
sentido y a través de lo que hemos dicho aquí, podemos afirmar que 
en el tránsito entre el siglo xix y el xx, los conceptos políticos adquie-
ren una fuerte dimensión sociológica. A partir de ahí, los conceptos 
políticos fundamentales se convierten también en conceptos sociales 
en tanto permiten actuar sobre un “cuerpo civil” que se piensa ahora 
como fundamento del vínculo representativo. Desde esta óptica, a todo 
concepto le corresponde ahora una determinada sociología, es decir, 
una particular manera de organizar esa materialidad que ha surgido de 
la dinámica que impone el mecanismo de autorización. 

No es casualidad que esta dimensión sociológica de los conceptos se 
exprese de manera muy nítida en los trabajos de un conjunto de filóso-
fos e historiadores franceses (Furet, 2016; Lefort, 1990; Gauchet, 2005; 
y Rosanvallon, 2004). El carácter interminable de la Revolución Fran-
cesa identificado por Furet (2016), termina por convertir a la sociedad 
en el principal producto de la experiencia política moderna. Claude 
Lefort llevó hasta tal punto esta reflexión que equiparó la experiencia 
francesa posrevolucionaria signada por la incertidumbre y la constante 
maleabilidad de la forma política con la propia lógica democrática. 

Para Lefort, el sujeto de la democracia no es otro que la sociedad 
que se ha dado un conjunto de mediaciones que le permiten operar 
sobre sí misma y ordenar su realidad plural y conflictual. En efecto, 
para el teórico francés, con la modernidad política (es decir, con el sur-
gimiento de la democracia) el poder aparece como un lugar vacío en la 
medida que a su alrededor se logra articular una sociedad plural donde 
ninguna de las partes que la componen puede aspirar por sí misma a 
representar la totalidad. Esta sociedad encuentra en la representación 
política un mecanismo para darse una forma siempre abierta a litigio:

 



23Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

desde ahora, —afirma Lefort— quienes ejercen la autoridad 
política son simples gobernantes y no pueden apropiarse del 
poder, incorporarlo. […] Mientras que el poder aparece fuera, 
por encima de la sociedad civil, se lo presume engendrado en 
el interior de ésta; mientras que aparece como el órgano instau-
rador de su cohesión, garante de su unidad territorial, garante 
de la identidad nacional en el tiempo, conserva la impronta del 
conflicto político que revela ser constitutivo de su ejercicio, es 
decir, la impronta de la división (Lefort, 1990, p. 190).

Conclusiones: la comunidad política y su necesidad de desciframiento 

Estamos ahora en condiciones de identificar cómo la lógica representa-
tiva nos conduce a un tipo particular de participación. Sin ánimos de 
ser exhaustivos, pues las consecuencias de nuestra indagación tal vez 
ameriten un mayor grado de detalle, plantaremos un marco mínimo 
que nos permita ubicar adecuadamente la problemática que nos intere-
sa y a la que hemos arribado.22 Como hemos visto, el movimiento que 
habilita la lógica del concepto de representación política ha favorecido 
el surgimiento de un nuevo tipo de vínculo político. Llamaremos, de 
manera tentativa, comunidad política a este nuevo vínculo para intentar 
establecer cómo podemos pensar desde ahí la representación política 
como una modalidad de participación colectiva. 

Tal como hemos intentado demostrar, la naturaleza de esta comu-
nidad política es representativa, es decir, su unidad sólo existe en la 
medida que es actuada. Es por ello que, para producirse como actor 

22  Con esta reflexión nos proponemos retomar el camino abierto en La reconfiguración 
de lo público y su consecuencia en lo político (2008), tesis de grado en la que tuve el gusto 
de ser dirigido por Alberto Olvera. Ahí advertimos que ciertos cambios estructurales 
en la relación entre Estado y sociedad demandaban una reflexión sobre las categorías 
con las cuales la Ciencia Política da cuenta del fenómeno político. En particular 
señalando el carácter estadocéntrico de su conceptualidad. La reflexión terminaba 
proponiendo la necesidad de una recomprensión de tres conceptos para captar la 
compleja relación entre Estado y sociedad: representación política, legitimidad y 
hegemonía.



Andamios24

Adrián Velázquez Ramírez 

colectivo, la comunidad política necesita de mediciones. La comunidad 
tiene así una doble condición: es el marco que permite que se dé una 
acción colectiva, pero también el objeto sobre el cual se ejerce esta ac-
ción. Ahora bien, no nos olvidemos que este actor colectivo no es sino el 
vínculo que establecen entre sí sus ciudadanos. Por lo tanto, es necesario 
precisar cuál es la característica de este vínculo. 

Al entrar en una relación de representación, cada ciudadano par-
ticular no puede sino ejercer un poder indirecto. Ninguno de ellos 
puede intervenir a partir del propio nombre, sino que se ve obligado 
a apelar a un “nosotros” que remite al carácter representacional de la 
comunidad política de la cual forma parte. Esta insuficiencia de cada 
elemento particular es lo que vuelve a la solidaridad una necesidad 
lógica. En tanto la comunidad política es una relación de relaciones, 
sus miembros son parte de una unidad de efectos compartidos, que no 
pueden ubicarse en un solo punto de la comunidad, pues se encuen-
tran sobredeterminados por el carácter colectivo de esta. Por lo tanto, 
su discernimiento demanda un constante trabajo de desciframiento y 
reorganización social. Es ante este problema que podemos pensar la 
representación política como un tipo de participación. 

En efecto, la relación entre representantes y representados permite 
un cierto trabajo de desciframiento de estos efectos compartidos. Re-
presentar, desde esta perspectiva, es inscribir estos efectos en narrativas 
políticas que le den sentido y que permita pensarlos como problemas 
de esta vida en común. De esta manera, la representación política debe 
pensarse como un proceso social en el que los representantes tienen 
un papel activo, pero no único. Este desciframiento demanda también 
la participación de los ciudadanos en tanto son capaces de relevar y 
visibilizar estos efectos en la vasta y compleja extensión de la comuni-
dad. Este hecho colabora con la puesta en escena de dichos efectos. Lo 
representable no existe sólo en la mirada del representante, pero este 
tiene la importante tarea de ofrecer narrativas políticas que ayuden a 
descifrar la localización de efectos compartidos, de conectar causas con 
consecuencias, de problematizar la vida en común.  

La representación política es índice y factor de una particular mane-
ra de relacionarnos entre nosotros como comunidad política y de esce-
nificar los conflictos que nos separan para decidir sobre ellos. Es, por lo 



25Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

tanto, la relación entre la producción de un orden político (Herstellung) 
y su representación simbólica (Dartstellung) la que hace visible dicho 
orden y, por lo tanto, lo convierte en objeto de una praxis. ¿Qué define 
el límite de esta forma de comunidad? Precisamente la imposibilidad 
de establecer decisiones vinculantes sin la referencia a un Nosotros po-
sibilitado por la ficción representativa. En una democracia, ese Nosotros 
permanece como un lugar de enunciación abierto a sus ciudadanos 
y al libre juego político que esto permite.23 Cualquier parte de esta 
comunidad está legítimamente habilitada para asumir esa posición de 
enunciación: hablar como parte de la comunidad de la cual forma parte 
es el hecho democrático por excelencia. Esa referencia a la totalidad 
de la comunidad política que nombramos como Nosotros es también 
lo que permite participar en un espacio político en donde ninguna de 
las partes que lo integran puede ser autosuficiente y necesita, por lo 
tanto, crear una perspectiva de conjunto que involucre a otras partes. 
La solidaridad es entonces la base de esta comunidad política. 

Fuentes consultadas

Brunner, O. (1976). Nuevos caminos de la historia social y constitucional. 
Buenos Aires: Alfa.

Callegaro, F. (2015). La science politique des modernes: Durkheim, la 
sociologie et le projet d’autonomie. París: Economica.

Chignola, S. (2004). Fragile cristallo: per la storia del concetto di società. 
Nápoles: Editoriale scientifica.

Chignola, S. (2012). Líneas de investigación sobre la historia del con-
cepto de sociedad. La conclusión sociológica y la transición 
gubernamental. Historia Contemporánea, (28), 3-46.

23  De ahí, otra vez hay que afirmarlo, imposibilidad crónica de toda identidad que 
busque encarnar la representación del Todo comunitario de una vez y para siempre. 
Imposibilidad que le confiere a las sociedades de representación una temporalidad 
muy particular, pues demanda un trabajo que no cesa, que no puede ser nunca 
suspendido, a riesgo de salir de la comunidad de representación. Como cantaba Borges 
en su poema: La patria, amigos, es un acto perpetuo, como el perpetuo mundo […] Nadie es 
la patria, pero todos lo somos.



Andamios26

Adrián Velázquez Ramírez 

Duso, G. (2016). La representación política. Génesis y crisis de un concepto. 
Buenos Aires: Universidad Nacional de San Martín. (Trabajo 
original publicado en 1988).

Duso, G. (1998). Historia conceptual como filosofía política. Res publi-
ca, Revista de Historia de las Ideas Políticas 1(1), 35-71.

Duso, G. (2015, enero-junio). Conceptos políticos y realidad en la épo-
ca moderna. Historia y Grafía, (44), 17-46.

Duso, G. (2016). Pensar la democracia más allá de las elecciones. Con-
ceptos Históricos, 2(2), 40-76. 

Furet. F. (2016). La Revolución Francesa en debate. De la utopía liberadora 
al desencanto en las democracias contemporáneas. Buenos Aires: 
Siglo XXI.

Gauchet, M. (2005). La condition politique. París: Gallimard. 
Geulen. C. (2012). A Reply. Contributions to the History of Concepts, 7(2), 

118-128.
Habermas, J. (1975). Perfiles filosófico-políticos. Madrid: Taurus. 
Karsenti, B. (2010). The Political Infighting: Rousseau and the Demo-

cratic Ideal. Filosofía política, 24(2), 183-196.
Koselleck, R. (1993). Futuro Pasado: para una semántica de los tiempos 

históricos. Barcelona: Paidós. 
Koselleck, R. (2007). Crítica y crisis: Un estudio sobre la patogénesis del 

mundo burgués. Madrid: Trotta-uam. (Trabajo original publicado 
en 1973).

Koselleck, R. (2009). Introducción al “Diccionario”. Revista Anthropos: 
Huellas del conocimiento, (223).

Lasalle, F. (1984). ¿Qué es una Constitución? Madrid: Ariel. (Trabajo 
original publicado en 1862).

Lefort, C. (1990). La invención democrática. Buenos Aires: Nueva 
Visión. 

Mandingorra, J. S. (2015). La Historia Conceptual Paduana: antecedentes 
y desarrollo de una historia de los conceptos como filosofía política 
(Tesis doctoral). Facultat de Filosofia y Ciències de l’Educació, 
Universitat de València: Valencia.

Mandingorra, J. S. (2016). El movimento di pensiero de Giuseppe Duso 
entre historia conceptual y filosofía política. Pasajes: Revista de 
pensamiento contemporáneo, (49), 50-62.



27Andamios

Pensar la representación política como ciudadanía 

Palti, E. J. (2015). Ideas, conceptos, metáforas. La tradición alemana de 
historia intelectual y el complejo entramado del lenguaje. Res 
Publica. Revista de Historia de las Ideas Políticas, (25), 227-248.

Rosanvallon, P (2004). El pueblo inalcanzable. Historia de la representa-
ción democrática en Francia. México: Instituto de Investigaciones 
Dr. José María Luis Mora.

Sarasin, P. y Bowman, P. (2012). Is a History of Basic Concepts of the 
Twentieth Century Possible? A Polemic. Contributions to the His-
tory of Concepts, 7(2), 101-110.

Schmitt, C. (2013). Teoría del partisano. Madrid: Trotta. (Trabajo origi-
nal publicado en 1963).

Urbinati, N. (2006). Representative democracy: principles and genealogy. 
Chicago: University of Chicago Press.

Velázquez Ramírez, A. (2015). Teoría de la guerra e historia conceptual: 
Clausewitz y la sublevación popular. Conceptos Históricos 1(1), 
72-97. 

Velázquez Ramírez, A. (2008). La reconfiguración de lo público y su 
consecuencia en lo político. Veracruz: Sociedad Creativa de las 
Américas- Centro Universitario Hispano Mexicano.

Fecha de recepción: 10 de febrero de 2017
Fecha de aceptación: 14 de junio de 2017

Volumen 14, número 35, septiembre-diciembre, 2017, pp. 43-69




