
13Andamios

La disputa por el valor simbólico  
en el arte contemporáneo:  

¿nueva configuración en el campo del arte?

Vivian Romeu Aldaya*

Resumen. Este artículo tiene por objetivo reflexionar en torno 
a la configuración y funcionamiento del campo del arte en la 
actualidad, a partir del papel que juega el llamado arte contem-
poráneo en el campo en cuestión, en cuanto resulta ser un arte 
sumamente diverso en su factura y alcance. El punto de partida 
para el análisis reflexivo es la teoría de los campos sociales de 
Pierre Bourdieu, pues desde ésta es factible conocer cuáles son 
los aspectos que dan coherencia al campo del arte y cuáles pue-
den ser subvertidos hoy en día por el arte contemporáneo. El re-
sultado al que arribamos en nuestra reflexión es que se percibe 
una nueva configuración sin alterar el presupuesto fundamental 
del campo del arte, que es su autonomía, aunque los modos 
para preservarla parecen ser distintos.

Palabras clave. Sociología del arte, arte contemporáneo, autono-
mía, Bourdieu, valor simbólico.

The Dispute for Symbolic Value in Contemporary Art: 
New Configuration in the Field of Art? 

Abstract. This paper aims to reflect upon the configuration and 
operation of the art’s field today. It does so from the role of the 
so-called contemporary art in the concerning field, although it 
is extremely diverse in its production and scope. The starting 
point for reflective analysis is Pierre Bourdieu’s theory of social 

*  Profesora investigadora en la Universidad Iberoamericana, Ciudad de México, Méxi-
co. Dirección electrónica: vromeu.romeu@gmail.com 

Volumen 14, número 34, mayo-agosto, 2017, pp. 13-33



Andamios14

Vivian Romeu Aldaya

fields from which is possible to recognize which elements give 
coherence to the art’s field and which others can be subverted 
through contemporary art nowadays. We arrive at the conclu-
sion that a new configuration is perceived without altering the 
fundamental assumption of the art field: autonomy. Although 
the forms to preserve it seem quite different.

Keywords. Sociology of art, contemporary art, autonomy, 
Bourdieu, symbolic value.

Introducción

Campo del arte es un concepto que le debemos al sociólogo francés, ya 
fallecido, Pierre Bourdieu (1995). Con este concepto, Bourdieu descri-
be la manera en que se distribuyen las posiciones sociales dentro de un 
escenario social simbólico, acotado y relativamente autónomo, en este 
caso, el del arte. El campo del arte, en tanto campo social, resulta ser 
un espacio de lucha signado por las relaciones que los agentes sociales 
construyen dentro y fuera del campo en aras de la posesión, conserva-
ción y legitimación de un determinado capital (1990, 1998).

En el caso del campo del arte, el capital en disputa es el simbólico, 
esto es: una especie de capital que se define por la posesión de bie-
nes no materiales vinculados, generalmente, al prestigio social. Estos 
“bienes” son otorgados por otros agentes dentro y fuera del campo, y 
legitimados o conservados como tales por medio de las acciones de los 
agentes del campo (los artistas, básicamente) mediante sus prácticas y 
discursos en torno al arte. El resultado se concreta a través de la pro-
ducción de las obras de arte, si bien físicas y económicamente valuadas, 
también simbólicamente prestigiadas como productos “espirituales” y 
“trascendentes” (Bourdieu, 1995), esto es lo que interesa al campo en 
cuestión.

En líneas generales, como se podrá apreciar, la descripción y expli-
cación que hace Bourdieu en torno al funcionamiento del campo del 
arte obedece a un periodo concreto de la historia del arte, el cual abarca 
desde el siglo xvi hasta poco más de la mitad del siglo xx, cuando, 



15Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

ciertamente, el campo del arte parece responder a los imperativos de la 
distinción social que se ancla en el principio de diferencia simbólica, 
eje de la propuesta bourdieuana. Este periodo coincide con el surgi-
miento formal y también con la consolidación de lo que se conoce 
como el moderno sistema arte, que hizo su aparición paulatinamente 
a lo largo de un proceso de gestación extenso (durante los siglos xviii 
y xix, fundamentalmente) para sustituir al viejo sistema arte imperante 
desde la antigüedad clásica.

Sin embargo, justo en las últimas décadas del siglo xx y lo que lle-
vamos andando del xxi, el arte, bajo la influencia del posmodernismo, 
y más concretamente de lo que se conoce como “arte contemporáneo”, 
muestra un estatuto de realidad un poco diferente al planteado por el 
sociólogo francés, ya que lo que se ha movido y se sigue moviendo 
dentro y fuera del campo en el llamado arte contemporáneo parece ser 
la distinción social planteada por Bourdieu y no de un orden distinto. 
Es esto lo que constituye el meollo de la reflexión que en este artículo 
se ensaya.

Hoy en día, quizá, asistimos a un momento de transición, tal vez 
de reconfiguración campal o incluso de reestructuración del moderno 
sistema arte; consideramos que esto puede tener un impacto posterior 
en el funcionamiento del campo del arte como tal en las condiciones 
actuales.

En este trabajo se avanzan algunas reflexiones sobre el papel que 
juega el arte contemporáneo en estas nuevas coordenadas, la lógica 
artística que lo caracteriza y la manera en que esto y otros factores 
extraartísticos podrían estar incidiendo en eso que hemos nombrado 
como reconfiguración del campo del arte en aras de lo que creemos 
puede ser una fundamentación nueva del moderno sistema arte, o 
bien una reconfiguración más profunda. Para ordenar la exposición 
argumental, dividiremos el texto en tres partes: la primera ofrece las 
claves referenciales para la comprensión del sistema arte como sistema 
de creencias y lógicas práctico-conceptuales del arte en los diferentes 
periodos, con especial atención en el moderno sistema arte de donde 
se nutren los postulados de Bourdieu en torno al campo del arte y su 
funcionamiento. La tesis que aquí subyace es que resulta inevitable 
pensar al arte desde el planteamiento bourdiano, porque nos interesa 



Andamios16

Vivian Romeu Aldaya

pensarlo en tanto ámbito delimitado de lo social y, desde el punto de 
vista sociológico, los postulados de Bourdieu son dominantes.

En la segunda parte explicaremos la manera en que la teoría de los 
campos sociales de Pierre Bourdieu posibilita describir el funcionamiento 
del campo del arte bajo coordenadas sociohistóricas modernas, haciendo 
énfasis en sus principales aspectos que son justamente los que parecen 
estar subvirtiendo los artistas contemporáneos. En esto pretendemos 
fincar nuestra reflexión: en la diversidad de propuestas artísticas actuales, 
específicamente, sobre lo que las caracteriza. Esto servirá de guía para re-
flexionar sobre las subversiones manifiestas en el campo del arte trazado, 
según Bourdieu, por parte del arte contemporáneo actual.

Finalmente, como conclusión, nos centramos en exponer dónde y 
cómo se están dando estas fisuras en el campo del arte y en qué medida 
éstas obedecen a la emergencia de un nuevo sistema arte, o bien a su 
reconfiguración, por ello añadimos una explicación sociológica de cor-
te culturalista de los fenómenos artísticos contemporáneos a partir de 
la emergencia de nuevas condiciones socioculturales. 

El contexto del objeto de estudio

Bastante ardua es en la actualidad la tarea de pensar la práctica artística 
en las nuevas coordenadas estético-ideológicas, histórico-sociales y 
culturales, incluso económicas, de la contemporaneidad: el arte que 
actualmente se produce dista mucho de identificarse con el arte que 
hemos aprendido a ver y definir como tal, el cual conocemos bajo el 
rótulo de arte moderno. Sin embargo, aunque en contraposición al 
moderno, el llamado “arte contemporáneo” se inserta —en términos 
muy generales— en un periodo de tiempo más o menos delimitado 
a partir de las décadas finales del siglo xx y principios del xxi, aunque 
su configuración como “arte de un periodo” realmente lo trasciende. 
La pluralidad y diversidad de las prácticas artísticas contemporáneas, 
su relación con el contexto social y político, el lenguaje muchas veces 
hermético y saturado que las caracteriza, el centramiento que muchos 
artistas buscan en el proceso creativo y no en el producto de la creación, 
y, sobre todo, la disposición al “uso” que los propios artistas ofrecen 



17Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

de las obras mismas resultan ser, a todas luces, rasgos suficientes para 
referir al arte contemporáneo como un arte concreto y distintivo de 
otros tipos de arte precedentes. 

Como ya comentamos, aparentemente asistimos a un periodo de 
transición que parece dar a la luz un nuevo sistema arte signado por 
condicionantes estético-artísticas y contextuales diferentes, pero que 
comulga aún con obras de factura moderna y posmoderna. Del sentido 
de belleza transhistórica del arte secular al exceso de libertad creativa de 
las vanguardias, se apela actualmente a la participación activa de los 
públicos del arte por medio de una actividad que desprecia, de alguna 
manera, la tesis de la contemplación y la sacralidad espiritual de la 
creación artística moderna. 

Las bases del legado autonómico del arte parecen desbaratarse 
actualmente; dicho legado, otrora mecanismo de diferenciación y eli-
tismo social y cultural donde el arte moderno mayormente se ancló, 
ha convertido al arte en otra esfera de poder poniendo de cabeza el 
sentido mismo de la ansiada fórmula arte-vida. En el presente, quizá 
como nunca antes, a veces parece que estamos a punto de recuperar 
al arte como un espacio de experiencia política, social y cultural; un 
espacio, más que artístico, que se instala como espacio de ciudadanía 
(o quizá subordina el arte a lo político), es decir, como lugar que activa 
y potencia el ejercicio, despliegue y disfrute de los derechos ciudada-
nos. Como señala Terry Smith: “el arte es hoy más contemporáneo que 
nunca” (2011: 24). Basta citar las obras de Mark Lombardi o la de Allan 
Sekula, o el activismo ecológico de Critical Art Ensemble, entre otros, 
para dar cuenta de lo que aquí decimos.

Sin embargo, por supuesto que no hablamos de todo el arte pro-
ducido en la actualidad, sino, más bien, de esa categoría conceptual 
que engloba una buena parte de la producción artística contemporá-
nea bajo el magnificente nombre de “arte contemporáneo”, con sus 
atributos y estrategias retóricas, formales y conceptuales, más que 
en términos de su ocurrencia espacio-temporal (Alberro, 2011); por 
ello, su ubicación en el tiempo es problemática. Algunos marcan su 
surgimiento en las décadas de 1960-1970 (Smith, 2011); para otros 
fue en la década de 1990 (Alberro, 2011). No obstante, puede cifrarse 
un antecedente a principios del siglo xx de la mano de las vanguardias 



Andamios18

Vivian Romeu Aldaya

históricas, específicamente con La fuente de Marcel Duchamp: ese 
urinario invertido exhibido en 1917 que desencajó la mirada de no 
pocos críticos y espectadores, transformó el sentido de la tan buscada 
relación arte-vida con su provocadora apelación a la realidad construi-
da por arte como categoría conceptual. 

El concepto arte contemporáneo, a partir de la obra de este artista 
sin cortapisas ni clasificaciones facilistas, que fue Duchamp, no sólo se 
caracterizó por su transgresión en casi todos los ámbitos del paradigma 
del moderno sistema arte (configurado esencialmente alrededor de la 
división entre arte y artesanía, y en consecuencia entre artistas y artesa-
nos, públicos y no públicos, alta y baja cultura o cultura popular), sino 
que profundizó y, hasta cierto punto, consolidó, paradójicamente, el 
andamiaje elitista sutilmente construido por dicho sistema, a la par que 
trataba de subvertirlo. 

Una de las consecuencias más claras de esta paradójica condición 
del arte de las vanguardias fue la completa libertad del artista para 
crear, cuyas interferencias quizá se hicieron más que evidentes desde 
los últimos años del siglo xx. A propósito esto, si hoy preguntamos a 
cualquier persona sobre lo que es el arte contemporáneo, la respuesta 
sorprendería por su simpleza y asombrosa exactitud: cualquier cosa. 

Las cajas de cartón con flejes de colores (obra de Rachel Harrison, 
exposición temporal en el Museum of Modern Art [moma] en 2016); 
algunas migajas de pan desperdigadas sobre el suelo (obra de Wifredo 
Prieto, 2011, expuesta en Madrid); las camisetas, los mensajes anó-
nimos y libros ordenados-desordenados en los cajones de un clóset 
dentro de una habitación (exposición de Jeremy Deller, en el Museo 
Universitario de Arte Contemporáneo [muac], México, 2015); los famo-
sos tiburones en formol de Damien Hirst (expuestos en la galería Tate 
Modern de Londres en 2012), y otras piezas del mismo corte, ilustran 
la versatilidad y cotidianidad de las obras de arte contemporáneas. Ob-
jetos “encontrados”, pocas veces “trabajados” manual y técnicamente 
por el artista que, justo por ello, continúan marcando su distancia con 
el oficio artesanal, tal y como hiciera en su tiempo Duchamp. Smith 
(2011: 38) señala al respecto —y no le falta razón— que el arte con-
temporáneo parece un arte moderno tardío que, aunque consciente de 
la fácil sintonía con su época, sigue persiguiendo los mismos objetivos 



19Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

que el arte moderno, es decir, la reflexividad y el experimento. Esto 
se debe a que la libertad creativa de los artistas contemporáneos ha 
llegado a tal grado de independencia que, al parecer, todo se vale en 
el arte, pero, dentro de ello, lo banal, lo cotidiano y lo ordinario (sin 
sentido peyorativo) cobra un especial interés. 

El desprecio que otrora surgiera, incluso hasta la década de 1980, 
por los recintos auráticos como el museo o la galería, parece comulgar 
sin problemas con el activismo artístico, la instalación y los performan-
ces contemporáneos. No hay nada sagrado en el arte contemporáneo, 
ya que gran parte de su naturaleza y lógica artística parece subvertir la 
sacralidad del arte mismo.

El arte contemporáneo, en palabras de Calvo (2011: 11), parece 
plantearse una “reinvención del arte”; propuesta, por cierto, que tam-
bién estudia Shiner en su obra clásica La invención del arte, y desde 
esta premisa se interroga sobre su propia identidad y sentido. De 
alguna manera, tal y como indica Calvo, el arte contemporáneo obliga 
a los críticos a pensar críticamente sobre su diversidad e inserción en 
los horizontes de un capitalismo sin precedentes ante la constelación 
poscolonial, a la manera en que, como sostiene Alberro (2011: 15), las 
fuerzas históricas son alineadas contra los imperativos hegemónicos. 

Los artistas contemporáneos, mediante el llamado arte relacional 
(Bourriaud, 2008) o el arte de emergencia (Ladagga, 2006), de alguna 
manera parecen responder a estos imperativos a través de dinámicas de 
acción antiglobalizantes, justamente en tiempos de globalización, y a 
través de sus herramientas típicas: las nuevas tecnologías de la informa-
ción y la comunicación. Pero hay más: el arte contemporáneo no sólo 
se instituye como una respuesta irreverente al orden social, sino que 
más bien se instala como un arte esencialmente político, es decir, en 
cuanto tiene que ver con el poder y, particularmente, con la subversión 
del poder del arte como institución de poder. No obstante, la lógica de 
la libertad y la imaginación creativa, que fueron, según Shiner (2014: 
275), atributos del arte que ayudaron a consolidar el sistema moderno 
del arte, y su poder, paradójicamente, como ya señaló Smith (2011), 
parecen no estar en juego. 

Si bien en el moderno sistema arte, el Arte (con mayúsculas) se ins-
tituyó en una especie de baluarte contra el dinero, el oficio y lo mecánico, 



Andamios20

Vivian Romeu Aldaya

precisamente bajo la égida de la libertad y la imaginación creativa; en 
el arte contemporáneo sólo lo que toca al oficio y lo mecánico siguen 
siendo aspectos que demeritan la práctica artística. De alguna manera, 
la máxima schilleriana según la cual el arte devino revelación de una 
verdad superior dotada de poder de redención (Shiner, 2014: 266) y 
que constituyó el summum de la autonomía del arte, sigue vigente hoy en 
día, aunque ciertamente de otra manera o, más bien, con otro talante. 
En ese sentido, si algo definió al moderno sistema arte fue precisamen-
te este sentido de independencia irreverente que se fraguó bajo el lema 
de “el arte por el arte”. Esta estética autónoma o negativa, para ponerlo 
en los términos de Adorno, acabó por consolidar una creencia sobre el 
valor espiritual de las obras de arte, y del arte como “reino” en franco 
divorcio con lo social y lo político. No obstante, bajo esta premisa de 
independencia vemos aflorar las obras de arte del arte contemporáneo, 
abandonando —eso sí— el sentido de placer que durante el siglo xviii, 
e incluso después del periodo revolucionario de la Revolución France-
sa, destacó como sentido del arte en el moderno sistema emergente. Sin 
embargo, aunque el placer y la belleza fueron prontamente sustituidos 
en el arte moderno por la creatividad y la experimentación, esta especie 
de condición del artista se vehiculó mediante las obras de arte en la 
figura de “arte cabal”, “puro” o “verdadero”, lo cual dio paso a una 
nueva configuración de su valor simbólico: el valor estético del arte 
como “arte por sí mismo” (Shiner, 2014: 307).

Ahora bien, a pesar de que expresiones como las anteriores ya no 
son comunes para definir el arte de hoy, y a pesar de que actualmente 
el placer y la introspección en el arte figuran como aspectos completa-
mente desahuciados (por eso el discurso de la crítica mexicana Avelina 
Lésper suena tan fuera de lugar y elitista), no puede negarse que el arte 
contemporáneo conserva e incluso trata de legitimarse justamente a 
partir de este valor de autonomía con el que se fraguó el moderno sis-
tema arte que el arte contemporáneo intenta subvertir. Si lo miramos 
bien, la lógica autonómica del arte contemporáneo actual no es muy 
diferente de la del arte moderno a principios del siglo xx. La pregunta 
es ¿por qué?

El arte contemporáneo es un arte que o bien se mira a sí mismo 
mediante una crítica feroz que insta a pensar en la subversión misma 



21Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

del sistema moderno del arte, o bien se lanza a la reconceptualización 
de su ser como espacio de poder para encaminar sus esfuerzos a la sub-
versión de dicho poder, contradictoriamente, aun sin dejar de asumirse 
como tal. Es una pena que con una dosis de tan buenos criterios como 
los descritos, también —gracias a su falta de normativa— dé cabida a 
muchos charlatanes. 

Sin embargo, no es menos cierto que el arte contemporáneo, de 
una manera u otra, intenta reconectar el mundo del arte con el mun-
do de la vida, aunque ciertamente lo hace sin abandonar del todo el 
legado de autonomía —seriamente opuesto a esta relación— que le ha 
dado fuerza y valor al arte como esfera de creación “espiritual”. He ahí 
una contradicción que se evidencia sin mayor problema. Respecto de 
la nueva museología, Shiner afirma: 

La proliferación de tiendas de objetos de regalo, librerías, cafés, 
espacios para eventos, paneles de pared explicativos, videos para 
contextualizar y auriculares para visitas guiadas, han ido tan lejos 
que algunos críticos se lamentan de las concesiones al mercado 
y al gusto popular que hacen los museos, en detrimento de la 
dedicación al arte (2014: 408).

Es evidente que estas manifestaciones ancladas en el corazón mismo 
del arte contemporáneo casi implican un retorno a los postulados 
horacianos sobre el arte, que se resumen en la función social del arte 
en el viejo sistema arte a partir del binomio placer-instrucción. Pero 
no se debe pensar que el arte contemporáneo pretende anclarse en el 
viejo sistema; su actitud habría que pensarla más rayana en el cinismo 
que a la recuperación del ideal horaciano arte-vida por medio del 
placer.

En la situación actual del arte contemporáneo han quedado lejos las 
reminiscencias “al fin sin fin específico” del arte, o bien al sentido de 
restauración espiritual que consolidara al arte como una práctica nece-
saria, casi a la par —en ocasiones incluso por encima— de la ciencia, 
la religión y la filosofía, a través de las obras de Schiller y Kant. Parece 
claro también que, aunque el mundo autónomo del arte en el arte con-
temporáneo se va cayendo a pedazos poco a poco, con lo cual se va 



Andamios22

Vivian Romeu Aldaya

dejando de lado buena parte de los fundamentos espirituales sobre los 
que tímidamente aún se sostiene, no puede decirse que la emergencia 
de un nuevo sistema arte, o bien una fundamentación distinta del que 
hoy existe, conlleva al abandono total del principio de autonomía. Esa 
es la razón por la que creemos valioso reflexionar sobre el campo social 
del arte desde la teoría de Pierre Bourdieu, en cuanto el autor hace de 
dicho principio el valor central sobre el que se sostiene el campo mismo. 
A partir de esto y considerando la posibilidad de una reconfiguración 
del campo del arte a partir de las transformaciones que logran observar-
se en la práctica artística contemporánea, se pueden articular reflexiones 
que intenten ofrecer una explicación más o menos clara de cómo y en qué 
sentido puede derivar la reconfiguración iniciada. Aunque la cercanía 
con estos procesos puede impedirnos ver objetivamente lo que parecie-
ra estar sucediendo en el campo del arte hoy en día, a continuación se 
realiza un ejercicio de exposición y reflexión teórica en función de abo-
nar algunas ideas para el desarrollo ulterior de reflexiones más acabadas.

Los alcances heurísticos del concepto “campo social del arte” 
para pensar el lugar de la práctica artística contemporánea 

Pierre Bourdieu, en su ya famoso texto Las reglas del arte: génesis y 
estructura del campo literario, delineó formalmente la manera en que 
el sistema arte, sostenido y aglutinado alrededor del concepto de au-
tonomía, se consolida como un campo social, es decir, como espacio 
simbólico donde se fraguan las relaciones sociales. Lo que Bourdieu 
describe y analiza no es más que la concreción de un largo proceso de 
transformación simbólica e ideológica en torno a la idea del arte que 
tiene lugar, con inserciones de distinta intensidad y calibre, desde los 
siglos xvi al xviii en Europa y que se consolida en la segunda mitad de 
este último de la mano de la filosofía. 

Durante esta larga trayectoria, no exenta de luchas y resistencias, 
el arte pasó de ser un oficio a ser un trabajo intelectual en el que se 
fundían belleza y razón. Tres fueron los componentes principales en 
los que se soportara el moderno sistema arte, el de las Bellas Artes: la 
libertad creativa del artista —vinculada esencialmente a su inspiración, 



23Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

más que a la habilidad técnica—, la “belleza” de las obras de arte y 
la contemplación sublime-espiritual o desinteresada, parafraseando a 
Kant, por parte de los públicos. 

En pleno siglo xx, con la democratización del consumo cultural, el 
advenimiento de las clases medias, la educación profesional de cada 
vez más sectores de la población y la salida del arte de los recintos 
auráticos; del nuevo canon artístico —elitista por más señas— sólo la 
libertad creativa del artista quedó como parte de un modelo impecable 
en el arte de las vanguardias, y sobre él, a finales del siglo xix, se erigió 
finalmente un moderno y vanguardista sistema arte, que si bien preten-
dió subvertir el anterior, terminó plegándose a él en más de un sentido.

Las características del sistema arte vanguardista, también llamado 
moderno, se siguieron agrupando alrededor del concepto de autonomía, 
un concepto que resulta fundamental ya no para nombrar o explicar 
la categoría arte, sino para describir el funcionamiento del arte como 
campo social. El campo del arte es en ese sentido una categoría concep-
tual más abarcadora que la de sistema arte, pues el concepto de campo 
conceptúa al arte como una práctica social, una más entre otras, siendo 
que el sistema sólo se desarrolla a partir de las particularidades del 
arte como práctica individual y producto. De esa manera, tal y como 
lo concibe Bourdieu, el campo del arte funciona socialmente como un 
espacio de lo social (uno entre otros) que se articula con otros campos, 
como el económico, el político, el religioso, el académico, etcétera. Su 
singularidad consiste en su funcionamiento, es decir, en la manera par-
ticular que tiene de operar socialmente su legitimación y conservación 
como esfera social, por medio de ese valor autónomo que le da sentido 
y razón de ser al arte como institución. 

El campo del arte funciona como un área o espacio de lo social 
cuya operatividad se soporta en las formas de interacción simbólicas 
que tienen lugar al interior del campo en cuestión y con respecto a 
otros campos. Por ello, las formas simbólicas de interacción al interior 
del campo del arte, así como en cualquier otro, hallan su razón de ser 
mediante las relaciones que los agentes del campo del arte (básicamen-
te artistas) sostienen entre sí y con respecto a otros agentes internos 
(públicos, críticos, comisarios, marchantes) y externos; pero en térmi-
nos de Bourdieu estas relaciones reflejan las contradicciones no sólo 



Andamios24

Vivian Romeu Aldaya

del campo en cuestión, sino las contradicciones sociales en sí mismas. 
Por tanto, el autor concluye que el campo del arte se nuclea alrededor 
de un valor que está en disputa en lo social, y ese valor es el simbólico, 
propio —mas no único— del campo del arte, que en su caso, como ya 
se ha dicho, opera a través del valor de la autonomía.

Este valor de autonomía en el arte se instala justamente a partir del 
valor de la libertad creativa del artista, libertad que para ser tal precisa 
romper con las ataduras del mercado y doblegar el éxito comercial 
en favor del éxito “espiritual”, por llamarlo de alguna manera. Dicho 
éxito se corona en la modernidad al concebir la obra de arte como 
obra sublime, es decir, como obra que debe ser apreciada y reverencia-
da. Kant llamó a este proceso apreciación-contemplación, en cuanto 
proceso que se sostenía teóricamente en la figura conceptual de su 
famoso “desinterés”.

A partir del arte vanguardista, no obstante, el juicio del desinterés 
kantiano fue sustituido poco a poco por la apreciación informada que 
Danto (2002) tradujera como mundo o atmósfera de teoría del arte 
que, según este autor, es lo que posibilitaba distinguir los objetos de 
arte de los objetos de la esfera de la vida cotidiana. En cualquier caso, 
como se puede ver, se trata de un valor elitista que le da la vuelta al 
sistema arte de la modernidad, pero que, en su esencia, sigue hablan-
do de lo mismo.

Para sostener tal andamiaje en el arte moderno, Bourdieu hace re-
caer el peso del valor de la autonomía sobre dos aspectos que en su 
teoría resultan ser centrales, medulares: uno es el que refiere al tipo de 
percepción que demanda la obra de arte, que de acuerdo con el soció-
logo francés es una percepción diferenciada, y a todas luces enigmática, 
conocida como percepción estética; el otro aspecto es la manera en que 
desde el campo del arte se logra borrar las huellas del origen de tal per-
cepción, origen que, como ya comentamos, fue trazado y construido 
lenta e históricamente, en función de la correlación de fuerzas a favor 
del arte “bello”. 

Borrar las huellas de este origen implica, al menos para Shiner 
(2014), naturalizar el surgimiento del Arte con mayúsculas, es decir, la 
construcción de la categoría Arte como fruto de una construcción in-
telectual que posibilitó la total separación del arte —con sus atributos 



25Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

de placer, belleza e intelectualidad— de la artesanía, entendida como 
oficio, práctica mecánica y función decorativa. Nada de esto, por cierto, 
se subvierte esencialmente en las manifestaciones del arte contemporá-
neo, ni siquiera en las que se develan como “antiartísticas”.

En este sentido, el valor autónomo del arte se concretó en las obras 
de arte y en la estructura funcional que las hacía emerger como tal. Las 
obras de arte se convirtieron, desde el advenimiento de la modernidad, 
en el centro de la actividad del campo artístico y, a su vera, la práctica 
artística e incluso la percepción estética de los públicos recibieron casi 
por ósmosis los atributos asignados socialmente a aquélla. La obra de 
arte, así entendida, pasó a ser la concreción del esfuerzo y la voluntad 
ya no artística, sino estética, primero vinculada férreamente a la belleza, 
y luego, con las vanguardias, articulada alrededor de la obra intelectual. 
Como afirma Shiner (2014: 337), los modernos adjetivos para nombrar 
el arte moderno fueron significativo, transgresor, complejo. Actualmente, si 
nos fijamos bien, estos nombres siguen refiriendo las obras del arte con-
temporáneo: un producto que, en esencia —aun y con toda la referencia 
contextual—, sigue buscando legitimarse como autónomo en tanto se 
percibe aún como lo que vale “por sí mismo”, como en el arte moderno. 
Sin embargo, como cualquier conjunto de signos medianamente organi-
zados, las obras de arte constituyen textos, esto es: productos o mensajes 
insertos al interior de un escenario comunicativo cualquiera, sólo que 
con una particularidad: la innegable presencia de su carácter subjetivo, 
dada mediante su dimensión individual expresiva-intelectual que pro-
picia la creación artística. Por ello, en la medida en que la subjetividad 
participa de la hechura de las obras de arte, estos textos presentan difi-
cultades para ser socializados, entendidos o descodificados la mayoría de 
las veces. Sus propiedades “intelectuales” tributan a la conservación del 
valor de autonomía y no a su subversión. El panorama contemporáneo, 
con sus matices, no presenta en diferencia alguna este sentido. 

Tal y como sucedía en la modernidad, el arte contemporáneo si-
gue siendo, muchas veces, incluso al amparo de proyectos artísticos 
emergentes, el de las obras de factura subjetiva, en las que la figura del 
artista, lejos de fundirse con la del artesano o con la de público, resulta 
ser central para conservar y dar legitimidad a la obra de arte como 
producto intelectual.



Andamios26

Vivian Romeu Aldaya

Para redondear el escenario, la percepción del arte en la actualidad 
todavía se articula en el sentido de una búsqueda “intelectual” por 
parte de los públicos. La gente cree que debe entender lo que “dice” 
una obra de arte, y eso la lleva a buscar el significado de las obras, 
aunque en las obras contemporáneas con mayor frecuencia ese signifi-
cado resulta ser endógeno, es decir, estar en relación con los discursos 
ideoestéticos y las problemáticas internas del campo del arte mismo, 
lo que precisa un público conocedor. 

Claramente hemos de excluir de aquí, al menos en parte, las prácticas 
de activismo artístico, así como los proyectos emergentes o relacionales 
(tal como los llamara Laddaga y Bourriaud, respectivamente), al arte so-
cial centrado en el proceso de reconexión humana y social, ya que este 
tipo de proyectos suelen articularse alrededor de una percepción más 
cotidiana, y por lo tanto menos estética, menos autónoma y más aislada 
del sistema arte. Sin embargo, dejando fuera estas prácticas del arte con-
temporáneo, los artistas cuya obra se centra en el producto y por tanto, 
también, en su comercialización, suelen producir obras de arte que dis-
cursan, como en otras épocas y periodos de la modernidad, sobre el arte 
mismo, lo que contribuye directamente a una lectura elitista. Esto es, 
en esencia, lo que permite afirmar que, aunque pueda parecer —o bien 
lo sea— un arte de factura “fácil” (como la artesanía), o bien que esté 
articulado en las lindes del entretenimiento o el simple disfrute sensorial 
por parte de los públicos, el arte contemporáneo no se propone a sí 
mismo como un arte “útil”, mucho menos como un arte de masas, aun 
cuando extienda su representación a públicos no entendidos. Eso, como 
se podrá notar, desdibujaría su verdadero sentido subversor.

En consecuencia, el arte contemporáneo parece comportarse cínica-
mente, incluso —diríamos— engañosamente. Es un arte que le habla a 
los grandes públicos (sólo hay que recordar las inmensas, interminables 
y constantes filas creadas desde la madrugada a las que se sometieron 
públicos variados para ver la exposición individual de Yayoi Kusama, 
Obsesión infinita, expuesta durante cuatro meses en el Museo Rufino 
Tamayo de la Ciudad de México en 2014-2015), pero curiosamente es 
un arte que “oculta” a ese gran público sus verdaderas razones subver-
soras. Quizá es la manera que ha encontrado el arte contemporáneo 
de conservar su autonomía, intuyendo que de no hacerlo perece como 



27Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

arte y se transmuta en artesanía, lo que parece —dicho sea de paso— 
algo que no está dispuesto a conceder.

La exposición de Kusama sirve de ejemplo para comprender cómo 
las obras del arte contemporáneo, en la medida en que siguen apelando 
a la interpretación subjetiva e intelectual de sus públicos entrenados 
—exigiéndoles no sólo la conservación de un estatus de lectura acorde a 
sus atributos autónomos, sino también, a través de ello, la legitimación 
de su estatus social, de su valor simbólico—, logran complacer al gran 
público, jugando en la frontera del arte de masas, del cual parece querer 
distanciarse al tiempo que se acerca peligrosamente a él. Se trata de una 
apuesta arriesgada —muy arriesgada, de hecho—, pero también de una 
apuesta por la renovación necesaria, vital, para decirlo en una palabra. 

El papel de las obras de arte en el arte contemporáneo, insistimos, 
aun en el más antiartístico, es el resultado discursivo del funcionamien-
to del campo del arte; las obras de arte, así entendidas, constituyen el 
acervo de productos o creaciones que articulan su función discursiva 
formando parte no sólo de un locus enunciativo institucionalizado: 
el campo del arte, sino también de las formas en que se legitima su 
valor simbólico, su autonomía. Esto confirma, a su vez, que los artis-
tas contemporáneos, consciente o inconscientemente, en realidad no 
están dispuestos a ceder ese coto de poder que se instituye alrededor 
de su autonomía y la de la obra de arte cuya creación se adjudican. 
Se trata de una autonomía que, como hemos descrito, se ha fraguado 
lentamente a lo largo de la historia y se ha consolidado alrededor de 
su estirpe “intelectual”. Basta constatar el discurso que acompaña a las 
piezas, ya sea dado por críticos y comisarios, o por los mismos artistas. 
En su mayoría, se trata de discursos intelectualoides, complicados, 
muchas veces inentendibles. Quizá por inercia, o por sobrevivencia, los 
agentes del campo del arte intuyen o entienden que es la única manera 
de seguir siendo artistas “verdaderos”, ésos que hacen un arte “serio”, 
e incluso “comprometido” con el estatuto autónomo del arte mismo. 

Es todo esto y no otra cosa lo que impidió, y hasta cierto punto aún 
impide, la asimilación o conexión entre arte y vida, o arte y artesanía, 
aunque, como advierte acertadamente Shiner (2014: 413), los artistas 
y críticos más radicales están a punto de trocar el arte por la artesanía, 
intentando instaurar así un sistema nuevo que sólo lograría invertir 



Andamios28

Vivian Romeu Aldaya

peligrosamente la polaridad histórica, larga y arbitrariamente existente 
entre ambas. De continuar por esta senda el moderno sistema arte y el 
que parece que se intenta fraguar darían al traste con ese valor autonó-
mico alrededor de cual perviven tanto campo como sistema.

Según Bourdieu, los artistas, en cuanto hacedores por excelencia de 
obras de arte, y también los agentes del campo del arte en lo general 
(críticos, comisarios, etcétera), están llamados a participar en-del cam-
po, de manera que su actividad creadora (discursiva en sí misma) está 
básicamente orientada a reproducirlo, o bien a subvertirlo si se quiere 
cambiar la composición de las relaciones de fuerza dentro del campo 
en cuestión.

Ahora bien, como dijera acertadamente Bourdieu (2010), la repro-
ducción de un discurso opera por medio de su naturalización, y lo 
natural dentro del campo del arte es que, primero, aunque está cierta-
mente vinculado a lo económico (la presencia innegable del mercado 
del arte es buen ejemplo de ello), no se percibe socialmente como 
tal, ni siquiera la actividad artística es percibida socialmente como un 
trabajo. Caso aparte es el de los llamados artistas “comerciales” —que 
ostentan el casi “oneroso” título de artistas heterónomos (en franca 
oposición a lo autónomo que es el valor simbólico del campo), en 
cuanto no se perciben socialmente ni se instituyen al interior del cam-
po mismo como “verdaderos” artistas— y donde el éxito artístico está 
asociado al económico y por ello al mercado. Y segundo: el discurso 
social que se recrea desde el arte, centrado como se ha dicho en el 
valor de la autonomía, no se percibe tampoco como ideológico, aun 
y cuando éste se sostenga, como se hace desde el sistema moderno 
del arte, sobre un sistema de creencias y actitudes que legitima la ex-
clusión social y cultural de sus creadores, y demás agentes y públicos 
vinculados a él. Por ello, el tipo de percepción al que las obras del arte 
contemporáneo convocan a los públicos desde un criterio amplio se 
ampara mayormente en el efecto sensible (sensaciones, afectos y con-
moción emocional), con lo cual se recrea el disfrute sensorial que de 
ello se deriva. Por si fuera poco, es probable que dicho público intuya 
el timo, o bien logra percibir —los que estén entrenados para ello— el 
guiño intelectual, que termina percibido, a su vez, casi por antonoma
sia, como ajeno al poder. Esto, ni qué decir, se halla estrechamente 



29Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

relacionado con la condición de libertad creativa de la que se ha ha-
blado antes, cuyo contenido esencial sostiene el principio y valor de 
autonomía del propio campo; pero esta libertad, que es asumida por 
los artistas contemporáneos en dirección muchas veces contraria a sus 
predecesores modernos, es ciertamente un elemento muy fuerte que 
apuesta, quizá desde una posible resignificación, a su supervivencia. 
Explicamos.

Para garantizar el principio de autonomía, en el moderno sistema 
arte antes de las Vanguardias, la libertad creativa del artista fue de la 
mano con el sentido de lo inútil e improductivo (derivado en favor 
de lo sacro, lo contemplativo y de ganancia espiritual), lo que estaba 
a su vez estrechamente vinculado con lo que Panowsky (1975) llamó 
“intención estética” en oposición a la intención práctica o utilitarista. 
Sin embargo, la inserción de las llamadas “artes de entretenimiento” 
(música no culta, cine, fotografía, etcétera) a lo largo del siglo xx, 
incluso en el periodo de las vanguardias, contribuyó a la democrati-
zación del arte y a la ampliación de sus moldes y nomenclaturas. Esto 
si bien devino un proceso largo de lucha campal, marcado por la no 
poca resistencia de parte de una buena cantidad de artistas, teóricos, 
historiadores y críticos de arte, ciertamente tributó al ensanchamiento 
de las fronteras del arte.

En el arte contemporáneo, sin embargo, la libertad creativa del 
artista no ha ensanchado mucho más las fronteras del arte, pero sí ha 
jugado con sus límites de manera peligrosa e irreverente. Vale la pena 
recordar la obra del artista costarricense Guillermo Vargas, expuesta en 
2007, en la que literalmente mataba a un perro de hambre e inanición 
en el espacio de una galería en Managua, haciendo comulgar al arte 
con actos de coprofagia, violencia y escatología. No más trascendencia 
espiritual, parecía decir esta pieza de arte verdaderamente transgresora, 
mientras se instalaba cómodamente, no sin cinismo y algo de desespe-
ración, en los predios reciclados de la reflexividad y la experimentación 
vanguardista, tal y como bien señaló Smith. Evidentemente, algo ha 
cambiado, quizá más que lo superficial, pero el “caramelo” de la discor-
dia, que es la autonomía, nos sigue pareciendo intacto. Nada mal para 
un campo que coquetea y se arriesga a perderla cada día.



Andamios30

Vivian Romeu Aldaya

Los públicos y la condición sociológica  
del arte contemporáneo. Notas finales 

Sostiene Rebentisch (2011: 59) que la unidad del campo del arte se 
ha disuelto; en su lugar, pareciera haber desintegración y dispersión 
—pluralidad le llamarían otros— que apuntan a referentes estéticos 
poco orgánicos, vaciados de una unicidad no sólo histórica, sino tam-
bién normativa. En efecto, de lo dicho anteriormente por Bourdieu, 
salvo el valor de la autonomía, poco o nada puede ser revisado hoy a 
la luz de las nuevas prácticas artísticas contemporáneas, lo que es ne-
gado por no pocos teóricos del arte, tomando como referencia el acti-
vismo, la sensibilidad contextual —casi siempre social y política— de 
sus obras, y la dimensión social de su recepción o consumo, pero 
esto, a nuestro juicio, no hace otra cosa que complicar el panorama.

En nuestra opinión, evidentemente, el moderno sistema de arte está 
en crisis, que logra articularse alrededor de una crisis social de magni-
tudes globales: la crispación sociopolítica a nivel internacional, la crisis 
de la representación en la democracia, el potente auge desestabilizador 
del neoliberalismo económico, el liberalismo político mal entendido, el 
relativismo ético y moral…, en fin, todo lo que ha emergido de y con 
el fin de los metarrelatos modernos, incluido el arte, lo ha posibilitado, 
junto con la emergencia de una realidad tecnológica y tecnologizada 
que, en la medida en que abre más brechas de desigualdad, relativiza la 
apertura al saber, centraliza el ego, actualiza los lazos sociales y, con ello, 
hace emerger la rabia y la frustración. Todo ello ha hecho aguas en el 
sistema arte, y el arte contemporáneo (en sus dos tendencias principales: 
el “anti-arte” del activismo social y el arte intelectualizado de las galerías) 
es buen ejemplo de este derrumbe del mundo tal cual lo conocemos.

Sin embargo, lejos de erigir aquí una postura apocalíptica, más bien 
se defiende la necesidad de comprender esta nueva condición contempo-
ránea que nos ha hecho contemporáneos a la fuerza, sin entender bien a 
bien dónde estamos parados. Resulta probablemente cierto que asistimos 
a un cambio de paradigma cultural, e incluso, tal vez civilizatorio, lo 
que implica mucho más en juego que una nueva reinvención del arte. 
No obstante, quizá desde esta probable nueva reinvención pueda “leerse” 
mejor este síndrome epocal que está fraguando el cambio, gracias a la pa-
radoja existencial del campo del arte y del Arte como categoría arbitraria. 



31Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

Centramos la atención en el arte contemporáneo más intelectualizado 
que no busca la otrora comprensión intelectual por parte de los grandes 
públicos, sino asistencia, aceptación, goce y, en lo posible, ganancia eco-
nómica. Del desinterés se pasa al interés; de repente los artistas producen 
un arte que pudiéramos llamar —invocando el sentido inverso de Kant 
en toda su plenitud— interesado, que linda con el espectáculo.

El arte-activismo, en cambio, al apelar a los mismos públicos, busca 
pertenencia desde la asunción del papel artístico-social del creador, a la 
manera de una postura política que le permite insertarse en el mundo 
de los desclasados, los frustrados, los relegados, los olvidados —para 
citar paradigmáticamente el film de Buñuel—; desde ahí, desde esa 
condición de partenier, de semejante, nos parece que ubica esta ver-
tiente del arte contemporáneo su razón de ser. 

En este sentido, pareciera que asistimos a un enfrentamiento “virtual” 
entre aquellos artistas que hacen obra, discursan sobre el arte contempo-
ráneo y se insertan en los circuitos comerciales del arte, y aquellos otros 
que articulan su quehacer artístico con los ideales político-sociales de la 
izquierda. No se sabe, al menos no yo, hacia dónde se inclinará la balan-
za, o si en realidad se inclinará hacia algún lado. Lo que parece evidente 
es que ambos disputan un sentido de autonomía diferente, lo cual da 
lugar a la lucha por lo que parece ser una reconfiguración del campo, sus 
prácticas y discursos, que puede abonar o no, a un nuevo sistema arte.

Por ello, partir de considerar la esfera de la producción artística 
contemporánea como no autónoma es un sinsentido que cancela jus-
tamente la condición social de la práctica artística misma. El problema 
de la autonomía es una de esas paradojas que el arte de las vanguardias 
heredó sin solucionar al arte contemporáneo, y es probable que hoy 
esta paradoja haya asumido todo el sentido de su contradicción y 
emerja disputándose, incluso, su propia existencia. Esto último, como 
hemos intentado argumentar, no parece ser conscientemente lo que se 
pretende en el arte contemporáneo, pero de forma cierta algunas de sus 
prácticas sugieren un coqueteo que pudiera ser mortal.

El advenimiento de la posmodernidad y la ruptura con los grandes 
relatos, la estética incluida, dieron paso a un proceso de cuestionamien-
to serio en torno a las artes y su papel en la sociedad. Los avances en la 
investigación sobre el arte y la estética, la presencia insoslayable de las 
nuevas tecnologías, la democratización del consumo y el gusto, el papel 



Andamios32

Vivian Romeu Aldaya

del mercado del arte (creciente desde finales del siglo xviii) y el desarro-
llo cultural y educativo de las clases medias, incluyendo a las medias 
bajas, han constituido también aspectos relevantes de esta transforma-
ción, que no es otra cosa que la manera en que se ha hecho patente no 
tanto una demanda de reintegración entre el arte y la vida que el sistema 
moderno del arte soslayó, sino más bien, a nuestro juicio, la evidente 
contradicción de dicho sistema en torno al papel de su autonomía.

A pesar de todo, no auguramos el fin del arte. Nuestra postura se 
decanta más hacia entender el arte como la esfera donde hoy se libran 
las batallas sociales y simbólicas fundamentales de la humanidad 
que aún están por resolverse. La contradicción que plantea la con-
servación del principio de la autonomía y su simultánea subversión 
(aparente o no, consciente o no) por parte del arte contemporáneo 
revela particularmente la contradicción inherente de la democracia, 
tanto representativa como la de base. Esto, por supuesto, es una tesis 
debatible, pero creemos haber aportado algunas reflexiones al respec-
to que nos permiten afirmar que, en todo caso, se trata de una batalla 
que se juega ciertamente dentro del campo del arte, pero también 
más allá de éste; es en el campo cultural y no sólo —tal y como se 
cree a veces— desde la escena política donde actualmente hay que 
buscar la evidencia de un despertar político, y el arte, como esfera 
privilegiada de contradicciones, incluso desde su nacimiento como 
institución social, parece ser el terreno óptimo para hacerlas aflorar. 
Así, queda claro que la cuestión del arte no sólo atañe al arte, sino a lo 
social mismo, por eso una nueva configuración del sistema arte, bien 
por el dinamitamiento del valor de su autonomía, o por un afianza-
miento otro de su propia condición, resulta crucial para comprender 
hasta qué punto el arte se dispone a insertarse en un orden social 
diferente al que le dio vida, y qué puede perder o ganar con ello el 
sistema social en su generalidad. 

Fuentes consultadas

Alberro, A. (2011), “Periodizar el arte contemporáneo”, en Alexander 
Alberro (ed.), ¿Qué es arte contemporáneo hoy? Simposio Inter-



33Andamios

La disputa por el valor simbólico en el arte contemporáneo

nacional, Pamplona: Universidad Pública de Navarra-Cátedra 
Jorge Oteiza, pp. 153-169.

Bourdieu, P. (1990), Sociología y cultura, México: Fondo de Cultura 
Económica (fce).

Bourdieu, P. (1995), Las reglas del arte: génesis y estructura del campo 
literario, Madrid: Anagrama.

Bourdieu, P. (1998), La distinción: criterios y bases sociales del gusto, Ma-
drid: Taurus.

Bourdieu, P. (2010), El sentido social del gusto. Elementos para una sociolo-
gía de la cultura, México: Siglo xxi. 

Bourriaud, N. (2008), Estética relacional, Buenos Aires: Adriana Hidalgo 
Editora. 

Calvo, F. (2011), “Presentación”, en Alexander Alberro (ed.) ¿Qué es 
arte contemporáneo hoy? Simposio Internacional, Pamplona: Uni-
versidad Pública de Navarra-Cátedra Jorge Oteiza, pp. 3-11.

Danto, A. (2002), La transfiguración del lugar común, Barcelona: Paidós.
Laddaga, R. (2006), Estética de la emergencia, Buenos Aires: Adriana 

Hidalgo Editora.
Panowsky, E. (1975), Meaning in the Visual Arts, Nueva York: Doubleday 

Anchor Book.
Rebentish, J. (2011), “Autonomía y progreso en el arte contemporá-

neo”, en Alexander Alberro (ed.), ¿Qué es arte contemporáneo 
hoy? Simposio Internacional, Pamplona: Universidad Pública de 
Navarra-Cátedra Jorge Oteiza, pp. 57-87.

Smith, T. (2011), “Arte contemporáneo: remodernismo, transiciones, 
traducción”, en Alexander Alberro (ed.), ¿Qué es arte contem-
poráneo hoy? Simposio Internacional, Pamplona: Universidad 
Pública de Navarra-Cátedra Jorge Oteiza, pp. 19-55.

Shiner, L. (2014), La invención del arte: una historia cultural, México: 
Paidós.

Fecha de recepción: 26 de septiembre de 2016
Fecha de aceptación: 27 de enero de 2017

Volumen 14, número 34, mayo-agosto, 2017, pp. 13-33




