
213Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico 
y el  proverbio clásico “Tesoro de duendes” 

Alberto E. Martos García*

Aitana Martos García**

Resumen. Se describe el tesoro de duendes como una fabulación 
folclórica común que generó una lexicalización y proverbio, de lo 
cual se hacen eco numerosas alusiones y citas de fuentes literarias, 
en particular en el Siglo de Oro. Se comparan ambos discursos 
a la luz de los conceptos de iconotropismo (Graves) y de don 
(Mauss), lo cual lleva a una hermenéutica y deconstrucción del 
concepto de tesoro en dichas fuentes, con énfasis en la descrip-
ción de los desplazamientos metonímicos y en la apertura de 
los significados. La literaturización del cuento popular culmina 
en un proceso de restricción semántica, donde el tesoro se ma-
terializa de forma unidireccional y a la vez se moraliza como 
fuente de engaños. Por el contrario, el concepto clásico agalma 
es mucho más omnicomprensivo. La vista y la apariencia juegan 
un gran papel, conformando una isotopía de lo visionario y la 
visibilidad, que engarza así las dos cosmovisiones. La desvalo-
rización simbólica del don explicaría el uso del proverbio en el 
Siglo de Oro.

Palabras clave. Duende, cuento, mito, leyenda, tesoro, agalma, 
hadas, Siglo de Oro.

* Profesor Contratado, Doctor de la Universidad de Extremadura, España, dirección 
electrónica: albertomg@unex.es
** Doctora en Documentación, Universidad de Extremadura, España, dirección electró-
nica: aitmartos@gmail.com

Volumen 12, número 27, enero-abril, 2015, pp. 213-235



214 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

... por conformarme con los que han hecho diccionarios copiosos y 
llamádolos Tesoros, me atrevo a usar deste término por título de mi 
obra, pero los que andan a buscar tesoros encantados suelen decir 
fabulosamente que, hallada la entrada de la cueva do sospechan 
estar, les salen al encuentro diversidad de monstruos fantásticos, 
a fin de les poner miedo y espanto para hacerlos volver atrás, 
amenazándolos un fiero jayán con una desaforada maza, un 
dragón que echa llamas de fuego por ojos y boca, un león rabioso 
que, con sus uñas y dientes, hace ademán de despedazarlos; 
pero venciendo con su buen ánimo y con sus conjuros todas estas 
fantasmas llegan a la puerta del aposento, donde hallan la mora 
encantada en su trono, sentada en una real silla y cercada de 
grandes joyas y mucha riqueza, la cual, si tiene por bien de les 
dejar sacar el tesoro, van con recelo y miedo de que en saliendo 
afuera, se les ha de convertir en carbones. Yo he buscado con toda 
diligencia este Tesoro de la lengua castellana y lidiado con diferen
tes fieras, que para mí y para los que saben poco, tales se pueden 
llamar las lenguas extranjeras...

Sebastián de Covarrubias,
Tesoro de la lengua castellana o española 

Presentación

Hay nociones que evidencian el continuum que configura la memoria cul-
tural, y una de ellas es el mitema de “tesoro”. En efecto, hallamos de éste 
numerosas referencias y leyendas arqueológicas en toda Europa, como 
cuando se encuentra un ajuar funerario en un enterramiento celta; pero 
en la tradición hispánica las tradiciones se multiplican de norte a sur, y 
dan pábulo a las fabulaciones literarias del Siglo de Oro, que es cuando 
se populariza el proverbio de “tesoro de duende”. Por aludir a un caso 
emblemático, el que Covarrubias (1611) glose de forma detallada, en sus 
diversas acepciones, e incluso reproduzca el patrón de un cuento de teso-
ro en el prólogo para justificar de forma alegórica su trabajo, es un indicio 
concluyente de la fama y extensión de estas historias. 

Si tanto le influyó a Covarrubias como para denominar así su propia 
obra y está igualmente en alusiones de numerosos autores clásicos 



215Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

(Cervantes, Lope de Vega, Calderón de la Barca, Quevedo, Juan Rufo, 
etcétera) es que la noción de tesoro y su relación con los duendes se 
convierte en un símbolo común que es conveniente matizar en todas 
sus vertientes, sobre todo a fin de deslindar lo que funciona como hipo
texto folclórico y lo que no es sino una reelaboración literaria con la 
retórica y los tópicos de la época. Esta distancia, por así decir, puede 
ser ponderada con ayuda del concepto de iconotropismo (Graves 1983).

El marco folclórico

En la tradición folclórica el tesoro es un motivo altamente universalizado, 
vinculado a menudo a lo visionario. Así ocurre con el Motivo N531.1, “El 
sueño de un tesoro en un puente”, o el Tipo 1645, “El tesoro soñado”, 
de modo que dentro de los imaginarios de todas las culturas los tesoros 
son motivos recurrentes, asociados a menudo al shapeshifting, esto es, al 
cambio de aspecto o de forma, que es lo que hace que el oro otorgado 
por las hadas se transmute en un objeto sin valor, o incluso en estiércol 
o excrementos. 

Por tanto, la fabulación en torno a los tesoros subraya desde sus 
orígenes lo que de hermenéutica tiene esta aventura, de ahí el motivo 
reiterado de estar escondidos u ocultos a la mirada inmerecida del vul-
go. Por consiguiente, hay un nexo antiguo entre conocimiento, magia y 
búsqueda/hallazgo del tesoro. Covarrubias (1611) da una definición muy 
plástica y extraordinaria, que luego se cosifica en versiones posteriores 
de los diccionarios de la RAE. Dice literalmente: “tesoro es un escondrijo 
y lugar oculto, do se encerró alguna cantidad de dinero, oro o plata, 
perlas y joyas y cosas semejantes de tanto tiempo atrás que dello no avía 
memoria ni rastro alguno, ni de quien fuesse”. Para mayor abundamien-
to, especifica que los duendes tienen tesoros y cuando se encuentran 
vuélvense carbones. De ahí la frase proverbial, “thesaurus carbones facti 
sunt”, cita o alusión que es en sí misma el resumen de un cuento po-
pular, como el que cita Camarena y Chevalier (2003), “El tesoro del 
hermano pobre”, cuento Tipo 834.

En cualquier caso, el tesoro en el folclor es algo más que un objeto, 
es un don mágico que se halla en un enclave particular, e incluso si se 



216 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

asocia a un tipo de objeto, como el oro, no puede desvincularse de la 
cueva, del pozo ni del escenario mágico al que se vincula. Y es que la na
turaleza primigenia del tesoro, como parte del discurso de lo sagrado, 
conlleva su relación con la naturaleza iniciática de la aventura, que lleva 
precisamente a la adquisición de un don. En la definición de Covarrubias  
se aprecia la dispersión conceptual, pues “pone en el mismo saco” nocio
nes tales como escondrijo, dinero, oro o plata, joyas y “cosas semejantes”, 
esto es, cosas de un valor singular, como también lo son telas, ornamentos 
y otros objetos reputados como tesoros. 

Así que si en el Barroco se usa como sinónimo dinero de duendes y 
tesoro de duendes, vemos cómo se yuxtapone un discurso antiguo, que 
asimila el tesoro al concepto de don (ofrenda, regalo de origen sagrado) 
con un discurso mucho más moderno, que lo asimila al dinero, y 
donde la búsqueda del don mágico ha sido sustituida ya por la codicia 
más descarnada, tal como acredita la versión recogida por Camarena 
y Chevalier (2003), Los descubridores de un tesoro se matan entre 
sí, cuento Tipo 753. Todo ello tiene que ver con el concepto griego 
agalma, mucho más omnicompresivo que la raíz de tesoro, pues no 
incide en lo depositado sino en la ofrenda y su fenomenología, según 
matizaremos más adelante.

Dentro del Index de S. Thompson (1955-1958), en el apartado 
“Animales mágicos” (B100-B199) la recurrencia del motivo “Tesoro” 
es absoluta, lo cual viene a confirmar que en historias de dragones 
o serpientes este motivo es omnipresente, no sólo en la forma clásica 
del animal que guarda un tesoro sino en muchas otras variantes: así, el 
vellocino o paño de oro, o la serpiente que vomita oro, motivo que 
por otra parte se traslada a los humanos, por ejemplo en “Frau Hölle” 
de Grimm, donde la niña “buena” recibe una lluvia de oro y la mala, 
alquitrán. motivo que aparece en leyendas gallegas como las de La viga 
de oro y la viga de alquitrán (Alonso Romero 2009).

Por tanto, en el folclor, oro y carbón aparecen asociados, lo mismo que 
otras constelaciones míticas como moura, megalito o serpiente (Alonso 
Romero, 1998). Es común en los cuentos maravillosos que los “regalos 
de las hadas” se puedan trocar en carbón o incluso en objetos peores, 
como castigo a la infracción del tabú impuesto. De modo que los cuentos 
de seres míticos que dan regalos tienen esta misma dualidad de origen 



217Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

(regalos/carbones), y su transmutación no es un fingimiento, engaño o 
castigo, tal como aparece en el uso común del proverbio barroco “tesoro 
de duendes”, sino que está ligado a la acción de la magia, que exige, al 
igual que con el Grial, Excalibur u otros objetos preciosos, que el héroe 
del cuento se haga merecedor pues, en caso contrario, se desvanecen o 
se vuelven contra él.

Todo esto se esclarece si se examina la percepción clásica sobre los 
tesoros, a propósito del concepto griego agalma, de la misma manera 
que si se revisa la metonimia fuente-dragón-ninfa (Calasso, 2008), que  
vincula el tesoro a sus “protectores” sobrenaturales, ya sean éstos ninfas o 
serpientes, y al poder taumatúrgico del lugar donde se encuentra. Hasta  
el punto de que son estas singularidades lo que confiere naturaleza al 
objeto (“La mora de la Cueva Pelayo” era el título significativo del etno-
texto citado del Tipo 834), de modo que todo conforma un conjunto 
con un sentido global: los moros, duendes o ninfas custodian un tesoro, 
y a la luz de esta urdimbre deben examinarse los motivos, que no son un 
simple “montón” o acumulación de monedas de oro, es decir, no son 
sin más unos dineros, sino que se “enhebran” a muchas otras cosas.

Estudio de casos. Las historias de tesoros y de encantadas 
en la mitografía clásica

En el mito griego del Jardín de las Hespérides encontramos perfecta
mente esta “reunión de contrarios” que aparecerán en las alusiones 
literarias del Siglo de Oro; no hay que olvidar que en el marco del huerto 
mítico aparecen las ninfas o genios del lugar, las manzanas doradas 
como representación del don y el dragón Ladón como guardador de 
las mismas. Tanto éste como las ninfas son redundantes en su papel 
de custodiar el don mágico, de modo que en realidad son permutables; 
hay que añadir, además, la del episodio entre Heracles y Atlas, donde 
aquél se comporta como un auténtico trickster, esto es, como un em-
baucador, pues da instrucciones o hace preguntas “con trampa” a quien 
se acerca al lugar del encanto. Por tanto, el ardid, el fingimiento, es algo 
connatural a las pruebas míticas, no un signo barroco de los engaños 
del mundo. A pesar de esta afinidad puntual con las tretas del trickster,  



218 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

Heracles no deja de ser el héroe que va a la conquista de un don locali-
zado en un espacio mágico, ya sea el Jardín de las Hespérides o cualquier 
otro de los escenarios de sus tareas.

Así pues, la fenomenología de los tesoros, sus guardianes, su ubi
cación, las pistas y otros motivos asociados parecen confirmar las tesis 
de Calasso (2008) en cuanto a la auténtica naturaleza de las ninfas. 
Aporta una visión omnicomprensiva: las ninfas no serían esos duendes 
juguetones de tantas versiones modernas; al contrario, poseerían una 
naturaleza compleja que, en todo caso, las situaría al otro lado, al 
“borde” de nuestro entorno, pues hacen cosas por completo diferentes 
a las nuestras, como danzar, lavar madejas de oro o vivir en palacios 
suntuosos (a los que se accede por el agua o por otros umbrales, piedras, 
cuevas o las denominadas “casas de hadas”) o, incluso, despedazar o 
herir a los intrusos que profanan sus rituales, como las bacantes clásicas, 
lo cual da fe de su naturaleza poliédrica.

Aurelio de Llano Roza de Ampudia (1922), en su libro Del folklore 
asturiano, dedica un apartado que llama “Tesoros” a la tradición oral 
mantenida en el orbe cristiano sobre la ocultación de joyas, siempre de 
oro, por parte de los musulmanes durante los años de la Reconquista. 
En Asturias, a estos tesoros se los denomina de distintas formas, según la 
zona geográfica en que se encuentren: ayalgas, yalgas, chalgas, chalgueiros 
o tesoros, usados todos para referirse a las joyas que son escondidas en 
lugares lejanos y recónditos. 

Si algo se constata en estas leyendas de tesoros es que hay un 
continuum natural entre los artefactos, los escenarios y los participantes. 
Así, en la leyenda conocida como “Las cuevas de Hércules”, en Toledo, 
encontramos reflejada esta visión del tesoro como un enclave, no como 
una cosa concreta, pues aparecen de forma concatenada los siguientes 
elementos: a) Hércules construyó en Toledo un impresionante palacio 
donde guardó un gran tesoro; b) cerró sus puertas con un candado, y 
cada rey añade un candado a estas puertas; c) don Rodrigo penetra en el 
palacio y encuentra un arca y un paño.

A primera vista, la arquitectura de esta leyenda no parece aludir a 
un lugar sin más sino a un “lugar de poder”, una boca del infierno o un 
necromanteion, un recinto de oráculos de los muertos, que es lo que 
luego va a justificar su fama como escuela de nigromancia. Así pues, el 



219Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

lugar, los eventuales custodios del tesoro y los objetos que se hallan allí 
están todos impregnados del mismo contenido “inquietante” que Jung 
redefiniría como “siniestro”. El instaurador o poseedor aparente del  
tesoro podría ser Hércules, el diablo o una encantada (transpersonifica-
ción), lo sustancial es que el propio lugar sea desvelado mediante artes 
mágicas o con un  conocimiento sagrado. Santa Elena, en la hagiografía 
medieval, sabía cómo identificar el “tesoro” (la Vera Cruz) mediante 
ordalías, esto es, señales. Las mismas que plantea la leyenda toledana, 
y ese conocimiento es en sí el tesoro; y la infracción del tabú, el resol-
ver mal la situación, lleva a una maldición o desgracia. Así que todos 
los conjuros, guías y recursos para hallar un tesoro no son más que 
un script de conductas para conciliar dichos elementos —el escenario 
sagrado, los participantes y los objetos sagrados. y todos ellos no tienen 
otro sentido que el del hallazgo o “invención”, en el sentido etimológico 
de des-cubrimiento, tal como hizo Santa Elena con la “Vera Cruz”.

El matiz entre estas historias de tesoros y encantadas está en la 
disposición que adoptan tales elementos, por ejemplo, en similitud con 
la Poética de Aristóteles, en su colocación como anástrofe o catástrofe, 
y no tanto en el “enredo” (epístasis). Por ejemplo, la sentencia oracular 
(en forma de aviso, profecía o declaración) puede estar al principio o 
al final del relato, y con ello puede ser una leyenda positiva o negativa, 
desde la perspectiva del resultado para el héroe. A veces, como en “Frau 
Hölle” de los Grimm, se duplican los participantes —tenemos una niña 
“buena” y una niña “mala”—, con lo cual pueden llevarse a cabo los dos 
scripts, si bien lo normal es que el genius loci aparezca como un benefactor; 
es el caso de las xanas, que otorgan riquezas, o bien de un monstruo 
depredador, como en el romance de Don Bueso, y se une entonces al 
concepto de plaga o desastre; en lugar de un tesoro lo que se encuentra 
son alimañas, como en la leyenda del pozo asturiano de Funeres. 

Estudio de casos: los tesoros castreños y los ancestros

Análogamente, las leyendas castreñas de Galicia están asociadas conti
nuamente a tesoros y constituyen por eso un caso emblemático para 
entender tales imaginarios. Las moras encantadas son como divinida-



220 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

des tópicas, númenes o genius loci vinculados a enclaves singulares, con 
una toponimia específica, hoy opaca (la raíz bod-, que alude a un numen, 
río Bodión…). Según algunas teorías esotéricas, tales lugares son centros 
energéticos, tanto positivos como negativos, los positivos se eligen para 
levantar iglesias y los negativos son objeto de prohibiciones. Compostela  
es, sin duda e interpretaciones aparte, uno de esos incontestables luga-
res de poder, y la localización de la tumba enterrada se asocia a cánticos 
y luces que aparecen también en numerosas leyendas de hallazgos de 
tesoros. Abundan, pues, el encantamiento y los tesoros, y la creencia en 
intraterrestres, mouros, aguas mágicas y otros temas maravillosos. 

Sea como sea, la encantada es el agente de tales encantamientos y 
actúa a menudo como una especie de trickster, según lo mencionado 
anteriormente. Al guardián del tesoro en los relatos castreños —nor-
malmente un gigante— se le vence mediante un conjuro o un script 
ritual que hay que seguir al pie de la letra. Bajo las piedras, los teso-
ros que se encuentran no son sólo monedas de oro, sino un amplio  
espectro de objetos, conforme a lo que venimos indicando: campanas, 
calderos, puñales, imágenes, animales o telares áureos..., en suma, ob-
jetos de poder.

La mitificación de muchos de estos lugares se logra a través de unos 
conocidos mecanismos, evidenciados por Eliade (1994) y otros mitógra
fos, que consisten en que se manifieste en ellos el numen, la presencia de 
lo sagrado, o que sean puente/umbral entre los dos mundos, como al 
fin y al cabo es un templo. Así, se dan ámbitos, ocupaciones y enclaves  
específicos relacionados con lo sagrado: bosque, agua, montaña…,  
representados todos con símbolos animistas, ya sea espíritus de la na-
turaleza o dioses menores (en el noroeste de la Península Ibérica, unas 
veces adoptan la forma de la “gente menuda”, o son personificaciones fe
meninas de distinta índole, genios silvestres o del aire, etcétera). 

La epifanía luminosa es otro signo revelador del emplazamiento de 
tesoros, y es algo que no sólo aparece en leyendas tradicionales sino tam-
bién en numerosas hagiografías y comentarios cultos (“¿Qué cosa más 
sabida, o más acreditada por la experiencia, que el que el fuego consume 
la materia que le sirve de pábulo?” Feijóo, Teatro, t. IV, discurso III). Cier-
tamente, un tesoro es siempre algo brillante, refulgente, que resplandece 
en la oscuridad, tal como el conocimiento ilumina la ignorancia. Según 



221Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

J.M. Pedrosa (1998: 153) hay que considerar como una constelación o 
asociación significativa las vinculaciones entre toro-serpiente-tesoro-agua-
puente, lo cual se refuerza si consideramos que las estatuas zoomórficas 
son representaciones de divinidades indígenas ibéricas prerromanas. A 
este respecto, parece formar parte de una creencia en tierras salmantinas 
el que soñar con toros significa que va a llover (Pedrosa, 1998: 154).

Podemos llegar así a la conclusión de que el tesoro es, de alguna 
manera, la conexión con los antepasados, y sus avatares o representaciones 
—desde las hadas a las mouras— son meras transpersonificaciones. 
La asociación de las riquezas y la fertilidad con el inframundo en la 
cosmovisión antigua es evidente: de la tierra y de los muertos provienen 
tanto los metales como la nueva cosecha. La propia figura de Plutón vincula 
inframundo y riquezas; y también se relacionan los tesoros ocultos con 
los pueblos subterráneos, esto es, con los difuntos. Por tanto, no es raro 
que los megalitos, los dólmenes y las “casas de hadas” sean más puertas  
de comunicación con los ancestros que meras tumbas; es en estos um
brales donde la “gente menuda” se aparece y donde las historias más 
fabulosas de bienes ocultos salen a la luz.

De todo ello se deduce que hay una mitología pujante de los tesoros 
en la imaginación popular, vinculados a los enclaves megalíticos y las 
piedras, y por tanto al culto de los antepasados, en conexión también con 
una mitología totémica de ciertos animales, como el lobo (licantropía), 
el jabalí, el gato, la serpiente o el caballo. Figuras que suelen aparecer 
en tumbas como ofrendas o reliquias legendarias, como parte también 
de rituales mágicos. Por tanto, los lagartos, serpientes o bueyes míticos, 
como los de Gerión, serían las personificaciones de los manes del lugar. 
Por citar un caso representativo, en la mitología vasca es muy conocida 
la Gran Diosa Mari. Es una mujer sin edad a la que a veces se ve senta
da en un carro tirado por caballos, cruzando el cielo y precediendo a 
las tempestades. En ella reside el poder absoluto sobre el mundo. Sus 
moradas son siempre subterráneas, y constituyen un país inmenso bajo 
tierra. Se comunica con el mundo exterior a través de una red de cuevas 
y simas cuyas salas están cuajadas de oro y piedras preciosas. Todo lo 
que Mari toca se puede convertir en oro. Sin embargo, al intentar sacarlas 
al exterior, esas riquezas se transforman en madera podrida, lo cual 
vuelve a poner en cuestión la auténtica naturaleza del tesoro. 



222 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

En síntesis, los tesoros serían un símbolo polivalente, la prolongación 
o reliquias de nuestros ancestros, el nexo con ellos y la manifestación de 
los poderes taumatúrgicos que representan la naturaleza y su legado: si 
la reliquia de un santo sigue curando, el descubrimiento de un tesoro 
enterrado supone el diálogo entre los dos tiempos, el de ellos y el nuestro, 
y, tal como hacemos en las fiestas, la actualización y la renovación de 
ese vínculo. Eso es lo importante: mantener ese hilo entre el pasado y 
el futuro —la memoria ancestral y la memoria histórica— a pesar de la 
banalización o el desvío (iconotropismo) de muchas de estas historias. 
Ya se hable de tribus, de clanes o de familias en el sentido moderno, lo 
cierto es que los difuntos se desdibujan, se olvida su individualidad, 
salvo algunos nombres singulares, y su legado es justamente ese tesoro 
“familiar” o “local” que nos ayuda a situarlos y a situarnos. La búsqueda 
del tesoro es también la búsqueda de la identidad.

El concepto agalma como don o tesoro

Vista, pues, esta fenomenología compleja, sólo una visión muy restrictiva 
puede creer que el concepto de tesoro se restringe a un objeto precioso 
determinado. Antes al contrario, forma parte de una constelación mítica 
en la que también figuran su guardián o ser que lo custodia, el entorno 
o umbral de acceso a lo sagrado (lugar de poder, fuente, pozo, etcétera), 
el oferente —es decir, quien hace la ofrenda—, el hierofante o médium 
y, en fin, el ritual o script oculto que subyace a la conducta de cada 
cual. En los cuentos de los hermanos Grimm “Frau Hölle” (Aarne-
Thompson, T 480) o “El agua de la vida” (Aarne-Thompson, T 551), 
vemos una trama similar, pero con desarrollos diferenciados. Como la 
hermenéutica contractual pone de relieve, lo que hay en ambos casos 
es un intercambio entre el oferente y el don que se recibe, por lo que la 
noción de don (Mauss, 1925), pese a su amplitud semántica, es mucho 
más apropiada que la de tesoro. En una lúcida expresión Mauss sub
raya (1925: 24) que “el vínculo a través de las cosas es un vínculo 
del espíritu”, de modo que perseguir o robar un tesoro nunca es una 
experiencia “de objetos” sino un intercambio simbólico, pues llevarse algo 
implica siempre retornar otra cosa; de hecho el donatario, quien recibe 



223Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

el don, contrae una relación de deuda con el donante. No hablamos, 
pues, de generosidad, azar o avaricia como concausas de la posesión 
de un tesoro, sino de la gramática profunda de este intercambio. Así, 
el “tesoro” es percibido en primer lugar como una ofrenda a los seres 
superiores, a los dioses.

Por tanto, el concepto agalma abarca varios de estos aspectos: se 
puede entender como una estatua, pero también como una joya, ornato 
u ofrenda, entendidos a modo de irradiaciones del dios, que afectan a 
objetos, lugares o personas. Su poder no estriba en la mimesis natu
ralista de las estatuas griegas ni, mucho menos, en las representaciones 
o iconos religiosos que desde el Renacimiento han creado toda una 
imaginería religiosa y cristalizado en motivos iconográficos concretos, 
como la Piedad. Al contrario, los tesoros se vinculan a cuevas, piedras, 
oro y otros ornamentos u objetos, como copas (Grial), alfileres (Virgen 
de los Alfileritos) o tejidos (Virgen de la Madeja).

Por otra parte, el que la noción clásica de tesoro o agalma esté en-
cadenada a varios interpretantes (Peirce, 1987), como ofrenda, estatua o 
joya, nos lleva también al deslizamiento semántico que puede producirse 
y que Graves (1983) llama iconotropismo: los iconos del representamen 
(Peirce) persisten, pero cambiados de lugar o dirección: la mujer o ninfa 
es ahora objeto o presa por parte del dragón depredador, lo cual justi-
fica a su matador, como se aprecia en las representaciones de esta escena 
con san Jorge y el dragón. Suelen estar todos, incluidos el manantial y la 
cueva, pero ya cambiados de posición (iconotropía), es decir, no cambia 
sólo el “figurante”, cambia el código mismo, la asignación de valor.

La leyenda, con el tiempo, se adorna de elementos que la hacen más 
legible o verosímil. Así, la interpretación evemerista, por ejemplo, en 
las tradiciones españolas, siempre relaciona el ocultamiento del tesoro 
a una persecución o huida forzada, en el caso de los moros, o judíos, 
o mozárabes que esconden iconos de la Virgen ante la presión musul-
mana. Esto explica la ubicuidad de las leyendas de tesoros, pues, como 
subraya Eliade (1973), todo lugar es en potencia sagrado y todo lugar 
puede ser objeto de una epifanía. 

La relación de los tesoros con los oráculos es propia del contexto 
griego. El contacto con los dioses, que percibimos por ejemplo en los 
pozos sagrados, requiere siempre una ofrenda por parte de la persona, 



224 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

que se convierte así en oferente. El concepto agalma, en su triple dimen
sión: estatua, ornamento y regalo u ofrenda, puede abarcar todos estos 
aspectos. Por tanto, tiene valencias intersemióticas que la sitúan muy 
cerca de un concepto más amplio de tesoro, que no se reduce a la visión 
mercantil del cofre del pirata. Así, el tesoro no es solamente una estatua 
o icono del dios, o un cáliz o copa, o un tejido, y así aparecen en las 
leyendas de ninfas, que por ejemplo hilan oro. 

Infinidad de cuentos, mitos y leyendas están nucleados en torno a la 
idea de tesoro, aunque en muchos casos (“El agua de la vida”) percibimos 
en seguida que el tesoro no es una cosa concreta. El agua que cura la 
muerte, y su efecto la salud del padre, son los bienes emparejados; pero 
pasa lo mismo en la historia de “La niña sin brazos”, el olvido es el equi
valente a la enfermedad, y el conocimiento/recuerdo hace las veces del 
agua que cura, porque es el que devuelve el equilibrio y la justicia. No 
en vano, la “negra” hechiza a menudo al príncipe con un alfiler que la 
novia tiene que quitarle, y ya sabemos que los alfileres eran comunes 
como ofrendas en los pozos.

Por todo ello, es muy limitado otorgar una literalidad a la idea de 
tesoro, no es un cofre con monedas sino más bien un conjunto de co-
sas. Es como Proteo, una diversidad de aspectos o de cosas que solo si 
se captura (esto es, se aprehende) puede decir la verdad y predecir el 
futuro. Por tanto, la relación entre los tesoros u ofrendas y los lugares 
de culto oracular es innegable, hasta el punto de que en 480 a.C. los 
persas llegaron ante Delfos, los ciudadanos huyeron al monte, pero el 
oráculo prohibió tocar los tesoros del templo. Por tanto, la noción de 
tesoro va ligada a la de un lugar encantado y a sus guardianes, a me
nudo son hadas, o moradas encantadas, auténticos genius loci. También 
entran en esta categoría los tejidos, los metales preciosos y otros ob-
jetos cargados o investidos de sacralidad, especialmente las estatuas 
sagradas de animales como becerros, cabras. serpientes o bueyes de 
oro, amén de las estatuas propiamente votivas de dioses, todo lo cual 
constituía lo que los griegos llamaban agalmatha, objetos consagrados. 
Esto origina una constelación de mitos que en las leyendas de la tradi-
ción moderna se presentan de la forma más anecdótica o pintoresca, 
por ejemplo, la conocida gallina con los pollitos de oro que aparece en 
la Noche de San Juan.



225Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

Por otra parte, el numen tiene a menudo una naturaleza múltiple, y 
se revela en formas contradictorias. De hecho, la luz, el destello, el brillo 
son cualidades de estas apariciones. Por añadidura, los propios dioses 
se presentan a menudo en grupo, según podemos ver en el cortejo o 
thiasos clásico, con Poseidón y su séquito (Rodríguez López, 2002). Esta 
especie de cofradía o cortejo de dioses es lo que no vemos normalmente 
en los mitos americanos, siendo común, sin embargo, el elemento del 
baile y del canto o la música. Incluso, a raíz del nacimiento de las aguas 
de Venus/Afrodita, se hace acompañar a ésta de un cortejo triunfal ma
rino con Nereidas, delfines, etcétera. 

Graves (1983) subraya las mil y una formas que adopta la Diosa 
Madre, incluyendo lo que podríamos llamar formas toscas o elemen-
tales. Es lo que se ha llamado la tradición anicónica de Grecia: Milette 
Gaifman (2012) documenta una amplia muestra, que se contrapone al 
auge de las expresiones posteriores, más figurativas, de las divinidades, 
así, el culto a las rocas, las piedras o betilos, y troncos de árboles o 
palos sin imagen tallada. En resumen, a la disparidad de formas se une 
la disparidad de lugares, cuyo único denominador común es que son 
parajes singulares. 

El discurso del tesoro de duendes en la literatura 

Desde el Siglo de Oro la noción tesoro se monetariza y se racionaliza, de 
forma que el interés por el folclor es objeto de numerosas citas literarias: 
el tesoro pasa a ser, por antonomasia, un cofre con monedas de oro que 
han dejado los moriscos y el tesoro de duendes, un dicho que resume 
un bien inasible, evanescente. Mauss (1925) daría una interpretación 
concluyente: la sociedad del Barroco se rige por una economía y moral 
del mercado y la ganancia, mientras que las sociedades analizadas por 
éste se regían por una economía y moral del don; de ahí el olvido de 
lo que Mauss llama la cuarta obligación, donar a las divinidades y a las 
personas que las representan. Si este código se hace opaco, es lógico que 
la desmaterialización o transmutación del tesoro o don en proceso de 
ser otorgado, no se perciba como una prueba sino como una impostura, 
al modo de las tretas del mundo de la picaresca.



226 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

A este respecto, Layna (2005) analiza el tratamiento del tesoro de 
duendes en Don Quijote, vinculándolo a los moriscos. Le da una im
portancia tal vez desmesurada, porque entiende que las contundentes 
afirmaciones contenidas en el libro sobre los tesoros de duende, como 
realidades inexistentes, contradicen el propio ideario del personaje. Con 
todo, no podemos olvidar dos componentes cervantinos: la ironía o am-
bigüedad y la teatralidad. En el primer caso, en el episodio de la cueva 
de Montesinos, a partir de la referencia del lance fantástico del des-
censo a la cueva —transmutada en un palacio de cristal semejante al de  
los cuentos de tesoros—, se deja al “discreto lector” que juzgue sobre la 
verosimilitud de cuanto se ha referido.. El otro elemento clave es la teatra
lidad, pues al hacer aparecer y desaparecer cosas, encantos y tramoyas, 
estamos en realidad ante las comedias de magia (Doménech, 2008), donde  
tantas veces aparecen los duendes, atrapados al modo quijotesco en 
este mundo de encantadores y de nigromantes, que siempre maqui-
nan “juegos” e ilusiones de nuestra percepción. Lo que Cervantes y su 
ambigüedad parecen poner en cuestión no es solamente el mundo de 
las apariencias y fingimientos —propio de los magos o los señores que 
urden tales engaños— sino el pensamiento dialogado, el razonamiento, 
el buen juicio, susceptible de discernir la verdad en casos tan extrava-
gantes como el señalado. Así, tras el episodio de la cueva de Montesinos 
y la sarta de “disparates” que cuenta Don Quijote, se deja al “discreto 
lector” que juzgue sobre la realidad o fiabilidad de tales “recuerdos”. 
Es un buen ejemplo, porque lo que hace Cervantes en dicho episodio es 
integrar una serie de contenidos muy relevantes de la cultura popular y 
letrada, como son, de un lado, las historias y las leyendas sobre grutas 
y cuevas, y, del otro, el imaginario caballeresco. La Contrarreforma, por 
su parte, supuso derribar la idea de que hay un intérprete único y me-
diador de los textos sagrados y, por tanto, favoreció la proliferación de 
“comunidades interpretativas”, cuya trascendencia fue grande, pues se-
gún Olson (1994) las categorías desarrolladas para leer la Biblia fueron 
también apropiadas para leer el libro de la naturaleza.

Por su parte, el heterodoxo fray Antonio de Fuentelapeña consi-
gue con su Ente dilucidado (1627) escribir un tratado de duendes para 
demostrar, iconotrópicamente, que éstos no son ángeles ni almas se
paradas, sino animales invisibles que se crean por los vapores de 



227Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

ciertos espacios cerrados, propios de las casas encantadas (Rodríguez  
Pardo 2010). Es una actitud singular, a caballo entre la taumaturgia del  
Barroco y el espíritu crítico de Feijóo o los evemeristas modernos. Por 
ejemplo, trata sagazmente de explicar algunas epifanías de tesoros que 
suceden siempre en espacios “al borde”, en lo más alejado. Los tesoros 
están por ello ocultos (“escondrijo”, según decía Covarrubias), de ahí 
las apariciones, encuentros con hadas, genius loci, desapariciones y otros 
muchos prodigios. Lo vemos en la leyendística de la ciudad de Toledo, 
en su mayor parte urbana, pero que tiene otras historias del “extrarra-
dio” (lo que los griegos llamaban “oros”), como las de “El baño de la 
Cava”, “El palacio encantado” o “El palacio de Galiana”, vinculadas a las 
aguas o a los aledaños del centro urbano. 

Otra relación evidente del tesoro es con el libro o manuscrito mágico 
(Delpech, 1998), los grimorios, cuyo equivalente español es el Gran Libro 
de San Cipriano y los llamados Ciprianillos, textos usados especialmente 
para buscar tesoros ocultos, emparentados con la demonología europea 
y que, por tanto, revelan una síntesis de tradiciones orientales y occi
dentales (Missler, 2006).

Conclusiones: deconstrucción del concepto tesoro. Los sentidos

tradicional y clásico de “tesoro de duendes”

“Desfragmentar” el concepto de tesoro supone hacer algo semejante a 
lo que se hace en un disco duro. Constatamos, en efecto, que los códi-
gos simbólicos que subyacen a estas historias están partidos, diluidos en 
muchos pedazos; el efecto en el ordenador es un rendimiento más lento, 
pero en el caso de la percepción de las historias, el efecto es la sobrecarga 
cognitiva, la saturación o fusión de motivos. Una desfragmentación im-
plica volver a reunir o conciliar estos componentes ahora discontiguos 
y que hay que volver a integrar, rellenando estos vacíos de modo que 
puedan volverse a colocar en proximidad estos motivos desagregados. 
Por ejemplo, un cuento bereber que citan Moraga y Pedrosa (2011:  179) 
habla de la leyenda de la fuente de Zemzem Superior, que es secada cuan-
do un buscador consigue arrebatar su tesoro mediante artes mágicas, de 
manera que aparecen correlacionados los elementos fuente- medium 



228 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

(sabio)- héroe- tesoro- genius loci, y el tesoro es tanto el continente (fuente, 
borde, cántaros) como el propio contenido (agua, oro). Es evidente la 
mentalidad sincrética: el agua es el tesoro, pues quitar el tesoro equivale 
a secar la fuente. Y por ello se reafirma este concepto “cuántico” del tesoro 
como una propiedad escalar más que binaria (A vs B). De hecho, en nu-
merosas leyendas el tesoro se convierte en paja o incluso en excrementos 
cuando la magia se anula o se invierte, lo cual es un indicio más de que 
la polaridad tangible/intangible debe estar acompañada de otras polari-
dades para que el tesoro se manifieste como tal, por ejemplo, que sea 
algo (no necesariamente un objeto físico) admirable, reluciente, fascinante, 
sobrecogedor, las cuales son, por otra parte, según Otto (1980), las propie-
dades de la experiencia religiosa o numénica. Todo eso supone también 
localizar las desviaciones o iconotropismos; por ejemplo, el dragón o el 
otro no son el antagonista de la mujer.

Por todo lo que hemos resaltado anteriormente, el tesoro no es un ob
jeto aislado, enterrado u oculto en un paraje, sino un paisaje y un escenario 
singular completo, de modo que contenedor, continente y contenido se 
traslapan permanentemente. Así, las leyendas de palacios encantados 
bajo las aguas, pero también cuentos y leyendas como “Las tres hilande-
ras” (AT 501) o “Rumpelstiltskin” (AT 500), como entes sobrenaturales 
que fabrican un bien de naturaleza superior al cual pueden acceder las 
personas con ingenio y perseverancia. En cambio, admitir la versión ba-
rroca del proverbio es tener una visión pesimista, cercana al desengaño. 

El iconotropismo nos ha enseñado que ciertos elementos han sido 
desviados y distorsionados hasta cambiar su valor; por ejemplo, la 
ofrenda ya no es una restitución a la naturaleza sino una carga o tri
buto insufrible. Del otro lado, la economía simbólica del don nos ha 
adentrado en una hermenéutica contractual, que nos lleva a entender 
los pactos implícitos. Así, en las leyendas marianas los bueyes, las abejas 
u otros animales sirven a menudo de ordalía o de señal mágica para 
determinar el lugar donde se encuentra la Virgen, el agalma o icono, lo 
que por tanto va a obligar a levantar el santuario. 

Es sabida la existencia de tales recintos consagrados a un dios, donde 
se buscaba consejo divino, como el oráculo de Delfos. Hay que corre-
lacionar estos enclaves primigenios —ya sea una fuente, pozo, gruta 
o similar del dragón y/o ninfa, del tesoro custodiado— con el héroe o 



229Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

consultante del oráculo, y con sus ofrendas y rituales. Por tanto, el 
culto oracular, como el de Oropo, vinculado a Anfiarao, sería el patrón 
subyacente. Y es de destacar que, como ocurre en este caso, se asocia a 
un adivino, y luego se le venera como un héroe sanador que detenta un 
oráculo, el cual se realizaba mediante la incubatio (las personas dor
mían en el lugar y se les transmitía el oráculo en el sueño). Por otro 
lado, en estos manteion o recintos de comunicación con lo sagrado se 
guardaban ciertos objetos de culto, como las reliquias de Deméter en los 
misterios de Eleusis.

Esta visión contrasta con el racionalismo occidental subyacente  
incluso en las escuelas folclóricas; nos referimos al aparato descriptivo 
de Aarne-Thompson (1971), o al hecho sorprendente de que Propp  
(1974), al describir las categorías del cuento, disocie el héroe o el 
ayudante del auxiliar mágico como si fueran entes totalmente inde
pendientes, cuando en la mitografía vemos que los dioses y sus atributos  
o artefactos son parte de una misma iconología. Es verdad, ayudante, 
auxiliar mágico y donante forman parte de este mismo complejo, y los 
objetos que el héroe se apropia son equiparables a otros dones o cua-
lidades mágicas no tangibles. También yerra en cierto modo Greimas 
(1970 y 1971) cuando, en su modelo hiperestructural, casi algebraico, 
postula que el objeto es la princesa o heroína; esto es sólo en aparien-
cia, en el esquema del patrón oracular que estamos examinando; la 
heroína es la encantada, interactúa con el héroe y tiene a su vez otras 
funciones, como es el caso de las propias Hespérides en el mito herculino 
al guardar las manzanas doradas, y en yuxtaposición con el dragón, que 
también las guarda. Sólo la iconografía cristianizada del dragón en la “Le
yenda de san Jorge”, por ejemplo, reduce el papel de la doncella a un  
“botín” que debe ser rescatado por el caballero. En realidad, la encan
tada es la personificación del lugar, el alma del lugar, la forma en que los 
antepasados se comunican con sus vástagos, si bien se comporta como 
una especie de trickster interactuando e instruyendo al intruso de diver-
sas formas. 

Dones que, por ser del inframundo, han tenido que ver con las re
presentaciones mitográficas del oro, de las riquezas, de objetos de gran 
valor, piedras, agua o plantas curativas, y todo un conjunto de objetos 
reagrupables en la categoría de “Tesoros”. Incluso, en un caso máximo 



230 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

de hipóstasis, el objeto y la divinidad se fusionaban dando lugar a las 
leyendas de iconos o vírgenes enterradas: el oráculo o las señales má-
gicas, los sueños, etcétera, revelaban el lugar del “tesoro”, que no era 
otro que el hallazgo de la imagen sagrada del dios/a. Lo que varían son 
las formas, los detalles, pero a menudo hay un patrón muy significativo:  
un “muerto” revela el paradero de un tesoro (cfr. Motivo E371, “Regreso  
de los muertos para revelar tesoros escondidos”, así como E276, 
E419.11.2, o bien E291, donde una persona entierra un tesoro y mata 
a otra para conseguir un espíritu guardián).

Todo ello indica que los tesoros del folclor no se pueden restringir a 
una exaltación de la codicia, sino que, al menos en sus etnotextos más 
antiguos, revelan elementos como los ya subrayados: son nexos con 
los ancestros y manifestación del alma del lugar con la cual es posible la 
comunicación a través de oráculos o sueños. De tal modo que se produce 
el solapamiento indicado por Calasso (2008) entre el lugar —fuente, 
pozo, etcétera—, el ánima o genius loci que lo habita, en sus diversas 
formas de encantada, monstruo, animal mítico, así como el objeto “pre-
cioso” que se oculta en él, y que compendia todo esto, pues ya se trate 
de una joya, de oro o de otro artefacto, al final es siempre la condensa-
ción de las propiedades singulares del lugar. De ahí que a menudo tome 
la forma de tesoros escondidos que hay que encontrar, vinculados a 
menhires o “casas de hadas”, o que el tesoro sea precisamente iconos 
o estatuas enterradas de un dios o una diosa, enterradas en la tierra o 
flotando en aguas subterráneas. Hay numerosas leyendas (Virgen de 
los Remedios, Fregenal de la Sierra), donde un pastor cree ver una mu
ñeca flotando en el fondo de un pozo, al cual ha llegado por alguna 
señal mágica, por ejemplo, un animal perdido. Por tanto, el tesoro es 
siempre algo velado que se manifiesta mediante su taumaturgia.

En Apulia se les llama acchiatura a estos tesoros, y está relacionado 
con lo que se encuentra con los ojos, aunque, según Rohlfs (1979), 
se trataría de un étimo latino appl re, a su vez derivado de “affl re” = 
soplar, inspirar. Y es que, en estas historias, claramente se ve que el ha
llazgo del tesoro es conducido por los “difuntos”, pues es normal que 
éstos aparezcan en sueños a los deudos para referirse a algún objeto 
que dejaron en la tierra, con indicaciones que luego vienen a ser certe-
ras. De modo que estos mensajes son a menudo una manera de localizar 



231Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

tumbas o enclaves/objetos sagrados (huaca en la religión incaica) en 
cerros o lugares olvidados, y lo que hacen es evidenciar que se mantiene 
un hilo de conexión a través de estos canales mánticos u oraculares. 

El tesoro, pues, es otro avatar del encanto o de la encantada, o se po-
dría decir también que la encantada es un avatar del tesoro. De hecho, en 
los mitos asturianos los tesoros escondidos o chalgas se confunden prác-
ticamente con las doncellas que los custodian. En las mitologías gallega 
y asturiana el traslapamiento entre moros y tesoros es no menos eviden-
te, y lo mismo ocurre con las mouras encantadas de Portugal, que son 
como ánimas dejadas para guardar un tesoro, tal como veíamos en el 
Motivo E291. En síntesis, el tesoro no es más que una prolongación del lu-
gar sagrado y sus “habitantes”, y por tanto no puede decirse que su forma 
sea siempre la de un objeto o talismán sagrado en forma de oro, joyas u 
otros bienes reconocibles de valor, según nuestra mentalidad que con-
cibe el tesoro, en su forma clásica, como un cofre de monedas de oro. Y 
puede ser también, lo hemos subrayado ya, un “artefacto mental”, esto 
es, una facultad, unos saberes, instrucciones o consejos, una cualidad o 
un don mágico, como ocurre en el cuento “Frau Hölle”, donde la niña 
“buena” es investida de una lluvia de oro y, otras veces, se dice que al 
hablar salen por su boca perlas. Incorporar, en suma, la varita de virtud 
y el conjuro dentro de la noción tesoro implica reconceptualizar en una 
dirección que valora más lo funcional que lo morfológico; por ello el  
tesoro no es a menudo un objeto físico sino una facultad o un poder 
otorgados por la divinidad. Tenemos un buen ejemplo de ello en el cuen-
to “El padrino Muerte”. Aquí lo que obtiene el niño apadrinado por la 
muerte es la facultad “visionaria” de verla en distintas posiciones al pie 
de la cama de los enfermos, y según ello pronosticar, con lo cual amasa 
una gran fortuna. Igual que en los cuentos de mouros o de xanas,  
al final se produce un “mal uso” del tesoro, en forma de violación de un 
tabú impuesto por la muerte, y su correspondiente castigo. Lo que nos 
interesa de este cuento es que ofrece el marco coherente de estos mitos 
de redención, basados en elementos chamánicos. 

Esto concuerda con la idea de que la riqueza material proviene de los 
difuntos, pues el hermano menor se enriquece en su trato con la Muerte. 
Lo mismo que en la acciatura italiana, los objetos escondidos son reve-
lados en sueños; aquí es el poder visionario del hermano el que le hace 



232 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

medrar. La parte final del cuento, con la cueva y las velas donde arden 
las almas de las personas, pudiera parecer un adorno, pero no lo es. La 
representación de las almas-velas y el antro iniciáticos son símbolos que 
nos remiten al mito de la palingenesia y a la regeneración de las almas; no 
olvidemos por ejemplo el vínculo de la abeja con Diana. Es el mismo 
antro iniciático donde Ulises vive con Calipso en forma de una especie 
de trance extático. De tal modo aparecen ciertas equivalencias claras: 
médico-chamán, muerte-espíritu ayudante, tesoro-don de clarividen-
cia… Cabe concluir, pues, que los artefactos mágicos no son sólo físicos  
—amuletos, anillos o riquezas materiales—, también lo son ciertos ob-
jetos más inmateriales, como un conjuro.

El padre Feijóo es un caso relevante que evidencia el sincretismo 
de tradiciones y el valor de la palabra sagrada como arma de búsqueda de  
tesoros y de combate contra las fuerzas maléficas, y nos documenta la 
existencia de estos cantos o fórmulas mágicas y de libros igualmente 
taumatúrgicos. Éstos parten, pues, de una realidad anterior, documen-
tada en todas las culturas, el valor mágico-ritual de la palabra. Hechizos, 
oraciones, ensalmos, exorcismos, bendiciones/maldiciones… forman 
parte de estas artes mágicas, cuyo núcleo se sustenta en la invocación o 
el conjuro de la divinidad. Tales creencias o supersticiones, si se quieren 
llamar así, pasan al folclor oral, a los cancioneros tradicionales, como 
en canciones o ensalmos contra las tormentas. Pero, antes de encon-
trarnos con las formas modernas de lo que propiamente pudiéramos  
denominar libros de magia o grimorios, no olvidemos que ya los roma-
nos escribían en tablillas textos mágicos.. 

Como ejemplo final, que sintetiza mucho lo que hemos indicado, 
vamos a resumir una imagen y un relato que hacen evidentes algunos 
de los rasgos comentados: la Virgen de Valvanera. En la leyenda y en la 
iconología vemos que se superponen los siguientes elementos: el hueco 
de un árbol, la imagen, las abejas y un panal, una fuente, un ladrón 
arrepentido que se retira a una cueva como un ermitaño. 

El tesoro no es, pues, sólo el icono, o el roble sagrado, o el ani
malario, sino la conexión entre todo eso en el paraje singular, que 
hace converger símbolos, por ejemplo el de las abejas, como emblema 
de la regeneración. Un día el ladrón recibió la revelación en forma de 
indicaciones precisas para encontrar el árbol, uno que sobresaliese de 



233Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

todos los demás, y de cuyo pie brotaría una fuente que contendría varios 
enjambres de abejas, donde encontraría una imagen de la Virgen María. 
Sería difícil aislar un único elemento como el tesoro de la leyenda, pues 
realmente es el paraje del monasterio de Valvanera el que funda el lugar, 
y la aparición numénica de la Virgen se correlaciona con otras historias 
similares, como la del Romance de la Infantina, y la conexión con las abe
jas termina por relacionar esta leyenda con la mitología de Zeus, Melisa 
y la miel. 

Por el contrario, la visión literaturizadora de los tesoros, roto ya el 
nexo con los ancestros, los relaciona alternativamente con la codicia, 
las reliquias clásicas (Superbi Colli), el desengaño ante las apariencias o 
incluso la melancolía y otros desórdenes del espíritu, tal como vemos 
en la Anatomía de la melancolía (1621) de A. Burne y en otros tratadistas 
clásicos, culminando así el proceso de desmaterialización de la noción 
tesoro, que es lo que a fin de cuenta subyace en la lexicalización “tesoro 
de duendes”.

Bibiografía

 Aarne, A. y S. Thompson (1995), Los tipos del cuento folklórico. Helsinki: 
Academia Scientiarium Fennica.    

Alonso, F. (2009), “El folklore gallego sobre la viga de orosu origen y 
significado”, en Anuario Brigantino, núm. 32, pp. 109-124.

Burton, A. (1621), Anatomía de la melancolía, 3 vols. Madrid: Asociación 
Española de Neuropsiquiatría. 

Calasso, R. (2008), La locura que viene de las ninfas. México: Sexto Piso 
Editorial.

Camarena, J. y M. Chevalier (2003), Catálogo tipológico del cuento folkló-
rico español: cuentos religiosos. Madrid: Ediciones del Centro de 
Estudios Cervantinos.

Cencillo, L. (1971), Mito: semántica y realidad. Madrid: Biblioteca de 
Autores Cristianos.

Delpech, F. (1998), “Libros y tesoros en la cultura española del siglo 
de oro. Aspectos de una contaminación simbólica”’, en P.M. 
Cátedra, A. Redondo y M.L. López-Vidriero (dirs.), El escrito 



234 Andamios

Alberto E. Martos García, Aitana Martos García

en el Siglo de Oro. Prácticas y representaciones, ed. al cuidado 
de J. Guijarro Ceballos. Salamanca: Ediciones Universidad de 
Salamanca, 1998, pp. 95-109.

Doménech, F. (ed.) (2008), La comedia de magia, Madrid: Fundamentos.
Eliade, M. (1973), Mito y realidad. Madrid: Editorial Guadarrama. 
Feijóo, B.J. (2008), Teatro crítico universal, ed. de Á.-R. Fernández 

González, t. IV, Discurso III. Madrid: Cátedra. 
Graves, R. (1983) [1948], La Diosa Blanca. Gramática histórica del mito 

poético, traducción de L. Echávarri. Madrid: Alianza Editorial. 
Greimas, A.J. (1970), En torno al sentido. Ensayos semióticos. Madrid: 

Fragua.
Layna, F. (2005), “De tesoros, de duendes y moriscos: a propósito del 

Quijote”, en P.M. Piñero Ramírez (ed.), Dejar hablar a los textos: 
Homenaje a Francisco Marquez Villanueva , vol. 2. Universidad 
de Sevilla, pp. 1125-1136. 

Llano Roza de Ampudia, A. (1922), Del folclore asturiano: mitos, 
supersticiones, costumbres. Madrid: Talleres de Voluntad.

Mauss, M. (1925) [2009], Ensayo sobre el don: forma y función del inter
cambio en las sociedades arcaicas, Buenos Aires: Katz Barpal 
Editores.

Missler, P. (2006), “Las hondas raíces del Ciprianillo. 2ª parte: los 
grimorios”, en Culturas Populares. Revista Electrónica 3, 
septiembre-diciembre.

Menéndez Pelayo, M. (1880), Historia de los heterodoxos españoles. 
Madrid: Librería Católica de San José.

Moraga, J. y J.M. Pedrosa (2001), “Cuatro cuentos de la tradición bereber 
norteafricana”, en Revista de Folklore, núm. 251, pp. 173-180.

Otto, R. (1980), Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios. 
Madrid: Alianza Editorial.

Parafita, A. (2006), A Mitologia dos Mouros. Porto: Gailivro.
Pedrosa, J.M. (1998), “El cuento de El tesoro soñado (AT 1645) y el 

complejo leyendístico de El becerro de oro”, Estudos de Literatura 
Oral, núm. 4, pp.127-157.

Peirce, C.S. (1987), Obra lógico-semiótica. Madrid: Taurus.
Propp, V. (1974), Las raíces históricas del cuento. Madrid: Editorial 

Fundamentos.



235Andamios

Etiología y hermenéutica del motivo folclórico y el proverbio clásico “Tesoro de duendes”

Rodríguez López, M.I. (2002), Poseidón y el Thiasos marino en el arte 
mediterráneo: (desde sus orígenes hasta el siglo XVI), tesis doctoral, 
CD-ROM, Madrid: Universidad Complutense.

Rodríguez Pardo, M. (2010), “Fray Antonio de Fuentelapeña y la 
racionalidad de los animales”, en Revista Española de Filosofía 
Medieval, núm. 17, pp. 157-170.

Rohlfs, G. (1979), Estudios sobre el léxico románico. Madrid: Gredos.
Thompson, S. (1955-1958), Motif-index of Folk-literature: A Classification 

of Narrative Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, 
Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-books, and Local 
Legends, 6 vols. Bloomington: Indiana University Press.

Fecha de recepción: 23 de marzo de 2014
Fecha de aceptación: 4 de enero de 2015

Volumen 12, número 27, enero-abril, 2015, pp. 213-235




