ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO
Y EL  PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

Alberto E. Martos Garcia®
Aitana Martos Garcia”™

ResuMEN. Se describe el tesoro de duendes como una fabulacion
folclorica comun que genero una lexicalizacion y proverbio, de lo
cual se hacen eco numerosas alusiones y citas de fuentes literarias,
en particular en el Siglo de Oro. Se comparan ambos discursos
a la luz de los conceptos de iconotropismo (Graves) y de don
(Mauss), lo cual lleva a una hermenéutica y deconstruccion del
concepto de tesoro en dichas fuentes, con énfasis en la descrip-
cion de los desplazamientos metonimicos y en la apertura de
los significados. La literaturizacion del cuento popular culmina
en un proceso de restriccion semantica, donde el tesoro se ma-
terializa de forma unidireccional y a la vez se moraliza como
fuente de enganios. Por el contrario, el concepto clasico agalma
es mucho mas omnicomprensivo. La vista y la apariencia juegan
un gran papel, conformando una isotopia de lo visionario y la
visibilidad, que engarza asi las dos cosmovisiones. La desvalo-
rizacion simbolica del don explicaria el uso del proverbio en el
Siglo de Oro.

PaLabras cLave. Duende, cuento, mito, leyenda, tesoro, agalma,
hadas, Siglo de Oro.

* Profesor Contratado, Doctor de la Universidad de Extremadura, Espafia, direccion
electronica: albertomg@unex.es

“"Doctora en Documentacion, Universidad de Extremadura, Espania, direccion electro-
nica: aitmartos@gmail.com

Volumen 12, numero 27, enero-abril, 2015, pp. 213-235 Andamios 213



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

.. por conformarme con los que han hecho diccionarios copiosos y
llamddolos Tesotos, me atrevo a usar deste término por titulo de mi
obra, peto los que andan a buscar tesoros encantados suelen decir
fabulosamente que, hallada la entrada de la cueva do sospechan
estar, les salen al encuentro diversidad de monstruos fantdsticos,
a fin de les poner miedo y espanto para hacerlos volver atrds,
amenazandolos un fiero jayan con una desaforada maza, un
dragon que echa llamas de fuego por ojos y boca, un leén rabioso
que, con sus ufas y dientes, hace ademan de despedazarlos;
pero venciendo con su buen dnimo y con sus conjuros todas estas
fantasmas llegan a la puerta del aposento, donde hallan la mora
encantada en su trono, sentada en una real silla y cercada de
grandes joyas y mucha riqueza, la cual, si tiene por bien de les
dejar sacar el tesoro, van con recelo y miedo de que en saliendo
afuera, se les ha de convertir en carbones. Yo he buscado con toda
diligencia este Tesoro de la lengua castellana y lidiado con diferen-
tes fieras, que para miy para los que saben poco, tales se pueden
llamar las lenguas extranjeras...
Sebastidn de Covarrubias,
Tesoro de la lengua castellana o espanola

PRESENTACION

Hay nociones que evidencian el continuum que configura la memoria cul-
tural, y una de ellas es el mitema de “tesoro”. En efecto, hallamos de éste
numerosas referencias y leyendas arqueologicas en toda Europa, como
cuando se encuentra un ajuar funerario en un enterramiento celta; pero
en la tradicion hispanica las tradiciones se multiplican de norte a sur, y
dan pabulo a las fabulaciones literarias del Siglo de Oro, que es cuando
se populariza el proverbio de “tesoro de duende”. Por aludir a un caso
emblematico, el que Covarrubias (1611) glose de forma detallada, en sus
diversas acepciones, e incluso reproduzca el patron de un cuento de teso-
1o en el prologo para justificar de forma alegorica su trabajo, es un indicio
concluyente de la fama y extension de estas historias.

Si tanto le influyé a Covarrubias como para denominar asi su propia
obra y esta igualmente en alusiones de numerosos autores clasicos

214 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

(Cervantes, Lope de Vega, Calderon de la Barca, Quevedo, Juan Rufo,
etcétera) es que la nocion de tesoro y su relacion con los duendes se
convierte en un simbolo comun que es conveniente matizar en todas
sus vertientes, sobre todo a fin de deslindar lo que funciona como hipo-
texto folclorico y lo que no es sino una reelaboracion literaria con la
retorica y los topicos de la época. Esta distancia, por asi decir, puede
ser ponderada con ayuda del concepto de iconotropismo (Graves 1983).

EL MARCO FOLCLORICO

En la tradicion folclorica el tesoro es un motivo altamente universalizado,
vinculado a menudo a lo visionario. Asi ocurre con el Motivo N531.1, “El
suefio de un tesoro en un puente”, o el Tipo 1645, “El tesoro soniado”,
de modo que dentro de los imaginarios de todas las culturas los tesoros
son motivos recurrentes, asociados a menudo al shapeshifting, esto es, al
cambio de aspecto o de forma, que es lo que hace que el oro otorgado
por las hadas se transmute en un objeto sin valor, o incluso en estiércol
0 excrementos.

Por tanto, la fabulacién en torno a los tesoros subraya desde sus
origenes lo que de hermenéutica tiene esta aventura, de ahi el motivo
reiterado de estar escondidos u ocultos a la mirada inmerecida del vul-
go. Por consiguiente, hay un nexo antiguo entre conocimiento, magia y
busqueda/hallazgo del tesoro. Covarrubias (1611) da una definicion muy
plastica y extraordinaria, que luego se cosifica en versiones posteriores
de los diccionarios de la RAE. Dice literalmente: “tesoro es un escondrijo
y lugar oculto, do se encerré alguna cantidad de dinero, oro o plata,
perlas y joyas y cosas semejantes de tanto tiempo atras que dello no avia
memoria ni rastro alguno, ni de quien fuesse”. Para mayor abundamien-
to, especifica que los duendes tienen tesoros y cuando se encuentran
vuélvense carbones. De ahi la frase proverbial, “thesaurus carbones facti
sunt”, cita o alusion que es en si misma el resumen de un cuento po-
pular, como el que cita Camarena y Chevalier (2003), “El tesoro del
hermano pobre”, cuento Tipo 834.

En cualquier caso, el tesoro en el folclor es algo mas que un objeto,
es un don magico que se halla en un enclave particular, e incluso si se

Andamios 215



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

asocia a un tipo de objeto, como el oro, no puede desvincularse de la
cueva, del pozo ni del escenario magico al que se vincula. Y es que la na-
turaleza primigenia del tesoro, como parte del discurso de lo sagrado,
conlleva su relacion con la naturaleza inicidtica de la aventura, que lleva
precisamente a la adquisicion de un don. En la definicion de Covarrubias
se aprecia la dispersion conceptual, pues “pone en el mismo saco” nocio-
nes tales como escondrijo, dinero, oro o plata, joyas y “cosas semejantes”,
esto es, cosas de un valor singular, como también lo son telas, ornamentos
y otros objetos reputados como tesoros.

Asi que si en el Barroco se usa como sinénimo dinero de duendes y
tesoro de duendes, vemos como se yuxtapone un discurso antiguo, que
asimila el tesoro al concepto de don (ofrenda, regalo de origen sagrado)
con un discurso mucho mas moderno, que lo asimila al dinero, y
donde la busqueda del don magico ha sido sustituida ya por la codicia
mas descarnada, tal como acredita la version recogida por Camarena
y Chevalier (2003), Los descubridores de un tesoro se matan entre
si, cuento Tipo 753. Todo ello tiene que ver con el concepto griego
agalma, mucho mas omnicompresivo que la raiz de tesoro, pues no
incide en lo depositado sino en la ofrenda y su fenomenologia, segin
matizaremos mas adelante.

Dentro del Index de S. Thompson (1955-1958), en el apartado
“Animales magicos” (B100-B199) la recurrencia del motivo “Tesoro”
es absoluta, lo cual viene a confirmar que en historias de dragones
0 serpientes este motivo es omnipresente, no sélo en la forma clasica
del animal que guarda un tesoro sino en muchas otras variantes: asi, el
vellocino o pafio de oro, o la serpiente que vomita oro, motivo que
por otra parte se traslada a los humanos, por ejemplo en “Frau Holle”
de Grimm, donde la nina “buena” recibe una lluvia de oro y la mala,
alquitran. motivo que aparece en leyendas gallegas como las de La viga
de oro y la viga de alquitran (Alonso Romero 2009).

Por tanto, en el folclor, oro y carbon aparecen asociados, lo mismo que
otras constelaciones miticas como moura, megalito o serpiente (Alonso
Romero, 1998). Es comun en los cuentos maravillosos que los “regalos
de las hadas” se puedan trocar en carbon o incluso en objetos peores,
como castigo a la infraccion del tabti impuesto. De modo que los cuentos
de seres miticos que dan regalos tienen esta misma dualidad de origen

216 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

(regalos/carbones), y su transmutaciéon no es un fingimiento, engaio o
castigo, tal como aparece en el uso comun del proverbio barroco “tesoro
de duendes”, sino que esta ligado a la accion de la magia, que exige, al
igual que con el Grial, Excalibur u otros objetos preciosos, que el héroe
del cuento se haga merecedor pues, en caso contrario, se desvanecen o
se vuelven contra él.

Todo esto se esclarece si se examina la percepcion clasica sobre los
tesoros, a proposito del concepto griego agalma, de la misma manera
que si se revisa la metonimia fuente-dragon-ninfa (Calasso, 2008), que
vincula el tesoro a sus “protectores” sobrenaturales, ya sean éstos ninfas o
serpientes, y al poder taumaturgico del lugar donde se encuentra. Hasta
el punto de que son estas singularidades lo que confiere naturaleza al
objeto (“La mora de la Cueva Pelayo” era el titulo significativo del etno-
texto citado del Tipo 834), de modo que todo conforma un conjunto
con un sentido global: los moros, duendes o ninfas custodian un tesoro,
y a la luz de esta urdimbre deben examinarse los motivos, que no son un
simple “montén” o acumulacion de monedas de oro, es decir, no son
sin mas unos dineros, sino que se “enhebran” a muchas otras cosas.

ESTUDIO DE CASOS. LAS HISTORIAS DE TESOROS Y DE ENCANTADAS
EN LA MITOGRAFIA CLASICA

En el mito griego del Jardin de las Hespérides encontramos perfecta-
mente esta “reunion de contrarios” que apareceran en las alusiones
literarias del Siglo de Oro; no hay que olvidar que en el marco del huerto
mitico aparecen las ninfas o genios del lugar, las manzanas doradas
como representacion del don y el dragéon Ladon como guardador de
las mismas. Tanto éste como las ninfas son redundantes en su papel
de custodiar el don magico, de modo que en realidad son permutables;
hay que anadir, ademas, la del episodio entre Heracles y Atlas, donde
aquél se comporta como un auténtico trickster, esto es, como un em-
baucador, pues da instrucciones o hace preguntas “con trampa” a quien
se acerca al lugar del encanto. Por tanto, el ardid, el fingimiento, es algo
connatural a las pruebas miticas, no un signo barroco de los enganos
del mundo. A pesar de esta afinidad puntual con las tretas del trickster,

Andamios 217



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

Heracles no deja de ser el héroe que va a la conquista de un don locali-
zado en un espacio magico, ya sea el Jardin de las Hespérides o cualquier
otro de los escenarios de sus tareas.

Asi pues, la fenomenologia de los tesoros, sus guardianes, su ubi-
cacion, las pistas y otros motivos asociados parecen confirmar las tesis
de Calasso (2008) en cuanto a la auténtica naturaleza de las ninfas.
Aporta una vision omnicomprensiva: las ninfas no serian esos duendes
juguetones de tantas versiones modernas; al contrario, poseerian una
naturaleza compleja que, en todo caso, las situaria al otro lado, al
“borde” de nuestro entorno, pues hacen cosas por completo diferentes
a las nuestras, como danzar, lavar madejas de oro o vivir en palacios
suntuosos (a los que se accede por el agua o por otros umbrales, piedras,
cuevas o las denominadas “casas de hadas”) o, incluso, despedazar o
herir a los intrusos que profanan sus rituales, como las bacantes clasicas,
lo cual da fe de su naturaleza poliédrica.

Aurelio de Llano Roza de Ampudia (1922), en su libro Del folklore
asturiano, dedica un apartado que llama “Tesoros” a la tradicion oral
mantenida en el orbe cristiano sobre la ocultacion de joyas, siempre de
oro, por parte de los musulmanes durante los afios de la Reconquista.
En Asturias, a estos tesoros se los denomina de distintas formas, segin la
zona geografica en que se encuentren: ayalgas, yalgas, chalgas, chalgueiros
o tesoros, usados todos para referirse a las joyas que son escondidas en
lugares lejanos y reconditos.

Si algo se constata en estas leyendas de tesoros es que hay un
continuum natural entre los artefactos, los escenarios y los participantes.
Asi, en la leyenda conocida como “Las cuevas de Hércules”, en Toledo,
encontramos reflejada esta vision del tesoro como un enclave, no como
una cosa concreta, pues aparecen de forma concatenada los siguientes
elementos: a) Hércules construy6 en Toledo un impresionante palacio
donde guardé un gran tesoro; b) cerr6 sus puertas con un candado, y
cada rey anade un candado a estas puertas; ¢) don Rodrigo penetra en el
palacio y encuentra un arca y un pano.

A primera vista, la arquitectura de esta leyenda no parece aludir a
un lugar sin mas sino a un “lugar de poder”, una boca del infierno o un
necromanteion, un recinto de oraculos de los muertos, que es lo que
luego va a justificar su fama como escuela de nigromancia. Asi pues, el

218 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

lugar, los eventuales custodios del tesoro y los objetos que se hallan alli
estan todos impregnados del mismo contenido “inquietante” que Jung
redefiniria como “siniestro”. El instaurador o poseedor aparente del
tesoro podria ser Hércules, el diablo o una encantada (transpersonifica-
cion), lo sustancial es que el propio lugar sea desvelado mediante artes
magicas o con un conocimiento sagrado. Santa Elena, en la hagiografia
medieval, sabia como identificar el “tesoro” (la Vera Cruz) mediante
ordalias, esto es, sefiales. Las mismas que plantea la leyenda toledana,
y ese conocimiento es en si el tesoro; y la infraccion del tabu, el resol-
ver mal la situacion, lleva a una maldicion o desgracia. Asi que todos
los conjuros, guias y recursos para hallar un tesoro no son mas que
un script de conductas para conciliar dichos elementos —el escenario
sagrado, los participantes y los objetos sagrados. y todos ellos no tienen
otro sentido que el del hallazgo o “invencion”, en el sentido etimolégico
de des-cubrimiento, tal como hizo Santa Elena con la “Vera Cruz”.

El matiz entre estas historias de tesoros y encantadas esta en la
disposicion que adoptan tales elementos, por ejemplo, en similitud con
la Poética de Aristoteles, en su colocacion como andstrofe o catdstrofe,
y no tanto en el “enredo” (epistasis). Por ejemplo, la sentencia oracular
(en forma de aviso, profecia o declaracion) puede estar al principio o
al final del relato, y con ello puede ser una leyenda positiva o negativa,
desde la perspectiva del resultado para el héroe. A veces, como en “Frau
Holle” de los Grimm, se duplican los participantes —tenemos una nina
“buena” y una nina “mala”—, con lo cual pueden llevarse a cabo los dos
scripts, si bien lo normal es que el genius loci aparezca como un benefactor;
es el caso de las xanas, que otorgan riquezas, o bien de un monstruo
depredador, como en el romance de Don Bueso, y se une entonces al
concepto de plaga o desastre; en lugar de un tesoro lo que se encuentra
son alimanas, como en la leyenda del pozo asturiano de Funeres.

ESTUDIO DE CASOS: LOS TESOROS CASTRENOS Y LOS ANCESTROS
Analogamente, las leyendas castrefias de Galicia estan asociadas conti-

nuamente a tesoros y constituyen por eso un caso emblematico para
entender tales imaginarios. Las moras encantadas son como divinida-

Andamios 219



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

des topicas, nimenes o genius loci vinculados a enclaves singulares, con
una toponimia especifica, hoy opaca (1a raiz bod-, que alude a un numen,
rio Bodion...). Segun algunas teorias esotéricas, tales lugares son centros
energéticos, tanto positivos como negativos, los positivos se eligen para
levantar iglesias y los negativos son objeto de prohibiciones. Compostela
es, sin duda e interpretaciones aparte, uno de esos incontestables luga-
res de poder, y la localizacion de la tumba enterrada se asocia a canticos
y luces que aparecen también en numerosas leyendas de hallazgos de
tesoros. Abundan, pues, el encantamiento y los tesoros, y la creencia en
intraterrestres, mouros, aguas magicas y otros temas maravillosos.

Sea como sea, la encantada es el agente de tales encantamientos y
actua a menudo como una especie de trickster, segin lo mencionado
anteriormente. Al guardian del tesoro en los relatos castrefios —nor-
malmente un gigante— se le vence mediante un conjuro o un script
ritual que hay que seguir al pie de la letra. Bajo las piedras, los teso-
T0s que se encuentran no son sélo monedas de oro, sino un amplio
espectro de objetos, conforme a lo que venimos indicando: campanas,
calderos, punales, imagenes, animales o telares aureos..., en suma, ob-
jetos de poder.

La mitificacion de muchos de estos lugares se logra a través de unos
conocidos mecanismos, evidenciados por Eliade (1994) y otros mitogra-
fos, que consisten en que se manifieste en ellos el numen, la presencia de
lo sagrado, o que sean puente/umbral entre los dos mundos, como al
fin y al cabo es un templo. Asi, se dan ambitos, ocupaciones y enclaves
especificos relacionados con lo sagrado: bosque, agua, montana...,
representados todos con simbolos animistas, ya sea espiritus de la na-
turaleza o dioses menores (en el noroeste de la Peninsula Ibérica, unas
veces adoptan la forma de la “gente menuda”, o son personificaciones fe-
meninas de distinta indole, genios silvestres o del aire, etcétera).

La epifania luminosa es otro signo revelador del emplazamiento de
tesoros, y es algo que no solo aparece en leyendas tradicionales sino tam-
bién en numerosas hagiografias y comentarios cultos (“;Qué cosa mas
sabida, o mas acreditada por la experiencia, que el que el fuego consume
la materia que le sirve de pabulo?” Feijoo, Teatro, t. 1v, discurso I11). Cier-
tamente, un tesoro es siempre algo brillante, refulgente, que resplandece
en la oscuridad, tal como el conocimiento ilumina la ignorancia. Segtn

220 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

J-M. Pedrosa (1998: 153) hay que considerar como una constelacion o
asociacion significativa las vinculaciones entre toro-serpiente-tesoro-agua-
puente, lo cual se refuerza si consideramos que las estatuas zoomorficas
son representaciones de divinidades indigenas ibéricas prerromanas. A
este respecto, parece formar parte de una creencia en tierras salmantinas
el que sonar con toros significa que va a llover (Pedrosa, 1998: 154).

Podemos llegar asi a la conclusion de que el tesoro es, de alguna
manera, laconexion conlosantepasados, ysusavatares o representaciones
—desde las hadas a las mouras— son meras transpersonificaciones.
La asociacion de las riquezas y la fertilidad con el inframundo en la
cosmovision antigua es evidente: de la tierra y de los muertos provienen
tantolosmetalescomolanuevacosecha. Lapropiafigurade Pluton vincula
inframundo y riquezas; y también se relacionan los tesoros ocultos con
los pueblos subterraneos, esto es, con los difuntos. Por tanto, no es raro
que los megalitos, los délmenes y las “casas de hadas” sean mas puertas
de comunicacion con los ancestros que meras tumbas; es en estos um-
brales donde la “gente menuda” se aparece y donde las historias mas
fabulosas de bienes ocultos salen a la luz.

De todo ello se deduce que hay una mitologia pujante de los tesoros
en la imaginacion popular, vinculados a los enclaves megaliticos y las
piedras, y por tanto al culto de los antepasados, en conexion también con
una mitologia totémica de ciertos animales, como el lobo (licantropia),
el jabali, el gato, la serpiente o el caballo. Figuras que suelen aparecer
en tumbas como ofrendas o reliquias legendarias, como parte también
de rituales magicos. Por tanto, los lagartos, serpientes o bueyes miticos,
como los de Gerion, serian las personificaciones de los manes del lugar.
Por citar un caso representativo, en la mitologia vasca es muy conocida
la Gran Diosa Mari. Es una mujer sin edad a la que a veces se ve senta-
da en un carro tirado por caballos, cruzando el cielo y precediendo a
las tempestades. En ella reside el poder absoluto sobre el mundo. Sus
moradas son siempre subterraneas, y constituyen un pais inmenso bajo
tierra. Se comunica con el mundo exterior a través de una red de cuevas
y simas cuyas salas estan cuajadas de oro y piedras preciosas. Todo lo
que Mari toca se puede convertir en oro. Sin embargo, al intentar sacarlas
al exterior, esas riquezas se transforman en madera podrida, lo cual
vuelve a poner en cuestion la auténtica naturaleza del tesoro.

Andamios 2921



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

En sintesis, los tesoros serian un simbolo polivalente, la prolongacion
o reliquias de nuestros ancestros, el nexo con ellos y la manifestacion de
los poderes taumaturgicos que representan la naturaleza y su legado: si
la reliquia de un santo sigue curando, el descubrimiento de un tesoro
enterrado supone el didlogo entre los dos tiempos, el de ellos y el nuestro,
y, tal como hacemos en las fiestas, la actualizacion y la renovacion de
ese vinculo. Eso es lo importante: mantener ese hilo entre el pasado y
el futuro —la memoria ancestral y la memoria histérica— a pesar de la
banalizacion o el desvio (iconotropismo) de muchas de estas historias.
Ya se hable de tribus, de clanes o de familias en el sentido moderno, lo
cierto es que los difuntos se desdibujan, se olvida su individualidad,
salvo algunos nombres singulares, y su legado es justamente ese tesoro
“familiar” o “local” que nos ayuda a situarlos y a situarnos. La busqueda
del tesoro es también la busqueda de la identidad.

EL CONCEPTO AGALMA COMO DON O TESORO

Vista, pues, esta fenomenologia compleja, sélo una vision muy restrictiva
puede creer que el concepto de tesoro se restringe a un objeto precioso
determinado. Antes al contrario, forma parte de una constelacion mitica
en la que también figuran su guardian o ser que lo custodia, el entorno
o umbral de acceso a lo sagrado (lugar de poder, fuente, pozo, etcétera),
el oferente —es decir, quien hace la ofrenda—, el hierofante o médium
y, en fin, el ritual o script oculto que subyace a la conducta de cada
cual. En los cuentos de los hermanos Grimm “Frau Holle” (Aarne-
Thompson, T 480) o “El agua de la vida” (Aarne-Thompson, T 551),
vemos una trama similar, pero con desarrollos diferenciados. Como la
hermenéutica contractual pone de relieve, lo que hay en ambos casos
es un intercambio entre el oferente y el don que se recibe, por lo que la
nocion de don (Mauss, 1925), pese a su amplitud semantica, es mucho
mas apropiada que la de tesoro. En una lucida expresion Mauss sub-
raya (1925: 24) que “el vinculo a través de las cosas es un vinculo
del espiritu”, de modo que perseguir o robar un tesoro nunca es una
experiencia “de objetos” sino un intercambio simbélico, pues llevarse algo
implica siempre retornar otra cosa; de hecho el donatario, quien recibe

222 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

el don, contrae una relacion de deuda con el donante. No hablamos,
pues, de generosidad, azar o avaricia como concausas de la posesion
de un tesoro, sino de la gramatica profunda de este intercambio. Asi,
el “tesoro” es percibido en primer lugar como una ofrenda a los seres
superiores, a los dioses.

Por tanto, el concepto agalma abarca varios de estos aspectos: se
puede entender como una estatua, pero también como una joya, ornato
u ofrenda, entendidos a modo de irradiaciones del dios, que afectan a
objetos, lugares o personas. Su poder no estriba en la mimesis natu-
ralista de las estatuas griegas ni, mucho menos, en las representaciones
o iconos religiosos que desde el Renacimiento han creado toda una
imagineria religiosa y cristalizado en motivos iconograficos concretos,
como la Piedad. Al contrario, los tesoros se vinculan a cuevas, piedras,
010 y Ootros ornamentos u objetos, como copas (Grial), alfileres (Virgen
de los Alfileritos) o tejidos (Virgen de la Madeja).

Por otra parte, el que la nocion clasica de tesoro o agalma esté en-
cadenada a varios interpretantes (Peirce, 1987), como ofrenda, estatua o
joya, nos lleva también al deslizamiento semantico que puede producirse
y que Graves (1983) llama iconotropismo: los iconos del representamen
(Peirce) persisten, pero cambiados de lugar o direccion: la mujer o ninfa
es ahora objeto o presa por parte del dragon depredador, lo cual justi-
fica a su matador, como se aprecia en las representaciones de esta escena
con san Jorge y el dragon. Suelen estar todos, incluidos el manantial y la
cueva, pero ya cambiados de posicion (iconotropia), es decir, no cambia
solo el “figurante”, cambia el codigo mismo, la asignacion de valor.

La leyenda, con el tiempo, se adorna de elementos que la hacen mas
legible o verosimil. Asi, la interpretacion evemerista, por ejemplo, en
las tradiciones espanolas, siempre relaciona el ocultamiento del tesoro
a una persecucion o huida forzada, en el caso de los moros, o judios,
o mozarabes que esconden iconos de la Virgen ante la presion musul-
mana. Esto explica la ubicuidad de las leyendas de tesoros, pues, como
subraya Eliade (1973), todo lugar es en potencia sagrado y todo lugar
puede ser objeto de una epifania.

La relacion de los tesoros con los oraculos es propia del contexto
griego. El contacto con los dioses, que percibimos por ejemplo en los
pozos sagrados, requiere siempre una ofrenda por parte de la persona,

Andamios 223



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

que se convierte asi en oferente. El concepto agalma, en su triple dimen-
sion: estatua, ornamento y regalo u ofrenda, puede abarcar todos estos
aspectos. Por tanto, tiene valencias intersemioticas que la sitian muy
cerca de un concepto mas amplio de tesoro, que no se reduce a la vision
mercantil del cofre del pirata. Asi, el tesoro no es solamente una estatua
o icono del dios, o un caliz o copa, o un tejido, y asi aparecen en las
leyendas de ninfas, que por ejemplo hilan oro.

Infinidad de cuentos, mitos y leyendas estan nucleados en torno a la
idea de tesoro, aunque en muchos casos (“El agua de la vida”) percibimos
en seguida que el tesoro no es una cosa concreta. El agua que cura la
muerte, y su efecto la salud del padre, son los bienes emparejados; pero
pasa lo mismo en la historia de “La nifia sin brazos”, el olvido es el equi-
valente a la enfermedad, y el conocimiento/recuerdo hace las veces del
agua que cura, porque es el que devuelve el equilibrio y la justicia. No
en vano, la “negra” hechiza a menudo al principe con un alfiler que la
novia tiene que quitarle, y ya sabemos que los alfileres eran comunes
como ofrendas en los pozos.

Por todo ello, es muy limitado otorgar una literalidad a la idea de
tesoro, no es un cofre con monedas sino mas bien un conjunto de co-
sas. Es como Proteo, una diversidad de aspectos o de cosas que solo si
se captura (esto es, se aprehende) puede decir la verdad y predecir el
futuro. Por tanto, la relacion entre los tesoros u ofrendas y los lugares
de culto oracular es innegable, hasta el punto de que en 480 a.C. los
persas llegaron ante Delfos, los ciudadanos huyeron al monte, pero el
oraculo prohibié tocar los tesoros del templo. Por tanto, la nocion de
tesoro va ligada a la de un lugar encantado y a sus guardianes, a me-
nudo son hadas, o moradas encantadas, auténticos genius loci. También
entran en esta categoria los tejidos, los metales preciosos y otros ob-
jetos cargados o investidos de sacralidad, especialmente las estatuas
sagradas de animales como becerros, cabras. serpientes o bueyes de
oro, amén de las estatuas propiamente votivas de dioses, todo lo cual
constituia lo que los griegos llamaban agalmatha, objetos consagrados.
Esto origina una constelacion de mitos que en las leyendas de la tradi-
cion moderna se presentan de la forma mas anecdética o pintoresca,
por ejemplo, la conocida gallina con los pollitos de oro que aparece en
la Noche de San Juan.

224 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

Por otra parte, el numen tiene a menudo una naturaleza multiple, y
se revela en formas contradictorias. De hecho, la luz, el destello, el brillo
son cualidades de estas apariciones. Por anadidura, los propios dioses
se presentan a menudo en grupo, segin podemos ver en el cortejo o
thiasos clasico, con Poseidon y su séquito (Rodriguez Lopez, 2002). Esta
especie de cofradia o cortejo de dioses es lo que no vemos normalmente
en los mitos americanos, siendo comun, sin embargo, el elemento del
baile y del canto o la musica. Incluso, a raiz del nacimiento de las aguas
de Venus/Afrodita, se hace acompanar a ésta de un cortejo triunfal ma-
rino con Nereidas, delfines, etcétera.

Graves (1983) subraya las mil y una formas que adopta la Diosa
Madre, incluyendo lo que podriamos llamar formas toscas o elemen-
tales. Es lo que se ha llamado la tradicion aniconica de Grecia: Milette
Gaifman (2012) documenta una amplia muestra, que se contrapone al
auge de las expresiones posteriores, mas figurativas, de las divinidades,
asi, el culto a las rocas, las piedras o betilos, y troncos de arboles o
palos sin imagen tallada. En resumen, a la disparidad de formas se une
la disparidad de lugares, cuyo tnico denominador comun es que son
parajes singulares.

EL DISCURSO DEL TESORO DE DUENDES EN LA LITERATURA

Desde el Siglo de Oro la nocioén tesoro se monetariza y se racionaliza, de
forma que el interés por el folclor es objeto de numerosas citas literarias:
el tesoro pasa a ser, por antonomasia, un cofre con monedas de oro que
han dejado los moriscos y el tesoro de duendes, un dicho que resume
un bien inasible, evanescente. Mauss (1925) daria una interpretacion
concluyente: la sociedad del Barroco se rige por una economia y moral
del mercado y la ganancia, mientras que las sociedades analizadas por
éste se regian por una economia y moral del don; de ahi el olvido de
lo que Mauss llama la cuarta obligacion, donar a las divinidades y a las
personas que las representan. Si este codigo se hace opaco, es logico que
la desmaterializacion o transmutacion del tesoro o don en proceso de
ser otorgado, no se perciba como una prueba sino como una impostura,
al modo de las tretas del mundo de la picaresca.

Andamios 225



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

A este respecto, Layna (2005) analiza el tratamiento del tesoro de
duendes en Don Quijote, vinculandolo a los moriscos. Le da una im-
portancia tal vez desmesurada, porque entiende que las contundentes
afirmaciones contenidas en el libro sobre los tesoros de duende, como
realidades inexistentes, contradicen el propio ideario del personaje. Con
todo, no podemos olvidar dos componentes cervantinos: la ironia o am-
bigtiedad y la teatralidad. En el primer caso, en el episodio de la cueva
de Montesinos, a partir de la referencia del lance fantastico del des-
censo a la cueva —transmutada en un palacio de cristal semejante al de
los cuentos de tesoros—, se deja al “discreto lector” que juzgue sobre la
verosimilitud de cuanto se ha referido.. El otro elemento clave es la teatra-
lidad, pues al hacer aparecer y desaparecer cosas, encantos y tramoyas,
estamos en realidad ante las comedias de magia (Doménech, 2008), donde
tantas veces aparecen los duendes, atrapados al modo quijotesco en
este mundo de encantadores y de nigromantes, que siempre maqui-
nan “juegos” e ilusiones de nuestra percepcion. Lo que Cervantes y su
ambigtedad parecen poner en cuestion no es solamente el mundo de
las apariencias y fingimientos —propio de los magos o los sefiores que
urden tales enganos— sino el pensamiento dialogado, el razonamiento,
el buen juicio, susceptible de discernir la verdad en casos tan extrava-
gantes como el senalado. Asi, tras el episodio de la cueva de Montesinos
y la sarta de “disparates” que cuenta Don Quijote, se deja al “discreto
lector” que juzgue sobre la realidad o fiabilidad de tales “recuerdos”.
Es un buen ejemplo, porque lo que hace Cervantes en dicho episodio es
integrar una serie de contenidos muy relevantes de la cultura popular y
letrada, como son, de un lado, las historias y las leyendas sobre grutas
y cuevas, y, del otro, el imaginario caballeresco. La Contrarreforma, por
su parte, supuso derribar la idea de que hay un intérprete tinico y me-
diador de los textos sagrados y, por tanto, favorecio la proliferacion de
“comunidades interpretativas”, cuya trascendencia fue grande, pues se-
gun Olson (1994) las categorias desarrolladas para leer la Biblia fueron
también apropiadas para leer el libro de la naturaleza.

Por su parte, el heterodoxo fray Antonio de Fuentelapena consi-
gue con su Ente dilucidado (1627) escribir un tratado de duendes para
demostrar, iconotropicamente, que éstos no son angeles ni almas se-
paradas, sino animales invisibles que se crean por los vapores de

226 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

ciertos espacios cerrados, propios de las casas encantadas (Rodriguez
Pardo 2010). Es una actitud singular, a caballo entre la taumaturgia del
Barroco y el espiritu critico de Feijoo o los evemeristas modernos. Por
ejemplo, trata sagazmente de explicar algunas epifanias de tesoros que
suceden siempre en espacios “al borde”, en lo mas alejado. Los tesoros
estan por ello ocultos (“escondrijo”, segun decia Covarrubias), de ahi
las apariciones, encuentros con hadas, genius loci, desapariciones y otros
muchos prodigios. Lo vemos en la leyendistica de la ciudad de Toledo,
en su mayor parte urbana, pero que tiene otras historias del “extrarra-
dio” (lo que los griegos llamaban “oros”), como las de “El bano de la
Cava”, “El palacio encantado” o “El palacio de Galiana”, vinculadas a las
aguas o a los aledanos del centro urbano.

Otra relacion evidente del tesoro es con el libro o manuscrito magico
(Delpech, 1998), los grimorios, cuyo equivalente espanol es el Gran Libro
de San Cipriano y los llamados Ciprianillos, textos usados especialmente
para buscar tesoros ocultos, emparentados con la demonologia europea
y que, por tanto, revelan una sintesis de tradiciones orientales y occi-
dentales (Missler, 2006).

CONCLUSIONES: DECONSTRUCCION DEL CONCEPTO TESORO. LOS SENTIDOS
TRADICIONAL Y CLASICO DE “TESORO DE DUENDES”

“Desfragmentar” el concepto de tesoro supone hacer algo semejante a
lo que se hace en un disco duro. Constatamos, en efecto, que los codi-
gos simbdlicos que subyacen a estas historias estan partidos, diluidos en
muchos pedazos; el efecto en el ordenador es un rendimiento mas lento,
pero en el caso de la percepcion de las historias, el efecto es la sobrecarga
cognitiva, la saturacion o fusion de motivos. Una desfragmentacion im-
plica volver a reunir o conciliar estos componentes ahora discontiguos
y que hay que volver a integrar, rellenando estos vacios de modo que
puedan volverse a colocar en proximidad estos motivos desagregados.
Por ejemplo, un cuento bereber que citan Moraga y Pedrosa (2011: 179)
habla de la leyenda de la fuente de Zemzem Superior, que es secada cuan-
do un buscador consigue arrebatar su tesoro mediante artes magicas, de
manera que aparecen correlacionados los elementos fuente- medium

Andamios 227



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

(sabio)- héroe- tesoro- genius loci, y el tesoro es tanto el continente (fuente,
borde, cantaros) como el propio contenido (agua, oro). Es evidente la
mentalidad sincrética: el agua es el tesoro, pues quitar el tesoro equivale
a secar la fuente. Y por ello se reafirma este concepto “cuantico” del tesoro
como una propiedad escalar mas que binaria (A vs B). De hecho, en nu-
merosas leyendas el tesoro se convierte en paja o incluso en excrementos
cuando la magia se anula o se invierte, lo cual es un indicio mas de que
la polaridad tangible/intangible debe estar acompanada de otras polari-
dades para que el tesoro se manifieste como tal, por ejemplo, que sea
algo (no necesariamente un objeto fisico) admirable, reluciente, fascinante,
sobrecogedor, las cuales son, por otra parte, segin Otto (1980), las propie-
dades de la experiencia religiosa o numénica. Todo eso supone también
localizar las desviaciones o iconotropismos; por ejemplo, el dragon o el
otro no son el antagonista de la mujer.

Por todo lo que hemos resaltado anteriormente, el tesoro no es un ob-
jeto aislado, enterrado u oculto en un paraje, sino un paisaje y un escenario
singular completo, de modo que contenedor, continente y contenido se
traslapan permanentemente. Asi, las leyendas de palacios encantados
bajo las aguas, pero también cuentos y leyendas como “Las tres hilande-
ras” (AT 501) o “Rumpelstiltskin” (AT 500), como entes sobrenaturales
que fabrican un bien de naturaleza superior al cual pueden acceder las
personas con ingenio y perseverancia. En cambio, admitir la version ba-
rroca del proverbio es tener una vision pesimista, cercana al desengaro.

El iconotropismo nos ha enseniado que ciertos elementos han sido
desviados y distorsionados hasta cambiar su valor; por ejemplo, la
ofrenda ya no es una restitucion a la naturaleza sino una carga o tri-
buto insufrible. Del otro lado, la economia simbélica del don nos ha
adentrado en una hermenéutica contractual, que nos lleva a entender
los pactos implicitos. Asi, en las leyendas marianas los bueyes, las abejas
u otros animales sirven a menudo de ordalia o de sefial magica para
determinar el lugar donde se encuentra la Virgen, el agalma o icono, lo
que por tanto va a obligar a levantar el santuario.

Es sabida la existencia de tales recintos consagrados a un dios, donde
se buscaba consejo divino, como el oraculo de Delfos. Hay que corre-
lacionar estos enclaves primigenios —ya sea una fuente, pozo, gruta
o similar del dragén y/o ninfa, del tesoro custodiado— con el héroe o

228 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

consultante del oraculo, y con sus ofrendas y rituales. Por tanto, el
culto oracular, como el de Oropo, vinculado a Anfiarao, seria el patréon
subyacente. Y es de destacar que, como ocurre en este caso, se asocia a
un adivino, y luego se le venera como un héroe sanador que detenta un
oraculo, el cual se realizaba mediante la incubatio (las personas dor-
mian en el lugar y se les transmitia el oraculo en el suefio). Por otro
lado, en estos manteion o recintos de comunicacion con lo sagrado se
guardaban ciertos objetos de culto, como las reliquias de Deméter en los
misterios de Eleusis.

Esta vision contrasta con el racionalismo occidental subyacente
incluso en las escuelas folcloricas; nos referimos al aparato descriptivo
de Aarne-Thompson (1971), o al hecho sorprendente de que Propp
(1974), al describir las categorias del cuento, disocie el héroe o el
ayudante del auxiliar magico como si fueran entes totalmente inde-
pendientes, cuando en la mitografia vemos que los dioses y sus atributos
o artefactos son parte de una misma iconologia. Es verdad, ayudante,
auxiliar magico y donante forman parte de este mismo complejo, y los
objetos que el héroe se apropia son equiparables a otros dones o cua-
lidades magicas no tangibles. También yerra en cierto modo Greimas
(1970 y 1971) cuando, en su modelo hiperestructural, casi algebraico,
postula que el objeto es la princesa o heroina; esto es s6lo en aparien-
cia, en el esquema del patron oracular que estamos examinando; la
heroina es la encantada, interacttia con el héroe y tiene a su vez otras
funciones, como es el caso de las propias Hespérides en el mito herculino
al guardar las manzanas doradas, y en yuxtaposicion con el dragon, que
también las guarda. Solo la iconografia cristianizada del dragon en la “Le-
yenda de san Jorge”, por ejemplo, reduce el papel de la doncella a un
“botin” que debe ser rescatado por el caballero. En realidad, la encan-
tada es la personificacion del lugar, el alma del lugar, la forma en que los
antepasados se comunican con sus vastagos, si bien se comporta como
una especie de trickster interactuando e instruyendo al intruso de diver-
sas formas.

Dones que, por ser del inframundo, han tenido que ver con las re-
presentaciones mitograficas del oro, de las riquezas, de objetos de gran
valor, piedras, agua o plantas curativas, y todo un conjunto de objetos
reagrupables en la categoria de “Tesoros”. Incluso, en un caso maximo

Andamios 229



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

de hipostasis, el objeto y la divinidad se fusionaban dando lugar a las
leyendas de iconos o virgenes enterradas: el oraculo o las sefiales ma-
gicas, los suenos, etcétera, revelaban el lugar del “tesoro”, que no era
otro que el hallazgo de la imagen sagrada del dios/a. Lo que varian son
las formas, los detalles, pero a menudo hay un patrén muy significativo:
un “muerto” revela el paradero de un tesoro (cfr. Motivo E371, “Regreso
de los muertos para revelar tesoros escondidos”, asi como E276,
E419.11.2, o bien E291, donde una persona entierra un tesoro y mata
a otra para conseguir un espiritu guardian).

Todo ello indica que los tesoros del folclor no se pueden restringir a
una exaltacion de la codicia, sino que, al menos en sus etnotextos mas
antiguos, revelan elementos como los ya subrayados: son nexos con
los ancestros y manifestacion del alma del lugar con la cual es posible la
comunicacion a través de oraculos o sueios. De tal modo que se produce
el solapamiento indicado por Calasso (2008) entre el lugar —fuente,
pozo, etcétera—, el anima o genius loci que lo habita, en sus diversas
formas de encantada, monstruo, animal mitico, asi como el objeto “pre-
cioso” que se oculta en él, y que compendia todo esto, pues ya se trate
de una joya, de oro o de otro artefacto, al final es siempre la condensa-
cion de las propiedades singulares del lugar. De ahi que a menudo tome
la forma de tesoros escondidos que hay que encontrar, vinculados a
menhires o “casas de hadas”, o que el tesoro sea precisamente iconos
o estatuas enterradas de un dios o una diosa, enterradas en la tierra o
flotando en aguas subterraneas. Hay numerosas leyendas (Virgen de
los Remedios, Fregenal de la Sierra), donde un pastor cree ver una mu-
neca flotando en el fondo de un pozo, al cual ha llegado por alguna
senal magica, por ejemplo, un animal perdido. Por tanto, el tesoro es
siempre algo velado que se manifiesta mediante su taumaturgia.

En Apulia se les llama acchiatura a estos tesoros, y esta relacionado
con lo que se encuentra con los ojos, aunque, segtn Rohlfs (1979),
se tratarfa de un étimo latino applare, a su vez derivado de “afflare” =
soplar, inspirar. Y es que, en estas historias, claramente se ve que el ha-
llazgo del tesoro es conducido por los “difuntos”, pues es normal que
éstos aparezcan en suenos a los deudos para referirse a algtin objeto
que dejaron en la tierra, con indicaciones que luego vienen a ser certe-
ras. De modo que estos mensajes son a menudo una manera de localizar

230 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

tumbas o enclaves/objetos sagrados (huaca en la religion incaica) en
cerros o lugares olvidados, y lo que hacen es evidenciar que se mantiene
un hilo de conexion a través de estos canales manticos u oraculares.

El tesoro, pues, es otro avatar del encanto o de la encantada, o se po-
dria decir también que la encantada es un avatar del tesoro. De hecho, en
los mitos asturianos los tesoros escondidos o chalgas se confunden prac-
ticamente con las doncellas que los custodian. En las mitologias gallega
y asturiana el traslapamiento entre moros y tesoros es no menos eviden-
te, y lo mismo ocurre con las mouras encantadas de Portugal, que son
como animas dejadas para guardar un tesoro, tal como veiamos en el
Motivo E291. En sintesis, el tesoro no es mas que una prolongacion del lu-
gar sagrado y sus “habitantes”, y por tanto no puede decirse que su forma
sea siempre la de un objeto o talisman sagrado en forma de oro, joyas u
otros bienes reconocibles de valor, segtin nuestra mentalidad que con-
cibe el tesoro, en su forma clasica, como un cofre de monedas de oro. Y
puede ser también, lo hemos subrayado ya, un “artefacto mental”, esto
es, una facultad, unos saberes, instrucciones o consejos, una cualidad o
un don magico, como ocurre en el cuento “Frau Holle”, donde la nina
“buena” es investida de una lluvia de oro y, otras veces, se dice que al
hablar salen por su boca perlas. Incorporar, en suma, la varita de virtud
y el conjuro dentro de la nocion tesoro implica reconceptualizar en una
direccion que valora mas lo funcional que lo morfolégico; por ello el
tesoro no es a menudo un objeto fisico sino una facultad o un poder
otorgados por la divinidad. Tenemos un buen ejemplo de ello en el cuen-
to “El padrino Muerte”. Aqui lo que obtiene el nifio apadrinado por la
muerte es la facultad “visionaria” de verla en distintas posiciones al pie
de la cama de los enfermos, y segtin ello pronosticar, con lo cual amasa
una gran fortuna. Igual que en los cuentos de mouros o de xanas,
al final se produce un “mal uso” del tesoro, en forma de violacion de un
tabu impuesto por la muerte, y su correspondiente castigo. Lo que nos
interesa de este cuento es que ofrece el marco coherente de estos mitos
de redencién, basados en elementos chamanicos.

Esto concuerda con la idea de que la riqueza material proviene de los
difuntos, pues el hermano menor se enriquece en su trato con la Muerte.
Lo mismo que en la acciatura italiana, los objetos escondidos son reve-
lados en suenos; aqui es el poder visionario del hermano el que le hace

Andamios 231



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

medrar. La parte final del cuento, con la cueva y las velas donde arden
las almas de las personas, pudiera parecer un adorno, pero no lo es. La
representacion de las almas-velas y el antro iniciaticos son simbolos que
nos remiten al mito de la palingenesia y a la regeneracion de las almas; no
olvidemos por ejemplo el vinculo de la abeja con Diana. Es el mismo
antro iniciatico donde Ulises vive con Calipso en forma de una especie
de trance extatico. De tal modo aparecen ciertas equivalencias claras:
médico-chaman, muerte-espiritu ayudante, tesoro-don de clarividen-
cia... Cabe concluir, pues, que los artefactos magicos no son solo fisicos
—amuletos, anillos o riquezas materiales—, también lo son ciertos ob-
jetos mas inmateriales, como un conjuro.

El padre Feijéo es un caso relevante que evidencia el sincretismo
de tradiciones y el valor de la palabra sagrada como arma de busqueda de
tesoros y de combate contra las fuerzas maléficas, y nos documenta la
existencia de estos cantos o formulas magicas y de libros igualmente
taumaturgicos. Estos parten, pues, de una realidad anterior, documen-
tada en todas las culturas, el valor magico-ritual de la palabra. Hechizos,
oraciones, ensalmos, exorcismos, bendiciones/maldiciones... forman
parte de estas artes magicas, cuyo nucleo se sustenta en la invocacion o
el conjuro de la divinidad. Tales creencias o supersticiones, si se quieren
llamar asi, pasan al folclor oral, a los cancioneros tradicionales, como
en canciones o ensalmos contra las tormentas. Pero, antes de encon-
trarnos con las formas modernas de lo que propiamente pudiéramos
denominar libros de magia o grimorios, no olvidemos que ya los roma-
nos escribian en tablillas textos magicos..

Como ejemplo final, que sintetiza mucho lo que hemos indicado,
vamos a resumir una imagen y un relato que hacen evidentes algunos
de los rasgos comentados: la Virgen de Valvanera. En la leyenda y en la
iconologia vemos que se superponen los siguientes elementos: el hueco
de un arbol, la imagen, las abejas y un panal, una fuente, un ladrén
arrepentido que se retira a una cueva como un ermitano.

El tesoro no es, pues, solo el icono, o el roble sagrado, o el ani-
malario, sino la conexion entre todo eso en el paraje singular, que
hace converger simbolos, por ejemplo el de las abejas, como emblema
de la regeneracion. Un dia el ladron recibio la revelacion en forma de
indicaciones precisas para encontrar el arbol, uno que sobresaliese de

232 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

todos los demas, y de cuyo pie brotaria una fuente que contendria varios
enjambres de abejas, donde encontraria una imagen de la Virgen Maria.
Seria dificil aislar un tunico elemento como el tesoro de la leyenda, pues
realmente es el paraje del monasterio de Valvanera el que funda el lugar,
y la aparicion numénica de la Virgen se correlaciona con otras historias
similares, como la del Romance de la Infantina, y la conexion con las abe-
jas termina por relacionar esta leyenda con la mitologia de Zeus, Melisa
y la miel.

Por el contrario, la vision literaturizadora de los tesoros, roto ya el
nexo con los ancestros, los relaciona alternativamente con la codicia,
las reliquias clasicas (Superbi Colli), el desenganio ante las apariencias o
incluso la melancolia y otros desérdenes del espiritu, tal como vemos
en la Anatomia de la melancolia (1621) de A. Burne y en otros tratadistas
clasicos, culminando asi el proceso de desmaterializacion de la nocion
tesoro, que es lo que a fin de cuenta subyace en la lexicalizacion “tesoro
de duendes”.

BIBIOGRAFIA

AARNE, A,y S. THOMPSON (1995), Los tipos del cuento folklorico. Helsinki:
Academia Scientiarium Fennica.

Aronso, E (2009), “El folklore gallego sobre la viga de orosu origen y
significado”, en Anuario Brigantino, num. 32, pp. 109-124.

Burton, A. (1621), Anatomia de la melancolia, 3 vols. Madrid: Asociacion
Espanola de Neuropsiquiatria.

Carasso, R. (2008), La locura que viene de las ninfas. México: Sexto Piso
Editorial.

CAMARENA, J. y M. CHEVALIER (2003), Catdlogo tipologico del cuento folklo-
rico espanol: cuentos religiosos. Madrid: Ediciones del Centro de
Estudios Cervantinos.

Cenciiro, L. (1971), Mito: semdntica y realidad. Madrid: Biblioteca de
Autores Cristianos.

DerpecH, E (1998), “Libros y tesoros en la cultura espanola del siglo
de oro. Aspectos de una contaminacion simbolica™, en PM.
Catedra, A. Redondo y M.L. Lopez-Vidriero (dirs.), El escrito

Andamios 233



ALBERTO E. MARTOS GARCIA, AITANA MARTOS GARCIA

en el Siglo de Oro. Prdcticas y representaciones, ed. al cuidado
de J. Guijarro Ceballos. Salamanca: Ediciones Universidad de
Salamanca, 1998, pp. 95-109.

DowmenecH, E (ed.) (2008), La comedia de magia, Madrid: Fundamentos.

Euapg, M. (1973), Mito y realidad. Madrid: Editorial Guadarrama.

Feyoo, B.J. (2008), Teatro critico universal, ed. de A.-R. Fernandez
Gonziélez, t. IV, Discurso I1I. Madrid: Catedra.

Graves, R. (1983) [1948], La Diosa Blanca. Gramdtica histérica del mito
poético, traduccion de L. Echavarri. Madrid: Alianza Editorial.

Gremvas, AJ. (1970), En torno al sentido. Ensayos semidticos. Madrid:
Fragua.

Lavna, E (2005), “De tesoros, de duendes y moriscos: a proposito del
Quijote”, en PM. Pifiero Ramirez (ed.), Dejar hablar a los textos:
Homenaje a Francisco Marquez Villanueva , vol. 2. Universidad
de Sevilla, pp. 1125-1136.

Liano Roza pE Awpupia, A. (1922), Del folclore asturiano: mitos,
supersticiones, costumbres. Madrid: Talleres de Voluntad.

Mauss, M. (1925) [2009], Ensayo sobre el don: forma y funcion del inter-
cambio en las sociedades arcaicas, Buenos Aires: Katz Barpal
Editores.

Misster, P (2006), “Las hondas raices del Ciprianillo. 2% parte: los
grimorios”, en Culturas Populares. Revista Electrénica 3,
septiembre-diciembre.

MEeNENDEZ Peravo, M. (1880), Historia de los heterodoxos espanoles.
Madrid: Libreria Catolica de San José.

MORAGA, J. v J.M. PEDROSA (2001), “Cuatro cuentos de la tradicion bereber
norteafricana”, en Revista de Folklore, num. 251, pp. 173-180.

Ot10, R. (1980), Lo santo. Lo racional y lo irracional en la idea de Dios.
Madrid: Alianza Editorial.

ParaFITA, A. (2006), A Mitologia dos Mouros. Porto: Gailivro.

PeDrOSA, J.M. (1998), “El cuento de El tesoro sonado (AT 1645) y el
complejo leyendistico de El becerro de oro”, Estudos de Literatura
Oral, num. 4, pp.127-157.

PERcE, C.S. (1987), Obra logico-semictica. Madrid: Taurus.

Prorp, V. (1974), Las raices histéricas del cuento. Madrid: Editorial
Fundamentos.

234 Andamios



ETIOLOGIA Y HERMENEUTICA DEL MOTIVO FOLCLORICO Y EL PROVERBIO CLASICO “TESORO DE DUENDES”

RopriGuEz LopEz, M.I. (2002), Poseidon y el Thiasos marino en el arte
mediterraneo: (desde sus origenes hasta el siglo XvI), tesis doctoral,
CD-ROM, Madrid: Universidad Complutense.

RopriGUEZ Parpo, M. (2010), “Fray Antonio de Fuentelapena y la
racionalidad de los animales”, en Revista Espanola de Filosofia
Medieval, num. 17, pp. 157-170.

Romrrs, G. (1979), Estudios sobre el léxico romanico. Madrid: Gredos.

THOMPSON, S. (1955-1958), Motif-index of Folk-literature: A Classification
of Narrative Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables,
Mediaeval Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-books, and Local
Legends, 6 vols. Bloomington: Indiana University Press.

Fecha de recepcion: 23 de marzo de 2014
Fecha de aceptacion: 4 de enero de 2015

Volumen 12, ntimero 27, enero-abril, 2015, pp. 213-235 Andamios 235





