
315Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos

desde el pensamiento de lo político

Matías Cristobo*

Resumen. En este artículo me propongo releer la célebre crítica 
de Marx a los derechos humanos contendida fundamentalmente 
en el ensayo Sobre la cuestión judía, escrito en 1843, desde lo que 
ha dado en llamarse el pensamiento de lo político. Para ello me 
aboco, en un primer momento, a indagar detenidamente el texto 
marxiano. Luego, analizo el estatus que asumiría “lo político” 
en el pensamiento de Marx según el pensador francés Miguel 
Abensour, para finalmente ensayar una crítica a los derechos hu-
manos desde esta nueva clave de lectura. 
Palabras clave. Marx, Lefort, Abensour, derechos humanos, de-
mocracia.

Introducción

[La revolución política] rompió las ataduras del 
espíritu político, que se hallaba como escindido, 
dividido y estancado en los diversos callejones sin 
salida de la sociedad feudal; lo aglutinó, sacán-
dolo de esta dispersión, lo liberó de su confusión 
con la vida civil y lo constituyó, como la esfera 
de la comunidad, de la incumbencia general del 
pueblo, en la independencia ideal con respecto 
a aquellos elementos particulares de la vida civil 
[…]. Al sacudirse el yugo político, se sacudían, a 
la par con él, las ataduras que apresaban el espí-
ritu egoísta de la sociedad civil. La emancipación 
política fue, al mismo tiempo, la emancipación de  
la sociedad civil con respecto a la política, su 

* Doctor en ciencia política por el Centro de Estudios Avanzados de la Universidad 
Nacional de Córdoba (Argentina). Dirección electrónica: matiascristobo77@hotmail.com

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 315-339



316 Andamios

Matías Cristobo

emancipación hasta de la misma apariencia de un 
contenido general (Marx, 1987a: 482, las cursivas 
son del autor).

Parto de la siguiente premisa: la célebre crítica de Marx a los derechos 
humanos contenida en Sobre la cuestión judía debe ser leída sobre el telón 
de fondo de la crítica a la emancipación política, sin lugar a dudas, el objeto 
central del análisis de este ensayo escrito en 1843. El propósito que persigo 
consiste mínimamente en desarrollar y fundamentar la premisa precedente, 
para finalmente ensayar una respuesta tentativa a la relación problemática 
entre la crítica de la política y la crítica de los derechos humanos. Para ser 
más claro: contrariamente a lo que Claude Lefort afirmará a comienzos 
de la década de 1980, la impugnación de los derechos efectuada por 
Marx no implica un rechazo de la dimensión política per se, sino, más 
bien, una recreación del principio político. Desde luego, volveré sobre 
punto más adelante. ¿Qué representa la emancipación política para 
Marx? En un solo acto, la culminación del idealismo de Estado, por una 
parte, y la culminación del materialismo de la sociedad civil, de otra. 
La contradicción entre el interés general representado por el Estado y el 
interés particular dominante en la sociedad civil es sólo aparente; expresa, 
por decirlo así, las dos caras de una misma moneda, la doble estilización 
de un único proceso. El límite de la emancipación política podemos 
observarlo, de un lado, en el reconocimiento del hombre como ser 
genérico sólo en una esfera especial como el Estado, de otro, lo cual se 
corresponde muy bien con lo anterior, en una naturalización de ese 
otro hombre egoísta que observamos en la sociedad civil. Ciertamente, 
la misma distinción entre “derechos del ciudadano” (entendidos como 
derechos para actuar en común, en comunidad, con los otros hombres en 
la esfera política del Estado) y “derechos del hombre” (entendidos como 
derechos para obrar individualmente, más, como una garantía para el 
comportamiento egoísta en la esfera despolitizada de la sociedad civil) 
consignada en los grandes principios de la Revolución francesa atestigua 
la escisión mencionada. La conocidísima exégesis crítica de la Declaración 
de los derechos del hombre y del ciudadano emerge prácticamente como una 
discusión subsidiaria tendiente a ejemplificar el dualismo creado entre el 
Estado político y la sociedad civil.



317Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

Demos paso ahora al examen que desarrolla Marx de esta diferencia. 
En primer lugar, dice Marx, es preciso retener la idea de que los derechos 
del hombre tienen como sujeto de los mismos al miembro de la sociedad 
civil, que, como puede leerse en la cita que abre este trabajo, es la esfera 
del comportamiento egoísta por excelencia. Los principios fundamen
tales consagrados en el Artículo 2 de la Constitución francesa de 1793 
—libertad, igualdad, seguridad y propiedad— son reinterpretados como 
sigue: el Artículo 6 de la Constitución mencionada más arriba define la 
libertad como “el poder del hombre de hacer todo lo que no atente contra 
los derechos de otro” (citado en Marx, 1987a: 478), lo cual significa con-
siderarlo “como una mónada, aislado, replegado sobre sí mismo” (Marx, 
1987a: 478). En consecuencia, el derecho humano a la libertad encuentra 
su fundamento en la separación de los hombres, no en la unión del 
hombre con el hombre, en su esencia comunitaria. Luego, invirtiendo la 
forma en la que lo expresa Marx, el derecho humano a la propiedad privada 
es la explicación práctica del derecho humano a la libertad. Leemos en el 
Artículo 16 de la misma Constitución: “El derecho de propiedad es el de-
recho de todo ciudadano a gozar y disponer a su antojo de sus bienes, 
de sus rentas, de los frutos de su trabajo y de sus actividades” (citado en 
Marx, 1987a: 479). El derecho a disfrutar “a su antojo” de su riqueza es 
la manifestación concreta de la libertad entendida en sentido individua-
lista. La libertad del “hombre” es la libertad del propietario, el “derecho 
del interés personal” (Marx, 1987a: 479). Más decisivo aún: “Aquello, la 
libertad individual, y esto, su aplicación, forman el fundamento sobre el 
que descansa la sociedad burguesa. Sociedad que hace que todo hombre 
encuentre en los demás, no la realización, sino, por el contrario, la limi-
tación de su libertad” (Marx, 1987a: 479, las cursivas son del autor). 
Nuevamente, la igualdad (esto es importante: entendida no desde su 
significación política, sino como un derecho humano inherente al miembro 
de la sociedad civil) vuelve a poner al individuo en el lugar de la mó-
nada que no depende de nadie, determinado como un ser abstracto. Aquí 
Marx se apoya en la lectura del Artículo 3 de la Constitución de 1795: 
“La igualdad consiste en que la ley es la misma para todos, así en cuanto 
protege como en cuanto castiga” (citado en Marx, 1987a: 479).

Finalmente, tenemos el Artículo 8 de la Constitución de 1793: “La 
seguridad consiste en la protección que la sociedad otorga a cada uno de 



318 Andamios

Matías Cristobo

sus miembros para la conservación de su persona, de sus derechos y de su 
propiedad” (citado en Marx, 1987a: 479). La significación de este derecho 
es particularmente importante en el análisis de Marx puesto que, lejos 
de expresar una superación del egoísmo imperante en la sociedad civil, 
implica su pleno “aseguramiento”. Palos contra el “liberalismo burgués” 
cristalizado en la Revolución francesa, pero palos también contra Hegel, 
quien veía en el Estado —en la comunidad política— una elevación de 
los intereses particulares al plano del interés universal: “La seguridad es 
el supremo concepto social de la sociedad burguesa, el concepto de la 
policía, según el cual la sociedad existe sola y únicamente para garantizar 
a todos y cada uno de sus miembros la conservación de su persona, 
de sus derechos y de su propiedad” (Marx, 1987: 479a, las cursivas 
son del autor).1 La interpretación del derecho humano a la seguridad 
revela claramente cuál es el “espíritu” que alimenta las Declaraciones de 
derechos: la existencia de una comunidad política cuya finalidad no es 
otra que la conservación de la sociedad burguesa. El Estado es meramente 
un medio que asegura la vida de la sociedad civil. Basta sólo con repasar 
el Artículo 2 de la Constitución de 1791: “La finalidad de toda asociación 
política es la conservación de los derechos naturales e imprescriptibles 
del hombre. Tales derechos son la libertad, la propiedad, la seguridad y 
la resistencia a la opresión” (citado en Hunt, 2010: 230). Agrega Marx:

Y este hecho resulta todavía más enigmático cuando vemos 
cómo los emancipadores políticos llegan incluso a rebajar 
la ciudadanía, la comunidad política, al papel de simple 
medio para la conservación de los derechos humanos, y 
cómo, por tanto, se declara al citoyen servidor del homme 
egoísta, degradándose con ello la esfera en que los hombres 
se comportan como una comunidad, para supeditarla a 
aquella en que el hombre se conduce como un ser aislado 
y parcial; y que, por último, no se considere como hombre 
auténtico y verdadero al hombre en cuanto ciudadano, sino 
en cuanto burgués (1987a: 480, las cursivas son del autor).

1 Por “policía” debemos entender “la política del Estado vuelto hacia el bien de todos los 
ciudadanos” (Dri, 2008: 229).



319Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

Desde el modelo de la crítica de la religión,2 crítica a la duplicidad 
teológica que escinde el cielo de la tierra; crítica a la duplicidad política 
que escinde el Estado de la sociedad civil; por último, crítica a la 
duplicidad “subjetiva” que escinde al ciudadano del hombre (burgués). 
Todavía podríamos encontrarle otro sentido a la palabra “conservación” 
(de nuevo, la finalidad de toda asociación política es la conservación 
de los derechos del hombre). Al declarar que estos derechos son 
“naturales”, la sociedad “naturaliza”, valga la redundancia, todo lo 
que comprenden: las ataduras al estado de necesidad, la satisfacción de 
los intereses particulares, la propiedad privada y el comportamiento 
egoísta. La conservación de los derechos significa ni más ni menos 
que la conservación de la sociedad burguesa, es una aceptación del 
mundo tal y como está. Por eso sólo la potencia creativa del hombre se 
concentra en la actividad política, mientras las actividades sociales llevan 
el sello eterno e indeleble de la naturaleza. Nos permitimos volver a 
citar largamente a Marx:

[…] el hombre, en tanto que como miembro de la sociedad 
burguesa, el hombre no político, aparece necesariamente 
como el hombre natural. Les droits de l’homme aparecen como  
droits naturals, pues la actividad consciente de sí misma se 
concentra ahora en el acto político. El hombre egoísta es el 
resultado pasivo, simplemente encontrado de la sociedad 
disuelta, objeto de la certeza inmediata y, por ende, objeto 
natural. La revolución política disuelve la vida burguesa en 
sus partes integrantes, sin revolucionar estas mismas partes 
ni someterlas a crítica. Se comporta hacia la sociedad 
burguesa, hacia el mundo de las necesidades, del trabajo, 
de los intereses particulares, del derecho privado, como 
hacia la base de su existencia, como hacia la premisa en 

2 Existe una innumerable bibliografía acerca del modelo feuerbachiano de la “inversión” 
entre sujeto y predicado —propio de la crítica de la religión— que Marx continúa, 
por ejemplo, en su En torno a la crítica de la filosofía del Derecho de Hegel, obra escrita 
a comienzos de 1844. Véase a este respecto, entre muchísimos otros, los trabajos de 
Abensour (1998); Althusser (2004); Balibar (2000); Borón (2000); Eymar (1987); 
Holloway (1999) y Löwy (2010).



320 Andamios

Matías Cristobo

torno a la cual ya no es posible seguir razonando, y por 
consiguiente, como hacia su base natural (Marx, 1987a: 
483, las cursivas son del autor).

Se desprende inmediatamente de lo anterior una primera conclusión: 
tenemos distintas formas de entender al “hombre” como consecuencia 
de la escisión entre la esfera de la sociedad civil y la del Estado. En la 
sociedad civil, burguesa, el hombre “real”, “simplemente encontrado”, en 
su inmediata existencia, es considerado como el verdadero hombre; 
mientras que el hombre visto como ciudadano político es un ser abstracto, 
una persona alegórica y moral, va a decir Marx. Consecuentemente, el 
hombre real es el prototipo del individuo egoísta, según lo expresan 
los derechos humanos opuestos a los derechos políticos, mientras que 
el hombre en su esencia genérica, y por lo tanto “verdadera”, sólo es 
visto aquí bajo la forma del ciudadano abstracto, desprendido de su 
situación particular, concreta; en suma, como una abstracción política. 
Dicho brevemente: el hombre real, egoísta, es el hombre verdadero; el 
verdadero hombre, el que es capaz de alcanzar su esencia políticamente, 
es el hombre abstracto. Entonces, ¿cómo es posible superar este 
dualismo? ¿Cómo es posible reconciliar al hombre consigo mismo 
y con los otros hombres?  Digamos —provisoriamente, hasta nuevo 
aviso— que las respuestas hay que buscarlas ahora en las relaciones 
sociales que se establecen a través del trabajo, en una repolitización de 
estas relaciones que aparecen como simplemente “dadas”, como aquella 
base natural ante la cual no podemos seguir razonando. Cuando se 
discuten y transforman las premisas sociales que vuelven al hombre real 
egoísta, éste puede reconciliarse con el hombre abstracto (en el que 
se manifestaba parcialmente su esencia genérica) y emanciparse no ya 
políticamente, sino humanamente:

Sólo cuando el individuo real recobra dentro de sí 
al ciudadano abstracto y se convierte, como hombre 
individual, en ser genérico, en su trabajo individual y en sus 
relaciones individuales; sólo cuando el hombre ha sabido 
reconocer y organizar sus “forces propres” como fuerzas 
sociales y cuando, por tanto, no desgaja ya de sí mismo 



321Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

la fuerza social bajo la forma de fuerza política, podemos 
decir que se lleva a cabo la emancipación humana (Marx, 
1987a: 484, las cursivas son del autor).

El componente social de la “emancipación humana”

Generalmente es bastante poco discutido el presunto paso desde el 
interés filosófico-político al interés por lo “social” en estos “textos de 
juventud” de Marx. Interpretación tanto más autorizada cuanto que Marx 
se ocupa en la segunda parte de Sobre la cuestión judía, no sólo de señalar 
la diferencia entre la emancipación política y la emancipación humana, 
sino de precisar el componente social específico del cual tenemos que 
emanciparnos. Avancemos en este sentido para intentar luego proponer 
otra lectura de la crítica a los derechos humanos que problematice el 
tránsito de lo político a lo social. Más claramente: si la crítica a los 
derechos humanos fuese una crítica de la emancipación política, como 
ilusión política, la emancipación humana no implicaría —afirmación 
bastante poco discutida también— un rechazo de lo político sustentado 
en la primacía de lo social. Así pues, la impugnación de los derechos 
humanos puede adquirir un significado absolutamente diferente desde 
el propio “pensamiento de lo político”. Pero detengámonos en ese 
“elemento social” del que habla Marx, quien vuelve a insistir en que la 
limitación del judío (motivo que dispara su escrito) para emanciparse 
no está en su religión, en su conciencia religiosa; está, por el contrario, 
en su “ser social” diríamos empleando un anacronismo, en sus premisas 
seculares. Entonces, “¿Cuál es el fundamento secular del judaísmo? 
La necesidad práctica, el interés egoísta. ¿Cuál es el culto secular que 
el judío practica? La usura. ¿Cuál su dios secular? El dinero”. (Marx, 
1987a: 485, las cursivas son del autor).

Por eso las condiciones para la verdadera emancipación de los judíos 
y la emancipación general no debemos buscarlas en la superación de 
una limitación religiosa, sino en la emancipación de las necesidades 
prácticas guiadas por el egoísmo que tienen como dios supremo al 
dinero. Liquidando estos fundamentos sociales (que tienen un carácter 
antisocial, como va a decir Marx) la figura del judío cae por su propio 



322 Andamios

Matías Cristobo

peso: eliminando el espíritu práctico del judaísmo, su esencia práctica, 
el judío como tal no tiene razón de ser. Pero hemos dado por supuesto 
algo que deberíamos explicar mejor. En primer lugar, el problema de 
la liberación de los judíos no es un hecho meramente puntual como 
podría ser el de cualquier otro grupo social, es determinante porque la 
esencia del judaísmo revela el espíritu práctico de la sociedad burguesa 
que ha ido conformándose a través de la historia bajo la forma de un 
comportamiento individualista y egoísta: “Y si la sociedad burguesa no 
ha podido convencer al judío de la irrealidad de su esencia religiosa, que 
no es, cabalmente, otra cosa que la concepción ideal de la necesidad 
práctica, es, sencillamente, porque en la sociedad burguesa se realiza 
y se ha realizado ya de un modo general la esencia real del judío” 
(Marx, 1987a: 489, las cursivas son del autor). En segundo lugar, si 
aceptamos que las disputas entre la religión y la política proceden de 
contradicciones o conflictos seculares, no teológicos, el carácter mismo 
de la emancipación humana tampoco va a ser la excepción. Con esto 
queremos decir que la crítica al dios “práctico” de los judíos (y no 
sólo de los judíos, porque gobierna igualmente la sociedad burguesa 
toda), al dinero, apunta a la autoenajenación profana del hombre, 
no ya a su autoenajenación religiosa, teórica, aunque la lógica de este 
“extrañamiento” resulte similar:

La venta es la práctica de la enajenación. Así como 
el hombre, mientras permanece sujeto a las ataduras 
religiosas, sólo sabe objetivar su esencia, convirtiéndola 
en un ser fantástico ajeno a él, sólo puede comportarse 
prácticamente bajo el imperio de la necesidad egoísta; sólo 
así puede producir prácticamente objetos para venderlos, 
poniendo sus productos y su actividad bajo la férula de 
un poder ajeno y confiriéndoles la significación de una 
esencia ajena, que es el dinero (Marx, 1987a: 489, las 
cursivas son del autor).

Sin establecer todavía la distinción clásica entre “valor de uso” y “valor de 
cambio”, Marx va a sostener que el dinero es el dios que sustituye el valor 
propio, específico, de todas las cosas al transformarlas en mercancías, 



323Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

ya se trate del mundo humano como de la naturaleza, por un valor 
universal al que todo puede ser reducido: “El dinero es la esencia del 
trabajo y de la existencia del hombre, enajenado de éste, esencia extraña 
que lo domina y es adorada por él” (Marx, 1987a: 487). Así, llegamos al 
núcleo del problema y al final de la argumentación de Marx desplegada 
en este escrito de 1843, porque la emancipación del judío coincidirá 
con la superación del “espíritu práctico” de su religión, encarnado en 
las condiciones materiales de la vida y no en el idealismo político o 
religioso.

El judío no podrá seguir existiendo una vez que la sociedad 
logre acabar con la esencia empírica del judaísmo, porque 
su conciencia carecerá ya de objeto, porque la base 
subjetiva del judaísmo, que es la necesidad práctica, se 
habrá humanizado, porque se habrá superado el conflicto 
entre la existencia individual-sensible y la esencia genérica 
del hombre. Emancipar socialmente al judío equivale a 
emancipar del judaísmo a la sociedad. (Marx, 1987a: 490, 
las cursivas son del autor).

¿Cuál es la lectura que podemos hacer de este fragmento? En un sentido, 
y en cierto modo desde una mirada retrospectiva sostenida sobre las 
obras ulteriores de Marx consagradas al estudio de la economía política, 
que “la superación del conflicto entre la existencia individual-sensible 
y la esencia genérica del hombre” sólo es posible en la socialización del 
trabajo, en el reconocimiento de que esta fuerza capaz de reproducir la 
vida lleva en sí un carácter genérico, recuperando el componente “social”, 
no enajenado, autoconsciente, que sólo estaba reservado para la actividad 
política. Por esta razón Marx va a hablar de emancipar socialmente al 
judío, para contraponer esta emancipación general a la emancipación 
política parcial. Pero, en otro sentido, aún podríamos preguntarnos si, 
como lo hace Miguel Abensour, en Marx lo político verdaderamente 
está recubierto por lo social o si la dimensión política es derivable de la 
dimensión económica. Dicho de otra forma, la persistencia de la pregunta 
por lo político en Marx —en caso de tener lugar— puede habilitar una 
nueva reflexión sobre la condena de los derechos humanos.



324 Andamios

Matías Cristobo

La crítica a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

 
Miguel Abensour se propone, en la estela del pensamiento de lo polí
tico3 trazada por Claude Lefort, hacer reemerger el “momento 
maquiaveliano”4 presente en el Marx de la Crítica del derecho del Estado 
de Hegel de 1843. Es decir, si en Lefort —entre otros— se trataba de 
“regresar” de Marx a Maquiavelo para reencontrar la pregunta perdida 
por lo político, antes que oponerlos, Abensour se dispone a observar 
el dispositivo Marx/Maquiavelo en Marx mismo. Y si su apuesta es 
hacer salir a la superficie la persistencia de la pregunta por lo político 
en Marx, la nuestra será realizar algo así como una lectura lefortiana de 
Marx —vía Abensour— contra Lefort mismo. “[…] los textos de 1843 
inauguran una nueva puesta en cuestión de ese poder determinante 
de lo político, al menos bajo la figura del Estado. La crítica del Estado 
moderno, bajo la forma de una puesta en relación con la autonomía de 
la sociedad civil, abre el camino a un descentramiento de un nuevo tipo 
de lo político por relación consigo mismo” (Abensour, 1998: 22). Cito 
este fragmento de La democracia contra el Estado para sostener que el 
“descentramiento de un nuevo tipo de lo político por relación consigo 
mismo” será la piedra basal del análisis. Si prestamos atención al  
señalamiento abensouriano sobre la existencia de dos constelaciones 
de textos5 discernibles en el período “juvenil” de Marx (los de 1842 y 
los de 1843-1844), la crisis política6 que desembocará en una crítica de 

3 “Lo político” puede ser entendido, de acuerdo a la significación precisa que le confiere 
Lefort, como el momento de institución de lo social que configura, articula y da sentido 
al total de las relaciones, elementos y actividades sociales.
4 Para estudiar más detalladamente las especificidades e implicaciones de lo que ha 
dado en llamarse el “momento maquiaveliano” véase Abensour (1998: 16-20).
5 El escrito al cual dedico el grueso de mi análisis, Sobre la cuestión judía, puede ser 
comprendido como una continuación de la problemática tratada en la Crítica del derecho 
del Estado de Hegel (Marx, 1987b), lo cual significa que la reunión de estos textos en una 
misma “constelación” nos faculta a leerlos sobre un trasfondo común, más allá de su 
real cercanía temporal, por su afinidad temática.
6 La mencionada crisis puede ser descrita como la conjunción de una serie de motivos 
biográficos, teóricos y políticos que empuja a Marx a despegarse de la concepción 
hegeliana del Estado a comienzos del año 1843. Enumerados rápidamente: su “partida” 
primero a Holanda y luego a Francia, su consecuente alejamiento del pensamiento 



325Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

la política no implica necesariamente la negación de la autonomía de lo 
político y su dependencia de otro orden: las relaciones económicas. El 
“descentramiento de lo político por relación consigo mismo” significa 
que la crítica al Estado moderno no perderá su lugar a manos de una 
“crítica de la sociedad (civil)”, sino que buscará la determinación de 
un nuevo sujeto realmente universal. Más claramente, si para Hegel el 
Estado es el universal concreto, para Marx, al menos en esta etapa 
de su pensamiento, el universal concreto será el demos y la forma de 
constitución verdadera, la constitución democrática. Pero, para complicar 
aún más las cosas, las dos interpretaciones que estoy comenzando a 
sugerir están autorizadas por el propio Marx. La primera de éstas —adop
tada luego fuertemente por la, digamos, “ortodoxia” marxista— en el 
muy conocido Prólogo de la Crítica de la Economía política de 1859. Cito 
la versión presentada en la Introducción general a la crítica de la economía 
política/1857:

La primera tarea que emprendí con el objeto de resolver 
las dudas que me asediaban fue una revisión crítica de la 
filosofía del derecho de Hegel, un trabajo cuya introducción 
apareció en los Deutsch-Französische Jahrbürcher, editados 
en París en 1844. Mi investigación desembocó en el 
resultado de que tanto las condiciones jurídicas como las 
formas políticas7 no podían comprenderse por sí mismas ni 
a partir de lo que ha dado en llamarse el desarrollo general 
del espíritu humano, sino que, por el contrario, radican en las 
condiciones materiales de vida, cuya totalidad agrupa Hegel, 
según el procedimiento de los ingleses y franceses del siglo 
xviii, bajo el nombre de “sociedad civil”, pero que era menester 
buscar la anatomía de la sociedad civil en la economía política 
[…]. El resultado general que obtuve y que, una vez 
obtenido, sirvió de hilo conductor de mis estudios, puede 

“joven hegeliano” cercano a la utopía del Estado racional y “la denuncia de la revolución 
política en beneficio de una forma radical de revolución” (Abensour, 1998: 49)
7 Anoto al pasar que en la traducción que Eduardo Rinesi realiza del texto de Abensour 
la expresión “formas políticas” aparece como “formas de Estado”, lo cual cambia 
sustancialmente su sentido.



326 Andamios

Matías Cristobo

formularse brevemente de la siguiente manera. En la 
producción social de su existencia, los hombres establecen 
determinadas relaciones, necesarias e independientes de su 
voluntad, relaciones de producción que corresponden a un 
determinado estadio evolutivo de sus fuerzas productivas 
materiales. La totalidad de esas relaciones de producción 
constituye la estructura económica de la sociedad, base 
real sobre la cual se alza un edificio [Uberbau] jurídico y 
político, y a la cual corresponden determinadas formas 
de conciencia social. El modo de producción de la vida 
material determina [bedingen] el proceso social, político 
e intelectual de la vida en general (Marx, 1997: 66, las 
cursivas son mías).

Parece que a partir de aquí, de esta autointerpretación que Marx rea
liza sobre su crítica de la filosofía del derecho hegeliana unos años 
después, lo político pasa a constituir un fenómeno segundo y derivable de 
relaciones que tienen lugar en otro registro. En este caso, el descen
tramiento de lo político no tendría que ver con el surgimiento de una 
nueva relación consigo mismo, sino con “una necesidad infraestructural, 
o de un conjunto de relaciones de fuerza” (Abensour, 1998: 23). El 
pensamiento de lo político daría paso, así, a “una ciencia objetiva de 
la totalidad social” (1998: 23). Sin embargo, llevando casi al extremo 
el imperativo adorniano del “pensar contra sí mismo”, o la idea según 
la cual “el sujeto es el enemigo del sujeto” —como gusta destacar 
John Holloway refiriéndose al pensamiento no identitario—, Miguel 
Abensour rechaza, o, quizás mejor expresado, admite la posibilidad de 
otra interpretación sobre la autocomprensión de Marx. Se trata de no 
conformarse con la “versión oficial” ni con el “resultado obtenido” y rehacer 
“el camino de Marx hacia el resultado” (1998: 23). Como si, rompiendo 
con la linealidad que inscribe a la Crítica bajo la figura de escalón 
previo al estudio de la economía política, se nos diese la posibilidad 
—por medio de las tensiones y contradicciones que la atraviesan— de 
comprenderla a la luz del pensamiento de lo político, de la filosofía 
política. La disyuntiva que así se abre puede conducirnos a “leer” en 
la crítica del derecho una crisis epistemológica que intentaría resituar 



327Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

científicamente lo político a partir de una nueva base —las relaciones 
económicas—, o bien una crisis política y filosófica que culminaría en 
la búsqueda de un nuevo sujeto distinto del Estado, una vez más, el 
descentramiento de lo político por relación consigo mismo.

Como puede fácilmente entreverse, la opción seguida por Abensour 
es la segunda, pero no se agota en la constatación de la persistencia de 
la pregunta por lo político a pesar de la importancia que comienza a 
adquirir “lo social”, sino a redoblar la apuesta al habilitar la posibilidad 
de que el cuestionamiento por la figura de la “verdadera democracia”, 
contenida en la Crítica, lleve a su límite la indagación sobre la esencia 
de lo político. La admisión de esta segunda posibilidad es fundamental 
para Abensour —y también para nosotros—, puesto que si resulta lícita 
podremos establecer una nueva relación entre la crítica de la política y 
la emancipación humana. Extensivamente, entre la crítica de la política 
y la crítica de los derechos humanos. El filósofo francés adelanta algo 
en este sentido:

[…] si es posible observar en Marx una tendencia 
al ocultamiento de lo político bajo la forma de una 
naturalización, de una inserción de lo político en una teoría 
dialéctica de la totalidad social, su obra parece, al mismo 
tiempo, trabajada por una orientación contraria. Como si 
la heterogeneidad de lo político, el poder instituyente de 
lo político, no hubieran dejado de obsesionarlo durante 
su vida —como atestiguan la riqueza y la complejidad 
de sus escritos políticos—, como si Marx no hubiera deja
do de interrogarse sobre el enigma del fundamento de la 
comunidad política, del vivir-juntos de los hombres 
(1998: 24).

Se trata, en síntesis, de preguntarse por las figuras que cobra la libertad, 
la veamos como la “verdadera democracia” o la desaparición del Estado; 
más apropiadamente, el advenimiento de la “verdadera democracia” 
apunta hacia la progresiva desaparición del Estado. Cuando Marx 
denuncia el dualismo creado por la emancipación política, como 
el producto de una revolución parcial, y señala los rasgos de una 



328 Andamios

Matías Cristobo

verdadera emancipación humana no es en detrimento de la dimensión 
política como tal, sino de una determinada concepción de la política. 
Marx no niega que la revolución llevada a cabo por los franceses 
modernos represente un “progreso” con respecto a formas anteriores 
de dominación —como claramente puede leerse en Sobre la cuestión 
judía—, pero el problema está en realizarla completamente, en hacerle 
cumplir la promesa que ella misma encierra.

Así pues, lejos de expresar su negación, la emancipación humana 
incluye la emancipación política como “un momento necesario y, en un 
sentido, ineliminable” (Abensour, 1998: 51). Explico un poco mejor 
en qué radica esta operación puesto que así también se comprenderá 
lo sustancial de la crítica de la política. Según Marx —comentado por 
Abensour—, el trabajo de la crítica consiste en llevar a cada forma de 
realidad particular a estar de acuerdo con el movimiento que la ha 
impulsado, en otras palabras, a alcanzar su verdad,8 a conquistar “la 
forma superior in statu nascendi de la que ella no representa más que una 
expresión imperfecta e inacabada” (Abensour, 1998: 52). De acuerdo 
con esta percepción del problema, no se trataría en Marx de abandonar el 
campo de la revolución política para abrir camino a la revolución social, 
puesto que la primera ya contiene en germen a la segunda, de la cual no 
es más que una expresión “imperfecta e inacabada”. Por la misma razón, 
remarca Abensour, el Estado político ocupa el centro del análisis, puesto 
que es “el lugar de una contradicción permanente entre su pretensión 
de universalidad, sus exigencias racionales y sus presupuestos reales” 
(1998: 53). La apuesta de Marx, así reinterpretada, sería situarse en  
el espacio privilegiado del Estado para hacer estallar la “ilusión política”, el  
“idealismo político”, no con la finalidad de que la política desaparezca, 
sino para llevarla más allá del lugar al que ha sido confinada. En otras 
palabras, para que la política se realice más allá de los límites del Estado 
político, como una expansión del “principio político” a todas las esferas 
de lo social. En la Crítica de 1843 el pasaje de la “forma política” a 

8 Sin pretender violentar demasiado la literalidad del texto, en el movimiento “dialéctico” 
que propone Marx resuena el eco de la célebre frase de Hegel “lo que es racional es real, 
y lo que es real es racional”, en el sentido de que “lo que es racional debe acontecer” o 
“todo lo que es racional debe ser” (Hegel, citado en Dri, 2008: 216-217).



329Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

la “forma general” asumirá el nombre de “verdadera democracia”, 
mientras que en Sobre la cuestión judía la re-unión del hombre individual 
con el ser genérico —el final del desgajamiento de la fuerza social como 
fuerza política— el de emancipación humana. Vistas así las cosas, la 
crítica de la política, lejos de implicar un mero rechazo o negación, 
se revelaría como el intento de reencontrar su esencia enajenada en 
el Estado. Abensour radicaliza incluso el argumento al sostener que el 
dominio político no sólo no es ni “abandonado ni descentrado”, sino 
que es elegido como el territorio predilecto del análisis debido a que en 
él están contenidos los ideales de la razón moderna. Llevar al Estado 
más allá de sí mismo, como dice textualmente Abensour, es preguntarse 
por las figuras de la emancipación universalmente humana. Del mismo 
modo en que no existiría un simple rechazo de la emancipación 
política, sino la tentativa de poner en evidencia la “sobre-significación” 
que la habita y la presiona a realizarse más allá del Estado moderno, 
tampoco sería la crítica del derecho hegeliano un simple “primer paso” 
en el camino hacia una crítica materialista de la sociedad y el Estado. 
O, menos categóricamente, otra lectura es válida y puede ser captada 
como el intento de establecer una “filosofía política antihegeliana” sobre 
la base de la libertad moderna plasmada en la Revolución francesa.

En el marco de esta lectura “paralela” que pretendo desarrollar, 
además de comprender la crítica a la filosofía del derecho de Hegel como 
una nueva epistemología “cientificista” preocupada por establecer los 
factores determinantes del desarrollo histórico, podemos comprenderla 
desde el prisma del pensamiento de lo político puesto que

[…] la proposición según la cual el centro de gravedad 
del Estado reside del lado de las instancias actuantes que 
son la familia y la sociedad civil burguesa es susceptible de 
recibir una doble interpretación, según que se refiera esta 
gravedad del Estado a instancias sociológicas o a instancias 
políticas, a instancias determinantes o a fuerzas actuantes 
(Abensour, 1998: 61, cursivas del autor).

De lo que se trataría es de interpretar la crítica de Marx como una crí
tica política al tiempo que filosófica. La crítica es política porque 



330 Andamios

Matías Cristobo

Marx buscaría, contra el modo burocrático según el cual Hegel 
piensa la política al acordarle al Estado el papel de único agente, un 
modo democrático de pensar la política. Es, pues, una “voluntad de 
emancipación real” democrática y antiburocrática la que devuelve a la 
familia y la sociedad civil el lugar de factores activos. Se elabora, de esta 
manera, un pensamiento nuevo sobre la política de acuerdo con la lógi
ca democrática, aliando el método transformativo feuerbachiano con la 
voluntad revolucionaria: “[…] si la revolución puede ser definida como 
la aplicación del método transformativo en el campo de la práctica, 
el método transformativo, a la inversa, se convierte en intervención 
revolucionaria en el campo de la teoría” (Abensour, 1998: 63). Sin 
embargo, continúa Abensour, el trabajo de Marx no termina ahí, puesto 
que busca religar las esferas de la sociedad civil y la familia con un 
sujeto privilegiado: el demos “total”. Se trata de arrancarle al Estado 
(falso sujeto, falsa fuente de actividad) su lugar central y sustituirlo por 
el único sujeto real —verdadera fuente de actividad—, nuevamente, el 
demos.

Como se ve, siempre desde esta perspectiva, la cuestión estriba 
en reemplazar un sujeto por otro (para decirlo en términos lefortianos, 
de buscar el sujeto que más se adecúe al “ser de lo social”) y no —o 
no sólo— la vinculación de lo político con instancias sociológicas 
determinantes. Si aceptamos, como sostiene Marx, que el Estado está 
compuesto por la masa de los individuos y por lo tanto brota de la familia 
y la sociedad civil, el sujeto deja de ser la Idea abstracta y pasa a ser el 
“hombre real”. Consecuentemente, existiría una “adecuación perfecta 
entre la democracia como auto-determinación del pueblo y el principio 
filosófico que le es propio, ya que, con el demos, viene a la existencia 
y en su verdad el sujeto real, la ‘raíz’ de la historia en la modernidad” 
(Abensour, 1998: 64). Ahora estamos en mejores condiciones para 
comprender lo esencial de la crítica de la política, puesto que al igual 
que la emancipación política es una forma “imperfecta e inacabada” de 
la emancipación humana, el Estado político sería una forma “imperfecta 
e inacabada” de la democracia. Precisamente, el trabajo de la crítica 
consistiría en desbordarlo, en presionarlo a realizarse, en referirlo a ese 
movimiento que lo excede y que encuentra en el demos su verdad. Se 
desprende de lo anterior que Marx no abandona el dominio político 



331Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

en beneficio de instancias sociológicas determinantes, más bien busca 
pensar la esencia de lo político en relación con la actividad de un sujeto 
político. Para Abensour, éste es el objetivo central de la crítica a Hegel.

Conviene avanzar un poco más y agregar que si la democracia revela 
la “esencia de toda constitución política”, el “hombre socializado”, lo 
hace en el preciso sentido de que el hombre alcanza su destino de ser 
social accediendo a la esfera política. Y entonces podemos apartarnos 
de las lecturas “habituales” sobre la relación de determinación entre la 
sociedad civil y el Estado y obtener una interpretación renovada:

La esencia política, el hombre socializado, revela ser en realidad, si 
bien se mira, la esencia del hombre tal como ella puede manifestarse en 
la medida en que se emancipe, en que se libere, precisamente, de los 
límites de la familia y la sociedad civil, y de las determinaciones que se 
derivan de ellas. No es pues a través de las relaciones que se engendran 
en la sociedad civil que el hombre consigue cumplir su destino social, 
sino que es luchando contra ellas, rechazándolas políticamente, en 
calidad de ciudadano del Estado político, que puede conquistar su 
esencia de ser genérico (Abensour, 1998: 79).

Pero no nos confundamos. Es a esta “sublimidad” del momento 
político y a la denegación de los condicionamientos materiales que Marx 
dirige sus críticas en Sobre la cuestión judía. Sólo la forma de constitución 
democrática permitirá el comportamiento del hombre como “ser 
genérico” en todas las esferas sociales —y no exclusivamente en la 
política—, evitando que la objetivación constitucional se transforme 
en alienación política. En efecto, en la democracia la constitución es el 
producto libre del hombre, por lo tanto el sujeto se encuentra a salvo 
de alienarse en sus objetivaciones. Al no existir este desfasaje entre 
el productor y su producto —nuevamente nos encontramos ante el 
modelo de la crítica de la religión—, al ser la democracia una forma 
de institución de lo social autoesclarecida, “[…] no se reifica, no se 
cristaliza, no se erige en tanto que potencia o forma extraña situada 
por encima del sujeto y vuelta contra él” (Abensour, 1998: 80-81). La 
diferencia específica de la democracia con la monarquía o la república 
—formas políticas “imperfectas e inacabadas” de la primera— la 
encontramos esencialmente en la relación universal/particular. En 
la monarquía y la república el Estado político funciona como “forma 



332 Andamios

Matías Cristobo

organizadora” que domina el resto de las esferas no políticas, es 
decir, representa la universalidad que sojuzga los demás momentos 
particulares de la existencia del pueblo. Pero aquí está la trampa: es 
exactamente porque esta forma organizadora hace las veces de “facultad 
divisoria” entre el Estado político y el Estado no político, es porque crea 
este dualismo, que puede funcionar como una universalidad ficticia 
que preserva los intereses particulares presentes en el Estado. En la 
democracia, en cambio, “[…] el principio formal es al mismo tiempo 
el principio material. La democracia es por tanto, por primera vez, la 
verdadera unidad de lo general y lo particular” (Marx, 1987b: 343, 
las cursivas son del autor).9 Sostuve anteriormente que el pueblo es el 
sujeto real, concreto, y, coherentemente, la constitución democrática 
el régimen verdadero. Si me importa delinear las especificidades de 
la “verdadera democracia” como una forma de constitución política 
“superior” al Estado moderno, es porque persigo el objetivo de mostrar 
que en Marx —contrariamente a lo que sostendrá Lefort— no existe un 
rechazo de lo político per se. La condena de la política como el lugar 
de una “ilusión” no implica de ninguna manera su desaparición en una 
sociedad futura, sólo apunta a criticar al Estado político en el sentido 
de “forma organizadora” y “esfera separada”. O, para decirlo en otros 
términos, la crítica se dirige a la falsa universalidad del Estado (al ser 
esta universalidad formal, abstracta) que pretenciosa y vanamente se 
arroga el derecho de ser una “parte que pretende valer por el todo” 
(Abensour, 1998: 124). En la verdadera democracia, dice Abensour, 
lo político persiste como un momento de la existencia de la vida del 
pueblo junto a los otros momentos de sus objetivaciones. Es decir, la 
esfera política coexiste con las esferas sociales. Por eso mismo no se 
trata de una disolución de lo político en lo social, puesto que es en este 
momento en el que el pueblo hace la experiencia de su universalidad y 
de su libertad, ni de una politización total de lo social, ya que se corre 
el riesgo de recaer en la alienación política ahogando la especificidad de 

9 En la traducción de Eduardo Rinesi, más en línea con la terminología que vengo 
empleando, el pasaje citado de Marx dice como sigue: “[…] el principio formal es al 
mismo tiempo el principio material. La democracia es por tanto, ante todo, la verdadera 
unidad de lo universal y lo particular” (Abensour, 1998: 89).



333Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

las demás esferas. Más aún, no sólo la autoconstitución de la verdadera 
democracia —representada como “el advenimiento del ser ahí genérico, 
del ser ahí humano, en y por la política” (Abensour, 1998: 102, las cursivas 
son mías)— no anula la diferenciación, sino que incluso su trabajo 
consiste precisamente en elaborarla, con la condición de que en cada 
esfera particular se manifieste la “unidad del hombre con el hombre”, 
vale decir: el hombre socializado. Ahora es posible reinterpretar las 
proposiciones con las cuales Marx finaliza las dos partes de Sobre la 
cuestión judía, aquellas que hablan del no desgajamiento de la “fuerza 
social bajo la forma de fuerza política” y la superación del “conflicto 
entre la existencia individual-sensible y la esencia genérica del 
hombre”, sin renunciar al pensamiento de lo político: “La ‘tendencia’ de 
la verdadera democracia podría ser que el demos fuera la figura política, 
el nombre, bajo el cual adviene, más allá de la escisión entre un ser ahí 
político y un ser ahí social, un ser ahí humano” (Abensour, 1998: 94).

(A manera de) conclusión

Bien, ¿pero qué tiene que ver todo esto con los derechos humanos?, es 
posible que se pregunte el improbable lector de este trabajo. Algunas 
conclusiones ya pueden ser fácilmente imaginadas. Voy a intentar, a 
manera de cierre, practicar una mínima extensión, una traslación, de las 
ideas anteriores para ensayar una crítica a los derechos desde el mismo 
arco del pensamiento de lo político. Podríamos asir el problema —es 
sólo una de las posibles formas de hacerlo— desde la distinción entre 
la emancipación política y la emancipación humana. Para Claude Lefort la 
limitación del análisis de Marx, su “ceguera” para observar el alcance de 
los derechos como el fundamento de una sociedad política, se debe a 
que consideraba la emancipación política como un “momento necesario 
y transitorio en el proceso de la emancipación humana” (Lefort, 1990: 
16). Y, al hacerlo así, la emancipación política se transforma en una 
“ilusión política”, puesto que se piensa independiente de los elementos 
de la sociedad civil. Por lo tanto, dirá Lefort, para Marx “la política y 
los derechos del hombre constituyen dos polos de una misma ilusión” 
(Lefort, 1990: 16). La tesis de Lefort es una verdad a medias. Ciertamente 



334 Andamios

Matías Cristobo

Marx pensaba la revolución política como un “momento necesario” en 
el camino hacia la emancipación humana, pero de ninguna manera la 
conquista de esta última implicaría la desaparición de la política, ni 
la condena de los derechos una reprobación de la política tout court. 
En una palabra, podría condensarse completamente la diferencia en la 
lucha por el sentido atribuido a la revolución política, al menos en esta 
etapa del pensamiento de Marx: “momento necesario y transitorio” para 
Lefort, “momento necesario e ineliminable” para Abensour. La censura 
de los derechos es perfectamente coincidente con la censura al dualismo 
propio de la revolución política, a la constitución del Estado moderno 
como mera “forma organizadora” que hace las veces de “facultad 
divisoria” entre el Estado político y el Estado no político. La “ilusión 
política”, o la ilusión de la política, reviste el carácter de tal porque aún 
permanece dentro de la falsa universalidad de la sociedad burguesa. En 
la “verdadera democracia” (pero esta es sólo una manera de designar, 
de nombrar, la superación entre la existencia individual-sensible y la 
esencia genérica del hombre), los derechos serían el “producto libre” de 
la humanidad y no la expresión de la alienación de la “fuerza social” 
bajo la forma de “fuerza política”. La falsedad del Estado político consiste 
en que el hombre se comporta genéricamente sólo en una esfera, la 
política; mientras que, en realidad, sólo podría alcanzar su ser verdadero 
sobre otra forma de constitución, la democrática. Nos movemos desde 
la alienación política hacia la objetivación política y el escenario cambia 
completamente: no existiría un rechazo de lo político en beneficio 
de lo social, sino una recreación de lo político sobre nuevas bases, 
¡pero estas bases son también políticas! Reinterpretando el comentario 
efectuado por Abensour sobre el párrafo final de la primera parte de 
Sobre la cuestión judía, podríamos traducir que los derechos humanos 
son la manifestación, el fiel testimonio, de la escisión del ser-ahí político 
(bajo la figura de derechos del ciudadano) y del ser-ahí social (bajo 
la figura de derechos del hombre). En la “verdadera democracia”, los 
derechos, al ser un producto libre del hombre, constituirían una forma de 
objetivación del ser-ahí humano. Jugando un poco con las palabras, 
sólo en la “verdadera democracia” los derechos humanos alcanzarían 
su condición de derechos humanos, porque estarían de acuerdo con 
la emancipación humana. Finalmente, aún podríamos acceder al 



335Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

problema por la vía de la oposición entre la lógica democrática y la 
lógica del Estado. De acuerdo con con la ideas de Abensour que he ido 
desarrollando, la expresión “Estado democrático” no puede resultar más 
que un oxímoron. En efecto, el Estado como “forma” que se autonomiza 
representa la falsa reconciliación de lo universal con lo particular —la 
dominación de “una parte que pretende valer por el todo”— y por lo 
tanto se opone a la autodeterminación del demos como actuar, a su 
energía instituyente. El Estado es lo “estático” mientras que el pueblo es 
“movimiento”. Parafraseando a Abensour, la historia de la democracia 
es la historia de su continua insurrección contra el Estado: “[…] si la 
verdadera democracia apunta a la desaparición del Estado, o mejor, 
lucha contra el Estado, inversamente, ahí donde el Estado crece, la 
democracia degenera hasta acercarse a la nada. Cuando gana terreno, 
la forma-Estado sustituye a la vida del pueblo y se presenta como una 
forma organizadora y totalizante” (Abensour, 1998: 127). Lo anterior 
nos pone en situación de decidir si el impulso democrático va a ceder 
poco a poco su lugar a la conformación de un Estado “racionalizado 
y perfeccionado”, o si, por el contrario, se desplegará como “[…] una 
institución continuada de lo social, desarrollándose y amplificándose en 
una lucha desarrollada al mismo tiempo en dos frentes: contra el Estado 
del Antiguo Régimen y contra el nuevo Estado” (Abensour, 1998: 128). 
En la lógica de este razonamiento, los derechos humanos portarían un 
doble signo. Exhibirían, al mismo tiempo, la impronta revolucionaria 
—de hecho son el producto directo de la Revolución francesa— y un 
repliegue del momento revolucionario sobre sí mismo, la detención o el 
congelamiento de ese mismo impulso, una positivización de la sociedad 
burguesa. Continuando el mismo argumento, los derechos humanos no 
representarían la liberación de “antiguas trabas y prohibiciones” (Lefort, 
1990) o, pensándolo mejor, ¿por qué no considerar que en el mismo 
acto en que la revolución política levantó una serie de prohibiciones 
—con resultados muy beneficiosos, por lo demás— reemplazó una 
dominación (antigua) por otra (más moderna)? El congelamiento del 
momento revolucionario, del impulso universalista de la Revolución, ¿no 
puede significar que los propietarios burgueses se hayan transformado, 
para ponerlo en el lenguaje que Lefort toma de Maquiavelo, en los 
nuevos “Grandes” que sojuzgan al “Pueblo”, que ahogan por tanto a la 



336 Andamios

Matías Cristobo

democracia? Pregunta que permite alejarnos de una simple preeminencia 
—o al menos concédasenos esta posibilidad— de lo económico sobre lo 
político, sino que apunta más bien a la crítica de un sistema que obtiene 
su legitimidad, su idea de justicia, del intercambio de equivalentes que 
postula un “fetichismo económico de las cosas” del mismo modo que un  
“fetichismo jurídico de las personas, cuya forma privilegiada es el 
contrato”.10 Pero también la oposición Estado/democracia arroja 
otra consecuencia derivada, en un cierto sentido, del desfasaje entre el 
productor y su producto, esto es, la reificación del Estado de derecho. 
Señala Abensour que desde su nacimiento el Estado de derecho ha sido 
corroído por una serie de contradicciones internas, de las cuales una 
especie de “tiranía de la norma” demuestra ser fundamental:

[…] el Estado de derecho, concebido para atar las manos 
al poder, termina por desatárselas, por mucho que eso 
sea hecho de modo normativo, en el respeto del normati-
vismo. Como resultado de esas contradicciones internas se 
produce una verdadera inversión de la institución primera: 
el reino de las normas, concebido originariamente para 
limitar el poder, alimenta la ilusión de un perfeccionismo 
jurídico, al punto de absolutizarse y de dar lugar a un po-
der acabado […]. En lugar de ser concebido y practicado 
como un ideal regulador, el Estado de derecho se trans-
forma en un sistema cerrado que estimula la verticalidad 
de las normas jurídicas y su organización piramidal para 
dar nacimiento a una nueva concentración del poder, a un 
poder unitario y jerárquico, con desprecio por todas las 
formas de autonomía (Abensour, 1998: 129-130).

Si el Estado de derecho es el verdugo de la democracia, si al querer 

10 Los dos sentidos del “fetichismo” los desarrolla Étienne Balibar en La filosofía de Marx 
(2000: 80-81) siguiendo al jurista ruso Pasukanis. En la misma línea argumental, en Las 
formas de la espada de Eduardo Grüner encontramos un análisis semejante sobre la idea 
de “contrato”, (1997: 51-61).



337Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

proteger a los individuos de un absolutismo los somete a otro, ¿no 
expresarían los derechos humanos su fundamento y no el fundamento 
sobre el cual se erige la democracia, contrariamente a lo que piensa 
Lefort? ¿Y si fuesen el índice de la falsa reconciliación, de la tensión no 
resuelta entre universal y particular, la banalidad del elemento político 
cerrado sobre sí mismo? ¿No expresarían también la falta, la brecha, la 
distancia con la verdadera determinación del pueblo aún porvenir?

Fuentes consultadas

Abensour, M. (2004), “Teorías de la democracia. Para acabar con el 
Estado”. Artículo en línea disponible en http://www.pagina12.
com.ar/diario/suplemento /libros/10-1199-2004-08-26.htlm, 
14 de diciembre de 2011.
 (1998), La democracia contra el Estado, Buenos Aires: Colihue.
 (s/f), “Utopía y emancipación”. Artículo en línea 
disponible en http://www.circulobellasartes.com/
a g _ e d i c i o n e s m i n e r v a L e e r M i n e r v a C o m p l e t o .
php?art=432&pag=1#leer, 14 de diciembre de 2011.

Althusser, L. (2004), La revolución teórica de Marx, 26a ed., México: Siglo xxi.
Bakunin, M. (2000), Dios y el Estado, Buenos Aires: Altamira.
Balibar, É. (2008), “Del ’68 a la crisis de la izquierda”. Artículo en línea 

disponible en http://colaboratorio1.wordpress.com, 14 de 
diciembre de 2011.
  (2000), La filosofía de Marx, Buenos Aires: Nueva Visión.

Boron, A. (2000), “Filosofía política y crítica de la sociedad burguesa: el 
legado teórico de Karl Marx”, en Atilio Borón (comp.), Filosofía 
política moderna. De Hobbes a Marx, Buenos Aires: Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales (clacso), pp. 289-333.
 (comp.) (1999a), La filosofía política clásica. De la antigüedad 
al Renacimiento, Buenos Aires: clacso/Editorial Universitaria de 
Buenos Aires (eudeba).
 (1999b), “Introducción: el marxismo y la filosofía política”, 
en Atilio Borón (comp.), Teoría y filosofía política: La tradición 
clásica y las nuevas fronteras, Buenos Aires: clacso, pp. 4-22.



338 Andamios

Matías Cristobo

Cristobo, M. (2011), La crítica de Marx a los derechos humanos desde el 
pensamiento de lo político: un intento de lectura, Córdoba: Centro de 
Estudios Avanzados-Universidad Nacional de Córdoba, mimeo.

Dri, R. (2000), “La filosofía del Estado ético. La concepción hegeliana 
del Estado”, en Atilio Borón (comp.), Filosofía política Moderna. 
De Hobbes a Marx, Buenos Aires: clacso, pp. 213-245.

Eymar, C. (1987), Karl Marx, crítico de los derechos humanos, Madrid: Tecnos.
Feuerbach, L. (1985), Tesis provisionales para la reforma de la filosofía. 

Principios de la filosofía del futuro. Buenos Aires: Orbis/
Hyspamérica.

Flynn, B. (2008), Lefort y lo político, Buenos Aires: Prometeo Libros.
Grüner, E. (2006), “Lecturas culpables. Marx(ismos) y la praxis del 

conocimiento”, en Atilio Boron, Javier Amadeo y Sabrina 
González (comps.), La teoría marxista hoy. Problemas y 
perspectivas, Buenos Aires: clacso, pp. 105-147.
 (1997), Las formas de la espada. Miserias de la teoría política de la 
violencia, Buenos Aires: Colihue.

Habermas, J. (1990), Conocimiento e interés, Buenos Aires: Taurus.
Hegel, G. W. F. (2004), Principios de la filosofía del derecho, Buenos Aires: 

Sudamericana.
Holloway, J. (1999), Nosotros somos los únicos dioses. De la crítica del cielo 

a la crítica de la tierra, Córdoba: Iniciativa Praxis Crítica.
Hunt, L. (2010), La invención de los derechos humanos, Buenos Aires: 

Tusquets.
Laclau, E. (1993), Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo, 

Buenos Aires: Nueva Visión.
Lefort, C. (2004), La incertidumbre democrática. Ensayos sobre lo político, 

Barcelona: Anthropos.
 (1990), La invención democrática, Buenos Aires: Nueva Visión.
 (1985), “El problema de la democracia”, en Opciones, núm. 
6, Santiago de Chile: Centro de Estudios de la Realidad 
Contemporánea-Academia de Humanismo Cristiano, mayo-
agosto, pp. 73-86.

Löwy, M. (2010), La teoría de la revolución en el joven Marx, Buenos 
Aires: Herramienta/El Colectivo.

Maquiavelo, N. (2006), El príncipe, Buenos Aires: Prometeo Libros.



339Andamios

La crítica de Marx a los derechos humanos desde el pensamiento de lo político

Marchart, O. (2009), El pensamiento político posfundacional. La diferencia 
política en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau, Buenos Aires: Fondo 
de Cultura Económica (fce).

Marx, K. (2006), El manifiesto comunista, Buenos Aires: Acercándonos.
 (2002), El capital, Libro primero, vol. ¿?, Buenos Aires: Siglo 
xxi.
 (1997), Introducción general a la crítica de la economía 
política/1857, 22a ed., México: Siglo xxi.
 (1987a), “Sobre la cuestión judía”, en Marx. Escritos de Juventud. 
México: fce, pp. 461-490.
 (1987b), “Crítica del derecho del Estado de Hegel”, en Marx. 
Escritos de Juventud, México: fce, pp. 319-438.
 (1987c), “En torno a la crítica de la filosofía del Derecho de 
Hegel. Introducción”, en Marx. Escritos de Juventud, México: 
fce, pp. 491-502.

Mondolfo, R. (2006), Feuerbach y Marx. La dialéctica y el concepto 
materialista de la historia, Buenos Aires: Claridad.

Poltier, H. (2005), Claude Lefort. El descubrimiento de lo político, Buenos 
Aires: Nueva Visión.

Yanuzzi, M. de los Á. (1999), “Ciudadanía y derechos fundamentales: 
las nuevas condiciones de la política”, en Kairos, núm. 4, 
Villa Mercedes, San Luis, Argentina: Facultad de Ciencias 
Económicas, Jurídicas y Sociales-Universidad Nacional de San 
Luis. Artículo en línea disponible en http://www.revistakairos.
org/k04-01.htm, 14 de diciembre de 2011.

Fecha de recepción: 14 de diciembre de 2011 

Fecha de aceptación: 06 de noviembre de 2014

Volumen 11, número 25, mayo-agosto, 2014, p. 315-339




