
Andamios 191

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre 
(Homo homini Deus)”

José Francisco Piñón Gaytan*

Resumen: “El secreto de la teología es la antropología”, afirma 
tajantemente el autor de La esencia del cristianismo. Feuerbach, 
con esta sentencia lapidaria, se separa de la típica crítica de la 
religión de la filosofía de la ilustración. En esto sigue el específico 
pensamiento de Hegel. La religión y, en especial, la idea de Dios, 
ya no es un problema predominantemente epistemológico, sino 
histórico-antropológico. Feuerbach ya no se pregunta, co-
mo Kant, “¿cómo son posibles las preposiciones a priori?”, o 
“¿cómo será posible la religión?”, sino, simplemente, siguien-
do a Hegel, fenomenológicamente, “¿qué es la religión?” y “¿qué 
entendemos por Dios?”. Feuerbach, por lo tanto, aterrizaba una 
valoración secularizada del hombre, cuyo proceso arrancó a 
partir de la filosofía de Descartes. Hegel coronará ese devenir 
histórico donde afirmaba, “lo racional es real y lo real es ra-
cional”, unificando, en simbiosis lógico-metafísica, lo divino y 
lo humano, Dios y hombre. En el fondo, como consecuencia  
de la modernidad, la crítica del cielo se tornaba, también, críti-	
ca de la tierra.

Palabras clave: Religión, humanismo positivo, cristianismo, alie-
nación, materialismo.

*Doctor en ciencias sociales y filosofía política, Santo Tomas de Roma, Italia. 
Presidente del centro de estudios sociales Antonio Gramsci. Profesor-investigador, 
Departamento de Filosofía, Universidad Autónoma Metropolitana (UAM)- Iztapalapa. 
Correo electrónico: pgjf@xanum.uam.mx

Volumen 11, número 24, enero-abril, p. 191-214



Andamios192

José Francisco Piñón Gaytan

El dilema de la filosofía de Feuerbach

Si el marxismo, como escribe R. Garaudy, ha recibido en herencia “el 
humanismo prometeico de la Revolución francesa” y aquella “certeza 
en la omnipotencia del hombre” (1969: 302), con Feuerbach este 
“humanismo” y esta “certeza” adquieren un nuevo aspecto y constituyen 
una de las características del marxismo, que lo colocan entre aquellas 
corrientes de pensamiento que mejor expresan las inquietudes del 
pensamiento moderno. Un pensamiento moderno que era, sobre todo, 
exigencia de autonomía, de naturalismo, de subrayar el mundo del 
hombre y críticar a una filosofía meramente especulativa.
	 En efecto, el “humanismo” de Feuerbach, que considera al hombre 
no en su “idealidad”, sino en su “concentricidad” sensible, es el fruto 
de su antropología, de su concepción de la alienación del hombre en 
la religión y de su crítica a Hegel. En otras palabras, el humanismo 
de Feuerbach es la conclusión, y, en cierta manera, la síntesis de su 
hegelianismo, de su naturalismo, de su materialismo. Marx tomará de 
Feuerbach, precisamente, el materialismo y aceptará —superándola— 
su crítica a la religión.
	 Ludwig Feuerbach, hijo de Anselmo von Feuerbach, nace en 
Landshut, en Baviera, el 28 de julio de 1804. Realiza sus estudios 
secundarios en Ansbach, pasando después a Heidelberg para el estu-
dio de la teología. En Berlín, como discípulo de Hegel, se familiariza 
con los problemas filosóficos. En 1832 publica sus Pensamientos sobre 
la muerte y sobre la inmortalidad, en donde ataca las posiciones de “la  
derecha” del hegelianismo, defendiendo la inmortalidad solamente 
para la “humanidad” en su desarrollo histórico, pero negándola al in-
dividuo. La publicación de esta obra le impide a Feuerbach la enseñanza 
universitaria, pero no la meditación, ni la libertad para escribir. Entre 
sus publicaciones principales, a partir de 1836, encontramos Historia 
de la nueva filosofía y Crítica de la filosofía hegeliana, pero, sobre todas 
ellas, descuella su famosísima La esencia del cristianismo (Das Wesen des 
Christentums) publicada en 1841.
	 Con La esencia del cristianismo se abre, dentro de las filas de la 
“izquierda hegeliana”, una nueva época. Por ella, en palabras de Engels, 



Andamios 193

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

todos fuimos feuerbachianos.1 Y Marx, ya en 1842, exhortaba a los teólogos 
y filósofos especulativos a dejar a un lado los conceptos y prejuicios del 
pasado especulativo, para llegar a la verdad que, a través de Feuerbach, 
les llegaba, y mostrando su ardor por la obra de Feuerbach, en su Lutero, 
árbitro entre Strauss y Feuerbach, escribía lo siguiente: “Avergonzaos, 
cristianos, nobles y plebeyos, doctos e ignorantes, avergonzaos de que 
un Anticristo deba mostraros la esencia del cristianismo en su verdadera 
forma” (Marx, 1950:56). El entusiasmo que suscitó La esencia del Cris-
tianismo obligó a Feuerbach, en 1848, a salir, por un breve periodo, 
de su aislamiento para impartir algunas lecciones en Heidelberg, sin 
participar, sin embargo, en las actividades políticas. No obstante el en-
cerrarse dentro de sí mismo, en la profundidad de sus problemas 
filosóficos, en el cultivo de la ciencia, como su verdadera actividad, 
no impidió que Fritz Kapp escribiera a propósito de Feuerbach: “ha 
destruido la paz en muchas familias. Los viejos maldicen y protestan, 
los jóvenes lo admiran y lo aman” (Banfi, 1960: 6).
	 Con La esencia del cristianismo, Feuerbach se proponía demostrar que 
los atributos que nosotros adjudicamos a Dios, no son sino los mismos 
deseos y sentimientos del hombre sublimados. En 1843 publica dos es-
critos con finalidad antimetafísica: Tesis provisorias para la reforma de 
la filosofía y Principio de la filosofía del porvenir. Volviendo al estudio  
de la crítica a la religión, después de corregir su Esencia del cristianismo 
Feuerbach escribe en 1844 La esencia de la fe según Lutero y en 1845 La 
esencia de la religión. En una carta de Marx, con fecha 11 de Agosto de 
1844, el Lutero y los Principios de Feuerbach son mostrados como los 
escritos que han dado “al socialismo un fundamento filosófico”, y en  
tal sentido, según Marx, fueron interpretados por los comunistas.2  
En 1857 Feuerbach publicó su última obra de cierta importancia: 
Teogonía. En 1860 se transfirió a Rechenberg, en las cercanías de Nu-
remberg, en donde vivió en miseria, dedicado a las ciencias naturales. 
Muere el 13 de septiembre de 1872.

1 Término usado desde el texto F. Engels, L. Feuerbach y el fin de la filosofía clásica 
alemana, en Marx-Engels, Obras Escogidas, Ed. Progreso, Moscú, 1966, vol. II, p. 367.
2 Citado en Feuerbach, Essenza della religione, introd., por C. Ascheri e C. Cesa, Editori 
Laterza, Bari, 1969, p. 19.



Andamios194

José Francisco Piñón Gaytan

	 Con Feuerbach no muere ni su amor por el hombre sensible, ni su 
crítica a la religión. Ésta será la labor de Marx. El hombre que Feuerbach 
intentó liberar no fue, ciertamente, el hombre del iluminismo o del 
romanticismo, sino el hombre de carne y hueso, aquél de quien el mis-
mo Feuerbach decía: “el hombre es lo que come” (Giannantoni, 1969: 
114). Lo trató de liberar de la alienación religiosa, o sea, según el mismo 
Feuerbach, del impulso más puro del hombre y por consiguiente el 
más fuerte de romper: la divinización de las aspiraciones del hombre. 
De esta manera, el punto de partida de la antropología materialista de 
Feuerbach es el hombre, el hombre sensible, “el hombre natural”, aquél 
hombre que ocupara el último pensamiento de Feuerbach: “Mi primer 
pensamiento era Dios; el segundo, la razón, el tercero y último, el 
hombre” (Gollwitzer, 1970: 51). Sin embargo, Feuerbach, contra sus 
expresas declaraciones, y por los mismos escritos, no dejó jamás de abor-
dar —existencialismo sentido— el problema de Dios. En frase de Sergej 
Bulgakov: “Dios lo atormentó toda la vida” (Wetter, 1948: 16).
	 Cierto, por otra parte, la obra de Feuerbach se quedó, según el juicio 
de Marx, en el terreno especulativo y su hombre-Dios bastante indefini-
do, y también, como piensa Engels, “no supo aportar nada positivo (a la 
filosofía de Hegel), más que una ampulosa religión del amor y una moral 
pobre e impotente” (1969: 386). Conviene precisar que fue Feuerbach 
quien llevó la crítica de la religión “al hombre de la calle”, rompiendo el 
estrecho círculo que la encerraba en la izquierda hegeliana. Feuerbach, 
además, sintetizaba la crítica a la religión de todos sus predecesores, 
desde Espinoza hasta Hegel. Así lo creía. Por esta razón, Marx podía de-
cir que, con Feuerbach, la crítica religiosa estaba sustancialmente 
terminada. Marx, pues, no sólo aceptaba el “humanismo” positivo y real 
de Feuerbach: “De Feuerbach es de donde sale la crítica humanista y 
naturalista positiva” (Marx, 1969: 34); no solamente lo consideraba co-
mo el “verdadero vencedor de la vieja filosofía” por haber probado que 
“la filosofía (la vieja) no es otra cosa que la religión transformada en 
pensamientos, y que, por consiguiente, es otra forma y otra manera  
de alienación” (Marx, 1969: 142), sino que toma, fundamentalmente, y 
al principio de una manera total, su crítica a la religión, reservándose, 
después, de criticar, tanto su ‘humanismo’, como su ‘religión’, sobre to-
do en sus Tesis sobre Feuerbach. Feuerbach, por consiguiente, a los ojos 



Andamios 195

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

de Marx, es el iniciador del nuevo materialismo, del nuevo humanismo. 
En este sentido, Feuerbach termina con el ateismo clásico tradicional, que 
negaba la existencia de Dios de una manera negativa, e inicia un ateísmo 
de tipo positivo que trata de “engrandecer al hombre”, de destruir el 
mito-Dios precisamente para convertir al hombre, como dice Marx, en  
el ser supremo.3

	 “Los marxistas, escribe C. Fabro, ven a Feuerbach el teórico del nuevo 
ateísmo, o sea, del positivo, y constructivo, en cuanto tiene por objeto a 
diferencia del ateísmo del materialismo metafísico, no la crítica de Dios, 
sino la interpretación y la construcción del hombre” (Fabro, 1962: 41). 
Ya desde sus Principios de la filosofía del porvenir convierte al hombre en 
el objeto único, universal y supremo, haciendo de la antropología una 
ciencia universal. Su crítica a la religión habrá que interpretarla, por 
consiguiente, a la luz de un humanismo radical y exclusivo.

Feuerbach: La “inversión” de Hegel

Uno de los puntos débiles de la filosofía de Hegel era la explicación de 
la naturaleza. De tal manera Hegel estaba convencido de la imperfección 
de la naturaleza en relación con el espíritu que no se inquietaba en lo 
más mínimo. “Si los hechos -decía-, no se adaptan a las leyes de la 
filosofía, peor para los hechos”.
	 Feuerbach, por el contrario, consciente de este “pecado” de la fi-
losofía hegeliana, proponía como esencial y original la naturaleza, no 
la idea. Si una filosofía, afirmaba, no es capaz de explicar los hechos, 
peor para la filosofía, no para los hechos. Para Feuerbach, la “idea 
absoluta” y la “preexistencia de las categorías lógicas”, de Hegel, no 
eran sino “el residuo fantástico de la fe en un creador ultraterreno”, y  
el mundo material y sensible era el “solo mundo real” (Fabro, 1962: 
41). La materia, pues, no era un producto del espíritu, sino al contrario, 
el espíritu era el producto más alto de la materia. La “inversión” de 
Hegel, por consiguiente, estaba consumada.

3 Si se quiere profundizar en el tema, recomiendo Marx, K. (1962), “Per la critica della 
filosofia del diritto di Hegel”, en Marx, K. y Engels, F. Opere Seelte, Roma, Riuniti, p. 65.



Andamios196

José Francisco Piñón Gaytan

	 En el terreno religioso, según Feuerbach, el hombre debe ocupar el 
lugar de Dios: tomar como fin “aquello que la religión presenta como 
medio, exaltar a la dignidad de principio, de cosa esencial, de causas, 
aquello que para la religión es cosa secundaria, accesorio, condición” 
(Feuerbach, 1960a: 325). Según Feuerbach, el hombre, en la religión, 
era solamente un medio, una condición para llegar a Dios, la única cosa 
importante. El amor, por la religión, se convertía en un sentimiento pu-
ramente aparente e ilusorio: “el amor religioso, decía, no ama al hombre 
sino por el amor de Dios, o sea, ama al hombre sólo aparentemente, en  
realidad ama a Dios” (1960a: 325). Feuerbach, al mismo tiempo, con-
sideraba la filosofía de Hegel como una teología enmascarada, desde 
el momento que Hegel, aunque sí sostenía el absoluto inmanente y no 
trascendente, proponía, después de todo, una “reconciliación” dentro del 
mundo, en sus instituciones, por consiguiente, alienante.
	 Para Feuerbach, el espíritu infinito o absoluto de Hegel era el mismo 
espíritu finito, alienado de sí mismo. Se debería, pues, reducir el infini-
to al finito, no el finito al infinito. “Hegel parte del infinito, porque toma 
como punto de partida todavía el antiguo punto de vista metafísico 
del absoluto y del infinito, y de esta manera descubre en el infinito la 
necesidad de la limitación, de la determinación, de la finitud; yo, en 
cambio, meto el infinito en el finito” (Dognin, 1972: 102).
	 De aquí la necesidad, según Feuerbach, de cambiar los términos: 
hacer del hombre el sujeto y de Dios el predicado, al contrario de la 
religión. No atribuir a Dios el ser y al hombre solamente la conciencia.

Si, por consiguiente, como dice la filosofía hegeliana, Dios 
es conciencia de sí en la conciencia que el hombre tiene 
de Dios, la conciencia humana es por sí una conciencia 
divina. ¿Por qué, pues, alienar del hombre su conciencia y 
hacer la autoconciencia de un ser diverso de él? ¿Por qué 
atribuir a Dios el ser y al hombre solamente la conciencia? 
¿Dios tiene su conciencia en el hombre y el hombre su 
ser en Dios? ¿La conciencia que el hombre tiene de sí es 
la conciencia que el hombre tiene de Dios? ¡Qué absurdo y 
qué contradicción! Cambiemos los términos y obtendremos 
la verdad: el conocimiento que el hombre tiene de Dios es el 



Andamios 197

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

conocimiento que el hombre tiene de sí mismo, de su propia 
naturaleza (Feuerbach, 1960a: 276).

Feuerbach, por consiguiente, según sus palabras, trataba de poner al 
hombre sobre sus propios pies y no, como se encontraba en Hegel, 
de cabeza. Si criticaba la Idea absoluta de Hegel, era porque esta Idea 
hegeliana, sujeto absoluto real, aunque impersonal, hacía las veces  
del Dios de la religión. Permanecía todavía —relativamente— distin-
ta del hombre, y no podía evitar de caer en otra contradicción: el de 
quitar al hombre una existencia absoluta, reduciéndola a un simple modo 
de un sujeto, o sea, el pensamiento trascendente, colocado fuera del 
mismo hombre. Feuerbach, por esta razón, se adhiere al materialismo, 
como principio de todo pensamiento, autosuficiente, sin renunciar, por  
lo demás, a una visión filosófica que lo obliga a usar todavía los tér-
minos religiosos hegelianos de finito e infinito de perfecto y de divino, 
aplicándolos al hombre, con la ilusión de realizar una síntesis perfecta, 
y construir la verdadera religión, la religión del amor, en donde el 
amor sentimental, inclusive el sensual, obtenga un lugar de privilegio 
(Feuerbach, 1960a: 203).
	 El esfuerzo de Feuerbach por realizar esta síntesis del infinito y del 
finito en el hombre, de conciliar el corazón con el pensamiento, su 
fe en la naturaleza, en la ciencia y en el progreso, encontró una grata 
acogida entre todos aquellos que se consideraban herederos de la crítica 
religiosa del siglo XVIII.

“Feuerbach: Dios o el hombre”
 
La vieja filosofía, para Feuerbach, terminaba reduciéndose a la teología 
y la contradicción que había desaparecido, abstractamente, en el en-
tendimiento, se encontraba todavía en el corazón. En cambio, “la nueva  
filosofía es la resolución completa, absoluta, coherente, de la teolo-
gía en antropología”, haciendo del hombre “su objeto único, universal 
y supremo, convirtiéndose la antropología en ciencia universal” 
(Feuerbach, 1960b: 381).



Andamios198

José Francisco Piñón Gaytan

	 Si Hegel, pues, había convertido la religión en “razón” y, en último 
término, en filosofía, Feuerbach, optando por “el hombre” concreto y 
sensible, convierte la teología en antropología.
	  La inversión de Hegel, por consiguiente, según Feuerbach, está 
terminada. Su crítica, de aquí en adelante, partirá del conocimiento 
psicológico del hombre concreto, ya no de los conceptos hegelianos de 
finito e infinito.
	 Feuerbach se esforzará en demostrar que la distinción entre el hom-
bre y lo divino no es sino una ilusión, y que, por consiguiente, el objeto 
y el contenido de la religión cristiana son cosas puramente humanas. 
“Nuestra tarea, es demostrar que la distinción entre lo que es humano y 
lo que es divino, no es más que ilusoria, que no es más que la distinción 
entre la esencia de la humanidad, entre la naturaleza humana y el 
individuo; y que, por consiguiente, el objeto y la doctrina cristiana son 
humanos y nada más” (Feuerbach, 1960a: 39).
	 Su filosofía será, pues, el intento de convertir en antropología no 
sólo la teología, sino también la filosofía especulativa. La conciencia  
religiosa, así como la especulación hegeliana, tendrían que ser acusa-
das de falsa conciencia, ya que “solamente la verdad que se ha convertido 
en carne y en sangre puede ser tenida como verdad” (Feuerbach, 1960b: 
52). El hombre, para Feuerbach, debe tener sólo un amor: el hombre; 
una religión: la religión del hombre. “El hombre es el Dios del hom-
bre: ‘homo homini Deus’ (Feuerbach, 1960a: 194). Para Feuerbach, el 
Dios hecho hombre, en el cristianismo, no es sino “la manifestación del 
hombre hecho Dios”, ya que la elevación del hombre a Dios es primero 
que el rebajamiento de Dios al hombre. “El hombre era ya un Dios,  
era ya uno mismo, antes que Dios se convirtiese en hombre, o sea, haya 
aparecido como hombre” (Feuerbach, 1960a: 79).
	 Este humanismo, sin Dios, de Feuerbach, en donde el hombre es ob
jeto y criterio, realidad perfecta, absoluta, principio de sí y de todas  
las cosas, es lo que Ruge llamaba humanismo absoluto (Comte, 1934: 
138). Para Feuerbach, esta humanismo no debe ser considerado un  
“ateísmo”. “No pretende, escribe Engels, en modo alguno, acabar  
con la religión; lo que él quiere es perfeccionarlo” (Engels, 1966: 378). 
No persigue una “irreligión”, sino “la verdadera religión”, en donde “el 



Andamios 199

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

amor sexual acaba siendo una de las formas supremas, si no la forma 
culminante, en que se practica su nueva religión” (Engels, 1966: 378).
	 Feuerbach, por consiguiente, no tiene la intención de suprimir la 
religión, sino, más bien, superarla (aufgehoben), de una manera se-
mejante a la “inversión” que hace del cristianismo: la enseñanza del 
cristianismo histórico consistía en que Dios se había hecho hombre; 
ahora un cristianismo verdadero debería enseñar que el hombre debe 
convertirse en Dios (Gregoire, 1947: 173). Sin embargo, Feuerbach no 
escapará, al fin de cuentas, a la acusación del “ateísmo”, ni a las críticas 
de Marx y Engels sobre su “religión”. “Cuando Feuerbach se esfuerza en 
establecer a base de una interpretación sustancialmente materialista de 
la naturaleza, es como si se empeñase en concebir la química moderna 
como la verdadera alquimia. Si la religión puede existir sin su Dios, la 
alquimia puede prescindir también de su piedra filosofal” (Engels, 1966: 
379).
	  Por esta razón, Feuerbach sigue siendo, para Marx un teólogo, un 
“teólogo crítico”, incapaz de hacer una crítica verdadera, ya que ha 
postulado un hombre todavía ideal, un dios con categorías ideales, al 
igual que el Dios de la religión que criticaba. Feuerbach no explicará, 
según Marx, —ya que lo hará de una manera intelectual e idealista— 
los orígenes de la alienación religiosa. El hombre resulta, pues, para 
Feuerbach la primera realidad y no Dios. Éste no es sino la imagen del 
hombre.
	 El misterio de la religión, para Feuerbach, consiste en que el hombre 
“proyecta el propio ser fuera de sí mismo y después lo hace objeto  
de este ser metamorfoseado en sujeto, en persona” (Feuerbach, 1960a: 
55). Al mismo tiempo, la miseria de la religión se manifiesta en que 
este mismo hombre no reconoce que su Dios o sus dioses no son otra 
cosa que “deseos, realizados, el más grande deseo, la suma fortuna del 
filósofo, del pensador” (Feuerbach, 1969: 117).
	 Por otra parte, aunque si para Feuerbach “Dios es, con relación al 
hombre, el compendio de sus más grandes sentimientos y pensamien-
tos, y el libro en donde escribe los nombres de los seres más queridos, 
más santos” (Feuerbach, 1960a: 94), aunque si el mismo Feuerbach 
reconoce que “los cristianos, haciendo de Dios un ser a sí mismo su-
ficiente, objeto de pura adoración, van, sin duda, eliminando muchas 



Andamios200

José Francisco Piñón Gaytan

concepciones vergonzosas” (Feuerbach, 1960a: 323), no deja de criticar 
una religión que sacrifica al “deber religioso el deber hacia el hombre” 
(Feuerbach, 1960a: 323), de refutar una fe que “convierte al hombre  
limitado, que le quita la libertad y la capacidad de juzgar serenamen-
te aquello que es otro, aquello que es diverso de mí mismo” (Feuerbach, 
1960a: 297).
	 Si Feuerbach reconoce, por un lado, que la religión corresponde “a 
los fines y a las necesidades humanas” (Feuerbach, 1969: 74), si cree, 
al mismo tiempo, que la “fe confiere al hombre un particular orgullo y 
una particular presunción” (Feuerbach, 1960a: 297), no por ello de-
ja de pensar que la razón, en sus relaciones con las ideas religiosas, 
debe destruir esta ilusión: “una ilusión, sin embargo, nada inocua, porque 
ejercita sobre el hombre una influencia fundamentalmente perniciosa y 
funesta, destruye sus fuerzas para la vida real y le hace perder el sentido 
de la verdad y de la virtud” (Feuerbach, 1960a: 325). 
	 De aquí que Feuerbach considere la religión como una cosa per-
niciosa al hombre y, por tanto, inadmisible: “nuestra tarea esencial, 
escribe, se ha completado con esto, hemos reducido la esencia de Dios 
extramundana, sobrenatural, y sobrehumana, a las partes esenciales de 
la esencia humana como a sus partes fundamentales” (Feuerbach, 1960a: 
221). Esta expoliación del hombre a favor de Dios, este despojarse de 
una parte del hombre, representa, pues, para Feuerbach, lo que Marx 
llamará, más tarde, la alienación humana.
	 La crítica de la religión, por consiguiente, se justifica, según 
Feuerbach, desde el momento que trata de liberar a la humanidad 
de un Dios que existe “solamente en fe, solamente en el corazón del 
hombre: porque Dios no es otra cosa sino la esencia de la fantasía o de la 
imaginación, la esencia del corazón humano” (Feuerbach, 1969: 116). 
Si para Feuerbach, “Dios es celoso del hombre, la religión celosa de la  
moral” (Feuerbach, 1960a: 323), si en el cristianismo, porque tiene 
mayor valor, se ofrecen “en sacrificio a Dios el alma y el sentimiento”, 
es lógico que el hombre debe luchar contra ese Dios que le roba sus 
cualidades más preciosas.
	 Por esto, Feuerbach no puede huir de un dilema terrible: “La cuestión 
de la existencia de Dios… es, para mí, la cuestión de la no existencia  
o de la existencia del hombre” (Gregoire, 1947: 147).



Andamios 201

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

	 Feuerbach llega, por consiguiente, al ateísmo positivo. Niega a Dios 
porque quiere engrandecer al hombre. Y aunque si realmente piensa 
que el hombre “es el principio de la religión, el hombre es el centro de 
la religión, el hombre es el fin de la religión” (Feuerbach, 1960a: 221), 
considera, después de todo, que en la religión, Dios ocupa el primer 
lugar, cuando, en realidad, le debería corresponder el segundo. 
	 “Si el ser del hombre, —escribe— es para el hombre el ser supremo, 
también en la práctica, la ley primera y suprema será el amor del hombre 
para el hombre, Homo homini deus est” (Feuerbach, 1960a: 321).
	 Pero vayamos por partes. ¿Cuál fue el itinerario “¡ideológico!” de 
Feuerbach? ¿Cuál su punto de partida, su evolución intelectual, sus 
aportes específicos a la crítica de la Religión, sobre todo con respecto a 
la típica del iluminismo racionalista?

Feuerbach: ¿religión como esencia del hombre? 

Feuerbach en La esencia del cristianismo (1841) había intentado trans-
formar la teología en antropología. La esencia de Dios y los predicados 
de la divinidad no eran sino expresiones de la misma esencia del hom-
bre. Así, Feuerbach alargaba y extendía el mismo concepto del hombre. 
Todo lo que se predicaba de Dios no era sino la misma naturaleza del 
hombre. Estaba de acuerdo con Schleiermacher en que la religión 
consistía en un sentimiento, en el sentido de dependencia, pero mientras 
el filósofo Schleiermacher afirmaba que la autoconciencia se refería a 
una “infinitud absoluta” de la cual el hombre se siente dependiente, 
Feuerbach en cambio sostenía que ese sentimiento de lo divino no 
era sino la expresión más alta del hombre. Era fruto de su misma 
“racionalidad”, importante, sí, pero, al fin y al cabo, un reflejo. Religión 
que, para Feuerbach, precedía a la filosofía desde el punto de vista de la 
historia y, en sí, no condenable porque constituía la misma esencia del 
hombre. Esto último vs. Bauer y Stirner. Contra Stirner que lo acusaba 
de sostener una “alienación” en relación con el “genero” o a lo “humano” 
y de nuevo sostener una mistificación o alienación, replicaba que esos 
conceptos no eran contrapuestos al hombre real, sino constitutivos de 
la misma naturaleza humana. Prueba que el hombre singular no era 



Andamios202

José Francisco Piñón Gaytan

suficiente; necesitaba de los otros, del “tú”. De ahí su positiva (en este 
renglón) valoración del elemento religioso, cuando ésta no comportaba 
degradación o servidumbre. Era, ciertamente, una “ignorancia”, pero 
hasta ahí. No condividía la crítica de John Tolard y Destutt de Tracy de 
la religión como “negocio” o “engaño” por parte del sacerdote. Herencia 
que le venía del cambio operado por Hegel en cuanto a la crítica de 
la religión. Ya no la crítica del iluminismo en donde la religión se me-
día por los solos marcos de la razón. Distinguía un doble carácter de 
la religión: era contemporáneamente armonía y contradicción con la  
naturaleza del hombre. Como “armonía” la religión compendia la esen-
cia, como alienación del hombre. Como “contradicción”, expresaba un 
elemento esencial e importante de los sentimientos del corazón del 
hombre. De ahí que no estaba de acuerdo con la crítica de Marx de que 
con Feuerbach la crítica de la religión ya se había terminado. Más bien, 
para Feuerbach, era lo contrario: abría un elemento importante para seguir 
explicando la naturaleza del hombre. Estas dos visiones se encuentran en 
la redacción de su Esencia del cristianismo: coincidencia y contradicción.
	 Sin embargo, Feuerbach insistía en considerar la religión como una 
antropología. La esencia “teórica” del hombre era lo esencial. Por eso, 
el elemento del “corazón”, de la sensibilidad, lo ponía en segundo lugar 
(en los apéndices). Por eso, Feuerbach sintió la necesidad de un cambio. 
Y no sólo por las críticas de Bauer y Stirner. Coincide con su crítica 
al idealismo de Hegel. Para Feuerbach, la filosofía moderna tomaba el 
ejemplo de la teología: no era otra cosa sino la teología transformada 
en filosofía. Por esto reivindica la inmediatez del ser de lo sensible, de 
“otro yo”. La antropología es integrada a la fisiología. Es el encuentro con 
la naturaleza, como fundamento “objetivo” de los deseos y sentimientos 
del hombre. Ese intento de Feuerbach, de unir sensibilidad y razón, era 
el común denominador de la forma mentis de los siglos XVIII y XIX, desde 
Rousseau hasta Schiller y Novalis.
	 Feuerbach, por lo tanto, al valorar el mundo de lo sensible, “ob-
jetivando” una naturaleza, con eso empezaba a valorar, al mismo 
tiempo, la religión como un elemento vital, existencial, práctico, de la 
misma naturaleza del hombre, o sea, la práctica de la religión como 
crítica y factor ante el “intelectualismo” de la teología y de la filosofía. 



Andamios 203

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

Un rescate, pues, de lo vital de los deseos y anhelos del hombre. Por 
eso es importante el cambio sufrido por Feuerbach. Es significativo,  
en este aspecto, el escrito de 1844 sobre Lutero: La esencia de la fe según 
Lutero. Significativa es la elección del pensamiento de Lutero. ¿Acaso 
no era Lutero el que, insistiendo sobre la “gracia”, había margina-
do las “obras” y subvalorado la libertad del hombre? ¿No era el mismo 
Lutero que imponía un abismo entre la razón y la fe? Feuerbach 
venía a interpretarlo de otra manera. Lutero, según Feuerbach, ponía 
la salvación, sí, en la gracia. Pero se presentaba como un Dios para 
los hombres, al contrario, pensaba él, del Dios lejano, omnipresente, 
intelectualístico, del catolicismo, un Dios que no necesitaba de los 
hombres y que, precisamente, por tal motivo el hombre necesitaba 
de las obras buenas para poder ser digno de Dios. En el luteranismo, 
en cambio, según Feuerbach, Dios no es un Ente que subsista por sí 
mismo, sino un ser “para nosotros”. Señal, por otra parte del insuficiente 
conocimiento de otra línea de la teología católica y expresión de un 
concepto sobre Dios como “ente” que se convertirá a futuro en objeto 
de crítica por parte de Heidegger.
	 Pero Feuerbach ya había “corregido” su primera visión. La religión 
no era sólo antropología, sólo expresión de la esencia del hombre. Tenía 
un fundamento, exterior al mismo hombre: la naturaleza. Y con ello,  
la recuperación de la sensibilidad, del Dios que se revela en Cristo, del 
Dios encarnado, sensible, que valora los sentidos. Una revelación que  
se expresa sólo por lo sensible, que es “esencia por los sentidos” y  
que, por lo mismo, lo es para el entendimiento. No es el pensamien-
to que purifica la sensibilidad, sino al contrario, es la sensibilidad que 
purifica el pensamiento. No es la encarnación el fruto sólo del espíritu, 
como, según Feuerbach, creía la teología especulativa; es, también, el 
recurso a la palabra y a la carne lo que excluye un ser solamente es-
piritual, tan sólo pensado. Crítica, pues, que incluye también a la filosofía  
hegeliana. Sin embargo, este “luteranismo” de Feuerbach le acarrea-
ría más de alguna crítica y Feuerbach, a su vez, replicará en contra de 
Marx (que sostenía que el filósofo de La esencia del cristianismo ofrecía 
una base filosófica al socialismo) que su pensamiento no se detenía en  
la mera antropología. Pensaba, contra Stirner y Bruno Bauer, que no 



Andamios204

José Francisco Piñón Gaytan

podía detenerse en un abstracto “humanismo”, sino que tenía que 
recurrir a un fundamento o “base objetiva”, exterior, al fenómeno 
psicológico y mental de la religión. De ahí el cambio de antropología y 
fisiología.

Feuerbach: el primado del ser

En De ratione una, universali, infinita, la tesis doctoral (Dissertation) 
de 1828, Feuerbach exalta la filosofía idealista hegeliana y coloca a 
la ‘Vernunft’ (razón) en un lugar preeminente y trascendente frente al 
mero factum o empiricidad. Contra C. Fr. Bachmann, que en 1835 
había escrito un Anti-Hegel, opone en el mismo año su Kritik des ‘Anti-
Hegel’ donde critica el desnudo empirismo rechazando por lo mismo  
una filosofía que intentase encerrar el problema de la verdad en el 
puro dato concreto. Contra Franz Dorguth, autor de una crítica al 
idealismo, Feuerbach afirma la preeminencia del pensamiento sobre la  
materialidad de la “función cerebral”. Se pregunta, en la misma lí-
nea del horizonte hegeliano: “¿Cómo puede el hombre llegar a concebir 
la materia, cómo puede llegar a llamar cuerpo a su cuerpo, si él no 
fuese más que cuerpo? No es posible que existe el concepto de materia 
allí donde únicamente hay materia… La materia sólo existe para un ser 
distinto de la materia” (Feuerbach, 140).4

	 En el fondo, en estas reacciones a la crítica a la filosofía idealista, 
resuenan todavía los acentos kantianos y sobre todo, hegelianos de 
los conceptos de límite, finitud-infinitud como relaciones recíprocas. La 
conciencia de límite y de finitud no puede no exigir el paso al no límite 
o la no finitud. Dígase lo mismo del concepto, conciencia, de materia. 
Lejos estaba todavía Feuerbach del prefacio de la segunda edición de 
Wesen des Christenthums (La esencia del cristianismo) de 1841 cuando 
refutaba aquella especulación absoluta que pretendía arrancarse los ojos 
para poder pensar mejor. A la concepción idealista del omnia mea mecum 
porto, de influencias plotiniano-agustinianas, Feuerbach opone el dato 
externo, la cosa no confundida con la idea, la necesidad de sentidos y ojos, 

4 L. Feuerbach, Kritik des “Anti-Hegel”, 11, 140.



Andamios 205

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

de fundar los pensamientos en los materiales de la percepción sensible: 
“hago derivar el pensamiento del objeto, no el objetos del pensamiento, 
y sólo hay objeto fuera de nuestro cerebro” (Feuerbach, 1975: 8). Y 
lejos también de aquella paradójica frase de que el hecho llega a la razón 
como un puñetazo en el ojo (Feuerbach, 1975: 241, 246, 283). Más 
tarde sabremos matizar el pensamiento de Feuerbach para no ubicarlo  
en un craso materialismo. Defenderlo, inclusive, de la interpretación 
posterior del mismo Marx que pretendía incluirlo en una tradi-
ción meramente sensualista del materialismo. El filósofo que afirmó que 
“el hombre es lo que come” (y lo fue Feuerbach), debe ser interpretado en 
su justa dimensión cuando en la conclusión de La esencia del cristianismo 
explicaba que el cuerpo no era sino la base de una filosofía del hombre: 
“el hambre y la sed no destruyen en él solamente la fuerza física, sino 
también la moral e inteligencia, lo privan de la humanidad, de la razón, 
de la conciencia”. Feuerbach, como el anterior “materialista” Hobbes, 
ante la doctrina del cuerpo y la materia, sabía hacer sus paradojas. A 
Feuerbach, ciertamente, a pesar de la interpretación de Marx y Gentile 
en ese terreno, no podríamos colocarlo, con razón histórica, en la fi-
losofía del mero materialismo sensualista. Creemos, más bien, que su 
horizonte intelectual lo encontramos en un realismo naturalista. Y ahí, sí, 
contra el idealismo de la especulación hegeliana. Creemos que Gentile 
no tuvo razón al reprochar a Feuerbach la concepción tan mecánica  
que le atribuye en la relación sujeto-objeto. Feuerbach no es el típico 
filósofo de la tabula rasa del materialismo en donde la unidad del 
hombre con la naturaleza y la relación de la conciencia con el cuerpo, 
sujeto y objeto, se daría de una manera meramente mecánica. Su “ma-
terialismo” es de otra especificidad. Su primado del ser no lo orilla a 
suprimir la labor del pensamiento. En la realidad concreta Feuerbach 
sabe distinguir la conciencia que el hombre tiene de sí mismo de la que 
puede tener sobre el objeto conocido. El no sentido de la no existencia, 
y, el sentido de que algo existe, es el verdadero sentido de la existen-
cia. Es decir, es la conciencia al fin de cuentas la que toma sentido del 
no sentido de la no existencia. Y si esto es así, la conciencia misma se-
ría un fundamento del ser. No la cosa o el objeto en sí. Como lo afirma 
Feuerbach: “No hay verdad más que en la unidad de la conciencia y del 
ser” (Feuerbach, 1975: 274-275). Sin caer, obviamente, en el solipsita 



Andamios206

José Francisco Piñón Gaytan

cogito cogitatum de la filosofía cartesiana. Feuerbach postula una visión 
unitaria del hombre. Criticaba una teleología que no defendiese la uni-
dad del hombre con su mundo. No creía que el hombre fuese pura 
corporeidad, sólo encerrado en funciones vegetativas. Porque se da el 
saber y la conciencia en el hombre que evitan la pura pasividad ante 
las influencias externas, vengan de la naturaleza o de parte de un ser 
considerado en finito. Los estados de ánimo no son efectos mecánicos 
de sólo el murmullo del arroyo o del sonido del viento, son también, y 
sobre todo, la voz del corazón humano. Y éste entendido no como lo 
concebía el fisicalista Hobbes. Feuerbach creía en una intrínseca unión 
entre naturaleza y razón, el conocimiento como conciliación. De ahí su 
valoración de lo que salía del corazón, la positiva concepción del lugar 
que tenía el sentimiento, incluyendo el religioso. El sentimiento no es 
sino la misma naturaleza y la naturaleza es la luz y la medida de la razón. 
No quiere caer en un ascetismo de la razón, sino valorar en la justa 
dimensión la sensibilidad. Aunque todavía en La esencia del cristianismo 
había privilegiado la “teoría” y el “pensar” al relegar las cuestiones del 
corazón a los apéndices. Posteriormente, de ahí la raíz de su crítica  
al idealismo y, en general, según él, a la religión al creer que tanto la 
filosofía idealista como la visión religiosa separaban el sujeto del objeto, 
el cuerpo del espíritu y al hombre de la naturaleza. Su concepción 
pretende ser sumamente realista, aterrizada en la vida concreta. Ins-
pirado, tal vez, en la visión de Boehme, y contra Schelling, que la tildaba 
de “doctrina materialista velada de misticismo”, Feuerbach escribe el 
texto siguiente donde resalta su acendrado naturalismo o vitalismo: 
“El misterio de la naturaleza, ¿está tal vez contenido en el misterio del  
cuerpo y el sistema del realismo viviente en el sistema del cuerpo 
orgánico? ¿Hay acaso otra fuerza opuesta a la inteligencia que la de la 
carne y de la sangre? ¿Qué contraste más vivo y real que el del amor y 
pensamiento, espíritu y carne, libertad e instinto sexual?” (Feuerbach, 
1975: 117).
	 Sin embargo, aun en este crudo realismo, Feuerbach no cae en un 
materialismo mecanicista. Más aún, en cierto sentido no abandona el 
sentido unitario entre cuerpo y espíritu, de la concepción aristotélico-
tomista, cuando afirma que “el hombre nada puede sin la naturaleza; la 
naturaleza nada puede, o a lo menos nada espiritual, sin el hombre… 



Andamios 207

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

La verdadera relación entre el espíritu y la naturaleza consiste en que 
ésta da la materia, aquél la forma” (Feuerbach, 1975: 318). Texto ajeno, 
pues, al materialismo sensualista. El hombre de Feuerbach no quiere 
abstraer al sujeto del objeto, al hombre de la naturaleza. Cree, Feuerbach, 
que esa abstracción conduciría a la creación de un mundo meramente 
subjetivo, imaginario, divorciado de la realidad. Ese mundo imagina-
rio, cree, sería el de la religión, pues, según él, la religión separaría al 
sujeto y fundamentaría en él, supuestamente, la misma existencia on-
tológica de Dios.
	 Feuerbach, por otra parte, cree en la necesaria indivisibilidad o 
unidad entre conciencia y conocimiento. Pensar es, de alguna ma-
nera, producir. Es relación entre el sujeto que piensa y el objeto que 
se piensa. Pero para que sea real se necesita no abstraer el sujeto del 
objeto, de la naturaleza. Esta teoría del conocimiento se avocaría al 
realismo, a un conocer que conduciría al mundo, a una realidad. Como 
idea, por lo menos. Sin embargo, esta línea de pensamiento, creo que 
el mismo Feuerbach no la seguiría posteriormente al no aplicarla, de 
una manera exhaustiva, a la idea de Dios. Critica, con toda razón, el 
subjetivismo, pero él supone que toda forma religiosa suprimiría el ob-
jeto o lo natural y lo aislaría en un mundo meramente fantástico. En el 
fondo, es su radical crítica a la especulación hegeliana y el no admitir 
la fundación del ser en un absoluto abstracto como principio. Ser es el 
fundamento. Ser es “lo primero”. El ser es el sujeto, el pensamiento el 
predicado. Son sus temas en su Principios de la filosofía del futuro de 1843. 
La “abstracción” del ser, ser sin realidad, es una contradicción. Será su 
crítica a la especulación hegeliana y al formalismo de Wolff. Por otro 
lado, la única metafísica que Feuerbach tenía en mente, sobre todo, 
era la de Wolff. Precisamente como Kant. Límites, pues, también de los 
tiempos. Unificar pensamiento y ser en el concepto es, para Feuerbach, 
la expresión de impotencia de Hegel para llegar a la realidad del ser 
concreto. Las leyes mismas de la realidad, o sea, del ser, han de ser las 
mismas leyes del pensamiento. No es el pensamiento el que recrea la 
relación causa-efecto, ésta se encuentra en la realidad y el pensamiento 
la expresa. Sin embargo, estas afirmaciones sólo indican una radicali-
dad: la lucha de Feuerbach por no separar o no abstraer el sujeto del 
objeto y no caer en un subjetivismo arbitrario o meramente imaginario.



Andamios208

José Francisco Piñón Gaytan

	 Feuerbach, frente a Hegel, al igual que Kierkegaard, tratará de 
evitar, encerrar la realidad en el “concepto” y extraer de él, de la ló-
gica de ese concepto, todo el devenir. Subrayará el campo de la 
intuición (Anschauung), de la experiencia (Empirie) y de la sensorialidad 
(Sinnlichkeit). Será éste su legítimo triunfo sobre una filosofía embriagada 
de conceptos, enmarañada de sutilezas y distinciones que en lugar de cla-
sificar y llegar al ser de las cosas lo escondían y lo mediatizaban. Y la 
religión, tal y como él la entendía, no hacía sino camuflar la verdade-
ra esencia del hombre. Aunque en esta línea, aunque no por el mismo 
motivo, Feuerbach será deudor de Hegel.
	 Feuerbach, a diferencia de la filosofía anterior, reclama para su fi-
losofía el verdadero encuentro con la realidad del ser. No el pensamiento 
abstracto, según él, de la filosofía escolástica; ni en la modernidad, a 
partir de Kant, de una filosofía del ser o de la objetividad meramente 
“imaginada” o “re-creada” por el concepto del entendimiento. Desconfía 
de éste y de la imaginación. El fundamento es la vida misma. Este 
pensamiento en el texto del prólogo a la segunda edición de La esencia 
del cristianismo: “Yo rechazo totalmente la especulación absoluta, in-
material, contenta consigo misma y que él deduce de sí misma su propia 
temática. Me diferencio de los filósofos que se arrancan los ojos de  
la cabeza para poder así pensar mejor”.
	 Pero esta insistencia de Feuerbach por el primado del ser, por 
subrayar la materialidad y la sensibilidad del hombre, forma parte de 
su primera filosofía como “inversión” de Hegel. Es consciente que él 
inaugura una nueva forma de filosofar. Abandona la especulación y la 
abstracción de los problemas filosóficos y aterriza todo en el hombre, y 
según él en el hombre concreto. Lo aplica, sobre todo, a la crítica de la 
religión. Escribe: 

Los que no saben ni dicen de mí nada más que soy un 
ateo, saben y dicen de mí tanto como nada. El problema 
de si hay o no hay un Dios, la oposición de teísmo y 
ateísmo, pertenece al siglo XVIII y al XVIII, pero ha deja-
do de pertenecer al XIX. Yo niego a Dios, y dicho por mí 
eso quiere decir: niego la negación del hombre; en lugar 
de la posición ilusoria, fantástica, celestial del hombre, que 



Andamios 209

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

en la vida real se convierte necesariamente en su negación, 
coloco la posición sensible, real y también, como de esto 
se sigue de modo necesario, política y social. De modo que  
el problema del ser o no ser de Dios es en mí únicamen-
te el problema del ser o no ser del hombre (Feuerbach, 
1971: 189).

Es, pues, una nueva antropología. Creemos que no necesariamente, 
una nueva “Teología antropológica”. Por lo menos en el terreno fác-
tico, histórico, sociológico. Por lo tanto, pudiese darse el caso —y 
de hecho se da— de encontrar una forma mentis religiosa que no 
“necesariamente” niegue al hombre. Por lo menos a una clase de 
hombre, de horizonte humano. Es, pues, el hombre, su defensa, el centro 
del nuevo planteamiento antropológico feuerbachiano. Es volver al 
hombre sensible y material, corpóreo, en donde Feuerbach hace radicar 
la “necesidad de una transformación” de la filosofía en 1841. Volver a la, 
según él, verdadera libertad, a colocar “la esencia humana en lugar de  
la divina”.5 Luego es la negación de un Dios que niega al hombre. Luego 
es la afirmación del hombre: una positividad en cuanto al horizonte 
humano, según como Feuerbach ha concebido la esencia humana. 
Después, Marx como Engels, criticarán ese concepto feuerbachiano de 
hombre que, según ellos, se quedaría en la abstracción.

Homo homini Deus

“El secreto de la teología es la antropología”, afirmaba tajantemente el 
autor de La esencia del cristianismo. Feuerbach, con está sentencia, se 
separaba de la típica crítica de la religión de la filosofía de la ilustración. 
En esto se guía el específico pensamiento de Hegel de la religión y, en 
especial, la idea de Dios; ya no era un problema predominante epis-
temológico, sino histórico-antropológico. Feuerbach ya no se preguntaba, 
como Kant, “¿cómo serán posibles las proposiciones a priori?”, o 
“¿cómo será posible la religión?”, sino, simplemente, siguiendo a Hegel, 
fenomenológicamente, “¿qué es la religión?” y “¿qué entendemos por Dios?”.
5 Véase en C. Ascheri, Feuerbachs Bruch mit der speculation, Frankfurt, 1969, p. 149.



Andamios210

José Francisco Piñón Gaytan

	 Desde el punto de vista histórico-psicológico, Feuerbach es deudor 
de J. Böheme, quien encuentra en la subjetividad humana gran par-
te del origen de los conceptos religiosos. “El ojo con que Dios me mira, 
es el ojo con que yo lo miro”, exclamaba el célebre místico alemán. 
Influencias las tendrá también de parte de Giordano Bruno y Baruch 
Spinoza en un no camuflado panteísmo. Por lo menos en ese acentuar 
lo divino ya no era una idea trascendente, sino en el mundo. Feuerbach,  
por lo tanto, aterrizaba una valoración secularizada del hombre, cu-
yo proceso arrancó a partir de la filosofía de Descartes. Hegel coronaría 
ese devenir histórico donde, como afirmaba, “lo racional es real y lo 
real lo racional”, unificando, en simbiosis lógico-metafísica, lo divino y  
lo humano. Dios y el hombre. En el fondo como consecuencia de la mo-
dernidad, la crítica del cielo se tornaba, también, crítica de la tierra.
	 Es Hegel, no Feuerbach, el primero que pondrá el acento de la sub-
jetividad y mundanidad dentro del ser del hombre, radicándolo en la 
historia; Feuerbach le dará la radical expresión de la sensibilidad, de  
la finitud, donde la misma idea de Dios, a pesar de que al fin de cuentas, 
esta mundanidad no sea sino la expresión del espíritu: deus sive storia.
	 Feuerbach, ahí sí en la línea de la filosofía práctica de Kant, ubica-
rá la idea de Dios, no en la razón teorética, sino en esa dimensión de la 
subjetividad, propia del sentimiento, no de la razón, tal y como lo soste-
nía el pensamiento de Schleiermacher. Por una parte, Hegel sostenía 
que la religión era, esencialmente, espíritu, no sentimiento de dependencia 
como sí lo pensaba Schleiermacher. Sí esto es así, decía Hegel, “el 
perro sería el mejor cristiano”. Obvio que ante ese escarnio barato, 
Schleiermacher no contestó. Feuerbach, por su parte, toma partido por 
la posición psicológica de Schleiermacher, aunque le da una dimensión 
más de antropología histórica. Radicaliza la transformación de la teología 
a la antropología, Dios no es más que la esencia de la naturaleza humana. 
Antes, más en la línea de Schleiermacher, lo era, según él, del sentimiento. 
Se ve que en su libro La esencia de la religión acusaba la crítica que le 
hacían los hermanos Edgar y Bruno Baver de que esa “esencia humana” 
no era otra cosa que una especulación metafísica. Razón por la cual, 
para escapar de ser acusado de subjetivismo, puso como fundamento, 
“primario y secundario”, la misma “naturaleza”. Entendiendo por “na-
turaleza” ese horizonte conformado de “cosas, esencias y fuerzas”, que 



Andamios 211

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

no son consideradas como humanas. Identificación esencial, por lo 
tanto, trámite el sentimiento, entre hombre y naturaleza y abandonó de 
la idea de Dios como esencia sublimada del hombre. Pero, entonces, 
se nos presenta una pregunta obligada: ¿una vuelta fundamental a la 
filosofía griega?. Con ese recurso a la naturaleza, como fundamento 
subjetivo y objetivo, del origen de la religión, Feuerbach creía que, a 
demás de escapar a la crítica que hicieron a La esencia del cristianismo, 
le pondría fundamento, exterior al mismo hombre, de esos atributos 
considerados como infinitos y omnipotentes, juzgados a su vez como 
superiores. ¿No estaría dándole la vuelta al problema?, ¿no explicaría 
que, en su esencia de la religión, Feuerbach estaría dejando un riesgoso, 
vaporoso, intuitivo, y hasta místico, sentimiento a una idea, si no de 
Dios, sí de un ambiguo concepto de divinidad?, ¿una vuelta de nuevo, a 
los griegos?
	 Feuerbach, por lo tanto, en la esencia de la religión, trastoca los 
términos de su anterior concepción de la religión. Dios sigue siendo 
una sublimación, una “idea de la razón del hombre”, pero tiene en la  
naturaleza su razón “objetiva”, no porque ‘Dios’ sea la naturaleza. 
Sino porque, más bien, esa idea sublimada (Dios) tiene su origen en la 
naturaleza, tiene en ella su fundamento; Dios es la ‘esencia abstrac-
ta del mundo’. Hombre y naturaleza conformarán el sentido de la teología. 
Algo parecido a lo que el nombre de Dios será para Wittgenstein: el 
sentido del mundo. La esencia divina no será para Feuerbach, sino una 
esencia “objetivada de la fantasía”. Religión, por lo tanto, no sería otra co-
sa que un sueño fantástico del espíritu humano. Y si es “sublimación” 
de la naturaleza del hombre y expresión de la naturaleza en sí, expresa 
una profunda riqueza. Es, pues, una antropología y una fisicoteología. 
Más rica que la idea griega de la divinidad. Encierra sueño, idealidad 
y deseo de divinidad. La esencia de los dioses, afirmaba, es la misma 
esencia del deseo. Y remataba lapidariamente: “Quien no tiene deseos, 
no tiene tampoco dioses”. Un aterrizaje, dentro de la sensibilidad y 
mundanidad, de la idea racional de la idea de Dios del filósofo Hegel. En  
el deseo o desear del hombre, Feuerbach encerrará su última defini-
ción de Dios, ¿otra forma de sentimiento? ¿Feuerbach, al fin de cuentas, 
en comunión con Schleiermacher? Será el “deseo” el origen de la religión, 
la aportación de la teogonía, según los fundamentos de la antigüedad 



Andamios212

José Francisco Piñón Gaytan

clásica, hebrea y cristiana. En este deseo de una infinitud, de felicidad, 
Feuerbach sintetizará finalmente su idea de Dios. Creemos que con esta 
unión de la divinidad Feuerbach no hace otra cosa que trascender su 
otra opinión de La esencia del cristianismo, ¿no será de alguna manera 
una forma velada de un retorno a la idea de Dios, de una concepción 
metafísica o a un intencionalismo y subjetivismo donde el concepto 
de “naturaleza” no es sino un subterfugio? Si Feuerbach cree que la re-
ligión es “la esencia infantil de la humanidad”, o sea, que se encierra en 
una idea de “felicidad”, como “último fundamento subjetivo”, ¿no es  
esto mismo lo que la muy “subjetiva” idea de “deseo” al fin de cuentas en-
cierra? Si el sentimiento de “dependencia” o el “miedo”, expresaban 
el concepto de religión, ¿no es acaso el sentimiento de “deseo” de la 
misma naturaleza subjetiva? Creemos que Feuerbach no escaparía a las 
acertadas críticas de Edgar y Bruno Bauer: su “desdivinización” sería 
otra forma de “divinización”.
	 Sin embargo, no podemos negar que toda su concepción sobre la 
religión está impregnada de una fuerte crítica al concepto general que 
se formó sobre un “Dios” demasiado sacral y a una religión demasiado 
alienante. En este sentido, Feuerbach nos ofrece una concepción crítica 
liberadora y purificadora del concepto de Dios. Sobre todo si como él 
lo afirma: Niega a Dios para defender y valorar al hombre. No, pues, 
el “ateísmo negativo”, un negar a Dios porque no cabe la idea en una 
mentalidad; luminista y racionalista cuyo paradigma es la “cientificidad”, 
sino, más bien, el positivo: negar al Dios que ocupa el lugar del hombre. 
En esto último, Feuerbach se alinearía en el horizonte de Hegel. Es el 
hombre al que Feuerbach pretende defender, le quita a Dios ciertos 
atributos que se le deben otorgar al hombre. No un Dios rico frente a un 
hombre pobre. Su crítica es muy clara al respecto: “Cuanto más vacía es 
la vida tanto más pleno y concreto es Dios. El vaciamiento del mundo 
real y la planificación de la divinidad es un mismo acto. Sólo el hombre 
pobre tiene un Dios rico” (Feuerbach, 1959: 89).
	 Feuerbach, por lo tanto, llevará a término la crítica que Hegel 
empezara. Diferente también, a partir de Hegel, a la típica crítica de la 
religión, de la filosofía de la ilustración. Con Hegel y Feuerbach iniciarán 
otros paradigmas que influenciarán otros horizontes de estudio sobre el 
fenómeno de la religión.



Andamios 213

Feuerbach: “Dios como esencia del hombre (Homo homini Deus)”

Fuentes consultadas

Arvon, H. (1957), Ludwig Feuerbach ou la Transformation da Sacré, París.
Ascheri, C. (1969), Feuerbachs Bruch Mit der Speculation, Frankfurt.
Ballanti, G. (1951), “Il Problema dell’ Essere in Ludwig Feuerbach”, en 

Revista di Filosofía Neoscolastica, número XLIII, Italia.
Cabada, M. (1980), Feuerbach y Kant: dos actitudes antropológicas, Madrid: 

Universidad de Comillas. 
_________ (1975), El humanismo premarxista de Ludwig Feuerbach, 

Madrid.
Casini, L. (1974), Storia e Umanesimo in Feuerbach, Bologna: Mulino.
Cesa, Ll. (1963), L Giovane Feuerbach, Bari: Laterza.
Comte, A. y Marx, K. (1934), L’ Homme et l’Oeuvre, París.
Cornn, A. (1968), “L’ Idée d’ Aliénation chez Hegel, Feuerbach et K. 

Marx”, en La Pensée, núm. 17, p. 65.
Cox, H. (1968), La ciudad secular, Barcelona: Península.
Dognin, P. (1970), Initiation á Karl Marx, París: Cerf.
Engels, F. (1966), “Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofía clásica 

alemana”, en Marx, K. y Engels, F, Obras escogidas, tomo II, 
Moscú: Progreso.

Fabro, C. (1962), Magterialismo Dialettico e Materialismo Storico, Brescia.
_________ (1967), L’Uomo e il Rischio di Dio, Roma: Studium.
Feuerbach, L. (1993), Escritos entorno a la esencia del cristianismo, Madrid: 

Tecnós. 
_________ (1976), Scritti Filosofici, a Cura di Claudio cosa, Roma: 

Editone Latenza. 
_________ (1975), La esencia del cristianismo, Salamanca: Sígueme.
_________ (1971), “Prefacio, Sämtliche Werke”, en Gesammelte Werke, 

tomo 1, Berlín: Werner Schuffenhauer 
__________ (1969), Essenza della Religione, introd., Bari: Laterza.
__________ (1964), Sa Vie, son Oeuure Auel un Exposé de sa Philosophe, 

París: PUF.
_________ (1960a), L’Essenza del Cristianesimo, Milano: Feltrinelli.
_________ (1960b), “Principi della Filosofía dell Avveníre”, en Lowith, 

K. La Sinistra Hegeliana, Bari: Laterza, p. 52-54.
_________ (1959), Sämtiliche Werke, Stuttgart: Bad Connstatt. 



Andamios214

José Francisco Piñón Gaytan

_________ Kritik des “Anti-Hegel”.
Garaudy, R. (1965), De L’ Anatheme an Dialogue, París: Plon.
Giannantoni, G. (1969), Profilo di Storia della Filosofia, vol. III, Torino: 

Loescher.
Gollwitzer, H. (1971), Crítica marxista de la religión, Barcelona: 

Fontanell. 
_________ (1971), Hegel und der Pantheismus, Studien, Hegel. 
_________ (1970), La Critica Marxista della Religione e la Fede Cristiana, 

Bresxia: Morcelliana.
Gregoire, F. (1947), Aux Sources de la Pensé de Marx: Hegel, Feuerbach, 

Louvain: De L’Institut Sperieur de Philosophie.
Lowith, K. (1941), Von Hegel bis Nietzche, Zurich/ Nueva York: Europa 

verl.
Marx, K. (1969), “Manuscritti Economici Filosofici del 1844”, en Marx, 

K. y Engels, F., Opere Seelte, Roma: Riuniti. 
_________ (1962), “Per la Critica della Filosofia del Diritto di Hegel”, 

en Marx, K. y Engels, F. Opere Seelte, Roma: Riuniti
_________ (1950), Scritti Politici Giovanili, Torino: Einaudi.
Perone, U. (1972), Teología de experiencia religiosa en Feuerbach, Milano: 

Mursia.
Severino, G. (1972), Origine e Figure del Proceso Teológico in Feuerbach, 

Milano: Mursia.
Wetter, G. (1948), Il Materialismo Dialettico, Torino.
Xhenfflaire, M. (1970), Feuerbach et la Théologie de la Secularisation, 

París: Cerf.

Fecha de recepción: 12 de noviembre de 2012
Fecha de aceptación: 18 de octubre de 2013

Volumen 11, número 24, enero-abril, p. 191-214




