FruerBACH: “D10S COMO ESENCIA DEL HOMBRE
(Homo HOMINT DEUS)”

José Francisco Pinon Gaytan

ResuMmen: “El secreto de la teologia es la antropologia”, afirma
tajantemente el autor de La esencia del cristianismo. Feuerbach,
con esta sentencia lapidaria, se separa de la tipica critica de la
religion de la filosofia de la ilustracion. En esto sigue el especifico
pensamiento de Hegel. La religion y, en especial, la idea de Dios,
ya no es un problema predominantemente epistemologico, sino
historico-antropolégico. Feuerbach ya no se pregunta, co-
mo Kant, “;como son posibles las preposiciones a priori?”, o
“scomo sera posible la religion?”, sino, simplemente, siguien-
do a Hegel, fenomenologicamente, “squé es la religion?” y “;qué
entendemos por Dios?”. Feuerbach, por lo tanto, aterrizaba una
valoracion secularizada del hombre, cuyo proceso arranco a
partir de la filosofia de Descartes. Hegel coronara ese devenir
histérico donde afirmaba, “lo racional es real y lo real es ra-
cional”, unificando, en simbiosis logico-metafisica, lo divino y
lo humano, Dios y hombre. En el fondo, como consecuencia
de la modernidad, la critica del cielo se tornaba, también, criti-
ca de la tierra.

PaLaBrAs CLAVE: Religion, humanismo positivo, cristianismo, alie-
nacion, materialismo.

‘Doctor en ciencias sociales y filosofia politica, Santo Tomas de Roma, Italia.
Presidente del centro de estudios sociales Antonio Gramsci. Profesor-investigador,
Departamento de Filosoffa, Universidad Auténoma Metropolitana (UAM)- Iztapalapa.
Correo electronico: pgjf@xanum.uam.mx

Volumen 11, nimero 24, enero-abril, p. 191-214 Andamios 191



JosEt Francisco PINON GAYTAN

EL DILEMA DE LA FILOSOFIA DE FEUERBACH

Si el marxismo, como escribe R. Garaudy, ha recibido en herencia “el
humanismo prometeico de la Revolucion francesa” y aquella “certeza
en la omnipotencia del hombre” (1969: 302), con Feuerbach este
“humanismo” y esta “certeza” adquieren un nuevo aspecto y constituyen
una de las caracteristicas del marxismo, que lo colocan entre aquellas
corrientes de pensamiento que mejor expresan las inquietudes del
pensamiento moderno. Un pensamiento moderno que era, sobre todo,
exigencia de autonomia, de naturalismo, de subrayar el mundo del
hombre y criticar a una filosofia meramente especulativa.

En efecto, el “humanismo” de Feuerbach, que considera al hombre
no en su “idealidad”, sino en su “concentricidad” sensible, es el fruto
de su antropologia, de su concepcion de la alienacion del hombre en
la religion y de su critica a Hegel. En otras palabras, el humanismo
de Feuerbach es la conclusion, y, en cierta manera, la sintesis de su
hegelianismo, de su naturalismo, de su materialismo. Marx tomara de
Feuerbach, precisamente, el materialismo y aceptara —superandola—
su critica a la religion.

Ludwig Feuerbach, hijo de Anselmo von Feuerbach, nace en
Landshut, en Baviera, el 28 de julio de 1804. Realiza sus estudios
secundarios en Ansbach, pasando después a Heidelberg para el estu-
dio de la teologia. En Berlin, como discipulo de Hegel, se familiariza
con los problemas filoséficos. En 1832 publica sus Pensamientos sobre
la muerte y sobre la inmortalidad, en donde ataca las posiciones de “la
derecha” del hegelianismo, defendiendo la inmortalidad solamente
para la “humanidad” en su desarrollo histérico, pero negandola al in-
dividuo. La publicacion de esta obra le impide a Feuerbach la ensenanza
universitaria, pero no la meditacion, ni la libertad para escribir. Entre
sus publicaciones principales, a partir de 1836, encontramos Historia
de la nueva filosofia y Critica de la filosofia hegeliana, pero, sobre todas
ellas, descuella su famosisima La esencia del cristianismo (Das Wesen des
Christentums) publicada en 1841.

Con La esencia del cristianismo se abre, dentro de las filas de la
“izquierda hegeliana”, una nueva época. Por ella, en palabras de Engels,

192 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

todos fuimos feuerbachianos.' Y Marx, ya en 1842, exhortaba a los te6logos
y filésofos especulativos a dejar a un lado los conceptos y prejuicios del
pasado especulativo, para llegar a la verdad que, a través de Feuerbach,
les llegaba, y mostrando su ardor por la obra de Feuerbach, en su Lutero,
darbitro entre Strauss y Feuerbach, escribia lo siguiente: “Avergonzaos,
cristianos, nobles y plebeyos, doctos e ignorantes, avergonzaos de que
un Anticristo deba mostraros la esencia del cristianismo en su verdadera
forma” (Marx, 1950:56). El entusiasmo que suscito La esencia del Cris-
tianismo obligé a Feuerbach, en 1848, a salir, por un breve periodo,
de su aislamiento para impartir algunas lecciones en Heidelberg, sin
participar, sin embargo, en las actividades politicas. No obstante el en-
cerrarse dentro de si mismo, en la profundidad de sus problemas
filosoficos, en el cultivo de la ciencia, como su verdadera actividad,
no impidié que Fritz Kapp escribiera a propésito de Feuerbach: “ha
destruido la paz en muchas familias. Los viejos maldicen y protestan,
los jovenes lo admiran y lo aman” (Banfi, 1960: 6).

Con La esencia del cristianismo, Feuerbach se proponia demostrar que
los atributos que nosotros adjudicamos a Dios, no son sino los mismos
deseos y sentimientos del hombre sublimados. En 1843 publica dos es-
critos con finalidad antimetafisica: Tesis provisorias para la reforma de
la filosofia y Principio de la filosofia del porvenir. Volviendo al estudio
de la critica a la religion, después de corregir su Esencia del cristianismo
Feuerbach escribe en 1844 La esencia de la fe segiin Lutero y en 1845 La
esencia de la religion. En una carta de Marx, con fecha 11 de Agosto de
1844, el Lutero y los Principios de Feuerbach son mostrados como los
escritos que han dado “al socialismo un fundamento filos6fico”, y en
tal sentido, segin Marx, fueron interpretados por los comunistas.?
En 1857 Feuerbach publico su ultima obra de cierta importancia:
Teogonia. En 1860 se transfirié a Rechenberg, en las cercanias de Nu-
remberg, en donde vivi6 en miseria, dedicado a las ciencias naturales.
Muere el 13 de septiembre de 1872.

! Término usado desde el texto E Engels, L. Feuerbach y el fin de la filosofia cldsica
alemana, en Marx-Engels, Obras Escogidas, Ed. Progreso, Moscu, 1966, vol. 11, p. 367.

% Citado en Feuerbach, Essenza della religione, introd., por C. Ascheri e C. Cesa, Editori
Laterza, Bari, 1969, p. 19.

Andamios 193



JosEt Francisco PINON GAYTAN

Con Feuerbach no muere ni su amor por el hombre sensible, ni su
critica a la religion. Esta serd la labor de Marx. El hombre que Feuerbach
intentd liberar no fue, ciertamente, el hombre del iluminismo o del
romanticismo, sino el hombre de carne y hueso, aquél de quien el mis-
mo Feuerbach decia: “el hombre es lo que come” (Giannantoni, 1969:
114). Lo trato de liberar de la alienacion religiosa, o sea, segin el mismo
Feuerbach, del impulso mas puro del hombre y por consiguiente el
mas fuerte de romper: la divinizaciéon de las aspiraciones del hombre.
De esta manera, el punto de partida de la antropologia materialista de
Feuerbach es el hombre, el hombre sensible, “el hombre natural”, aquél
hombre que ocupara el tltimo pensamiento de Feuerbach: “Mi primer
pensamiento era Dios; el segundo, la razon, el tercero y ultimo, el
hombre” (Gollwitzer, 1970: 51). Sin embargo, Feuerbach, contra sus
expresas declaraciones, y por los mismos escritos, no dejoé jamas de abor-
dar —existencialismo sentido— el problema de Dios. En frase de Sergej
Bulgakov: “Dios lo atormento toda la vida” (Wetter, 1948: 16).

Cierto, por otra parte, la obra de Feuerbach se quedd, segun el juicio
de Marx, en el terreno especulativo y su hombre-Dios bastante indefini-
do, y también, como piensa Engels, “no supo aportar nada positivo (a la
filosofia de Hegel), mas que una ampulosa religion del amor y una moral
pobre e impotente” (1969: 386). Conviene precisar que fue Feuerbach
quien llevo la critica de la religion “al hombre de la calle”, rompiendo el
estrecho circulo que la encerraba en la izquierda hegeliana. Feuerbach,
ademas, sintetizaba la critica a la religion de todos sus predecesores,
desde Espinoza hasta Hegel. Asi lo creia. Por esta razon, Marx podia de-
cir que, con Feuerbach, la critica religiosa estaba sustancialmente
terminada. Marx, pues, no sélo aceptaba el “humanismo” positivo y real
de Feuerbach: “De Feuerbach es de donde sale la critica humanista y
naturalista positiva” (Marx, 1969: 34); no solamente lo consideraba co-
mo el “verdadero vencedor de la vieja filosofia” por haber probado que
“la filosofia (la vieja) no es otra cosa que la religion transformada en
pensamientos, y que, por consiguiente, es otra forma y otra manera
de alienacion” (Marx, 1969: 142), sino que toma, fundamentalmente, y
al principio de una manera total, su critica a la religion, reservandose,
después, de criticar, tanto su ‘humanismo’, como su ‘religion’, sobre to-
do en sus Tesis sobre Feuerbach. Feuerbach, por consiguiente, a los ojos

194 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

de Marx, es el iniciador del nuevo materialismo, del nuevo humanismo.
En este sentido, Feuerbach termina con el ateismo cldsico tradicional, que
negaba la existencia de Dios de una manera negativa, e inicia un ateismo
de tipo positivo que trata de “engrandecer al hombre”, de destruir el
mito-Dios precisamente para convertir al hombre, como dice Marx, en
el ser supremo.’

“Los marxistas, escribe C. Fabro, ven a Feuerbach el teorico del nuevo
ateismo, o sea, del positivo, y constructivo, en cuanto tiene por objeto a
diferencia del ateismo del materialismo metafisico, no la critica de Dios,
sino la interpretacion y la construccion del hombre” (Fabro, 1962: 41).
Ya desde sus Principios de la filosofia del porvenir convierte al hombre en
el objeto tnico, universal y supremo, haciendo de la antropologia una
ciencia universal. Su critica a la religion habra que interpretarla, por
consiguiente, a la luz de un humanismo radical y exclusivo.

FEUERBACH: LA “INVERSION” DE HEGEL

Uno de los puntos débiles de la filosofia de Hegel era la explicacion de
la naturaleza. De tal manera Hegel estaba convencido de la imperfeccion
de la naturaleza en relacion con el espiritu que no se inquietaba en lo
mas minimo. “Si los hechos -decia-, no se adaptan a las leyes de la
filosofia, peor para los hechos”.

Feuerbach, por el contrario, consciente de este “pecado” de la fi-
losofia hegeliana, proponia como esencial y original la naturaleza, no
la idea. Si una filosofia, afirmaba, no es capaz de explicar los hechos,
peor para la filosofia, no para los hechos. Para Feuerbach, la “idea
absoluta” y la “preexistencia de las categorias logicas”, de Hegel, no
eran sino “el residuo fantastico de la fe en un creador ultraterreno”, y
el mundo material y sensible era el “solo mundo real” (Fabro, 1962:
41). La materia, pues, no era un producto del espiritu, sino al contrario,
el espiritu era el producto mas alto de la materia. La “inversion” de
Hegel, por consiguiente, estaba consumada.

? Si se quiere profundizar en el tema, recomiendo Marx, K. (1962), “Per la critica della
filosofia del diritto di Hegel”, en Marx, K. y Engels, E Opere Seelte, Roma, Riuniti, p. 65.

Andamios 195



JosEt Francisco PINON GAYTAN

En el terreno religioso, segtin Feuerbach, el hombre debe ocupar el
lugar de Dios: tomar como fin “aquello que la religion presenta como
medio, exaltar a la dignidad de principio, de cosa esencial, de causas,
aquello que para la religion es cosa secundaria, accesorio, condicion”
(Feuerbach, 1960a: 325). Segun Feuerbach, el hombre, en la religion,
era solamente un medio, una condicion para llegar a Dios, la tnica cosa
importante. El amor, por la religion, se convertia en un sentimiento pu-
ramente aparente e ilusorio: “el amor religioso, decia, no ama al hombre
sino por el amor de Dios, o sea, ama al hombre solo aparentemente, en
realidad ama a Dios” (1960a: 325). Feuerbach, al mismo tiempo, con-
sideraba la filosofia de Hegel como una teologia enmascarada, desde
el momento que Hegel, aunque si sostenia el absoluto inmanente y no
trascendente, proponia, después de todo, una “reconciliacion” dentro del
mundo, en sus instituciones, por consiguiente, alienante.

Para Feuerbach, el espiritu infinito o absoluto de Hegel era el mismo
espiritu finito, alienado de si mismo. Se deberia, pues, reducir el infini-
to al finito, no el finito al infinito. “Hegel parte del infinito, porque toma
como punto de partida todavia el antiguo punto de vista metafisico
del absoluto y del infinito, y de esta manera descubre en el infinito la
necesidad de la limitacion, de la determinacion, de la finitud; yo, en
cambio, meto el infinito en el finito” (Dognin, 1972: 102).

De aqui la necesidad, segin Feuerbach, de cambiar los términos:
hacer del hombre el sujeto y de Dios el predicado, al contrario de la
religion. No atribuir a Dios el ser y al hombre solamente la conciencia.

Si, por consiguiente, como dice la filosofia hegeliana, Dios
es conciencia de si en la conciencia que el hombre tiene
de Dios, la conciencia humana es por si una conciencia
divina. ;Por qué, pues, alienar del hombre su conciencia y
hacer la autoconciencia de un ser diverso de él? ;Por qué
atribuir a Dios el ser y al hombre solamente la conciencia?
:Dios tiene su conciencia en el hombre y el hombre su
ser en Dios? ;La conciencia que el hombre tiene de si es
la conciencia que el hombre tiene de Dios? {Qué absurdo y
qué contradiccion! Cambiemos los términos y obtendremos
la verdad: el conocimiento que el hombre tiene de Dios es el

196 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

conocimiento que el hombre tiene de si mismo, de su propia
naturaleza (Feuerbach, 1960a: 276).

Feuerbach, por consiguiente, segin sus palabras, trataba de poner al
hombre sobre sus propios pies y no, como se encontraba en Hegel,
de cabeza. Si criticaba la Idea absoluta de Hegel, era porque esta Idea
hegeliana, sujeto absoluto real, aunque impersonal, hacia las veces
del Dios de la religion. Permanecia todavia —relativamente— distin-
ta del hombre, y no podia evitar de caer en otra contradiccion: el de
quitar al hombre una existencia absoluta, reduciéndola a un simple modo
de un sujeto, o sea, el pensamiento trascendente, colocado fuera del
mismo hombre. Feuerbach, por esta razon, se adhiere al materialismo,
como principio de todo pensamiento, autosuficiente, sin renunciar, por
lo demas, a una vision filosofica que lo obliga a usar todavia los tér-
minos religiosos hegelianos de finito e infinito de perfecto y de divino,
aplicandolos al hombre, con la ilusion de realizar una sintesis perfecta,
y construir la verdadera religion, la religion del amor, en donde el
amor sentimental, inclusive el sensual, obtenga un lugar de privilegio
(Feuerbach, 1960a: 203).

El esfuerzo de Feuerbach por realizar esta sintesis del infinito y del
finito en el hombre, de conciliar el corazén con el pensamiento, su
fe en la naturaleza, en la ciencia y en el progreso, encontré una grata
acogida entre todos aquellos que se consideraban herederos de la critica
religiosa del siglo xv1iI.

“FEUERBACH: D10S O EL HOMBRE”

La vieja filosofia, para Feuerbach, terminaba reduciéndose a la teologia
y la contradiccion que habia desaparecido, abstractamente, en el en-
tendimiento, se encontraba todavia en el corazén. En cambio, “la nueva
filosofia es la resolucion completa, absoluta, coherente, de la teolo-
gia en antropologia”, haciendo del hombre “su objeto tnico, universal
y supremo, convirtiéndose la antropologia en ciencia universal”
(Feuerbach, 1960b: 381).

Andamios 197



JosEt Francisco PINON GAYTAN

Si Hegel, pues, habia convertido la religion en “razén” y, en ultimo
término, en filosofia, Feuerbach, optando por “el hombre” concreto y
sensible, convierte la teologia en antropologia.

La inversion de Hegel, por consiguiente, segin Feuerbach, esta
terminada. Su critica, de aqui en adelante, partira del conocimiento
psicologico del hombre concreto, ya no de los conceptos hegelianos de
finito e infinito.

Feuerbach se esforzara en demostrar que la distincion entre el hom-
bre y lo divino no es sino una ilusion, y que, por consiguiente, el objeto
y el contenido de la religion cristiana son cosas puramente humands.
“Nuestra tarea, es demostrar que la distincion entre lo que es humano y
lo que es divino, no es mas que ilusoria, que no es mas que la distincion
entre la esencia de la humanidad, entre la naturaleza humana y el
individuo; y que, por consiguiente, el objeto y la doctrina cristiana son
humanos y nada mas” (Feuerbach, 1960a: 39).

Su filosofia sera, pues, el intento de convertir en antropologia no
solo la teologia, sino también la filosofia especulativa. La conciencia
religiosa, asi como la especulacion hegeliana, tendrian que ser acusa-
das de falsa conciencia, ya que “solamente la verdad que se ha convertido
en carne y en sangre puede ser tenida como verdad” (Feuerbach, 1960b:
52). El hombre, para Feuerbach, debe tener s6lo un amor: el hombre;
una religion: la religion del hombre. “El hombre es el Dios del hom-
bre: ‘homo homini Deus’ (Feuerbach, 1960a: 194). Para Feuerbach, el
Dios hecho hombre, en el cristianismo, no es sino “la manifestacion del
hombre hecho Dios”, ya que la elevacion del hombre a Dios es primero
que el rebajamiento de Dios al hombre. “El hombre era ya un Dios,
era ya uno mismo, antes que Dios se convirtiese en hombre, o sea, haya
aparecido como hombre” (Feuerbach, 1960a: 79).

Este humanismo, sin Dios, de Feuerbach, en donde el hombre es ob-
jeto y criterio, realidad perfecta, absoluta, principio de si y de todas
las cosas, es lo que Ruge llamaba humanismo absoluto (Comte, 1934:
138). Para Feuerbach, esta humanismo no debe ser considerado un
“ateismo”. “No pretende, escribe Engels, en modo alguno, acabar
con la religion; lo que €l quiere es perfeccionarlo” (Engels, 1966: 378).
No persigue una “irreligion”, sino “la verdadera religion”, en donde “el

108 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

amor sexual acaba siendo una de las formas supremas, si no la forma
culminante, en que se practica su nueva religion” (Engels, 1966: 378).

Feuerbach, por consiguiente, no tiene la intencion de suprimir la
religion, sino, mas bien, superarla (aufgehoben), de una manera se-
mejante a la “inversion” que hace del cristianismo: la ensenanza del
cristianismo historico consistia en que Dios se habia hecho hombre;
ahora un cristianismo verdadero deberia ensefiar que el hombre debe
convertirse en Dios (Gregoire, 1947: 173). Sin embargo, Feuerbach no
escapara, al fin de cuentas, a la acusacion del “ateismo”, ni a las criticas
de Marx y Engels sobre su “religion”. “Cuando Feuerbach se esfuerza en
establecer a base de una interpretacion sustancialmente materialista de
la naturaleza, es como si se empenase en concebir la quimica moderna
como la verdadera alquimia. Si la religion puede existir sin su Dios, la
alquimia puede prescindir también de su piedra filosofal” (Engels, 1966:
379).

Por esta razon, Feuerbach sigue siendo, para Marx un teélogo, un
“tedlogo critico”, incapaz de hacer una critica verdadera, ya que ha
postulado un hombre todavia ideal, un dios con categorias ideales, al
igual que el Dios de la religion que criticaba. Feuerbach no explicara,
segin Marx, —ya que lo hara de una manera intelectual e idealista—
los origenes de la alienacion religiosa. El hombre resulta, pues, para
Feuerbach la primera realidad y no Dios. Este no es sino la imagen del
hombre.

El misterio de la religion, para Feuerbach, consiste en que el hombre
“proyecta el propio ser fuera de si mismo y después lo hace objeto
de este ser metamorfoseado en sujeto, en persona” (Feuerbach, 1960a:
55). Al mismo tiempo, la miseria de la religion se manifiesta en que
este mismo hombre no reconoce que su Dios o sus dioses no son otra
cosa que “deseos, realizados, el mas grande deseo, la suma fortuna del
filésofo, del pensador” (Feuerbach, 1969: 117).

Por otra parte, aunque si para Feuerbach “Dios es, con relacion al
hombre, el compendio de sus mas grandes sentimientos y pensamien-
tos, y el libro en donde escribe los nombres de los seres mas queridos,
mas santos” (Feuerbach, 1960a: 94), aunque si el mismo Feuerbach
reconoce que “los cristianos, haciendo de Dios un ser a si mismo su-
ficiente, objeto de pura adoracion, van, sin duda, eliminando muchas

Andamios 199



JosEt Francisco PINON GAYTAN

concepciones vergonzosas” (Feuerbach, 1960a: 323), no deja de criticar
una religion que sacrifica al “deber religioso el deber hacia el hombre”
(Feuerbach, 1960a: 323), de refutar una fe que “convierte al hombre
limitado, que le quita la libertad y la capacidad de juzgar serenamen-
te aquello que es otro, aquello que es diverso de mi mismo” (Feuerbach,
1960a: 297).

Si Feuerbach reconoce, por un lado, que la religion corresponde “a
los fines y a las necesidades humanas” (Feuerbach, 1969: 74), si cree,
al mismo tiempo, que la “fe confiere al hombre un particular orgullo y
una particular presuncion” (Feuerbach, 1960a: 297), no por ello de-
ja de pensar que la razon, en sus relaciones con las ideas religiosas,
debe destruir esta ilusion: “una ilusion, sin embargo, nada inocua, porque
ejercita sobre el hombre una influencia fundamentalmente perniciosa y
funesta, destruye sus fuerzas para la vida real y le hace perder el sentido
de la verdad y de la virtud” (Feuerbach, 1960a: 325).

De aqui que Feuerbach considere la religion como una cosa per-
niciosa al hombre y, por tanto, inadmisible: “nuestra tarea esencial,
escribe, se ha completado con esto, hemos reducido la esencia de Dios
extramundana, sobrenatural, y sobrehumana, a las partes esenciales de
la esencia humana como a sus partes fundamentales” (Feuerbach, 1960a:
221). Esta expoliacion del hombre a favor de Dios, este despojarse de
una parte del hombre, representa, pues, para Feuerbach, lo que Marx
[lamara, mas tarde, la alienacién humana.

La critica de la religion, por consiguiente, se justifica, segin
Feuerbach, desde el momento que trata de liberar a la humanidad
de un Dios que existe “solamente en fe, solamente en el corazon del
hombre: porque Dios no es otra cosa sino la esencia de la fantasia o de la
imaginacion, la esencia del corazon humano” (Feuerbach, 1969: 116).
Si para Feuerbach, “Dios es celoso del hombre, la religion celosa de la
moral” (Feuerbach, 1960a: 323), si en el cristianismo, porque tiene
mayor valor, se ofrecen “en sacrificio a Dios el alma y el sentimiento”,
es logico que el hombre debe luchar contra ese Dios que le roba sus
cualidades mas preciosas.

Por esto, Feuerbach no puede huir de un dilema terrible: “La cuestion
de la existencia de Dios... es, para mi, la cuestion de la no existencia
o de la existencia del hombre” (Gregoire, 1947: 147).

200 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

Feuerbach llega, por consiguiente, al ateismo positivo. Niega a Dios
porque quiere engrandecer al hombre. Y aunque si realmente piensa
que el hombre “es el principio de la religion, el hombre es el centro de
la religion, el hombre es el fin de la religion” (Feuerbach, 1960a: 221),
considera, después de todo, que en la religion, Dios ocupa el primer
lugar, cuando, en realidad, le deberia corresponder el segundo.

“Si el ser del hombre, —escribe— es para el hombre el ser supremo,
también en la practica, la ley primera y suprema sera el amor del hombre
para el hombre, Homo homini deus est” (Feuerbach, 1960a: 321).

Pero vayamos por partes. ;Cual fue el itinerario “jideolégico!” de
Feuerbach? ;Cual su punto de partida, su evolucion intelectual, sus
aportes especificos a la critica de la Religion, sobre todo con respecto a
la tipica del iluminismo racionalista?

FEUERBACH: éRELIGION COMO ESENCIA DEL HOMBRE?

Feuerbach en La esencia del cristianismo (1841) habia intentado trans-
formar la teologia en antropologia. La esencia de Dios y los predicados
de la divinidad no eran sino expresiones de la misma esencia del hom-
bre. Asi, Feuerbach alargaba y extendia el mismo concepto del hombre.
Todo lo que se predicaba de Dios no era sino la misma naturaleza del
hombre. Estaba de acuerdo con Schleiermacher en que la religion
consistia en un sentimiento, en el sentido de dependencia, pero mientras
el filosofo Schleiermacher afirmaba que la autoconciencia se referia a
una “infinitud absoluta” de la cual el hombre se siente dependiente,
Feuerbach en cambio sostenia que ese sentimiento de lo divino no
era sino la expresion mas alta del hombre. Era fruto de su misma
“racionalidad”, importante, si, pero, al fin y al cabo, un reflejo. Religion
que, para Feuerbach, precedia a la filosofia desde el punto de vista de la
historia y, en si, no condenable porque constituia la misma esencia del
hombre. Esto ultimo vs. Bauer y Stirner. Contra Stirner que lo acusaba
de sostener una “alienacion” en relacion con el “genero” o a lo “humano”
y de nuevo sostener una mistificacion o alienacion, replicaba que esos
conceptos no eran contrapuestos al hombre real, sino constitutivos de
la misma naturaleza humana. Prueba que el hombre singular no era

Andamios 201



JosEt Francisco PINON GAYTAN

suficiente; necesitaba de los otros, del “tu”. De ahi su positiva (en este
renglon) valoracion del elemento religioso, cuando ésta no comportaba
degradacion o servidumbre. Era, ciertamente, una “ignorancia”, pero
hasta ahi. No condividia la critica de John Tolard y Destutt de Tracy de
la religion como “negocio” o “engano” por parte del sacerdote. Herencia
que le venia del cambio operado por Hegel en cuanto a la critica de
la religion. Ya no la critica del iluminismo en donde la religion se me-
dia por los solos marcos de la razén. Distinguia un doble caracter de
la religion: era contemporaneamente armonia y contradiccion con la
naturaleza del hombre. Como “armonia” la religion compendia la esen-
cia, como alienacion del hombre. Como “contradiccién”, expresaba un
elemento esencial e importante de los sentimientos del corazon del
hombre. De ahi que no estaba de acuerdo con la critica de Marx de que
con Feuerbach la critica de la religion ya se habia terminado. Mas bien,
para Feuerbach, era lo contrario: abria un elemento importante para seguir
explicando la naturaleza del hombre. Estas dos visiones se encuentran en
la redaccion de su Esencia del cristianismo: coincidencia y contradiccion.

Sin embargo, Feuerbach insistia en considerar la religion como una
antropologia. La esencia “tedrica” del hombre era lo esencial. Por eso,
el elemento del “corazon”, de la sensibilidad, lo ponia en segundo lugar
(en los apéndices). Por eso, Feuerbach sintié la necesidad de un cambio.
Y no solo por las criticas de Bauer y Stirner. Coincide con su critica
al idealismo de Hegel. Para Feuerbach, la filosofia moderna tomaba el
ejemplo de la teologia: no era otra cosa sino la teologia transformada
en filosofia. Por esto reivindica la inmediatez del ser de lo sensible, de
“otro yo”. La antropologia es integrada a la fisiologia. Es el encuentro con
la naturaleza, como fundamento “objetivo” de los deseos y sentimientos
del hombre. Ese intento de Feuerbach, de unir sensibilidad y razén, era
el comun denominador de la forma mentis de los siglos xviil y XIX, desde
Rousseau hasta Schiller y Novalis.

Feuerbach, por lo tanto, al valorar el mundo de lo sensible, “ob-
jetivando” una naturaleza, con eso empezaba a valorar, al mismo
tiempo, la religion como un elemento vital, existencial, practico, de la
misma naturaleza del hombre, o sea, la practica de la religion como
critica y factor ante el “intelectualismo” de la teologia y de la filosofia.

202 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

Un rescate, pues, de lo vital de los deseos y anhelos del hombre. Por
eso es importante el cambio sufrido por Feuerbach. Es significativo,
en este aspecto, el escrito de 1844 sobre Lutero: La esencia de la fe segtin
Lutero. Significativa es la eleccion del pensamiento de Lutero. jAcaso
no era Lutero el que, insistiendo sobre la “gracia”, habia margina-
do las “obras” y subvalorado la libertad del hombre? ;No era el mismo
Lutero que imponia un abismo entre la razon y la fe? Feuerbach
venia a interpretarlo de otra manera. Lutero, segin Feuerbach, ponia
la salvacion, si, en la gracia. Pero se presentaba como un Dios para
los hombres, al contrario, pensaba él, del Dios lejano, omnipresente,
intelectualistico, del catolicismo, un Dios que no necesitaba de los
hombres y que, precisamente, por tal motivo el hombre necesitaba
de las obras buenas para poder ser digno de Dios. En el luteranismo,
en cambio, segun Feuerbach, Dios no es un Ente que subsista por si
mismo, sino un ser “para nosotros”. Senal, por otra parte del insuficiente
conocimiento de otra linea de la teologia catélica y expresion de un
concepto sobre Dios como “ente” que se convertira a futuro en objeto
de critica por parte de Heidegger.

Pero Feuerbach ya habia “corregido” su primera vision. La religion
no era solo antropologia, solo expresion de la esencia del hombre. Tenia
un fundamento, exterior al mismo hombre: la naturaleza. Y con ello,
la recuperacion de la sensibilidad, del Dios que se revela en Cristo, del
Dios encarnado, sensible, que valora los sentidos. Una revelacion que
se expresa solo por lo sensible, que es “esencia por los sentidos” y
que, por lo mismo, lo es para el entendimiento. No es el pensamien-
to que purifica la sensibilidad, sino al contrario, es la sensibilidad que
purifica el pensamiento. No es la encarnacion el fruto sélo del espiritu,
como, segun Feuerbach, creia la teologia especulativa; es, también, el
recurso a la palabra y a la carne lo que excluye un ser solamente es-
piritual, tan s6lo pensado. Critica, pues, que incluye también a la filosofia
hegeliana. Sin embargo, este “luteranismo” de Feuerbach le acarrea-
ria mas de alguna critica y Feuerbach, a su vez, replicara en contra de
Marx (que sostenia que el filosofo de La esencia del cristianismo ofrecia
una base filosofica al socialismo) que su pensamiento no se detenia en
la mera antropologia. Pensaba, contra Stirner y Bruno Bauer, que no

Andamios 203



JosEt Francisco PINON GAYTAN

podia detenerse en un abstracto “humanismo”, sino que tenfa que
recurrir a un fundamento o “base objetiva”, exterior, al fendmeno
psicologico y mental de la religion. De ahi el cambio de antropologia y
fisiologia.

FEUERBACH: EL PRIMADO DEL SER

En De ratione una, universali, infinita, la tesis doctoral (Dissertation)
de 1828, Feuerbach exalta la filosofia idealista hegeliana y coloca a
la ‘Vernunft' (razén) en un lugar preeminente y trascendente frente al
mero factum o empiricidad. Contra C. Fr. Bachmann, que en 1835
habia escrito un Anti-Hegel, opone en el mismo afo su Kritik des ‘Anti-
Hegel’ donde critica el desnudo empirismo rechazando por lo mismo
una filosofia que intentase encerrar el problema de la verdad en el
puro dato concreto. Contra Franz Dorguth, autor de una critica al
idealismo, Feuerbach afirma la preeminencia del pensamiento sobre la
materialidad de la “funcion cerebral”. Se pregunta, en la misma li-
nea del horizonte hegeliano: “;Como puede el hombre llegar a concebir
la materia, como puede llegar a llamar cuerpo a su cuerpo, si él no
fuese mas que cuerpo? No es posible que existe el concepto de materia
alli donde tinicamente hay materia... La materia s6lo existe para un ser
distinto de la materia” (Feuerbach, 140).*

En el fondo, en estas reacciones a la critica a la filosofia idealista,
resuenan todavia los acentos kantianos y sobre todo, hegelianos de
los conceptos de limite, finitud-infinitud como relaciones reciprocas. La
conciencia de limite y de finitud no puede no exigir el paso al no limite
o la no finitud. Digase lo mismo del concepto, conciencia, de materia.
Lejos estaba todavia Feuerbach del prefacio de la segunda edicion de
Wesen des Christenthums (La esencia del cristianismo) de 1841 cuando
refutaba aquella especulacion absoluta que pretendia arrancarse los ojos
para poder pensar mejor. A la concepcion idealista del omnia mea mecum
porto, de influencias plotiniano-agustinianas, Feuerbach opone el dato
externo, lacosano confundida conlaidea, lanecesidad de sentidos y ojos,

* L. Feuerbach, Kritik des “Anti-Hegel”, 11, 140.

204 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

de fundar los pensamientos en los materiales de la percepcion sensible:
“hago derivar el pensamiento del objeto, no el objetos del pensamiento,
y solo hay objeto fuera de nuestro cerebro” (Feuerbach, 1975: 8). Y
lejos también de aquella paradojica frase de que el hecho llega a la razon
como un pufietazo en el ojo (Feuerbach, 1975: 241, 246, 283). Mas
tarde sabremos matizar el pensamiento de Feuerbach para no ubicarlo
en un craso materialismo. Defenderlo, inclusive, de la interpretacion
posterior del mismo Marx que pretendia incluirlo en una tradi-
cion meramente sensualista del materialismo. El filosofo que afirmé que
“el hombre es lo que come” (y lo fue Feuerbach), debe ser interpretado en
su justa dimension cuando en la conclusion de La esencia del cristianismo
explicaba que el cuerpo no era sino la base de una filosofia del hombre:
“el hambre y la sed no destruyen en él solamente la fuerza fisica, sino
también la moral e inteligencia, lo privan de la humanidad, de la razon,
de la conciencia”. Feuerbach, como el anterior “materialista” Hobbes,
ante la doctrina del cuerpo y la materia, sabia hacer sus paradojas. A
Feuerbach, ciertamente, a pesar de la interpretacion de Marx y Gentile
en ese terreno, no podriamos colocarlo, con razén histérica, en la fi-
losofia del mero materialismo sensualista. Creemos, mas bien, que su
horizonte intelectual lo encontramos en un realismo naturalista. Y ahi, si,
contra el idealismo de la especulacion hegeliana. Creemos que Gentile
no tuvo razon al reprochar a Feuerbach la concepcion tan mecanica
que le atribuye en la relacion sujeto-objeto. Feuerbach no es el tipico
filosofo de la tabula rasa del materialismo en donde la unidad del
hombre con la naturaleza y la relacion de la conciencia con el cuerpo,
sujeto y objeto, se daria de una manera meramente mecanica. Su “ma-
terialismo” es de otra especificidad. Su primado del ser no lo orilla a
suprimir la labor del pensamiento. En la realidad concreta Feuerbach
sabe distinguir la conciencia que el hombre tiene de si mismo de la que
puede tener sobre el objeto conocido. El no sentido de la no existencia,
y, el sentido de que algo existe, es el verdadero sentido de la existen-
cia. Es decir, es la conciencia al fin de cuentas la que toma sentido del
no sentido de la no existencia. Y si esto es asi, la conciencia misma se-
ria un fundamento del ser. No la cosa o el objeto en si. Como lo afirma
Feuerbach: “No hay verdad mas que en la unidad de la conciencia y del
ser” (Feuerbach, 1975: 274-275). Sin caer, obviamente, en el solipsita

Andamios 205



JosEt Francisco PINON GAYTAN

cogito cogitatum de la filosofia cartesiana. Feuerbach postula una vision
unitaria del hombre. Criticaba una teleologia que no defendiese la uni-
dad del hombre con su mundo. No creia que el hombre fuese pura
corporeidad, solo encerrado en funciones vegetativas. Porque se da el
saber y la conciencia en el hombre que evitan la pura pasividad ante
las influencias externas, vengan de la naturaleza o de parte de un ser
considerado en finito. Los estados de animo no son efectos mecanicos
de solo el murmullo del arroyo o del sonido del viento, son también, y
sobre todo, la voz del corazén humano. Y éste entendido no como lo
concebia el fisicalista Hobbes. Feuerbach creia en una intrinseca unién
entre naturaleza y razon, el conocimiento como conciliacion. De ahi su
valoracion de lo que salia del corazoén, la positiva concepcion del lugar
que tenia el sentimiento, incluyendo el religioso. El sentimiento no es
sino la misma naturaleza y la naturaleza es la luz y lamedida de la razon.
No quiere caer en un ascetismo de la razon, sino valorar en la justa
dimension la sensibilidad. Aunque todavia en La esencia del cristianismo
habia privilegiado la “teoria” y el “pensar” al relegar las cuestiones del
corazon a los apéndices. Posteriormente, de ahi la raiz de su critica
al idealismo vy, en general, segun €l, a la religion al creer que tanto la
filosofia idealista como la vision religiosa separaban el sujeto del objeto,
el cuerpo del espiritu y al hombre de la naturaleza. Su concepcion
pretende ser sumamente realista, aterrizada en la vida concreta. Ins-
pirado, tal vez, en la vision de Boehme, y contra Schelling, que la tildaba
de “doctrina materialista velada de misticismo”, Feuerbach escribe el
texto siguiente donde resalta su acendrado naturalismo o vitalismo:
“El misterio de la naturaleza, ;esta tal vez contenido en el misterio del
cuerpo y el sistema del realismo viviente en el sistema del cuerpo
organico? ;Hay acaso otra fuerza opuesta a la inteligencia que la de la
carne y de la sangre? ;Qué contraste mas vivo y real que el del amor y
pensamiento, espiritu y carne, libertad e instinto sexual?” (Feuerbach,
1975: 117).

Sin embargo, aun en este crudo realismo, Feuerbach no cae en un
materialismo mecanicista. Mds aun, en cierto sentido no abandona el
sentido unitario entre cuerpo y espiritu, de la concepcion aristotélico-
tomista, cuando afirma que “el hombre nada puede sin la naturaleza; la
naturaleza nada puede, o a lo menos nada espiritual, sin el hombre...

206 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

La verdadera relacion entre el espiritu y la naturaleza consiste en que
ésta da la materia, aquél la forma” (Feuerbach, 1975: 318). Texto ajeno,
pues, al materialismo sensualista. El hombre de Feuerbach no quiere
abstraer al sujeto del objeto, al hombre de la naturaleza. Cree, Feuerbach,
que esa abstraccion conduciria a la creacion de un mundo meramente
subjetivo, imaginario, divorciado de la realidad. Ese mundo imagina-
rio, cree, seria el de la religion, pues, segtn él, la religion separaria al
sujeto y fundamentaria en él, supuestamente, la misma existencia on-
tolégica de Dios.

Feuerbach, por otra parte, cree en la necesaria indivisibilidad o
unidad entre conciencia y conocimiento. Pensar es, de alguna ma-
nera, producir. Es relacion entre el sujeto que piensa y el objeto que
se piensa. Pero para que sea real se necesita no abstraer el sujeto del
objeto, de la naturaleza. Esta teoria del conocimiento se avocaria al
realismo, a un conocer que conduciria al mundo, a una realidad. Como
idea, por lo menos. Sin embargo, esta linea de pensamiento, creo que
el mismo Feuerbach no la seguiria posteriormente al no aplicarla, de
una manera exhaustiva, a la idea de Dios. Critica, con toda razoén, el
subjetivismo, pero él supone que toda forma religiosa suprimiria el ob-
jeto o lo natural y lo aislaria en un mundo meramente fantastico. En el
fondo, es su radical critica a la especulacion hegeliana y el no admitir
la fundacion del ser en un absoluto abstracto como principio. Ser es el
fundamento. Ser es “lo primero”. El ser es el sujeto, el pensamiento el
predicado. Son sus temas en su Principios de la filosofia del futuro de 1843.
La “abstraccion” del ser, ser sin realidad, es una contradiccion. Sera su
critica a la especulacion hegeliana y al formalismo de Wolff. Por otro
lado, la tnica metafisica que Feuerbach tenia en mente, sobre todo,
era la de Wolff. Precisamente como Kant. Limites, pues, también de los
tiempos. Unificar pensamiento y ser en el concepto es, para Feuerbach,
la expresion de impotencia de Hegel para llegar a la realidad del ser
concreto. Las leyes mismas de la realidad, o sea, del ser, han de ser las
mismas leyes del pensamiento. No es el pensamiento el que recrea la
relacion causa-efecto, ésta se encuentra en la realidad y el pensamiento
la expresa. Sin embargo, estas afirmaciones solo indican una radicali-
dad: la lucha de Feuerbach por no separar o no abstraer el sujeto del
objeto y no caer en un subjetivismo arbitrario o meramente imaginario.

Andamios 207



JosEt Francisco PINON GAYTAN

Feuerbach, frente a Hegel, al igual que Kierkegaard, tratara de
evitar, encerrar la realidad en el “concepto” y extraer de él, de la 16-
gica de ese concepto, todo el devenir. Subrayara el campo de la
intuicion (Anschauung), de la experiencia (Empirie) y de la sensorialidad
(Sinnlichkeit). Serd éste su legitimo triunfo sobre una filosofiaembriagada
de conceptos, enmaranada de sutilezas y distinciones que en lugar de cla-
sificar y llegar al ser de las cosas lo escondian y lo mediatizaban. Y la
religion, tal y como €l la entendia, no hacia sino camuflar la verdade-
ra esencia del hombre. Aunque en esta linea, aunque no por el mismo
motivo, Feuerbach sera deudor de Hegel.

Feuerbach, a diferencia de la filosofia anterior, reclama para su fi-
losofia el verdadero encuentro con la realidad del ser. No el pensamiento
abstracto, segun €l, de la filosofia escolastica; ni en la modernidad, a
partir de Kant, de una filosofia del ser o de la objetividad meramente
“imaginada” o “re-creada” por el concepto del entendimiento. Desconfia
de éste y de la imaginacion. El fundamento es la vida misma. Este
pensamiento en el texto del prologo a la segunda edicion de La esencia
del cristianismo: “Yo rechazo totalmente la especulacion absoluta, in-
material, contenta consigo misma y que él deduce de si misma su propia
tematica. Me diferencio de los filésofos que se arrancan los ojos de
la cabeza para poder asi pensar mejor”.

Pero esta insistencia de Feuerbach por el primado del ser, por
subrayar la materialidad y la sensibilidad del hombre, forma parte de
su primera filosofia como “inversion” de Hegel. Es consciente que él
inaugura una nueva forma de filosofar. Abandona la especulacion y la
abstraccion de los problemas filosoficos y aterriza todo en el hombre, y
segun €l en el hombre concreto. Lo aplica, sobre todo, a la critica de la
religion. Escribe:

Los que no saben ni dicen de mi nada mas que soy un
ateo, saben y dicen de mi tanto como nada. El problema
de si hay o no hay un Dios, la oposicion de teismo y
ateismo, pertenece al siglo Xviil y al xVvIil, pero ha deja-
do de pertenecer al XIX. Yo niego a Dios, y dicho por mi
eso quiere decir: niego la negacion del hombre; en lugar
de la posicion ilusoria, fantastica, celestial del hombre, que

208 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

en la vida real se convierte necesariamente en su negacion,
coloco la posicion sensible, real y también, como de esto
se sigue de modo necesario, politica y social. De modo que
el problema del ser o no ser de Dios es en mi inicamen-
te el problema del ser o no ser del hombre (Feuerbach,
1971: 189).

Es, pues, una nueva antropologia. Creemos que no necesariamente,
una nueva “Teologia antropologica”. Por lo menos en el terreno fac-
tico, historico, sociologico. Por lo tanto, pudiese darse el caso —y
de hecho se da— de encontrar una forma mentis religiosa que no
“necesariamente” niegue al hombre. Por lo menos a una clase de
hombre, de horizonte humano. Es, pues, el hombre, su defensa, el centro
del nuevo planteamiento antropolégico feuerbachiano. Es volver al
hombre sensible y material, corporeo, en donde Feuerbach hace radicar
la “necesidad de una transformacion” de la filosofia en 1841. Volver a la,
segun él, verdadera libertad, a colocar “la esencia humana en lugar de
la divina”.” Luego es la negacion de un Dios que niega al hombre. Luego
es la afirmacion del hombre: una positividad en cuanto al horizonte
humano, segin como Feuerbach ha concebido la esencia humana.
Después, Marx como Engels, criticaran ese concepto feuerbachiano de
hombre que, segun ellos, se quedaria en la abstraccion.

Howmo HomiNt Deus

“El secreto de la teologia es la antropologia”, afirmaba tajantemente el
autor de La esencia del cristianismo. Feuerbach, con estid sentencia, se
separaba de la tipica critica de la religion de la filosofia de la ilustracion.
En esto se guia el especifico pensamiento de Hegel de la religion y, en
especial, la idea de Dios, ya no era un problema predominante epis-
temologico, sino historico-antropoldgico. Feuerbach ya no se preguntaba,
como Kant, “;como seran posibles las proposiciones a priori?”, o
“scomo serd posible la religion?”, sino, simplemente, siguiendo a Hegel,
fenomenologicamente, “;qué es la religion?” y “;qué entendemos por Dios?”.

>Véase en C. Ascheri, Feuerbachs Bruch mit der speculation, Frankfurt, 1969, p. 149.

Andamios 209



JosEt Francisco PINON GAYTAN

Desde el punto de vista historico-psicologico, Feuerbach es deudor
de J. Boheme, quien encuentra en la subjetividad humana gran par-
te del origen de los conceptos religiosos. “El ojo con que Dios me mira,
es el ojo con que yo lo miro”, exclamaba el célebre mistico aleman.
Influencias las tendra también de parte de Giordano Bruno y Baruch
Spinoza en un no camuflado panteismo. Por lo menos en ese acentuar
lo divino ya no era una idea trascendente, sino en el mundo. Feuerbach,
por lo tanto, aterrizaba una valoracion secularizada del hombre, cu-
yo proceso arranco a partir de la filosofia de Descartes. Hegel coronaria
ese devenir histérico donde, como afirmaba, “lo racional es real y lo
real lo racional”, unificando, en simbiosis l6gico-metafisica, lo divino y
lo humano. Dios y el hombre. En el fondo como consecuencia de la mo-
dernidad, la critica del cielo se tornaba, también, critica de la tierra.

Es Hegel, no Feuerbach, el primero que pondra el acento de la sub-
jetividad y mundanidad dentro del ser del hombre, radicandolo en la
historia; Feuerbach le dara la radical expresion de la sensibilidad, de
la finitud, donde la misma idea de Dios, a pesar de que al fin de cuentas,
esta mundanidad no sea sino la expresion del espiritu: deus sive storia.

Feuerbach, ahi si en la linea de la filosofia prdctica de Kant, ubica-
ra la idea de Dios, no en la razén teorética, sino en esa dimension de la
subjetividad, propia del sentimiento, no de la razon, tal y como lo soste-
nia el pensamiento de Schleiermacher. Por una parte, Hegel sostenia
que la religion era, esencialmente, espiritu, no sentimiento de dependencia
como si lo pensaba Schleiermacher. Si esto es asi, decia Hegel, “el
perro seria el mejor cristiano”. Obvio que ante ese escarnio barato,
Schleiermacher no contesto6. Feuerbach, por su parte, toma partido por
la posicion psicologica de Schleiermacher, aunque le da una dimension
mas de antropologia histérica. Radicaliza la transformacion de la teologia
a la antropologia, Dios no es mas que la esencia de la naturaleza humana.
Antes, masen lalinea de Schleiermacher, lo era, segin él, del sentimiento.
Se ve que en su libro La esencia de la religion acusaba la critica que le
hacian los hermanos Edgar y Bruno Baver de que esa “esencia humana”
no era otra cosa que una especulacion metafisica. Razon por la cual,
para escapar de ser acusado de subjetivismo, puso como fundamento,
“primario y secundario”, la misma “naturaleza”. Entendiendo por “na-
turaleza” ese horizonte conformado de “cosas, esencias y fuerzas”, que

210 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

no son consideradas como humanas. Identificacion esencial, por lo
tanto, tramite el sentimiento, entre hombre y naturaleza y abandono de
la idea de Dios como esencia sublimada del hombre. Pero, entonces,
se nos presenta una pregunta obligada: juna vuelta fundamental a la
filosofia griega?. Con ese recurso a la naturaleza, como fundamento
subjetivo y objetivo, del origen de la religion, Feuerbach creia que, a
demas de escapar a la critica que hicieron a La esencia del cristianismo,
le pondria fundamento, exterior al mismo hombre, de esos atributos
considerados como infinitos y omnipotentes, juzgados a su vez como
superiores. ;{No estaria dandole la vuelta al problema?, ;no explicaria
que, en su esencia de la religion, Feuerbach estaria dejando un riesgoso,
vaporoso, intuitivo, y hasta mistico, sentimiento a una idea, si no de
Dios, si de un ambiguo concepto de divinidad?, suna vuelta de nuevo, a
los griegos?

Feuerbach, por lo tanto, en la esencia de la religion, trastoca los
términos de su anterior concepcion de la religion. Dios sigue siendo
una sublimacion, una “idea de la razon del hombre”, pero tiene en la
naturaleza su razon “objetiva”, no porque ‘Dios’ sea la naturaleza.
Sino porque, mas bien, esa idea sublimada (Dios) tiene su origen en la
naturaleza, tiene en ella su fundamento; Dios es la ‘esencia abstrac-
ta del mundo’. Hombre y naturaleza conformaran el sentido de la teologia.
Algo parecido a lo que el nombre de Dios sera para Wittgenstein: el
sentido del mundo. La esencia divina no sera para Feuerbach, sino una
esencia “objetivada de la fantasia”. Religion, por lo tanto, no seria otra co-
sa que un sueno fantastico del espiritu humano. Y si es “sublimacion”
de la naturaleza del hombre y expresion de la naturaleza en si, expresa
una profunda riqueza. Es, pues, una antropologia y una fisicoteologia.
Mas rica que la idea griega de la divinidad. Encierra suero, idealidad
y deseo de divinidad. La esencia de los dioses, afirmaba, es la misma
esencia del deseo. Y remataba lapidariamente: “Quien no tiene deseos,
no tiene tampoco dioses”. Un aterrizaje, dentro de la sensibilidad y
mundanidad, de la idea racional de laidea de Dios del filosofo Hegel. En
el deseo o desear del hombre, Feuerbach encerrard su ultima defini-
cion de Dios, jotra forma de sentimiento? ;Feuerbach, al fin de cuentas,
en comunion con Schleiermacher? Sera el “deseo” el origen de la religion,
la aportacion de la teogonia, segin los fundamentos de la antigiiedad

Andamios 211



JosEt Francisco PINON GAYTAN

clasica, hebrea y cristiana. En este deseo de una infinitud, de felicidad,
Feuerbach sintetizara finalmente su idea de Dios. Creemos que con esta
union de la divinidad Feuerbach no hace otra cosa que trascender su
otra opinion de La esencia del cristianismo, ino sera de alguna manera
una forma velada de un retorno a la idea de Dios, de una concepcion
metafisica 0 a un intencionalismo y subjetivismo donde el concepto
de “naturaleza” no es sino un subterfugio? Si Feuerbach cree que la re-
ligion es “la esencia infantil de la humanidad”, o sea, que se encierra en
una idea de “felicidad”, como “ultimo fundamento subjetivo”, ;no es
esto mismo lo que la muy “subjetiva” idea de “deseo” al fin de cuentas en-
cierra? Si el sentimiento de “dependencia” o el “miedo”, expresaban
el concepto de religion, ;no es acaso el sentimiento de “deseo” de la
misma naturaleza subjetiva? Creemos que Feuerbach no escaparia a las
acertadas criticas de Edgar y Bruno Bauer: su “desdivinizacion” seria
otra forma de “divinizacion”.

Sin embargo, no podemos negar que toda su concepcion sobre la
religion esta impregnada de una fuerte critica al concepto general que
se formo sobre un “Dios” demasiado sacral y a una religion demasiado
alienante. En este sentido, Feuerbach nos ofrece una concepcion critica
liberadora y purificadora del concepto de Dios. Sobre todo si como ¢l
lo afirma: Niega a Dios para defender y valorar al hombre. No, pues,
el “ateismo negativo”, un negar a Dios porque no cabe la idea en una
mentalidad; luminista y racionalista cuyo paradigma es la “cientificidad”,
sino, mas bien, el positivo: negar al Dios que ocupa el lugar del hombre.
En esto ultimo, Feuerbach se alinearia en el horizonte de Hegel. Es el
hombre al que Feuerbach pretende defender, le quita a Dios ciertos
atributos que se le deben otorgar al hombre. No un Dios rico frente a un
hombre pobre. Su critica es muy clara al respecto: “Cuanto mas vacia es
la vida tanto mas pleno y concreto es Dios. El vaciamiento del mundo
real y la planificacion de la divinidad es un mismo acto. Sélo el hombre
pobre tiene un Dios rico” (Feuerbach, 1959: 89).

Feuerbach, por lo tanto, llevara a término la critica que Hegel
empezara. Diferente también, a partir de Hegel, a la tipica critica de la
religion, de la filosofia de la ilustracion. Con Hegel y Feuerbach iniciaran
otros paradigmas que influenciaran otros horizontes de estudio sobre el
fenomeno de la religion.

212 Andamios



FEUERBACH: “DI0S COMO ESENCIA DEL HOMBRE (HOMO HOMINI DEUS)”

FUENTES CONSULTADAS

Arvon, H. (1957), Ludwig Feuerbach ou la Transformation da Sacré, Paris.

Ascherl, C. (1969), Feuerbachs Bruch Mit der Speculation, Frankfurt.

Bariant, G. (1951), “Il Problema dell’ Essere in Ludwig Feuerbach”, en
Revista di Filosofia Neoscolastica, numero XLIII, Italia.

CaBapa, M. (1980), Feuerbach y Kant: dos actitudes antropologicas, Madrid:
Universidad de Comillas.

(1975), El humanismo premarxista de Ludwig Feuerbach,
Madrid.

Casimvg, L. (1974), Storia e Umanesimo in Feuerbach, Bologna: Mulino.

CEsa, Li. (1963), L Giovane Feuerbach, Bari: Laterza.

ComTE, A. y Marx, K. (1934), L Homme et 'Oeuvre, Paris.

Cornn, A. (1968), “L Idée d’ Aliénation chez Hegel, Feuerbach et K.
Marx”, en La Pensée, num. 17, p. 65.

Cox, H. (1968), La ciudad secular, Barcelona: Peninsula.

DocGNIN, P (1970), Initiation d Karl Marx, Paris: Cerf.

Encers, E (1966), “Ludwig Feuerbach y el fin de la filosofia clasica
alemana”, en Marx, K. y Engels, F Obras escogidas, tomo II,
Moscu: Progreso.

Fagro, C. (1962), Magterialismo Dialettico e Materialismo Storico, Brescia.

(1967), LUomo e il Rischio di Dio, Roma: Studium.

FruersacH, L. (1993), Escritos entorno a la esencia del cristianismo, Madrid:

Tecnos.
(1976), Scritti Filosofici, a Cura di Claudio cosa, Roma:
Editone Latenza.
(1975), La esencia del cristianismo, Salamanca: Sigueme.
(1971), “Prefacio, Samtliche Werke”, en Gesammelte Werke,
tomo 1, Berlin: Werner Schuffenhauer
(1969), Essenza della Religione, introd., Bari: Laterza.
(1964), Sa Vie, son Oeuure Auel un Exposé de sa Philosophe,
Paris: PUF.
(1960a), LEssenza del Cristianesimo, Milano: Feltrinelli.
(1960b), “Principi della Filosofia dell Avvenire”, en Lowith,
K. La Sinistra Hegeliana, Bari: Laterza, p. 52-54.
(1959), Samtiliche Werke, Stuttgart: Bad Connstatt.

Andamios 213



JosEt Francisco PINON GAYTAN

Kritik des “Anti-Hegel”.
GarauDY, R. (1965), De L Anatheme an Dialogue, Paris: Plon.
GiannanToNI, G. (1969), Profilo di Storia della Filosofia, vol. 111, Torino:
Loescher.
Gourwrrzer, H. (1971), Critica marxista de la religion, Barcelona:
Fontanell.
(1971), Hegel und der Pantheismus, Studien, Hegel.
(1970), La Critica Marxista della Religione e la Fede Cristiana,
Bresxia: Morcelliana.
GREGORRE, E (1947), Aux Sources de la Pensé de Marx: Hegel, Feuerbach,
Louvain: De Llnstitut Sperieur de Philosophie.
LowitH, K. (1941), Von Hegel bis Nietzche, Zurich/ Nueva York: Europa
verl.
Marx, K. (1969), “Manuscritti Economici Filosofici del 1844”, en Marx,
K. y Engels, E, Opere Seelte, Roma: Riuniti.
(1962), “Per la Critica della Filosofia del Diritto di Hegel”,
en Marx, K. y Engels, E Opere Seelte, Roma: Riuniti
(1950), Scritti Politici Giovanili, Torino: Einaudi.
Perone, U. (1972), Teologia de experiencia religiosa en Feuerbach, Milano:
Mursia.
SEVERINO, G. (1972), Origine e Figure del Proceso Teologico in Feuerbach,
Milano: Mursia.
WETTER, G. (1948), Il Materialismo Dialettico, Torino.
XHENFFLARRE, M. (1970), Feuerbach et la Théologie de la Secularisation,
Paris: Cerf.

Fecha de recepcion: 12 de noviembre de 2012
Fecha de aceptacion: 18 de octubre de 2013

)14 Andamios Volumen 11, ntimero 24, enero-abril, p. 191-214





