
Andamios 365

Fragmentos de Frankfurt. 
Ensayos sobre la Teoría Crítica

Oscar González*

Gandler, S. (2009), Fragmentos de Frankfurt. Ensayos 
sobre la Teoría Crítica, México: Siglo XXI.

En su nuevo libro, Stefan Gandler introduce una serie de vivencias 
y avatares que muestran su participación política y su formación in­
telectual al arribar a la ciudad de la cual toma su nombre la Escuela de 
Frankfurt, para luego escribir varios ensayos sobre la Teoría Crítica, en 
la Alemania que va desde las entreguerras mundiales del siglo XX hasta 
nuestros días. Marx, Nietzsche, Heidegger son  algunas de las figuras 
tutelares, en el marco de cuya obra varios pensadores (se habla hasta  
de tres generaciones) han intentado descifrar desde perspectivas propias 
de países del norte, más que del sur, los signos o claves de una trama 
histórica en la que aún estamos inmersos y que es la modernidad del 
capitalismo mundial.
	 ¿Qué sabemos y qué podemos decir hoy del discurso elaborado 
desde visiones y experiencias tan diversas, heterogéneas o heterócli­
tas, para comprender y explicar una parte de la historia mundial 
contemporánea? ¿Qué es y qué significa para nosotros, mexicanos y 
latinoamericanos del siglo XXI, la tentativa de un grupo de intelectuales 
alemanes de contribuir desde la filosofía política y las ciencias socia­
les al conocimiento de su modernidad y de su llamada posmodernidad?
	 ¿Podemos hablar ahora, a toro pasado, en el marco de la Escuela de 
Frankfurt, de una interpretación o de una versión de izquierda (Marcuse, 
Benjamin) y otra de derecha (Horkheimer, Adorno) del idealismo ale­
mán, del materialismo histórico y del mundo de las metrópolis del 
capitalismo, del imperialismo, del colonialismo y de su expresión más 
reciente en la globalidad neoliberal?
* Profesor-investigador del posgrado en Derechos Humanos en la Universidad Autónoma 
de la Ciudad de México. Dirección electrónica: osgonce@hotmail.com

Volumen 10, número 23, septiembre-diciembre, p. 365-371



Andamios366

Oscar González

	 Tal vez no haya tanto que decir de esos acontecimientos desde 
nuestra experiencia histórica directa, ni de las temáticas a las que se 
abocan los integrantes de la Escuela de Frankfurt, cuanto que en todo 
caso es desde aquí, desde nuestra propia y efectiva realidad, por don­
de deberíamos comenzar, o terminar.
	 Tal vez Stefan Gandler pueda auxiliarnos en esta tarea. Tarea que 
este joven filósofo, y en su momento líder estudiantil en la Universidad 
de Frankfurt, ya inició entre nosotros. En efecto, en su primer trabajo 
publicado bajo el título Marxismo crítico en México: Adolfo Sánchez 
Vázquez y Bolívar Echeverría, con prólogo de Michael Lowy, Gandler 
investiga, esclarece y expone el pensamiento de dos mexicanos (por 
elección) eminentes. Utilizando una metodología que combina eficaz­
mente la revisión historiográfica con versiones de entrevistas a los 
autores, cumple bien su propósito: dar a la inteligencia crítica de este 
país el lugar que le corresponde, desde la experiencia y la perspectiva 
histórica de América Latina en la segunda mitad del siglo XX.
	 De los cinco ensayos que se recogen en Fragmentos de Frankfurt,  
dos son los que más llamaron mi atención: “Teoría crítica ¿sin 
Frankfurt?” es uno, y el otro “Interrupción del continnum histórico en 
Walter Benjamin”. (Junto a ellos habría también que mencionar una 
buena y actualizada bibliografía de la Teoría Crítica en Español). En el 
primero, más allá de las equivocidades geográficas e ideológicas en la 
identificación y la producción intelectual de lo que en rigor no po­
dría constituir una “Escuela”, de lo que se trata es de revisar o replantear 
la manera en que se vive y se percibe la violencia política en el siglo XX, 
desde dentro y desde fuera de Alemania, por parte de algunos de sus 
pensadores  connotados.
	 El hecho central de mayor relevancia —me parece— es expuesto 
por Gandler en estos términos: “Marx sabía de los posibles ‘dolores de 
parto’ que podría llevar consigo el tránsito de la forma de producción 
capitalista a una poscapitalista, socialista o comunista… Pero nunca 
se hubiera imaginado que este sistema económico, para salvarse, pro­
vocase las dos guerras más grandes de la historia y el genocidio más 
perfecto y rápido de la historia reciente, involucrando a gran parte de 
los (más) explotados y prácticamente a todos los Estados del mundo” 
(p.22). Aquí cabe decir que crímenes de lesa humanidad tan graves 



Andamios 367

Fragmentos de Frankfurt. Ensayos sobre la Teoría Crítica

como aquéllos (la Shoah) también lo fueron, entre otros, los cometidos 
en Hiroshima y Nagasaki.
	 Para nosotros valdría la pena precisar que se está hablando de 
las guerras, la historia y el genocidio de allá, no de acá. Por cuanto 
al involucramiento de casi todos los Estados en la segunda guerra 
(en lo cual coincidimos con quienes consideran que fue sólo una y 
no fue mundial), habría que preguntarse cuántos y cómo realmente 
participaron. El caso mexicano es bastante ilustrativo. Por razones no 
del todo convincentes (presuntos torpederos alemanes habrían hun­
dido barcos petroleros mexicanos que aprovisionaban a EUA), Ávila 
Camacho declaró la guerra a las potencias del Eje, pero de nuestro 
único escuadrón, el 201, sólo algunos aviones llegaron a Filipinas y a 
Formosa y no pudieron continuar hacia Japón.
	 La Teoría Crítica era en cierta manera —afirma también Gandler—  
“más radical en su crítica de la sociedad existente que el mismo Marx y 
mucho más todavía que el marxismo ortodoxo”. Cabe pues preguntar  
si tal afirmación tiene sustento, o cuál puede ser ese.
	 He aquí una posible respuesta que allí mismo, en el libro, se apun­
ta: la Teoría Crítica adopta una posición  abiertamente partidaria en  
contra de la opresión y explotación del hombre por el hombre, en con­
tra de la irracionalidad en que ha caído la Ilustración, usando la más 
desarrollada “razón instrumental”…la tendencia de explotar a los otros  
como “algo natural” en los seres humanos, “algo biológicamente de­
finido”. Y bien, esta toma de posición ético-política ¿en qué se traduce? 
¿Dónde está la radicalidad izquierdista  de la Escuela de Frankfurt, que 
critica al fascismo y al socialismo real pero no del todo al imperialismo 
hiperreal? ¿Es posible, nos preguntamos, acordar un mismo nivel de 
radicalidad a la crítica militante desde la cárcel, de un Gramci, que a la 
que se hace desde la Universidad de Berkeley, como hizo Adorno?
	 En un ensayo de los años setenta, “¿Marx superado?”, Adorno se 
pregunta si la evolución industrial ha vuelto caduca la noción mis­
ma de capitalismo� (si) el mundo se encuentra por completo tan 
determinado por una técnica del desarrollo hasta ahora insospechada, 
que frente a este hecho las relaciones sociales que en otros tiempos 
definían al capitalismo (transformación del trabajo vivo en mercancía, y 
consiguientemente oposición entre las clases) han perdido importancia; 



Andamios368

Oscar González

tanta importancia han perdido, que han pasado a ser, acaso, un mito. 
Un “mito genial” habría podido agregar, como calificó un tal Aspe a la 
pobreza en México.
	 Pero veamos su conclusión. “Es lo que Horkheimer y yo —dice 
Adorno— queríamos decir hace algunas décadas con la introducción 
de la noción de velo tecnológico. La falsa identidad que la total ex­
pansión de la técnica ha establecido entre la organización del mundo 
y sus habitantes termina por confirmar las relaciones de producción; 
éstas continúan existiendo incólumes, aun cuando sea casi tan vano 
buscar sus beneficiarios como imposible distinguir en dónde están los 
proletarios”. Ecos o prolongaciones de esta visión, nos parece, se hallan 
recogidos o resuenan en el “Imperio sin imperialismo” del que ha­
blan Hart y Negri, a quienes por cierto en su lectura crítica Atilio Borón 
ha dado cumplida respuesta.
	 Nuevamente, en otro punto,  buscamos el sustento teórico del análisis 
que hacen Adorno y Horkheimer  del antisemitismo, cuando del mismo 
se desprende una afirmación cuyo fundamento no es ni mucho menos 
evidente: la destrucción de los judíos europeos “era el proyecto clave del 
nacionalsocialismo”. ¿Lo era  verdaderamente? ¿No se trató más bien de 
la explosión, o mejor, de la implosión de un capitalismo exacerbado 
que no alcanzó sus objetivos hegemónicos, al ser derrotado por un ca­
pitalismo más poderoso y desarrollado que cancelaba así, al menos 
temporalmente, toda posibilidad de nuevas revoluciones socialistas no 
sólo en Alemania sino en toda Europa y el mundo occidental?
	 Las posibles respuestas del propio Gandler a preguntas como éstas, 
tal vez puedan encontrarse en su interpretación de la visión metafóri­
ca de la historia que hace Benjamin. En las Tesis sobre la historia y otros 
fragmentos aparece un pasaje sobre la fuerza del huracán que impide al  
Ángel de la Historia plegar sus alas y lo arrastra irresistiblemente de 
espaldas hacia el futuro. “Este huracán —dice Benjamin— es lo que no­
sotros llamamos progreso”. Aquí la interpretación de Gandler que, a mi 
juicio, no sólo difiere sino que confronta la de Adorno sobre el progreso 
tecnológico: el Ángel de la Historia —afirma Gandler— “es la sociedad 
burguesa con su formación de producción capitalista. Con cada paso 
del avance del progreso tecnológico, industrial y organizativo se aleja 



Andamios 369

Fragmentos de Frankfurt. Ensayos sobre la Teoría Crítica

de sus viejas promesas de liberté, égalité, fraternité, Cada paso cimenta 
más y más profundamente las estructuras de explotación, represión y 
control generalizado”.
	 Si hemos de hacer caso a la propuesta reivindicatoria que hace 
Benjamin, de revisar la historia de adelante hacia atrás y a contrapelo, 
desde las realidades y percepciones de los expoliados, de los excluidos, 
en una especie de “Visión de los vencidos”, vale decir que este pensador 
“del que también se ocupó y tradujo Bolívar Echeverría” ciertamen­
te abre espacios para la reflexión marxista sobre la historia desde los 
que podemos dilucidar críticamente las historias nuestras.
	 ¿Qué es para nosotros la modernidad? ¿Cómo la concebimos y 
cómo nos ubicamos en ella y frente a ella? Nuevamente podemos re­
currir a algunas de las ideas de Echeverría y de Gandler. Refiriéndose 
al progresismo de la cultura moderna (en “Benjamin: mesianismo y 
utopía”), dice Echeverría que el punto en el que el discurso de Benjamin 
“alcanza el máximo de radicalidad” es “la idea misma del tiempo en el 
que tendría lugar dicho progreso. Esta procede de una noción aberrante 
e insostenible de la temporalidad (según la cual) la marcha histórica  
de la humanidad en su progreso se desenvuelve en un escenario tem­
poral homogéneo y vacío que sería esencialmente exterior a ella”.
	  Así, en otro ensayo de Bolívar (“Modernidad y revolución”) en­
contramos esta afirmación: “Hoy sabemos a ciencia cierta lo que Marx 
percibía apenas en sus comienzos: que la técnica está marcada por 
la forma capitalista de la producción en la que fue desarrollada, que 
lleva en sí misma la impronta de su estructura explotativa”. Por ello 
pregunta: “¿Es pensable una modernidad no capitalista? ¿Cuál es la idea 
de revolución que sería propia del tránsito civilizatorio en el que nos 
encontramos?” 
	 Gandler por su parte coincide en considerar el concepto de tiempo 
como el “punto clave” para entender la crítica de la idea de progreso en 
Benjamin, tanto en las versiones positivistas como estalinianas. Marx 
—afirma Gandler— preparó el terreno teórico en el cual Benjamin hace 
una gran revelación, estrictamente materialista porque se basa en el 
conocimiento de que el tiempo como algo lineal, ininterrumpido y con 
dirección definida, “es una construcción ideológica que no se basa en 



Andamios370

Oscar González

ningún sustento material”. Consecuencia de ello es que en la supuesta 
homogeneidad del tiempo “está también presente una de las fuerzas del 
etnocentrismo en su forma dominante hoy en día: el eurocentrismo”.
	 Como no podemos extendernos más, nos parece oportuno concluir 
sobre este tema específico con dos ideas expuestas por Gandler en la 
ponencia que presentó en el VI Congreso Marx Internacional, celebrado 
en París en septiembre de 2010, con el título: “Reflexiones sobre una 
Teoría Crítica no eurocéntrica”. Una: “es urgente reorganizar la dis­
cusión internacional, filosófica y de ciencias sociales, utilizando la 
Teoría Crítica como punto de partida” (uno entre otros, decimos noso­
tros)�: “Un resultado de esa reorganización teórica, podría ser superar la 
dominación continuada del eurocentrismo filosófico, una dominación 
que no es realmente menos virulenta hoy que durante los años del 
colonialismo”. Y dos: apoyados en ciertas teorías y filosofías sociales 
producidas en América Latina (como las de Echeverría) se intentará 
desarrollar un concepto crítico de la modernidad (capitalista) que respete 
las diferentes identidades culturales, sin perder de vista la reclamación 
universalista de la justicia y de la igualdad de derechos.
	 Sobre esto habría que decir que antes y después y en el fondo mismo 
de la lucha ideológica, más allá de la confrontación de las ideas está la 
lucha cotidiana de los pueblos contra el neocolonialismo y la ocupación 
de territorios, recursos y comercio por parte de las élites imperialistas, 
en lo que Jeff Faux ha denominado como la “guerra global de clases”. 
Dar la pelea, sí, en los planos teórico e intelectual, pero nutriéndola 
sobre todo y en primerísimo lugar con la experiencia de las luchas li­
beradoras latinoamericanas, algunas que duran ya medio siglo como 
la cubana, y otras como la venezolana, la boliviana, la ecuatoriana o la  
mexicana, que en medio de grandes obstáculos llevan adelante la re­
sistencia popular y el germen de las nuevas propuestas del socialismo 
del siglo XXI. Un socialismo que, a pesar de desviaciones y derrotas, si 
nos colocamos en una curva temporal más amplia, apenas ha anunciado 
su entrada en la historia universal.
	 Como puede verse, el libro de Gandler, cuya edición agradecemos a 
Siglo XXI y a la Universidad de Querétaro, tiene de entrada una virtud 
fundamental:  incitar a la curiosidad y a la polémica. Discutamos desde 
aquí y desde ahora, con o contra las teorías críticas, haciendo nuestra 



Andamios 371

Fragmentos de Frankfurt. Ensayos sobre la Teoría Crítica

propia relectura de los clásicos, los hechos y las dinámicas históricas 
que más afectan nuestra vida cultural, social y política en el mundo 
contemporáneo.

Volumen 10, número 23, septiembre-diciembre, p. 365-371




