
ALTERIDADES, 2017
27 (53): Págs. 11-22

El papel de la dimensión afectiva  
en la adquisición del lenguaje materno*

EDITH CALDERÓN RIVERA**

A Sara Rivera Juárez

*	 Artículo recibido el 14/09/16 y aceptado el 16/12/16. Agradezco al Sistema Nacional de Investigadores el apoyo para la 
realización de este artículo. También a Camilo Nieto por la lectura cuidadosa y los comentarios que han dado luz a este 
texto.

** Investigadora invitada en el Departamento de Antropología de la Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa 
y docente del posgrado en Antropología Social de la Escuela Nacional de Antropología e Historia, Ciudad de México. Av. 
San Rafael Atlixco núm. 186, col. Vicentina, del. Iztapalapa, 09340, Ciudad de México <cr_edith@yahoo.com.mx>.

Abstract
The Place of the Affective Dimension in the Acquisition 
of the Mother Language. This paper proposes that the 
affective dimension plays a fundamental role in the ac­
quisition of language. Four moments of the cultural and 
psychic make-up process of the new subject have been 
identified: in the first two, the concept of infans refers 
to those subjects who have not yet acquired language 
and are in a symbolizable domain; in the third, the word 
infant refers to the human being who already possesses 
a language and is inside of symbolism’s domain; and 
in the fourth and last, the word child is used for the 
subject capable of understanding what is symbolized.
Key words: emotions, subjectivity, infans, child, subject, 
speech, communication, socialization

Resumen
Se propone que la dimensión afectiva posee un papel 
fundamental en la adquisición del lenguaje. Se ubican 
cuatro momentos del proceso de constitución cultural 
y psíquica del nuevo sujeto: en los dos primeros se 
plantea el concepto infans para referirse a quienes aún 
no han adquirido el lenguaje y se encuentran en el 
dominio de lo simbolizable; en el tercero se usa infante 
para aludir al ser humano que ya posee lenguaje y se 
halla en el dominio de lo simbolizante, y en el cuarto  
se emplea niño como sujeto constituido y habilitado 
para entender lo simbolizado.
Palabras clave: emociones, subjetividad, infans, niño, 
sujeto, discurso, comunicación, socialización

Introducción

En los estudios sobre las emociones, realizados desde diversas disciplinas, se han elaborado reflexiones 
enfocadas en el nivel público, relacional y fenoménico de la experiencia. Algunos de los resultados más 

significativos han permitido vincular los sentimientos con los procesos de comunicación; otros autores incluso 
han podido develar importantes relaciones entre las emociones, el discurso y la acción.

Por ejemplo, un teórico social como Luhmann considera al amor como un medio de comunicación que per-
mite comprender las relaciones entre los medios de comunicación y las estructuras de la sociedad (1985: 21-
22). El autor afirma que “los criterios a través de los que se manifiesta el amor tienen que hallar su expresión 
acabada en la acción” (1985: 40).



12

El papel de la dimensión afectiva en la adquisición del lenguaje materno

Desde una perspectiva histórica, Bartra señala que 
la melancolía comunica; la concibe como un aparato 
traductor y mediador, como un sistema simbólico: “La 
melancolía se convierte en una red mediadora que 
comunica entre sí a seres que sufren e intentan com-
prender la soledad y el aislamiento…” (2001: 229).

El antropólogo simbólico británico Edmund Leach 
ha indicado que la comunicación humana se realiza 
por medio de acciones expresivas que funcionan como 
señales, signos y símbolos. La expresión de nuestras 
emociones y pensamientos y la descripción de los mis
mos serían aspectos inexistentes e inabordables sin 
algún tipo de lenguaje. El autor menciona sobre el habla 
y la comunicación humana que: “Es nuestra común 
experiencia que todos los tipos de acción humana, y 
no sólo el habla sirven para transmitir información. 
Tales modos de comunicación incluyen la escritura, la 
interpretación musical, la danza, la pintura, el canto, 
la construcción, la representación, la adoración, etc.” 
(Leach, 1989: 22).

También desde nuestra disciplina antropológica 
Abu-Lughod y Lutz (1990) han apuntado que el análi
sis del discurso constituye una pieza fundamental para 
el entendimiento de las emociones, y proponen cuatro 
estrategias que han sido o podrían ser usadas para 
desarrollar la antropología de la emoción: esenciali-
zación, relativización, historización y contextualización 
del discurso emocional. Argumentan que sin el cam-
po de los significados y las distintas implementaciones 
del término “discurso”, “la emoción” no puede ser en­
tendida apropiadamente (1990: 1). Señalan que como 
las emociones son fenómenos que pueden ser vistos 
en la interacción social, mucha de la cual es verbal, 
las emociones deben considerarse prácticas discursi-
vas; los discursos emocionales deben ser entendidos 
en cuanto actos pragmáticos y performances comu-
nicativos (1990: 10). Entonces, discurso y emociones 
resultan estar unidos; en ese contexto, las autoras 
miran al discurso como una forma de acción social 
que crea efectos en el mundo (1990: 12).

La antropóloga Myriam Jimeno Santoyo concibe las 
emociones en cuanto actos comunicativos inscritos 
en contextos sociales específicos (2004: 240); analiza 
“el crimen pasional como una construcción cultural 
que pretende naturalizarse a través de un conjunto de 
dispositivos discursivos que dan sentido a las acciones 
personales e institucionales” (2004: 16).

Los autores y obras anteriores nos permiten identi-
ficar como un común denominador que las emociones 
comunican y que los discursos implican acciones, 
de manera que las emociones se convierten en actos 
comunicativos.1

Podemos elucidar que los enfoques también com-
parten el interés por comprender el orden social exis-
tente. Con base en mi punto de vista sugiero que, para 
entender las emociones apropiadamente, además de 
explicar la importancia de las relaciones entre la co-
municación, el discurso y las emociones, es fundamen
tal entender el proceso mediante el cual aprendemos 
el lenguaje y las reglas que posibilitan la comunicación. 
Entonces lenguaje, comunicación, discursos y actos 
resultan ser tramas conceptuales que se encuentran 
atravesadas por las emociones. Una pregunta que 
emerge a partir de estas reflexiones puede formular-
se del siguiente modo: ¿En qué medida entender el 
lugar que ocupan las emociones en la adquisición  
del lenguaje y la socialización puede contribuir no sólo 
a comprender el orden social sino también su trans-
formación?

En distintas propuestas de análisis de las ciencias 
sociales ha permanecido la idea de considerar como 
poco relevante el papel del sentimiento y la emoción 
en el proceso de construcción de los sujetos sociales 
(Jimeno Santoyo, 2004: 233).

Intento mostrar el importante lugar que tienen las 
emociones en la adquisición del lenguaje materno y 
su relevancia en la socialización. Parto de la premisa 
de que la manera en la que nos comportamos se re-
monta a lo aprendido en la infancia. En este artículo 
haré referencia a la primera relación que se establece 
en la vida de un ser humano: aquella que incluye las 
funciones maternas y paternas en la crianza de un 
nuevo sujeto. La idea central que deseo proponer es 
que esta relación necesaria en el proceso de sociali-
zación está sostenida en lo que he llamado dimensión 
afectiva. En otro trabajo he planteado que la dimen
sión afectiva debe ser entendida como la depositaria 
de los universos emocionales que comúnmente se 
conocen como emociones, pasiones, sentimientos, 
afectos, etcétera. Todos ellos son constituidos por 
repeticiones de vivencias significativas que son des-
critas, nombradas, interpretadas, expresadas, com-
partidas, contagiadas, comunicadas e intercambiadas 
con los otros sujetos. Las vivencias significativas se 

1	 En otro trabajo he señalado que la relación entre la dimensión afectiva y el lenguaje humano es intrínseca ya que ambos se 
requieren mutuamente para existir; ambos conforman parte importante de la cultura, de la identidad y de las diferencias 
humanas. Conocer, comprender, interpretar, explicar, evaluar, describir, percibir e interactuar socialmente son procesos 
irrealizables sin la dimensión afectiva y sin algún tipo de acciones expresivas y comunicativas (Calderón Rivera, 2012).



Edith Calderón Rivera

13

expresan y comunican en diversos campos semánticos 
donde se busca, analiza y define el sentido del len-
guaje y de las acciones dependiendo de su contexto. 
Así, la dimensión afectiva incluye una multitud de 
campos semánticos y estados anímicos que elabora-
mos, clasificamos y a los que valoramos entre lo que 
pensamos como positivo o negativo de acuerdo con 
cada cultura (Calderón Rivera, 2012).

Los universos simbólicos emocionales posibilitan 
las tramas y normas culturales que modulan tanto la 
forma de adquisición del lenguaje como las pautas de 
comportamiento que permiten la comunicación, el in
tercambio entre los sujetos, y la reproducción y trans-
formación del orden social. 

Con fines analíticos sugiero cuatro posibles momen-
tos del proceso de constitución cultural y psíquica del 
nuevo sujeto: en los dos primeros hablaré del infans, 
cuya característica fundamental es que aún no ha 
adquirido el lenguaje;2 en el tercero aludiré al infante, 
que ya posee lenguaje, y en el cuarto haré referencia 
al niño, que es ya un sujeto constituido:

1.	 El infans siente y entiende más de lo que puede 
expresar. Estamos en el terreno de lo que es 
potencialmente simbolizable. 

2.	 El infans se enfrenta con la dualidad y ambi­
valencia de los símbolos, conoce lo positivo y lo 
negativo de las emociones. 

3.	 El infante expresa más sentimientos e ideas de 
lo que socialmente le es permitido. Se encuentra 
en el terreno de lo simbolizante. 

4.	 El niño reprime sus emociones e ideas y mo-
dula su lenguaje. Se halla en el terreno de lo 
simbolizado.

El infans siente 
y entiende más de lo que puede expresar 

Vygotsky –lingüista, filósofo y psicólogo– fue uno de 
los primeros estudiosos que plantea la importancia 
del lenguaje en el proceso de socialización; define al 
lenguaje como pensamientos relacionados con palabras 
y señala que su función primaria es la comunicación, 
el intercambio social (2008: 20 y 170).

En la actualidad es evidente que el lenguaje está 
regido por reglas; que es una herramienta social e 
interactiva que permite la comunicación, el pensa-

miento y el conocimiento.3 El asunto de las reglas no 
es menor ya que nos remite al universo de las accio-
nes, hay una consecuencia implícita en el proceso de 
adquisición del lenguaje articulado que otros autores 
hacen patente: el lugar que ocupa el lenguaje en lo que 
ellos llaman conducta, o sea, en el comportamiento 
individual y en el mundo de los actos y las prácticas 
sociales. La forma en la que nos comportamos se re-
monta a lo aprendido en los primeros años de vida. La 
expresión del lenguaje en ese periodo, a decir de Bijou 
y Baer, constituye uno de los aspectos del desarrollo 
que se materializan en el segundo año de vida; en ese  
tiempo el infans aprende a asociar las palabras con 
los objetos, aunque es a los diez meses cuando co-
mienza a responder a órdenes sencillas. Según los 
autores, el niño (infans) entiende más de lo que puede 
expresar (Bijou y Baer, 1971: 281); citando a Kantor, 
recuerdan que “el desarrollo de la conducta puede 
considerarse como una secuencia de tres periodos 
generales de interacción entre el organismo, sus ca-
racterísticas biológicas y el medio. Kantor denominó 
a estas tres etapas universal, básica y social” (cit. en 
Bijou y Baer, 1971: 113). Es en la etapa universal  
en la cual se originan y desarrollan las conductas que 
se transformarán en secuencias verbales y motoras 
(Bijou y Baer, 1971: 116).

Otra manera de definir la conducta que marca la 
relevancia del lenguaje es la que postula Janet en 1929 
como el conjunto de movimientos, acciones y palabras 
que son perceptibles en el exterior del sujeto, aunque 
para el autor existe otra dimensión de la conducta  
que es la del interior del sujeto, la de la conciencia y 
los sentimientos. Así, el autor explicaba la evolución 
de la conducta como un tránsito de las conductas 
corporales a las conductas sociales, en donde el me-
diador es el pensamiento. Para él, la creencia, el amor, 
el lenguaje son operaciones psicológicas mediante las 
cuales construimos nuestra personalidad en relación 
con el otro (Janet cit. en Doron y Parot, 1998: 120-121).

Para los fines de este trabajo cabe señalar que en 
esta mediación del pensamiento resulta intrínseca la 
dimensión afectiva. La postura de Janet y muchas otras 
formas de definir la conducta llevan no sólo implícita 
una elemental concepción de la socialización, sino 
que para lograrla es importante reconocer que juntos, 
dimensión afectiva y pensamiento, son mediadores 
en el tránsito de las conductas corporales y sociales.

2	 Se ha definido al “infans -ntis (in, fari): mudo, que no habla // incapaz de hablar, infacundo // que aún no puede hablar, 
niño // infantil, pueril” (Diccionario Vox Latino-Español Español-Latino, 1982: 246). Sigo en el uso de este término a  
Aulagnier (2004) y Lacan (1997: 107).

3	 Cabe recordar que, para su estudio, tradicionalmente el lenguaje ha sido dividido en cinco aspectos: sintaxis, morfología, 
fonología, semántica y pragmática. Abordar tales dimensiones rebasa con mucho los límites de este trabajo.



14

El papel de la dimensión afectiva en la adquisición del lenguaje materno

La socialización es vista por Bijou y Baer como el 
desarrollo de la conducta ante los estímulos sociales; 
la habilidad del lactante para manipular el mundo fí-
sico se desarrolla lentamente, por lo cual en las etapas 
iniciales del desarrollo requiere que la persona que lo 
atiende y lo cuida, que en general es la madre, le pro-
porcione los reforzadores necesarios, que pueden ser 
positivos o negativos, al alimentarlo, asearlo, vestirlo 
o al impedir que llore. La madre brinda también los 
estímulos sociales. Los autores apuntan que:

los principios que describen el desarrollo de la conducta 

con estos estímulos sociales no son diferentes a aque-

llos que describen su desarrollo con estímulos físicos y 

orgánicos. Sin embargo, los estímulos sociales son lo 

suficientemente distintivos para merecer examen por 

separado, del mismo modo que lo son las consecuencias 

de este desarrollo para la conducta futura [Gerwirtz, 1961 

cit. en Bijou y Baer, 1971: 247].

Desde esta perspectiva, el lenguaje implica al menos 
dos tipos de conductas: la vocal, que se refiere a la pro-
ducción de sonidos en el aparato vocal, y la verbal, que 
alude a la mediación de la conducta vocal reforzada por 
la intervención de otra persona; la conducta verbal es 
una clase de conducta social. En la conducta social se 
incluye cualquier acción de un individuo que afecta la 
acción de otro individuo. Desde un enfoque funcional, 
el desarrollo de la conducta verbal requiere de la madre 
y de los estímulos que ella da al infans. Su balbuceo es 
el resultado de la imitación de los sonidos del lenguaje 
(Bijou y Baer, 1971: 288-289). En este punto del desa-
rrollo del lenguaje podemos identificar el momento en 
el que todo es potencialmente simbolizable.

Para nuestro propósito cabe hacer notar que tanto 
los estímulos físicos y orgánicos como los sociales son 
mediados por los universos emocionales de la madre. 
Ellos marcan, dependiendo de cada cultura, los actos, 
las conductas, las prácticas sociales y de crianza. 
Tales prácticas implican la transmisión de valoracio-
nes morales, éticas y culturales –positivas y negati-
vas– con las que la madre enseña a simbolizar por 
medio del lenguaje. 

Aulagnier, respecto del lugar del sujeto madre en 
este proceso, dice que en nuestro sistema cultural, 

la madre posee el privilegio de ser para el infans el enun-

ciante y el mediador privilegiado de un “discurso ambien-

tal”, del que le transmite, bajo una forma predigerida y 

premodelada por su propia psique, las conminaciones,  

las prohibiciones, y mediante el cual le indica los límites 

de lo posible y lo lícito. Por ello, [...] la denominaremos 

la portavoz, término que designa adecuadamente lo que 

constituye el fundamento de su relación con el niño [2004: 

33-34].

Mussen, Conger y Kagan (1971) mencionan que 
durante el segundo año de vida los niños (infans) lo-
gran grandes avances en destrezas motoras, lenguaje 
y cognición; es durante el segundo año que el pequeño 
empieza a asociar muchos símbolos con objetos y a usar 
las palabras con sentido. Existe una diferencia entre la 
emisión del habla y la comprensión; los autores coin-
ciden con Bijou y Baer en que los niños (infans) en esa 
etapa comprenden más de lo que pueden expresar. El 
desarrollo del vocabulario y la producción de sonidos 
no son los únicos temas a investigar en el proceso de 
adquisición del lenguaje. La psicolingüística estudia 
las reglas del uso de las palabras. 

Por su parte, los psicolingüistas indican que las 
explicaciones de la teoría del aprendizaje, basadas en 
la imitación y la práctica, no son adecuadas para en
tender la manera en la que el niño (infans) aprende 
su gramática y forma oraciones (Mussen, Conger y 
Kagan, 1971: 281-309). La búsqueda de explicaciones 
puede ubicarse en el estudio comparativo hecho por 
Hoff-Ginsberg entre madres de distintas clases socia-
les que dedican mayor o menor cantidad de tiempo  
a estar con los hijos. En este análisis se registra el 
tiempo que pasan las madres con los infans de 18 a 
29 meses a la hora de comer, de vestirlos o si les de-
dican un momento de lectura. Hoff-Ginsberg (1991) 
concluye que la cantidad de tiempo es importante 
porque las madres de clase alta que no trabajan pro-
ducen niños con mayor repertorio lingüístico. Sin 
embargo, también se mostró que tanto las madres 
trabajadoras como las de clase alta dotan a sus hijos 



Edith Calderón Rivera

15

de la misma estructura y complejidad lingüística. Para 
otros autores el tiempo es relevante pero no importa 
la cantidad sino la calidad. Se presume entonces que 
a mejor calidad del tiempo de socialización paterna y 
materna se hace más rápida la conciencia temprana 
del niño (Kochanska, 1993).4 De lo anterior podemos 
concluir que abordar el lenguaje en el proceso de so-
cialización del niño, entre muchas cosas más, nos re-
mite a la problemática de la adquisición y la capacidad 
de simbolización que desde 1959 Piaget ya había iden-
tificado como base de la inserción en la cultura.

Es evidente que utilizamos el lenguaje para comu-
nicarnos con los otros, es decir, para poder establecer 
relaciones personales y sociales con otros en nuestra 
cultura; empero, no resulta sencillo explicar el proce-
so de adquisición del lenguaje –que nos permite esa 
comunicación y construcción de relaciones sociales– 
sin tener presente que ello está relacionado con el 
funcionamiento de la mente, así que, aun cuando todo 
es potencialmente simbolizable, se requiere de suje
tos capaces de simbolizar. Para Leach (1989: 23),  
en los procesos de comunicación nos encontramos 
ante la dificultad de tratar con operaciones de la men-
te, entonces cuando nos interesamos por los signifi-
cados de las acciones expresivas nos interesamos por 
la relación entre pautas observables en el mundo ex
terior y pautas inobservables de la mente. Respecto 
de esta implicación entre pensamientos y símbolos, 
Vygotsky reflexiona en torno a las fases que atraviesan 
los pensamientos antes de convertirse en palabras:

la relación entre pensamiento y palabra no es un hecho, 

sino un proceso, un continuo ir y venir del pensamiento 

a la palabra y de la palabra al pensamiento, y en él la 

relación entre pensamiento y palabra sufre cambios que 

pueden ser considerados como desarrollo en el sentido 

funcional. El pensamiento no se expresa simplemente en  

palabras, sino que existe a través de ellas […] Un análi-

sis de la interacción del pensamiento y la palabra debe 

comenzar con la investigación de las diferentes fases y 

planos que atraviesa un pensamiento antes de ser for-

mulado en palabras [2008: 146]. 

El autor señala que la comunicación se logra en 
forma indirecta: el pensamiento debe pasar primero 
a través de los significados y luego de las palabras. 
Comprender el pensamiento del otro sólo es posible 
si entendemos su base afectiva y volitiva. Para com-
prender el lenguaje del otro es necesario entender su 

pensamiento (Vygotsky, 2008: 172-173). Así, el pen-
samiento es incognoscible sin los universos simbólicos 
emocionales; lo emocional no está antes ni después 
de toda captación del mundo por el pensamiento, sino 
que su lugar se halla en los intersticios de la natura-
leza y la cultura. Entonces, la dimensión afectiva está 
implícita en la capacidad de simbolización y, por ende, 
en el proceso de adquisición del lenguaje (Calderón 
Rivera, 2012).

Por otro lado, desde el psicoanálisis, de acuerdo con  
Freud, el pensamiento se genera en el proceso de cons
titución del sujeto, en el cual lo que se está modulan-
do es el funcionamiento mental que pauta las reglas 
emocionales subjetivas, individuales y sociales; en este 
proceso de la construcción subjetiva se sientan las bases 
del comportamiento.

A lo largo de su obra Freud intenta dar una explica
ción de lo que determina la forma de ser de los sujetos. 
En 1905 escribió Tres ensayos de la teoría sexual. En 
un mismo tiempo aborda tanto el origen de las pa-
tologías como la constitución del sujeto (Laplanche, 
2001). Los niños (infans) al nacer establecen sus pri-
meras formas de comunicación al expresar silencio o 
llanto, y es su manera de generar vínculos; ese llanto 
les permite relacionarse con su madre. Según Freud, 
desde su nacimiento hasta pasados unos meses, el 
sujeto experimenta un proceso paulatino en el que se 
da cuenta de que la madre no es parte de él y vive esa 
separación como una pérdida. Por lo tanto comienza 
en él un proceso de duelo en el que debe encontrar, 
con los recursos de los que la madre lo ha dotado, un 
nuevo objeto para restaurar la pérdida; este proceso 
dura varios años en los cuales el sujeto se forma y 
adquiere el lenguaje (Freud, 1995: 204). En la consti-
tución del sujeto el lenguaje es expresado, transmitido 
y enseñado con afectos por los padres y asimilado por 
los nuevos sujetos.

El infans se enfrenta con la dualidad  
y ambivalencia de los símbolos,  
conoce lo positivo y lo negativo  
de las emociones

Hemos intentado mostrar que el infans siente y en-
tiende más de lo que puede expresar; su llanto es el 
primer medio de comunicación, y su primera relación 
la establece con el sujeto materno en un seno fami-
liar. Para Freud, el modelo familiar ideal está formado 

4	 Diversos autores proponen que el niño tiene un papel de intencionalidad primario e importante en el proceso de adquisi-
ción del lenguaje, los niños aprenden porque quieren aprender, para compartir los contenidos de la mente, es secundario 
el papel de la madre (Bloom et al., 1996). Otros autores se interesan por describir las diferentes etapas de la adquisición 
del lenguaje (por ejemplo, Tamis-LeMonda, Bornstein y Baumwell, 2001).



16

El papel de la dimensión afectiva en la adquisición del lenguaje materno

por madre con género femenino, padre con género 
masculino e infans que puede ser de cualquier sexo. 
Esta concepción decimonónica causa muchas reser-
vas en la actualidad ya que las parejas, desde hace 
unas décadas, han sido constituidas también por dos 
sujetos del mismo género –masculino o femenino–,  
lo que ha propiciado arduos debates que ponen en 
tela de juicio los planteamientos freudianos acerca de 
la familia; sin embargo, en adelante, al referirnos a la 
madre o al padre no hacemos alusión al sexo femeni
no o masculino sino a sujetos que cumplen funciones 
maternas o paternas en la familia. La finalidad es ana­
lizar y proponer que los planteamientos de Freud son 
adaptables a la realidad actual de la vida en pareja 
y a las nuevas formas de reproducir las familias y el 
parentesco (Olavarría, 2011: 156-157).

Entonces para Freud la madre –independientemente 
del sexo de quien o quienes cumplan con la función so-
cial de ella– con afecto enseña al infans que su relación 
está fundada en la ternura; ese sentimiento implica que 
no debe haber relación sexual entre el sujeto madre y 
el infans. En suma, existe una prohibición del incesto 
(Lévi-Strauss, 1991 y 1992). Esa prohibición marcada, 
inscrita e instaurada con sentimientos de ternura es 
diferente del afecto que permite la relación sexual; ese 
afecto que el sujeto madre dice al infante sentir por  
su pareja –o sujeto con la función paterna– marca una 
primera y fundamental diferencia entre los sujetos y 
posibilita el conocimiento de la alteridad. El sujeto que 
tiene la función paterna cumple asimismo un papel 
muy importante pues el infante debe aprender que 
hay otro que es el sujeto amoroso sexual del sujeto 
materno (y que también está prohibido para el infan-
te). La presencia paterna le enseñará que tendrá que 
buscar en la edad adulta un sujeto amoroso fuera de 
la familia que ellos conforman.

En este complejo espacio temporal de la crianza, 
el infante se enfrenta a su primera alteridad. Debe 
aprender a modular sus emociones y a resolver la 
contradicción de desear y reprimir. Lo que permite 
al sujeto la plena incorporación a la sociedad es esa 
modulación: la reglamentación, la prohibición, enseñar 
a reconocer, a nombrar, a simbolizar lo que el infante 
está sintiendo y lo que es correcto o incorrecto sentir, 
amar, odiar, desear y pensar.

En el caso occidental, lo normativo consistiría en 
retirar a tiempo ese amor excesivo que implica el cui
dado materno en los primeros años de vida del infans  
y enseñarle a sublimar,5 lo cual puede conllevar ela

borar duelos y actividades creativas. Enseñar a los suje
tos a manejar el lenguaje y el afecto también contribuye  
a instituir de manera cultural la barrera del incesto 
instaurada por lo que Freud denomina el complejo 
de Edipo, que es vivido por los sujetos de la sociedad 
occidental entre los 3 y los 5 años. Este complejo se 
manifiesta como amor hacia uno de los progenitores 
y odio hacia el otro, y es definido como el conjunto de 
deseos amorosos y hostiles que el niño experimenta 
respecto de sus padres (Laplanche y Pontalis, 1993: 60). 

El niño en este tiempo está expuesto a los juicios de 
valor, conoce una primera valoración de lo positivo y 
lo negativo de las emociones que siente; se encuentra 
frente a universos simbólicos con elementos como el 
amor que es positivo y el odio que es negativo, aprende 
a identificarse a partir de lo que desde la antropolo-
gía se denomina la valencia diferencial de los sexos  
(Héritier, 1996 y 2002). En este periodo aprende a dis
criminar, a identificar y a clasificar, habilidades que 
le serán fundamentales para su interacción social en 
el transcurso de la vida. En conclusión, es expuesto y 
enfrentado con la primera alteridad y dualidad, pero 
también con la primera ambivalencia. 

Freud señaló que el Edipo tiene un carácter estruc
turante de la personalidad. La identidad sexual es 
algo que se debe asumir. La sexualidad no está de-
terminada por la biología –como era pensado para 
explicar el origen de la homosexualidad–, sino que 
se asume gracias a un proceso de identificaciones, lo 
cual permite la entrada del sujeto al orden social y a  
las relaciones interpersonales (cfr. Freud, 1994a y 
1994b). Es también donde, según Freud, se forma el 
carácter (Bleichmar, 1994: 15-16).

Respecto a este proceso, Lacan apunta que éste se 
da en una situación estructural donde el niño está 
incluido; lo que significa el niño para la madre es lo 
que determina su constitución sexual y psíquica. Por  
su parte, la madre se constituye, se conforma en in-
terdependencia, en relación con el niño (Bleichmar, 
1994: 16). Asimismo menciona que es el padre quien 
posibilita la entrada del niño en la cultura con la 
prohibición del incesto, ya que da a su vez la alterna-
tiva de encontrar en la sociedad a un sujeto amoroso. 
Explica que las fallas en estos procesos de resolución 
de Edipo son las que propician las psicopatologías. Es 
necesario recordar que, para Lacan, la completud no 
es algo posible, lo que existe es tan sólo la ilusión por 
alcanzarla. En ese sentido, si la madre después de un 
tiempo no transita la ilusión de completud del hijo 

5	 La sublimación es un proceso que permite explicar actividades que en apariencia no guardan relación con lo sexual; con-
siste en dirigir energía sexual a objetos y fines no sexuales, por ejemplo, el juego, el trabajo y el arte son actividades que 
derivan la energía hacia un nuevo fin.



Edith Calderón Rivera

17

hacia el padre, habrá una falla; si el padre no señala 
que la madre es quien lo completa a él y no marca 
la prohibición del incesto, habrá una falla, que favo-
recerá una patología. Con lo anterior reiteramos que  
el sujeto se constituye en nuestra cultura gracias  
al lenguaje, que cumple un papel fundamental en el 
proceso de separación de la madre y el hijo, el cual es 
regulado por lo emocional del deseo. La expresión de 
lo afectivo también es resultado de ese primer proceso 
que obedece a normas de separación entre la madre 
y el hijo que posibilitan la interacción con los otros, 
con la sociedad. Lo que instaura la prohibición del 
incesto es el conjunto de reglas socialmente inscritas 
entre la madre y el hijo.

El infante expresa más sentimientos  
e ideas de lo que socialmente  
le es permitido

A esta altura del trabajo podemos hacer una pre-
gunta: ¿cuál es el proceso que nos permite, en la 
comunicación, dar significado a las palabras de forma 
adecuada? Hemos anotado antes que, en una de las 
primeras etapas de adquisición del lenguaje, el infans 
entiende más de lo que puede expresar; en otra etapa 
él conoce lo positivo y lo negativo de las emociones,  
se enfrenta con la dualidad y la ambivalencia así como 
con la diversidad de significados de los símbolos. En 

este tercer momento el infante expresa más de lo que 
socialmente le es permitido. 

Lacan dice que los niños en sus primeros even-
tos comunicativos se expresan con metonimias, y yo 
añadiría que obviamente muchas veces entienden el 
lenguaje en su literalidad. El autor, al referirse a la  
expresión lingüística de los niños pequeños (infans), 
indica que primero hablan con metonimias y sólo 
después llegan a hacerlo con metáforas (Lacan, 2000: 
328). Una clara muestra se presenta cuando un infan-
te le manifiesta a su madre sus intenciones de que,  
cuando sea grande, contraerá matrimonio con ella. En 
este ejemplo es literal –real– lo que él dice, expresa a 
su madre de forma adecuada lo que desea aplicando 
lo que hasta ese momento ha aprendido respecto  
al lenguaje, sin embargo, es evidente también que el  
pequeño no tiene instaurada la censura, se dirige ha-
cia su madre diciéndole literalmente lo que piensa y 
siente. A partir de ello podemos evocar que los infantes 
deben ser incorporados a la cultura y habilitados en el 
uso del lenguaje para utilizarlo de manera apropiada. 
Después de analizar lo que Freud nos muestra sobre 
la constitución del sujeto es posible recordar que los 
infantes, paulatinamente, son educados para respetar 
las reglas y ser introducidos e incluidos en la sociedad; 
en suma, son socializados. Un aspecto fundamental 
de esa socialización no sólo es el proceso de adquisi-
ción del lenguaje, sino también el de construcción de 
subjetividad. Cuando el niño es un sujeto es porque 



18

El papel de la dimensión afectiva en la adquisición del lenguaje materno

ya ha sido introducido en la cultura, está listo para 
hacer uso del lenguaje. Lo que se denomina censura se  
instaura con la inmersión en la cultura. En este último 
momento el niño expresa menos, reprime lo que siente, 
piensa y desea. Él mismo no se lo permite, debido a 
que la sociedad y su cultura no se lo autorizan.

En este punto conviene preguntarnos, si las pala-
bras pueden significar muchas cosas, ¿cómo se logra 
esa claridad en el uso socialmente apropiado del  
lenguaje?

Saussure ha puntualizado respecto a la lengua 
que es esa parte social “exterior al individuo, que por 
sí solo no puede crearla ni modificarla; sólo existe en 
virtud de una especie de contrato establecido entre 
los miembros de la comunidad” (1996: 123).

Castaingts ha mencionado que diversos autores, 
como Eco, Pierce y Saussure, han mostrado la exis-
tencia de una semiosis ilimitada, y que lo importante 
a subrayar es “que el signo siempre es una convención 
social que no es inmutable ya que siempre se está 
enriqueciendo y engrandeciendo su árbol de signifi-
caciones” (Castaingts, 2011: 35).

La multiplicidad de significados de las palabras está 
en lo que Wittgenstein denomina juegos de lenguaje, 
que explican la representación figurativa y el mode-
lo de la realidad (Barrett, 1991: 163). El significado 
que adquieren las palabras depende del contexto en 
el cual se dicen; lo más importante de los juegos de 
lenguaje está en el contexto de las formas de vida que 
determina las reglas, el rigor y la flexibilidad, es decir, 
su “gramática” (Barrett, 1991: 165).

Para comprender los juegos de lenguaje debe te-
nerse presente el contexto y las reglas. Las palabras 
descontextualizadas son traducibles en muchas len-
guas y culturas diferentes de la nuestra, aunque la 
traducción puede ser poco exacta. Explicar en muchas 
lenguas el significado de una palabra que pertenece 
a un universo emocional, simbólico, lingüístico y de 
sentido particular puede resultar muy complejo. Pérez 
Ransanz, al hablar del aprendizaje que los científicos 
hacen de una lengua diferente de la materna, realiza 
la siguiente reflexión: 

El aprendizaje de un lenguaje no garantiza la traduci-

bilidad completa debido a que un léxico –un conjunto 

estructurado de términos– limita de entrada el rango de 

mundos, o formas de ver el mundo, que son accesibles. 

Lo que de hecho se puede decir es relativo al léxico de una 

comunidad, y los límites de lo expresable los ponen, en 

primer lugar, las categorías taxonómicas que se expresan 

en los términos de clase. Por tanto, si diferentes léxicos 

reflejan distintas estructuras taxonómicas, aprender un 

lenguaje implica aprender a categorizar y estructurar el 

mundo de la experiencia de una determinada manera. 

Dicho coloquialmente, aprender un lenguaje es aprender 

una cierta manera de recortar el mundo [1999: 72]. 

Desde mi punto de vista, el aprendizaje de cual
quier lenguaje no implica una traductibilidad com-
pleta; en el caso del lenguaje materno, la forma de ver 
el mundo de la madre o quien cumpla esa función no 
es la misma que la del infans, ya que el bagaje expe-
riencial de la madre no sólo es mayor sino diferente, 
al igual que sus vivencias, y conlleva la instauración 
de la primera alteridad. Ésta es lo específico de la ad­
quisición de la primera lengua, y lo que posibilita 
tanto la multiplicidad de experiencias como la diver-
sidad y la unicidad de las subjetividades.

Para Wittgenstein, el lenguaje no tiene una teo-
ría uniforme ni es homogéneo, por lo que no posee 
un único conjunto de reglas. El lenguaje en cuanto 
instrumento de comunicación existe independiente 
de los individuos; con la noción de juego de lenguaje 
Wittgenstein hace notar una paradoja del lenguaje: por 
una parte debe tener reglas y por otra debe preservar 
su heterogeneidad y dar la solución para enunciar re-
glas y preservar al mismo tiempo la heterogeneidad 
(Barrett, 1991: 158-161).

El lenguaje no es uniforme ni homogéneo para pro-
porcionar un único conjunto de reglas, pero no podría 
existir sin reglas ni orden. Así, el significado de las 
palabras y los discursos es producido y percibido por 
su uso. Por lo tanto, hay que tener en cuenta el uso 
de las palabras y la función que ellas tienen (Barrett, 
1991: 160).

Barrett establece una distinción entre “juegos de 
lenguaje sintácticos”, que son juegos de lenguaje den
tro de la estructura del lenguaje, y juegos que se prac
tican por el modo en que se utiliza el lenguaje. Los 
juegos de lenguaje sintácticos desempeñan su papel 
en los “juegos de lenguaje cultural” (Barrett, 1991: 
164-165). Los juegos de lenguaje por el uso sólo pue-
den entenderse en el contexto de un uso particular; 
por ejemplo, en nuestra cultura, para referirnos a un 
bebé, a un infante o a un niño pequeño, podríamos 
emplear la palabra chilpayate. 

El niño reprime sus emociones e ideas  
y modula su lenguaje 

Hasta ahora hemos podido ver que el infans siente y 
entiende más de lo que puede expresar, lo que nos 
permite advertir la potencialidad de lo simbolizable 
en la adquisición del lenguaje materno. También he
mos querido señalar el proceso en el cual el infans 



Edith Calderón Rivera

19

conoce lo positivo y lo negativo de las emociones y le 
son mostradas las características de la dualidad y 
ambivalencia de los símbolos. He querido hacer notar 
que, en un momento, el infante no tiene instaurada la 
censura y expresa más sentimientos e ideas de lo que 
socialmente le es permitido. Por ejemplo, a un infante 
se le tolera una frase como quiero que te mueras, o 
te odio, o no te quiero; también le son permitidos los 
llamados berrinches, que son más que explosiones 
emocionales y deben ser moduladas por la cultura. El 
niño es un sujeto hasta que reprime sus emociones 
e ideas y modula su lenguaje. En esta cuarta parte 
intentaré exponer la forma como lo hace y ésta se 
encuentra en el terreno de lo simbolizado.

Hemos apuntado antes el proceso en el que, desde 
el punto de vista de Freud, el sujeto transita por el 
complejo de Edipo. Pasado un tiempo el sujeto cursa 
por lo que se denomina periodo de latencia, en el que 
hay una declinación de la sexualidad del niño, lo cual 
sucede a partir del quinto o sexto año de vida y dura 
hasta que inicia la pubertad. En ese lapso se detiene 
la evolución de la sexualidad y de los sentimientos; 
en general hay un predominio de los sentimientos de 
ternura sobre los deseos sexuales (Freud, 1995: 209). 
En torno a este momento Freud precisa: “A lo largo 
del período de latencia el niño aprende a amar a otras 
personas que remedian su desvalimiento y satisfacen 
sus necesidades” (1995: 203). 

El niño, durante el proceso en el que se constituye 
como sujeto –que es al mismo tiempo aquel en el que 
es socializado– adquiere el lenguaje, aprende a estar 
solo y bien con él mismo, a comunicarse, a sublimar, 
o a reprimir lo que puede decir, querer, amar, odiar y 
lo que no.

Nasio (2004: 38) apunta que el objetivo de la re-
presión es evitar que el yo satisfaga directamente la 
exigencia pulsional que destruiría el equilibrio del 
aparato psíquico y –yo agregaría– que pone en riesgo 
su vida en sociedad. En la represión apreciamos la 
normatividad de lo social presente en la madre y en lo 
que enseña; el hijo aprende e interioriza las normas, 
enseñadas con lenguaje, actos y afecto. El sujeto, 
siguiendo los patrones de la cultura de la que forma 
parte, está regido por una serie de prescripciones y 
prohibiciones morales que no podrían ser expresadas, 
aprendidas ni experimentadas sin la mediación del 
lenguaje, pero la aprobación y reprobación son ins-
tauradas mediante universos emocionales. 

Desde nuestra disciplina antropológica ha habido 
un interés por explicar el comportamiento a partir de 
la socialización, la modulación y la reglamentación  
de un sistema emocional que es descrito con eventos 
que nos remiten a la más tierna infancia de los suje-
tos. Un ejemplo lo constituye Margaret Mead (1990 
y 1994), quien nos muestra tres tipos de personali-
dades que permiten asomarnos a las constituciones 
subjetivas.6 

Con la adquisición del lenguaje y el proceso de 
socialización primaria se fundamenta la subjetividad 
de cada ser humano. Los sociólogos Berger y Luck
mann indican que en la primera etapa de la vida  
humana el lenguaje es el contenido e instrumento 
más importante y que se adquiere con la socialización. 
Los autores establecen dos momentos relevantes: la 
socialización primaria, aquella por la que atraviesa el 
sujeto en la niñez y por medio de la cual se convierte 
en miembro de la sociedad, y la socialización secun-
daria, definida como “cualquier proceso posterior que  
induce al individuo ya socializado a nuevos sectores  
del mundo objetivo de su sociedad” (Berger y Luck
mann, 1998: 166). También mencionan que la 
socialización primaria “comporta algo más que un 
aprendizaje puramente cognoscitivo. Se efectúa en 
circunstancias de enorme carga emocional [...sin la 
cual] el proceso de aprendizaje sería difícil, cuando  
no imposible” (1998: 167). De ese modo el niño acep-
ta y adopta los roles, las actitudes y el mundo de los 
otros significantes. No tiene elección, recibe unos pa-
dres y ellos, dependiendo de su cultura, lo forman, le 
proporcionan certezas, identidad y con ella un lugar 
en el mundo (Berger y Luckmann, 1998: 167-173). 
Aunque la socialización nunca es total, la “primaria 
finaliza cuando el concepto del otro generalizado se 
ha establecido en la conciencia del individuo” (Berger 
y Luckmann, 1998: 174).

Aunque los submundos de la socialización secunda-
ria son en general realidades parciales que contrastan 
con el mundo de base de la socialización primaria, para 
los autores, la socialización primaria, necesariamente, 
antecede toda socialización secundaria porque ésta se 
construye de manera similar a la primaria:

a partir de realidades más o menos coherentes, caracte-

rizadas por componentes normativos y afectivos a la vez 

que cognoscitivos [...] la socialización secundaria es la 

internalización de submundos institucionales o basados 

6	 Mead pertenece a la escuela de cultura y personalidad. Su intención era explicar las relaciones que se establecían entre 
los diversos tipos de cultura y las personalidades examinando las experiencias de la niñez y de la adolescencia. Para  
ella, los patrones culturales corresponden a potencialidades humanas seleccionadas e impuestas arbitrariamente (Neiburg 
y Goldman, 2001).



20

El papel de la dimensión afectiva en la adquisición del lenguaje materno

sobre instituciones. Su alcance y su carácter se determi-

nan, pues, por la complejidad de la división del trabajo 

y la distribución social concomitante del conocimiento 

[Berger y Luckmann, 1998: 174-175]. 

Así, en la socialización secundaria adquirimos los 
roles que social e institucionalmente nos corresponden. 

Existen otras definiciones de socialización que tam­
bién vinculan la importancia del lenguaje en dicho 
proceso. Por ejemplo, Schieffelin y Ochs (1986) realizan 
un significativo estudio en antropología ya que parten 
de la idea de que el lenguaje se puede adquirir asimismo 
en etapas adultas. Para las autoras, la socialización 
constituye un proceso interactivo. De acuerdo con ello, 
el niño no es un recipiente pasivo de conocimiento 
sociocultural, al contrario, es un contribuyente activo 
de significado que a su vez genera interacciones con 
los otros miembros del grupo. Esta idea resulta com-
patible con la de Piaget (1982), quien señala que el 
niño es el constructor de su propio desarrollo. Por su 
parte, Peters (1990) lleva a cabo un estudio etnográfico 
del proceso de socialización en el aula escolar, y pre
senta el caso de un niño con impedimentos físicos en 
el que concluye que la socialización exitosa de estos 
pequeños depende de los dispositivos de la escuela 
para contender con estos casos excepcionales. Desde 
una perspectiva transnacional y transcultural, Garrett 
y Baquedano-López (2002) muestran la relevancia de 
considerar la dimensión sociocultural cuando se in-
tenta comprender la multiculturalidad y el bilingüismo 
que de ella surgen. También mencionan los límites de 
los enfoques conductistas en estos casos. El trabajo 
de Crago, Annahatak y Ningiuruvik (1993) aborda el 
problema de la socialización y el lenguaje en la sociedad 
inuit del norte de Canadá. Los autores nos dejan ver 
que pese a que en ese país cuentan con políticas para 
la enseñanza de lenguas como el francés y el inglés no 
ocurre lo mismo con las lenguas aborígenes; exploran 
que el cambio del ambiente, el lenguaje y la cultura 
al que son sometidos los niños inuit repercute en su 
proceso de socialización. Los pequeños, hijos de mu-
jeres trabajadoras, son llevados a otras comunidades 
para que cuidadores –que no hablan su lengua– se 
hagan cargo de ellos.

Si comparamos los enfoques revisados vemos que, 
aunque distintos, son complementarios: comparten que  
en las etapas tempranas de la vida se constituye tanto 
al sujeto –dotado de psiquismo– como al individuo –so-
cializado–. Asimismo, reparan en la importancia de la 
normatividad “externa” al sujeto y en el trascendente 
papel de lo emocional en los problemas que abordan. 

Berger y Luckmann nos hablan de procesos varia-
bles institucionalmente y relativos culturalmente; de 

esa estructura y proceso el resultado es un sujeto apto 
para vivir socialmente, constituido para funcionar, 
recrear y reproducir su cultura. Quisiera añadir que 
dentro de esta reproducción y recreación cultural  
se encuentra implícita la reproducción de universos 
emocionales que resultan fundamentales no sólo en 
la estructuración del psiquismo de los sujetos y de las 
sociedades que éstos conforman, sino también en la 
reproducción y transformación del orden social.

A manera de conclusión 

En este trabajo he intentado mostrar que la dimensión 
afectiva posee un papel cardinal en la adquisición del 
lenguaje, para ello he sugerido cuatro posibles mo
mentos del proceso de constitución cultural y psíqui-
ca del nuevo sujeto. 

En los dos primeros momentos propuse el concepto 
del infans para referirme a los seres humanos que no 
han adquirido el lenguaje. Intenté mostrar que el in­
fans siente y entiende más de lo que puede expresar, 
que su llanto es el primer medio de comunicación, su 
primera relación la establece con el sujeto materno en 
un seno familiar o institucional cargado de emociones. 
He señalado que la potencialidad de lo simbolizable en 
el proceso de adquisición del lenguaje materno resulta 
una cualidad importante. También he querido expo-
ner el proceso en el cual el infans conoce lo positivo y  
lo negativo de las emociones y la forma en la que le 
son mostradas las características de la dualidad y 
ambivalencia de los símbolos; el infans se encuentra 
en el dominio de lo simbolizable. En el tercer momento 
propuse el concepto de infante para referirme al ser 
humano que ya posee leguaje. He querido hacer notar 
que en ese momento el infante no tiene instaurada 
la censura y expresa más sentimientos e ideas de lo 
que socialmente le es permitido. En ese contexto, a un  
infante se le toleran explosiones emocionales que se 
irán modulando por la cultura. En síntesis, ha sido 
expuesto y enfrentado con la alteridad, la dualidad, 
la ambigüedad y la ambivalencia. Esto no es menor, 
pues en ese momento inicia su comprensión, su cono-
cimiento, su habilidad y su capacidad de transformar 
lo que siente. Debe convertir el odio o el amor en ter-
nura. Ha sido sumergido en la diversidad de sentidos 
de los símbolos, en el terreno de lo simbolizante de la 
dimensión afectiva. Finalmente, en el cuarto momen-
to utilicé el término niño para aludir al ser humano 
que es ya un sujeto constituido. He planteado que el 
niño es un sujeto hasta que reprime sus emociones 
e ideas y modula su lenguaje; en ese momento está 
habilitado para entender y usar los símbolos, es decir, 



Edith Calderón Rivera

21

se encuentra apto para desenvolverse en el terreno 
de los universos emocionales de la cultura. Como re-
sultado de este recorrido en el que he ubicado en un 
lugar fundamental a la madre –o a quien cumpla la 
función de portavoz de la cultura– podemos ver que los  
universos emocionales que ella porta y transmite me-
diante el lenguaje modulan el comportamiento de los 
futuros sujetos en la sociedad. Lo anterior nos permite 
sugerir que si los universos simbólicos emocionales de 
la cultura de la madre se inclinan hacia la anomia, la 
desorganización social o la entropía, probablemente se  
construirán sujetos violentos, que, en el caso de nuestra 
cultura, son el soporte de universos emocionales agre-
sivos, destructivos, iracundos, etcétera, que propician 
la disolución del tejido social. Por otro lado, si tales 
universos maternos se inclinan hacia el respeto por las 
normas sociales, hacia la resiliencia y la no entropía, 
posiblemente se construirán sujetos que permitan la 
cohesión y la reproducción de un tipo de tejido social 
diferente, sostenido en universos emocionales armó-
nicos, solidarios, respetuosos de la vida propia y de 
la de los otros.

Sin embargo quiero resaltar que el origen de los 
seres humanos no implica necesariamente un destino. 
En ese contexto he argumentado que la adquisición de  
lenguaje requiere de universos emocionales implícitos 
en el proceso de la socialización; pero que la sociali-
zación no se agota en la adquisición del lenguaje ma-
terno. En el proceso de socialización se constituyen, 
construyen, conforman y afortunadamente también 
se transforman, tanto los universos emocionales como 
los fundamentos de la subjetividad.

Fuentes

Abu-Lughod, Lila y Catherine Lutz

	 1990	 “Introduction: Emotion, Discourse, and the 
Politics of Everyday Life”, en Catherine Lutz 
y Lila Abu-Lughod (eds.), Language and the 
Politics of Emotion, Cambridge University Press/
Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 
Cambridge, Nueva York y París, pp. 1-23.

Aulagnier, Piera (Castoriadis)
	 2004	 La violencia de la interpretación. Del pictograma 

al enunciado, Amorrortu, Buenos Aires [1975].
Barrett, Cyril

	 1991	 Ética y creencia religiosa en Wittgenstein, Alianza 
Universidad, Madrid.

Bartra, Roger

	 2001	 Cultura y melancolía, Anagrama, Barcelona. 
Berger, Peter L. y Thomas Luckmann

	 1998	 La construcción social de la realidad, Amorrortu, 
Buenos Aires [1968].

Bijou, Sydney W. 
y Donald M. Baer

	 1971	 Psicología del desarrollo infantil. Teoría empírica 
y sistemática, Trillas, Ciudad de México [1961].

Bleichmar, Hugo B.
	 1994	 Introducción al estudio de las perversiones. La 

teoría del Edipo en Freud y Lacan, Nueva Vi
sión, Buenos Aires.

Bloom, Lois, Cheryl Margulis, 
Erin Tinker y Naomi Fujita

	 1996	 “Early Conversations and Word Learning”, 
en Contributions from Child and Adult Child 
Development, vol. 67, núm. 6, diciembre, pp. 
3154-3175.

Calderón Rivera, Edith

	 2012	 La afectividad en antropología: una estructura 
ausente, Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social/Universi-
dad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, 
Ciudad de México.

Castaingts Teillery, Juan

	 2011	 Antropología y neurociencia, Anthropos/Uni-
versidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa, 
Barcelona.

Crago, Martha B., Betsy Annahatak 
y Lizzie Ningiuruvik

	 1993	 “Changing Patterns of Language Socialization 
in Inuit Homes”, en Anthropology & Education 
Quarterly, vol. 24, núm. 3, septiembre, pp. 
205-222.

Diccionario Vox Latino-Español Español-Latino

	 1982	 Diccionario Vox Latino-Español Español-Latino, 
prólogo de D. Vicente García De Diego de la 
Real Academia Española, Biblograf, Barcelona 
[1964].

Doron, Roland y Françoise Parot (dirs.)
	 1998	 Diccionario Akal de Psicología, Akal, Madrid 

[1991].
Freud, Sigmund

	 1994a	 “Tótem y tabú”, en Obras completas, vol. XIII, 
Amorrortu, Buenos Aires, pp. 1-164 [1913].

Freud, Sigmund

	 1994b	 “El malestar en la cultura”, en Obras completas, 
vol. XXI, Amorrortu, Buenos Aires, pp. 57-140 
[1930].

Freud, Sigmund

	 1995	 “Tres ensayos de teoría sexual”, en Obras 
completas, vol. VII, Amorrortu, Buenos Aires, 
pp. 109-224 [1905].

Garrett, Paul B. 
y Patricia Baquedano-López 
	 2002	 “Language Socialization: Reproduction and 

Continuity, Transformation and Change”, en  
Annual Review of Anthropology, vol. 31,  
pp. 339-361.

Héritier, Françoise 
	 1996	 Masculino-femenino. El pensamiento de la 

diferencia, Ariel, Barcelona.
Héritier, Françoise

	 2002	 Masculin/Féminin II. Dissoudre la hiérarchie, 
Éditions Odile Jacob, París.

Hoff-Ginsberg, Erika

	 1991	 “Mother-Child Conversation in Different Social 
Classes and Communicative Settings”, en  
Child Development, vol. 62, núm. 4, agosto, 
pp. 782-796.

Jimeno Santoyo, Myriam

	 2004	 Crimen pasional. Contribución a una antropo­
logía de las emociones, Universidad Nacional 
de Colombia, Bogotá.

Kochanska, Grazyna

	 1993	 “Toward a Synthesis of Parental Socialization 
and Child Temperament in Early Development 



22

El papel de la dimensión afectiva en la adquisición del lenguaje materno

of Conscience”, en Child Development, vol. 64, 
núm. 2, abril, pp. 325-347.

Lacan, Jaques

	 1997	 “La agresividad en psicoanálisis”, en J. Lacan, 
Escritos 1, Siglo xxi Editores, Ciudad de México, 
pp. 94-116 [1948].

Lacan, Jaques

	 2000	 El Seminario de Jaques Lacan. Libro 3, Las 
psicosis, Paidós, Buenos Aires [1955-1956].

Laplanche, Jean

	 2001	 Nuevos fundamentos para el psicoanálisis. La 
seducción originaria, Amorrortu, Buenos Aires 
[1987].

Laplanche, Jean 
y Jean Bertrand Pontalis

	 1993	 Diccionario de psicoanálisis, Labor, Ciudad de 
México.

Leach, Edmund

	 1989	 Cultura y comunicación. La lógica de la comuni­
cación de los símbolos, Siglo xxi, Madrid [1976].

Lévi-Strauss, Claude

	 1991	 Las estructuras elementales del parentesco, 
Paidós, Barcelona [1949].

Lévi-Strauss, Claude

	 1992	 Antropología estructural, Paidós, Barcelona 
[1958].

Luhmann, Niklas

	 1985	 El amor como pasión, Península, Barcelona 
[1982].

Mead, Margaret

	 1990	 Sexo y temperamento, Paidós, Ciudad de México 
[1939].

Mead, Margaret

	 1994	 Adolescencia y cultura en Samoa, Paidós, Ciu-
dad de México [1933].

Mussen, Paul, John Conger y Jerome Kagan

	 1971	 Desarrollo de la personalidad en el niño, Trillas, 
Ciudad de México [1969].

Nasio, Juan David

	 2004	 El placer de leer a Freud, Gedisa, Ciudad de 
México.

Neiburg, Federico y Mauricio Goldman

	 2001	 “Teoría, política y ética en los estudios antropo-
lógicos del carácter nacional”, en Alteridades, 
Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapa-
lapa, Ciudad de México, año 11, núm. 22, pp. 
95-110.

Olavarría, María Eugenia 
	 2011	 “Sobre las formas de tener un hijo en el D. 

F. del siglo xxi. Adopción y las técnicas de 
reproducción asistida en familias homo y he-
teroparentales”, en Françoise Lestage y María 
Eugenia Olavarría (coords.), Parentescos en un 
mundo desigual. Adopciones, lazos y abandonos 
en México y Colombia, Universidad Autónoma 
Metropolitana/Miguel Ángel Porrúa, Ciudad 
de México, pp. 133-162.

Pérez Ransanz, Ana Rosa

	 1999	 Kuhn y el cambio científico, Fondo de Cultura 
Económica, Ciudad de México.

Peters, Susan J.
	 1990	 “Integration and Socialization of Exceptional 

Children”, en Anthropology & Education Quar­
terly, vol. 21, núm. 4, diciembre, pp. 319-339.

Piaget, Jean

	 1982	 La formación del símbolo en el niño: imitación, 
juego y sueños, Fondo de Cultura Económica, 
Ciudad de México [1959].

Saussure, Ferdinand

	 1996	 Curso de lingüística general, Fontamara, Ciudad 
de México [1922].

Schieffelin, Bambi B. y Elinor Ochs

	 1986	 “Language Socialization”, en Annual Review of 
Anthropology, vol. 15, pp. 163-191.

Tamis-LeMonda, Catherine S., 
Marc H. Bornstein y Lisa Baumwell 
	 2001	 “Maternal Responsiveness and Children’s 

Achievement of Language Milestones”, en Child 
Development, vol. 72, núm. 3, mayo-junio, pp. 
748-767.

Vygotsky, Lev S.
	 2008	 Pensamiento y lenguaje, Quinto Sol, Ciudad 

de México [1934].




