
Sobre la definición de los dominios transculturales
La antropología del parentesco 

como teoría sociocultural de la procreación*
Aurora González Echevarría** y otros***

Abstract
On the definition of transcultural domains. The Anthro-
pology of kinship as a sociocultural theory of procreation.  
Since the sixties the classic anthropology of kinship 
was severely criticized because the polisemic charac-
terization of its contents and the uncritical repetition  
of XIXth century theoretical models. Although some of 
them are based on unsound science theories, we sus-
tain in this article that based on the radical criticisms 
of Needham and Schneider, the anthropology of kinship 
in particular and anthropology in general, have to choose 
between carefuly defining their analytical concepts and 
boundaries or dropping transcultural theory altogether. 
A comparative study of kinship should begin with an 
analytical and transcultural definition of its domain 
that is not only relevant but also fruitful and able to 
provide a comprehensive theoretical explanation of the 
differences and similarities of kinship patterns.   
Keywords: Anthropology of kinship, kinship theories, 
theoretical definitions, analytical domains, cross-cul-
tural comparison, ethnographic theoretical models, 
comparative theoretical models

Resumen
A partir de la década de los setenta, la antropología 
clásica del parentesco fue objeto de críticas radicales, 
que apuntaban al carácter polisémico de las categorías 
empleadas, a la condición de proyecciones etnocén-
tricas de muchos de sus contenidos y a la repetición  
de modelos teóricos del xix. Aunque algunas de ellas 
se hicieron desde teorías de la ciencia inadecuadas, en 
este artículo se sostiene que a partir de las críticas 
radicales de Needham y Schneider la antropología del 
parentesco y la antropología en su conjunto tienen que 
elegir entre definir con precisión los ámbitos y los con-
ceptos analíticos o abandonar la teoría transcultural. 
Un estudio comparativo del parentesco debe empezar 
por una definición analítica transcultural de su dominio, 
que sea, primero, pertinente y, segundo, fructífera, para 
una explicación teórica comprensiva de las diferencias 
y las analogías culturales.
Palabras clave: antropología del parentesco, teorías 
sobre el parentesco, definiciones teóricas, dominios ana
líticos, comparación transcultural, modelos teóricos et
nográficos, modelos teóricos comparativos

*	 Artículo recibido el 01/12/09 y aceptado el 26/08/10.
**	 Departamento de Antropología Social y Cultural, Facultad de Letras. Edificio B. Desp. B9-227, Universidad Autónoma de 

Barcelona, 08193 (Barcelona), España <aurora.gonzalez@uab.es>.
***	Irina Casado, Virginia Fons, Jordi Grau, Carme Parramón, Anna Piella, Dan Rodríguez, Teresa San Román, Pepi Soto, 

Hugo Valenzuela y María Valdés. El Grupo de Estudio Transcultural del Parentesco (getp) es un grupo de investigación 
de la Universidad Autónoma de Barcelona, el cual forma parte del Grupo de Investigación en Antropología Fundamental 
y Orientada (grafo), cuya coordinadora es Aurora González Echevarría. Aquí se recogen parte de los resultados de los 
proyectos del mcyt “El dominio teórico transcultural de la procreación” (BSO2000-0478, 2001-2003) y “Teoría transcul-
tural de la reproducción de los grupos humanos” (SEJ2006-10864, 2006-2010), desarrollados por el getp.

ALTERIDADES, 2010
20 (39): Págs. 93-106



Sobre la definición de los dominios transculturales

94

El mundo era tan reciente, que las cosas 

no tenían nombre y para mencionarlas 

había que señalarlas con el dedo. 

Gabriel García Márquez, 

motto de Cien años de soledad

radical la carga etnocéntrica de los estudios del paren-
tesco: las de Needham, Schneider y Sperber. No sigo 
las conclusiones de Schneider porque pienso que no 
todos los ámbitos de la antropología, ni todos los de la 
antropología del parentesco, estaban expuestos del 
mismo modo a los errores de un etnocentrismo con-
ceptual. Cuando los antropólogos se encontraron con 
elementos culturales que no se daban en la cultura 
euronorteamericana, las definiciones teóricas fueron 
más precisas. Ése fue el caso de los grupos de filia
ción unilineal y de los sistemas elementales y semi-
complejos de alianza matrimonial, lo que confiere un 
estatuto especial a las teorías de la alianza y de la fi
liación que contemplo en el segundo apartado.

Después de Needham y de Schneider, la antropo-
logía del parentesco siguió dos grandes caminos. Uno, 
centrarse en el estudio de singularidades culturales, 
en especial en ámbitos emergentes del parentesco folk: 
las nuevas tecnologías reproductivas, las adopciones 
internacionales, el parentesco homosexual, las fami-
lias monoparentales y reconstituidas, las consecuen-
cias conceptuales y políticas de la biotecnología. El 
otro, esbozar nuevas perspectivas transculturales.  
En la medida en que en esa línea se inscribe la defi-
nición analítica del dominio del parentesco que pro-
pongo he querido considerar en la tercera parte a tres 
autores que me parecen particularmente interesantes: 
Carsten, Galvin y Meillassoux. 

En el cuarto apartado desarrollo la propuesta con 
la que estamos trabajando. En él se hace una doble 
propuesta de definición, sustantiva y enumerativa, no 
de lo que es el dominio de la antropología del paren-
tesco sino de lo que entendemos por dominio de la 
antropología del parentesco. 

Como sucede con toda propuesta teórica, los cri-
terios de validez iniciales son dos: que sea plausible y 
que sea fructífera. En este texto se ha prestado espe-
cial atención a la definición del dominio y a su escla-
recimiento mediante las definiciones complementarias 
de intersecciones, conexiones o articulaciones y límites. 
Se diría que se trata de una definición plausible. Su 
aplicación a las intersecciones y articulaciones entre 
parentesco y género se ha explorado en González 
Echevarría (2010a). En cuanto a su capacidad analí-
tica, depende de su aplicación empírica a la construc-
ción de modelos teóricos etnográficos y de modelos 
teóricos comparativos. Estos aspectos se desarrollan 
más exhaustivamente en dos textos que también apa-
recerán este año: un capítulo de R. Díaz Cruz y A. 
González Echevarría (eds.) 2010, y otro de J. Grau, 
D. Rodríguez y H. Valenzuela (eds.). Este último libro 
recoge el resultado de trabajos etnográficos a los que 
se ha aplicado su propuesta. Una primera prueba de 
su fecundidad.

Introducción

n múltiples ocasiones, las teorías antropológicas 
transculturales han resultado insatisfactorias, y 

una de las razones que explica este hecho ha sido la 
indefinición de los fenómenos a explicar. Una y otra 
vez en el trabajo etnográfico se ha partido de concep-
tos propios de la lengua de la cultura del etnógrafo y 
han sido aplicados a culturas distintas. Se agruparon 
así bajo el mismo término fenómenos que parecían a 
primera vista semejantes a los de la cultura de par
tida, lo que llevó a hablar de la brujería azande, del 
matrimonio entre mujeres nuer, de las creencias reli-
giosas de los indios de las praderas. En el lenguaje 
común, el significado de las palabras se adquiere en 
el proceso de enculturación y nos entendemos sin 
dificultad cuando hablamos de “brujería”, “matrimo-
nio” o “religión”. Sabemos desde Wittgenstein que se 
trata de palabras polisémicas, que agrupan entre  
sí fenómenos que muestran un aire de familia, con las 
que nos comunicamos, e incluso hacemos informes 
etnográficos sin excesiva dificultad, aunque el riesgo 
de etnocentrismo es evidente. Pero el problema se 
plantea al tratar de establecer teorías transculturales 
sobre fenómenos agrupados de forma tan imprecisa.

La diferencia entre los conceptos folk y los concep-
tos teóricos me interesó desde que hice la tesis de 
doctorado. A partir de ese momento he trabajado con 
tres hilos conductores: la construcción teórica en an-
tropología, los procedimientos de comparación trans-
cultural y la aplicación de estos análisis a dos ámbi-
tos teóricos específicos: las teorías sobre la brujería 
africana y las teorías del parentesco. Si las lecturas 
sobre brujería africana fueron la primera fuente de 
insatisfacción, la crítica de Needham en 1971, en Re
thinking Kinship and Marriage, constituyó el mayor 
reto. Frente a su propuesta de abandonar las teorías 
sustantivas transculturales, el interés en la forma de 
establecer definiciones no etnocéntricas y precisas  
de ámbitos y conceptos transculturales ha guiado mi 
investigación.

En las páginas que siguen trataré de proponer una 
definición analítica del dominio de la antropología del 
parentesco. Para ello empiezo por revisar, en la prime-
ra parte, las críticas que han señalado de manera más 

E



Aurora González Echevarría y otros

95

Las críticas radicales 
a la antropología del parentesco

La antropología del parentesco se ha desarrollado 
desde hace siglo y medio señalando con el dedo fenó-
menos e instituciones que se parecían a los nuestros,1 
en lugar de tratar de definir una perspectiva desde la 
cual analizar un fenómeno, y ha utilizado términos y 
conceptos que tienen su origen en las culturas de los 
antropólogos, como tales polisémicos y cambiantes. 
Se trata de términos como “parentesco”, “incesto”, 
“matrimonio”, “familia”, “padres”, “hijos”. Cuando el 
parecido no era claro, se daban interminables discu-
siones, como sucedió respecto al taravad nayar o al 
kibutz israelí, o, más recientemente, a los matrimonios 
homosexuales o a ciertas formas de reproducción asis
tida. Pero si el aire de familia era más evidente, por 
ejemplo entre el parentesco “occidental” y el nuer, la 
perspectiva holista resaltaba, o al menos lo intentaba, 
cada uno de los aspectos del “matrimonio” nuer, de 
la “familia” nuer o del “linaje” nuer. Puesto que las ins
tituciones son multifuncionales, al considerar insti-
tuciones “de parentesco” a las que compartían algo 
con el nuestro, se llegó a decir que el parentesco era 
para la antropología lo que el desnudo para el arte, o 
que el parentesco era a la vez infraestructura y su-
perestructura.

Needham y Sperber se han ocupado muy bien de 
la consecuencia del uso en la antropología de los tér-
minos propios de la cultura de los antropólogos. Me 
detendré en estos autores. En 1971, Needham, al 
revisar los conceptos entonces clave de la antropología 
del parentesco (parentesco, matrimonio, filiación, ter-
minologías, incesto), concluyó que se trataba de ca-
tegorías polisémicas, no teóricas, y que no puede 
haber una “teoría general del incesto”, porque el con-
cepto sociológico de incesto es erróneo y no tiene nada 
de universal (Needham, 1977: 127), o que no existe 
nada como el parentesco, de modo que no puede ha-
ber una teoría del parentesco (Needham, 1977: 107).

No es que Needham niegue la utilidad de estos 
términos. Con relación a “matrimonio” dice que sería 
difícil pasar sin él y que indica aproximadamente de 
qué va uno a ocuparse y de qué no. Con su estilo 
provocador:

Si un etnógrafo decide hablar de matrimonio, se sabe al 

menos de entrada que no se va a precipitar sobre el pro-

blema de la construcción de presas. [El término “matri-

monio”] es por tanto una palabra “para todo uso”, muy 

cómoda en cualquier tipo de descripción, pero más que 

engañosa en el uso comparativo y desprovista de toda 

utilidad para el análisis (Needham, 1977: 108).2

Sperber, por su parte, considera que, en su uso 
etnográfico, estos términos folk desarrollan una termi-
nología interpretativa ad hoc cuando se introducen 
estipulando que van a traducir un término nativo. 
En este caso, o bien se eligen porque ambos tienen 
implicaciones pragmáticas comparables, o se deja de 
lado su significado habitual y se les atribuye un sig-
nificado determinado: 

Cuando un término no tiene una traducción directa,  

se abren tres posibilidades: uno puede aproximarse a su 

significado mediante un término que tenga implicaciones 

pragmáticas comparables, lo que equivale a malinterpre-

tarlo de algún modo (como cuando la yihad árabe se 

presenta como “guerra santa”); puede tomar prestado el 

término más que traducirlo (como “visir” o “guru” en in

glés); o puede presentarlo como una palabra despojada 

de su significado habitual y empleada con un significado 

estipulado (como, por ejemplo, cuando el antropólogo 

utiliza “hermano de la madre” para referirse no sólo a los 

hermanos reales de la madre sino también a algunos de 

sus primos varones). La diferencia entre estos tres usos 

no siempre aparece de forma nítida. Las aproximaciones 

pueden reconocerse como tales y rectificarse mentalmen-

te […] Este vocabulario técnico no sólo se usa en la tra-

ducción sino también en formas libres de interpretación 

(Sperber, 1985: 25).

No hay grandes diferencias en este punto entre la 
valoración que hacen Needham y Sperber del uso de 
estos términos de origen folk: ambos coinciden en que 
no se han ido introduciendo para responder a intere-
ses teóricos, sino para traducir nociones nativas que 
son muchas veces politéticas. Los dos coinciden tam-
bién en que el problema surge cuando se usan como 
términos teóricos, cuando trasladan a la antropología 
cuestiones teóricas mal planteadas. Junto a la afir-
mación de Needham de que no puede haber ni una 
teoría general del incesto ni una teoría del parentesco, 
porque el concepto sociológico de incesto es erróneo 
y no tiene nada de universal, Sperber no es menos 
contundente: 

1	 Treinta años después sigue teniendo el mismo valor el motto de García Márquez con el que inicié mi tesis de licenciatura 
sobre el concepto “ordalía”.

2	 La traducción de las citas es nuestra.



Sobre la definición de los dominios transculturales

96

La antropología recibe de la etnografía conceptos inapro-

piados y cuestiones irrelevantes. Una parte importante 

de su energía se invierte en tratar de responder a cues-

tiones como: ¿qué es el totemismo? ¿La monarquía divi-

na? ¿Cuál es el sentido del sacrificio? ¿Cuáles son las 

partes respectivas de filiación y alianza en el parentesco? 

¿Tienen mitos todas las culturas? ¿Se trata de una forma 

de ciencia? ¿Cuál es la función de la brujería? ¿Qué di-

ferencias hay entre la religión y la magia? ¿Posesión y 

chamanismo? Todas estas cuestiones están mal plantea-

das. Están enmarcadas en términos interpretativos. No 

hay razones a priori para asumir que estos términos se 

correspondan con clases distintas y homogéneas de pro

blemas, i.e. con objetos potenciales de investigación cien

tífica (Sperber, 1985: 29-30).

Schneider (1984) oficializó la inevitable crisis de la 
antropología del parentesco como estudio teórico y 
comparativo. Y lo hizo en dos planos. En el más gene-
ral, sosteniendo que los postulados básicos de la an-
tropología del parentesco, entre ellos el peso de la 
sangre, eran los de las sociedades europeas donde se 
originó. En el más concreto, afirmando que el “linaje” 
nuer (el thok dwiel ) y el “linaje” yap (el tabinau yap ) 
eran incomparables. Y lo eran, porque cuando una 
institución, el tabinau yap, por ejemplo, se analiza 
desde todas las perspectivas posibles, seguro que no 
es comparable en cada uno de sus aspectos con nin-
guna otra. El thok dwiel nuer y el tabinau yap, como 
instituciones polisémicas y poliédricas, no pueden de 
ninguna manera corresponderse en cada uno de sus 
contenidos, incluso si comparten una adscripción 
normativa unilineal. La técnica de señalar con el dedo,  
unida a la extensión al análisis teórico de la perspec-
tiva holista propia del trabajo de campo, le llevó inexo
rablemente a concluir que la primera tarea de la an-
tropología es estudiar singularidades culturales. No 
pasó mucho tiempo antes de que para muchos auto-
res esa tarea primera se convirtiera en única.

Alianza y filiación: los programas 
de la antropología clásica

Pese al interés de las críticas radicales, creo que ca-
recen de una teoría de los procesos de desarrollo cien-
tífico que les permita evaluar las dos grandes teorías 
del periodo clásico que pueden ser consideradas pro-
gramas de investigación en el sentido de Lakatos: la 
teoría de la filiación y la teoría de la alianza matrimo-
nial. La primera sigue siendo aplicable en estudios 
etnográficos recientes, como el de los gitanos españo-
les estudiados por San Román (1994) y el de los ndowé 

de Guinea Ecuatorial abordados por Fons (1997), o 
en clásicos, como el de los nuer. El análisis de Evans-
Pritchard sigue siendo coherente si además de The 
Nuer se lee Kinship and Marriage among the Nuer y a 
Murdock respecto a las comunidades locales como 
resultado de un compromiso entre filiación, exogamia 
y constricciones de la residencia. Otra cuestión es que 
el desarrollo de una teoría supone también la delimi-
tación de su dominio de aplicación y la teoría de la 
filiación no tiene alcance universal. 

¿Cuál ha sido el error de Schneider? Confundir el 
carácter poliédrico, pluridimensional del tabinau yap 
(o del etunggu ndowé, o de las razas gitanas) con el 
valor analítico de conceptos como linaje (Rivers) o pa-
trigrupo (tal como San Román lo formuló a partir de 
Murdock en 1994 y tal como Fons lo utilizó en 1997). 
¿Cuál el de Kuper, cuando, tras publicar en 1988 The 
Invention of Primitive Society. Transformations of  
an Illusion, se extrañó de que Héritier “siguiera traba-
jando” con estructuras semicomplejas y complejas  
a principios de los noventa? Confundir el final de un 
proceso, la completud de un programa, con su falta 
de validez.

Lo que sí me parece una idea central es que la 
antropología clásica del parentesco ya ha terminado 
su trabajo. Las teorías sobre la alianza matrimonial 
y los grupos de filiación ya están hechas. En palabras 
de Latour en La vida en el laboratorio, son enuncia-
dos de tipo 5, de los que los científicos dan por buenos 
y se recogen en los libros de texto (Latour y Woolgar, 
1995: 91 y ss.)

Puesto que la teoría de la filiación y la de la alian-
za están completas, trabajar con ellas es hacerlo en 
un programa que puede dar ya pocos frutos, aunque 
siempre se puede mostrar su adecuación a un nuevo 
grupo o precisar sus conceptos. De hecho, la teoría 
de la filiación se completó antes que la teoría de la 
alianza, tras el estudio de los grupos de afiliación bi
laterales restrictivos (que limitó el campo de aplicación 
de la teoría) y de los grupos de filiación endógamos 
(parentesco árabe, gitanos), que lo refinó. Por su par-
te, la teoría de la alianza fue completada en los no-
venta con el impulso de Héritier, cuando el estudio de 
las estructuras complejas, sin solución de continuidad 
con las semicomplejas, extendió definitivamente el 
ámbito de aplicación de la teoría de la alianza a una 
buena parte de las sociedades campesinas. Pero que-
daron cosas por hacer, como el estudio de los sistemas 
dravidianos en la Amazonia o las diversas formas y 
significados y usos sociales de la endogamia y la exo-
gamia, renovados ahora en los estudios sobre migra-
ciones internacionales.



Aurora González Echevarría y otros

97

Esta diferencia en los tiempos hizo que las críticas 
al parentesco de Schneider cuestionaran el paren-
tesco entendido como filiación, o que Kuper no fuera 
consciente de que Héritier no estaba trabajando en 
una ilusión sino completando una teoría. Tanto Schnei
der como Kuper se equivocan cuando confunden 
teorías completadas con teorías no válidas, porque 
piensan que no son más que proyecciones etnocén-
tricas (Schneider) o reelaboraciones de modelos del 
siglo xix (Kuper). Si en el caso de Schneider la pregun-
ta debió ser si la teoría de la filiación se podía aplicar 
a la etnografía de los yap, en el de Kuper habría sido 
de utilidad la aplicación no de los supuestos episte-
mológicos hipercríticos de la sociología de la ciencia 
postkuhniana de los setenta, sino de modelos de de-
sarrollo teórico posteriores al de “programa de inves-
tigación” de Lakatos, o los propios de la concepción 
estructural de las teorías con los que Kuhn estuvo de 
acuerdo (véase Kuhn, 1977; Valenzuela, 2001; Gon-
zález Echevarría, 2003).

Es cierto que la polisemia de conceptos como “fa-
milia”, “matrimonio” o “parentesco” en el sentido ana-
lizado por Needham en 1971 podría hacer pensar que 
no es viable una antropología científica; que, en an-
tropología, es imposible la delimitación de dominios 
analíticos y la construcción de conceptos teóricos. 
Frente a esta posibilidad está el desarrollo de la an-
tropología económica y la antropología política, que 
parecen más inmunes a la polisemia que la del pa-
rentesco. No así la antropología de la religión, donde 
términos como “poder místico” o “brujería” –este úl-
timo uno de los criticados por Sperber– presentan 
problemas análogos a los de “familia” o “parentesco”. 
Tal vez la existencia de dos disciplinas especializadas 
en el estudio de nuestra propia sociedad, la economía 
y la ciencia política, que contaban con nociones como 
“economía de mercado” o “monarquía absoluta”, per-
mitió y obligó a la antropología económica y a la an-
tropología política a definir sin ambigüedad los con-
ceptos que le eran propios, por ejemplo “reproducción 
igualitaria, jerarquizada o generalizada” o “sistema de 
linajes segmentarios”. No sucedió lo mismo con fenó-
menos como la religión y el parentesco. Así, Meillassoux 
afirmaba en fechas recientes:

En su estado actual, me parece pues que pese a la enorme 

cantidad de trabajo realizado, el estudio del parentesco, 

realizado siempre a partir de analogías terminológicas, 

representa el campo más impregnado de etnocentrismo y 

el peor desbrozado de la etnología (Meillassoux, 2001: 10).

Desde esta perspectiva es significativo que la an-
tropología del parentesco clásica no desarrollase con-
ceptos teóricos en los ámbitos culturales donde las 

sociedades que iba estudiando mostraban analogías 
prima facie con la nuestra (prohibición del incesto, 
matrimonio, familia…) y sí lo hiciera respecto a grupos 
de filiación o sistemas elementales de alianza matri-
monial, que no se dan en la cultura occidental.

Una mención especial merece el análisis de las 
terminologías de parentesco, campo desarrollado por 
casi la totalidad de los autores. Su destino parece 
ligado a la crítica del concepto de “parentesco”. Sin la 
existencia universal de un espacio genealógico en el 
que se generen y extiendan las relaciones sociales 
básicas, no tenemos ninguna garantía de que esos 
“suegros”, o esos “hermanos” clasificatorios no sean 
vecinos, o miembros del mismo subgrupo social, o 
corresidentes. Aquí parece pertinente la temprana 
crítica de Leach (1958) y las más recientes de Geffray 
(1990) y Meillassoux (2001).

Aproximaciones transculturales 
posteriores a Schneider

El trabajo de Schneider sobre American Kinship fue 
fundamental para los nuevos estudios sobre parentes-
co europeo, pero también lo fue su posterior crítica a 
las proyecciones etnocéntricas realizadas por la an-
tropología, porque pareció dejar abierta una sola vía 
para el estudio del parentesco entendido como la 
elaboración cultural de las relaciones de consangui
nidad y afinidad: limitarlo al estudio de la sociedad 
occidental. En efecto, un camino emprendido en los 
noventa por quienes aceptaron la crítica de Schnei-
der fue el reestudio del parentesco euroamericano, 
dando lugar a trabajos como el de M. Strathern (1992a 
y 1992b), Bouquet (1993) o Edwards (2000) y al  



Sobre la definición de los dominios transculturales

98

proyecto europeo “Public Understanding of Genetics” 
(pug).3 El punto de partida es la conceptualización 
occidental de las relaciones de parentesco, caracteri-
zada a la manera de Schneider (1968) por la idea de 
la posesión de una sustancia común, la sangre en 
sentido literal o metafórico, y una obligación difusa 
de solidaridad. Un tema esencial es la forma en que 
cambia esa conceptualización como resultado de fe-
nómenos emergentes o en expansión, por ejemplo las 
nuevas tecnologías reproductivas y las adopciones, 
en particular las internacionales. Sin albergar ningu-
na duda sobre el interés de estos enfoques, el pro-
blema está en que, dado el contexto cultural en el que 
se desarrollan, pueden pasar sin acuñar conceptos 
teóricos comparativos. En general, se siguen utilizan-
do los conceptos folk, aunque se tiene una conciencia 
creciente de que han cambiado –y continúan cam-
biando– y de que su ámbito no es “la cultura occiden-
tal”, sino que, en este respecto, hay en ellos múltiples 
variaciones históricas, de nación o de clase.4 

Sin tratar de revisar la antropología del parentesco 
de las dos últimas décadas, voy a detenerme en los 
tres desarrollos de mayor interés desde la perspectiva 
transcultural en la que se sitúa la propuesta que haré 
en este artículo. 

El concepto de “relatedness”

Desde una perspectiva transcultural, después de la 
crítica de Schneider (1984) a los supuestos etnocén-
tricos de la antropología del parentesco y sus conside
raciones sobre solidaridades que parecen deberse más 
al trabajo sobre una tierra común al tabinau que a la 
consanguinidad, quedaba indeterminado cuáles pu-
dieran ser las instituciones y temas culturales básicos 
en otras sociedades y cuáles las relaciones personales 
privilegiadas que pudieran ocupar el lugar que tienen 
las relaciones de parentesco en Europa occidental y 
en Estados Unidos. A este ámbito de relaciones per-
sonales privilegiadas apuntaba el concepto de “related
ness” tal como lo utilizó Bouquet en 1993 a propósi-
to de la cultura portuguesa, en la que precisamente 
las relaciones personales más fuertes podían no dar-
se entre parientes, sino entre compadres, vecinos o 
amigos, y como lo empleó Carsten en 1995 y 1997 en 
su etnografía de los pescadores de la isla de Langkawi, 
en Malasia. El concepto de “relatedness” podría haber 

apuntado a esas relaciones personales privilegiadas 
a pesar de que tal como fue introducido se trataba, 
una vez más, de un término politético, según señaló 
de inmediato Holy, en 1996.

Este carácter aproximativo y politético inicial no 
parecería una dificultad insalvable si el concepto se 
hubiese precisado y desarrollado para definir un nue-
vo dominio teórico, el constituido precisamente por 
los modelos de relaciones básicas en cada sociedad. 
Si hubiera sido así, plantear como alternativa a la an-
tropología clásica del parentesco el estudio de la orga
nización y la conceptualización sociocultural de la 
procreación, como hice en 1994 y 1995, o proponer 
el estudio de los modelos de relaciones privilegiadas 
en cada sociedad, constituirían diferentes alternativas 
para estudiar aspectos distintos de la sociedad y de 
la cultura. Aunque tuvieran en común derivar de las 
críticas de Needham y de Schneider y aunque even-
tualmente otras sociedades, además de las angloame-
ricanas, privilegien las relaciones procreativas de cual
quier forma que las conceptualicen.

Pero en estos años parece que el uso ha seguido el 
criticado tempranamente por Holy. La noción de pa-
rentesco se ha subsumido en la de relatedness, como 
ya aparecía en Bouquet: “relatedness, que es lo que 
es el parentesco después de todo...” (1993: 19), o, 
simplemente, el término “kinship” se ha sustituido por 
el de “relatedness”, como acentúa Carsten:

concebido en su sentido más amplio, relatedness (o pa-

rentesco) refiere simplemente a las formas en que la 

gente genera similitud o diferencia entre sí y respecto a 

otros (2004: 82). 

Si analizamos el índice de After Kinship (Carsten, 
2004), nos encontramos con estos temas: “Houses of 
Memory and Kinship”, “Gender, Bodies, and Kinship”, 
“The Person”, “Uses and Abuses of Substance”, “Fa-
milies into Nation: The Power of Metaphor and the 
Transformations of Kinship”, “Assisted Reproduction”. 
Sobre ellos Carsten concluye:

si conseguimos situar en paralelo la tabla ouija y la casa 

Malaya, la socialidad de la anonimia y la comida ecuato-

riana, o la persona tallensi y la donación de órganos en 

el Reino Unido, podríamos estar en el camino de conseguir 

una nueva comprensión comparativa del parentesco 

(2004: 189).

3	 Este proyecto sobre la comprensión pública de la genética, que ha sido dirigido por Edwards y Bestard y en el que han 
participado, entre otros equipos internacionales, los encabezados por Bestard, Melhuus, Howell y Cadoret, está dando 
lugar a publicaciones muy interesantes.

4	 Bouquet (1993) discutió el significado de “kinship” para un lector portugués, poniendo de manifiesto las variaciones 
nacionales.



Aurora González Echevarría y otros

99

Sin duda, los temas han cambiado, y algunos de 
los que Carsten subrayó en 1997 y desarrolló en 2000 
y 2004 son muy novedosos y sugestivos. Pero no pa-
rece que se modifique la forma de tratarlos: la yuxta-
posición de casos etnográficos que constituyen ilus-
traciones de la diversidad cultural en ámbitos que no 
se definen de manera precisa, sino que presentan 
entre sí un aire de familia. Lo incomprensible de al-
gunas propuestas alternativas para la antropología 
del parentesco (puesto que Carsten –2004: xi– con-
cluye que “after Kinship… more Kinship”) es que, tras 
las críticas de Needham y de Sperber, se siga traba-
jando del mismo modo. Un estudio comparativo del 
“parentesco” debe empezar por una definición teórica 
transcultural de su dominio que sea, en primer lugar, 
pertinente y, en segundo término, fructífera para una 
explicación teórica comprensiva de las diferencias y 
las analogías culturales. 

Pero hay algo más. No deja de sorprender que los 
nuevos modelos de parentesco oceánico (A. Strathern, 
1968; Labby, 1976; Schneider, 1984; Carsten, 1995 
y 1997) y de parentesco occidental (Marilyn Strathern, 
1992a y 1992b; Bouquet, 1993; Edwards, 2000) se 
parezcan tanto entre sí. O, mejor dicho, no es nada 
sorprendente. Estamos ante una práctica vieja en an
tropología: la proyección acrítica de modelos folk o de 
modelos teóricos. Que sea una proyección acrítica no 
la hace necesariamente errónea, pero si no se argu-
mentan las condiciones de la extensión será imposible 
evaluar si la extensión es adecuada o si distorsiona 
los datos etnográficos. Como comenté en otro lugar a 
propósito del libro editado por Carsten en 2000:

No es una práctica nueva. Pienso en la proliferación de 

estudios sobre la brujería africana que siguieron a la pu-

blicación del trabajo de Evans-Pritchard sobre los azande, 

en la proliferación de estudios sobre sistemas de paren-

tesco semicomplejos que siguieron al trabajo de Héritier 

sobre los samo, en la proliferación de estudios sobre el 

contenido específico del parentesco que derivan del estu

dio de Schneider sobre el parentesco americano. Lo que 

sorprende de esta práctica es su actualidad y su fuerza. 

Los trabajos de Schneider sobre parentesco norteameri-

cano, de Bouquet sobre parentesco portugués, de Cars-

ten sobre parentesco malayo, están dando lugar a una 

nueva Antropología del Parentesco que redescubre en 

Alaska, o en Manchester, o en el Norte de China, lo que 

hemos aprendido de Chicago o de Lisboa o de la isla Lang

kawi (González Echevarría, 2002: 416 y s.).

La dificultad de evaluar la pertinencia teórica de 
estas proyecciones se hace insalvable si tenemos en 
cuenta la imprecisión del propio modelo. Tras la lec-
tura de Carsten (2004), no hay qué añadir a la crítica 

de Holy (1996) ni tampoco a las de Needham (1977 
[1971]) y Sperber (1985).

Extensión del modelo de Schneider

Por su parte, Galvin (2001) exploró la posibilidad de 
extender transculturalmente el modelo construido 
por Schneider (1968) para el parentesco americano. 
Schneider hablaba de dos órdenes, el de la naturale-
za, basado en la transmisión de sustancia biogenética 
de padres a hijos, y el de la ley, el código de conducta, 
compuesto por normas y regulaciones, costumbres y 
tradiciones. Los dos órdenes dan lugar a parientes 
sólo biológicos, sólo políticos, y completos (“consan-
guíneos”, en términos folk), unidos por naturaleza y 
por ley. 

Orden de la naturaleza Orden de la ley

Por naturaleza
(solamente)

Por sangre

(Por naturaleza y por ley)

Por ley
(solamente)

Modelo de Schneider según Galvin

Fuente: Galvin (2001: 111). 

Galvin modifica el modelo para dar cabida a la obra 
de Weismantel (1995), Parish (1994) y Carsten (1997):

Orden de la participación

Tangible Intangible

Genes
Abrigo

Alimento
Fuidos 

corporales 

Polución 

Espacio

Relaciones 
de participación 
no ratificadas

Orden de la ratificación

Explícita

Ley

Implícita

Tiempo

Pariente por 
participación 
ratificado

Relaciones 
ratificadas/ 

institucionales

Fuente: Galvin (2001: 119).

Modelo general



Sobre la definición de los dominios transculturales

100

En ese mismo año Meillassoux construye la crítica 
y la alternativa a la antropología del parentesco en 
dos partes. En la primera combate dos sesgos de los 
estudios de parentesco: las genealogías de corte natu
ralista que ocultan instituciones más eficientes como 
la residencia o –en sociedades de cazadores y recolec-
tores– la itinerancia y las terminologías que, al utilizar 
un vocabulario mínimo que se considera universal y 
que reposan sobre la definición de un padre “que ha 
engendrado” y una madre “que ha dado la vida”, oc-
ultan otras funciones parentales: nutricia, educativa, 
protectora, etcétera. Apoyándose en Benveniste, que 
en su estudio de las terminologías indoeuropeas 
detectaba rupturas etimológicas que pueden marcar 
pasajes históricos entre diferentes sistemas sociopa-
rentales, centra su crítica en el estructuralismo que, 
“prisionero en su intemporalidad, no puede percibir 
el fundamento histórico de la consanguinidad y en 
consecuencia su función ideológica” (Meillassoux, 
2001: 80).

En efecto, el centro de su argumentación es que la 
consanguinidad no es un concepto científico, sino una 
ideología surgida en las sociedades aristocráticas, que 
la antropología reinyecta en las sociedades que estu-
dia encontrando así una prueba de su validez.

A partir de aquí construye tres modelos de paren-
tesco sin comillas, de parentesco 2 en mis términos, 
tres modelos teóricos evolutivos. Se sucederían las 
sociedades de adhesión, las adélficas y las aristocráti-
cas. Pero los tres modelos están construidos y explici
tados de manera diversa.6

Para las sociedades de adhesión la referencia son 
ahora los inuit, de los que realiza un estudio bibliográ-
fico muy detallado. A propósito de los inuit, Meillassoux 
habla de las “células sociales consagradas al mante-
nimiento cotidiano de la vida y a su reproducción (es 
decir, a lo que generalmente se denomina parentesco)” 
(2001: 172) o de las instituciones que presiden “las re
laciones sociales más íntimas y duraderas, aquellas 
que se asocian al parentesco” (2001: 173). Sin una es
pecificación concreta de los elementos que integran 
este dominio, los datos (llenos de interés) que se aducen 
sobre los inuit no se pueden contrastar con los datos, 
de carácter distinto, que se aducen sobre las sociedades 
adélficas ni sobre las sociedades aristocráticas.

La propuesta de Galvin es interesante por su di-
mensión transcultural, pero al seguir hablando, como 
había hecho Schneider en 1968 a propósito del pa-
rentesco americano, de los símbolos asociados al 
parentesco, presenta en su raíz una indefinición o 
una proyección folk, y resolverla exige una definición 
como la que propondré más adelante. No quiero mi-
nimizar la importancia de la hipótesis de que el mode
lo construido sobre un segmento de la cultura ameri
cana pueda extenderse a otras culturas. No sería raro 
que la conceptualización que de la procreación hagan 
muchas sociedades tenga muchos puntos en común. 
Por el principio de las posibilidades limitadas de Gold
enweiser. Dadas las características del cuerpo hu-
mano, la fisiología de la copulación, del embarazo, del 
parto y del amamantamiento y dada la ausencia de 
menstruación durante el embarazo, no resulta extraño 
que en muchas culturas se reiteren representaciones 
de la formación de la persona en las que los huesos, 
la carne, la leche, el semen y la sangre se combinen de 
distintas maneras, ni lo es que más de una cultura 
piense, como la nuestra, que la sangre pesa más que 
el agua.

Los modelos de parentesco de Meillassoux

Meillassoux (2001) recupera las tesis evolucionistas 
centrales de Femmes, Greniers et Capitaux (1975), 
cuando investigaba la sucesión de sociedades de ca-
zadores y recolectores, sociedades ginecoestáticas y 
sociedades ginecomóviles. En aquel momento, toman-
do como modelo los pigmeos estudiados por Althabe, 
hablaba de los cazadores y recolectores en cuanto so
ciedades donde no existía el parentesco, entendido 
como filiación, en las que niños y adultos se unían  
a los grupos libremente. Sin detenerse en el análisis 
de las sociedades ginecoestáticas, que dejó para otros 
estudiosos, presenta el parentesco de las sociedades 
ginecomóviles, basándose en su propio trabajo sobre 
los guru de Costa de Marfil, y caracterizándolo por el 
control de los viejos sobre los jóvenes y sobre las mu-
jeres, que los mayores acumulan e intercambian en
tre sí. En 2001 sostiene que la consanguinidad y la 
filiación son constructos históricos ligados a las so-
ciedades aristocráticas.5

5	 En notable coincidencia con las tesis que sostengo desde 1994 sobre la diferenciación entre el parentesco 1 (folk) y el pa-
rentesco 2 (teórico), entendido como antropología de la procreación, Meillassoux distingue entre “parenté”, institución 
social históricamente determinada, y parenté (sin comillas), que sería la ordenación de las relaciones sociales desde la 
perspectiva de una práctica de la reproducción social del grupo considerado. En otros momentos habla de “reproducción 
de los seres humanos”, de “procrear niños”, de “modo de reproducción familiar”, de “reproducción demográfica”, de “re-
producción y mantenimiento de la vida”. 

6	 Mis desacuerdos con Meillassoux (2001) se deben, al igual que con respecto a Meillassoux (1975), a su evolucionismo uni-
lineal y a su práctica de construir modelos evolutivos a partir de uno o pocos casos etnográficos concretos (González Eche-
varría, 1987: 246-259).



Aurora González Echevarría y otros

101

Y, como en 1975, los inuit, que sustituyen a los 
pigmeos, se convierten en modelo teórico sin ulterior 
comprobación. Igual sucede con las sociedades adélfi-
cas, cuyo modelo construye amalgamando su etno-
grafía de los guru con la de Geffray (1990) sobre los 
macua. En esencia, responden a economías agrícolas 
de subsistencia. Las sociedades aristocráticas serían 
producto de la evolución de bandas guerreras ocasio-
nales, que afirman su papel en ciertas circunstancias 
(como la trata de esclavos) dando lugar a sociedades 
de rapiña y captura que, cuando evolucionan hacia 
el sometimiento de núcleos estables que pagan tribu-
tos, generan una clase aristocrática. 

En términos de parentesco, la flexibilidad caracte-
riza a las sociedades de adhesión donde (al menos en 
el caso inuit) el lazo no se establece con el nacimien-
to, sino con la salvaguarda (alimentar, cuidar, vestir, 
transportar, educar). Lo fundamental de las sociedades 
adélficas es el papel del anciano, gestor de los graneros 
y de los matrimonios, como en el caso de los guru, 
nutricio, como en el caso (de la anciana) macua, ante
rior en el ciclo agrícola, ancestro, tal vez –si aceptamos 
el salto de estas sociedades africanas a las indoeuro-
peas de Benveniste– pater, como el Júpiter (etimoló-
gicamente “dyeu pater”) que Meillassoux vincula hi-
potéticamente a la sacralidad de los decanos de las 
sociedades adélficas, y cuando la célula familiar se 
hace aristocrática y dinástica, el pater, con su poder 
de origen divino, suplanta al atta (padre/papá) y asu-
me de forma individual la carga nutricia sobre su, 
ahora sí, progenie. De la alianza de sangre entre gue-

rreros se pasa a la lealtad de los lazos de sangre entre 
el padre genitor y el hijo engendrado. 

Como apostilla crítica, es difícil sostener que en las 
sociedades adélficas encontramos un único modelo 
reproductivo. El atta indoeuropeo quizá se parezca al 
“padre” trobriandés, cariñoso y próximo, pero desde 
luego no al “padre” macua, del que llega a decirse que 
es lixo (basura). En cuanto al material con el que cons
truye el modelo de sociedad aristocrática, es, pese a 
su detenido estudio bibliográfico sobre los incas, muy 
heterogéneo; sin referencia a Roma, donde se opera 
la distinción entre consanguíneos y uterinos, y con 
datos de etnografía africana e historiografía medieval 
e inca. Como ha venido haciendo desde Mujeres, gra-
neros y capitales, Meillassoux evalúa la validez de sus 
modelos más por la capacidad de coordinarse entre 
sí que por su adecuación etnográfica. Pero, como sos
tengo desde 1987, no basta con que los modelos se 
coordinen entre sí, es menester también que se adecuen 
a los datos etnográficos. 

Propuesta de dominio 
de la antropología del parentesco

Cuando en 1994 sostuve que se debía redefinir la 
antropología del parentesco como el estudio de la or-
ganización de la procreación, tenía en la cabeza un 
problema central que he tratado de exponer en este 
artículo: el que ha supuesto para el desarrollo teórico 
de la antropología la utilización de términos y concep-
tos que tienen su origen en las culturas de los antro-
pólogos, como tales polisémicos y cambiantes. Por 
esta razón me parecía entonces necesario, y me sigue 
pareciendo ahora, realizar en la antropología del pa-
rentesco un corte epistemológico, en el sentido de 
Bachelard (1975 [1934]) y Bourdieu (1968), para ad-
judicarle un dominio teórico transcultural preciso. 

La propuesta que se formula aquí sigue a Weber 
como modelo para salvar las críticas de Needham, 
Sperber y Schneider:

un fenómeno tiene la cualidad de “económico” sólo en la 

medida y por el tiempo en que nuestro interés se dirija 

de manera exclusiva a la significación que posee respec-

to de la lucha por la existencia material (Weber, 1973 

[1904]: 54).

Procediendo de manera análoga, propongo como 
dominio transcultural específico de la antropología 
del parentesco la regulación sociocultural de la pro-
creación, la adscripción y la crianza de los niños. Esta 
propuesta tiene dos precedentes clásicos. El primero 
es Engels:



Sobre la definición de los dominios transculturales

102

De acuerdo con la concepción materialista, el factor de-

terminante en la historia es, en última instancia, la pro

ducción y reproducción de los esenciales inmediatos de 

la vida. Esto, de nuevo, presenta un carácter doble. Por 

un lado, la producción de medios para la existencia, de 

artículos de comida y ropa, vivienda y los instrumentos 

necesarios para su producción; por otro, la producción 

de los propios seres humanos, la propagación de la es-

pecie (Engels, 1884).

El segundo, Malinowski, que desde The Family 
among the Australian Aborigines (1913) hasta A Scien-
tific Theory of Culture (1944) no dejó de enfatizar la 
importancia clave de las formas de reproducción de los 
seres humanos y de su preservación mediante la sa-
tisfacción de sus necesidades básicas. El supuesto 
central para pensar que a la antropología del paren-
tesco se le puede atribuir un dominio analítico, sin 
que se trate de otra proyección etnocéntrica, es que 
ninguna cultura dejó al azar, a la creatividad, o a la 
improvisación de los individuos, su reproducción bio
lógica. Aún más: ningún grupo humano dejó al azar 
la reposición de sus miembros, sea ésta por la pro-
creación y crianza de niños o por la incorporación de 
adultos de otros grupos. Es la organización sociocul-
tural de la reproducción por procreación, adscripción 
y crianza de los niños y las relaciones que a partir de 
estos procesos pueden desarrollarse a lo largo de la 
vida, la que pienso que constituye el dominio especí-
fico de la antropología del parentesco.

Para definir de manera precisa este dominio la 
clave está en lo que se entienda por “crianza”. Los 
niños comparten con las crías de otras especies ani-
males nacer indefensos, lo que exige que se les en-
vuelva en cuidados perinatales y que después, de 
manera también continuada, se les alimente y pre-
serve, y se garantice la satisfacción de sus necesida-
des básicas, y ello teniendo en cuenta que, en la es-
pecie humana, el entramado social y la cultura son 
muy complejos y el objetivo de la crianza no es la 
viabilidad de individuos aislados, sino su inserción 
en el grupo social, su “instalación en la vida” en los 
términos de los protocolos indios para la adopción. 

Extender el ámbito de la crianza de todos los pro-
cesos de “cuidado” a todos los procesos de encultu-
ración y socialización es imposible, sería extenderlo 
a todo el sistema sociocultural. Pero es necesario incluir 
la responsabilidad última sobre los procesos de encul-

turación y socialización hasta que los niños son “via-
bles” socialmente. Esto lleva a proponer las siguientes 
definiciones sustantiva y enumerativa del dominio, de 
sus límites y de sus intersecciones con otros campos 
de la antropología.

	
Definición sustantiva

El dominio de la antropología del parentesco está cons-
tituido por los fenómenos socioculturales en tanto, y 
sólo mientras, los vemos desde la perspectiva de la 
reproducción del grupo por procreación y crianza de 
los niños, entendida como la reposición de los seres 
humanos que lo integran, a través de la conceptuali-
zación y regulación de la generación, la adscripción 
de los niños, su cuidado, la atribución de la respon-
sabilidad última de su socialización y enculturación 
hasta su madurez social y las relaciones que a partir 
de estos procesos se pueden desarrollar a lo largo de 
la vida. 

Definición enumerativa

De este modo, el estudio de la procreación se ocupa-
ría de:

	 1.	 Ideas, normas y usos relativos al proceso pro-
creativo
a)	 Ideas respecto a la formación de los seres 

humanos
b)	 Ideas, normas y usos relativos a la sexua-

lidad reproductiva y a las formas alternati
vas de procreación

c)	 Normas y usos concernientes al embarazo, 
el parto y el periodo perinatal

	 2.	Adscripción de los niños
a)	 Normas y usos relativos a la adscripción 

de los niños a grupos sociales 
b)	 Cambios en la adscripción: formas de cir-

culación de niños
	 3.	Cuidado de los niños hasta que alcanzan la 

madurez social
a)	 Especificación social y cultural de madurez 

social
b)	 Personas, grupos o instituciones que se 

ocupan del cuidado de los niños o son res-
ponsables de ellos7 

7	 No se da por supuesto que las personas, grupos o instituciones implicadas en los cuidados son parejas casadas o no, ma-
dres, padres, etcétera, para no proyectar lo que conocemos del parentesco en nuestra sociedad. Pese al papel evolutivo 
que haya podido tener la configuración de parejas heterosexuales estables y el papel que históricamente ha tenido el 
matrimonio en la tradición occidental, su importancia transcultural es una cuestión empírica, no analítica.



Aurora González Echevarría y otros

103

c)	 Personas, grupos o instituciones que son 
responsables últimos de su socialización y 
enculturación

d)	 Normas, usos y modelos de comportamien-
to referentes al cuidado de los niños y al 
ejercicio de la responsabilidad última sobre 
su socialización y enculturación

	 4.	Representaciones que vertebran los procesos 
de procreación, adscripción y crianza

	 5.	Relaciones, sentimientos culturalmente pau
tados y representaciones que se generan e 
instituyen a partir de los procesos de procrea-
ción, adscripción y crianza entre las personas 
implicadas en ellos, y que se desarrollan a lo 
largo de la vida

Intersecciones con otros ámbitos 
de estudio de la antropología

Aunque lo que define el dominio de la antropología 
del parentesco que se propone no es un conjunto de 
fenómenos, sino una perspectiva, son particularmen-
te interesantes las intersecciones que se producen 
con otros ámbitos de estudio antropológico cuando 
los mismos fenómenos, o una parte de ellos, son es-
tudiados desde otras posturas teóricas. Entre ellas 
destacarían:

	 •	 la representación y el ejercicio de la sexualidad;
	 •	 las instituciones especializadas en salud in-

fantil y materno-infantil;
	 •	el cuidado institucionalizado de adultos y 

ancianos;
	 •	 los sistemas de creencias;
	 •	 los sistemas de género, y
	 •	 los sistemas educativos.

Límites

De igual modo que la economía de Weber no trataría 
de estudiar los fenómenos económico-sociales sino 
los aspectos económico-sociales de los fenómenos, la 
antropología del parentesco entendida como estudio 
de la organización sociocultural de la procreación y 
la crianza de los niños deja fuera parte de lo que ha-
bitualmente estudiamos en antropología bajo “paren-
tesco” e introduce otros aspectos del continuo socio-
cultural, por ejemplo la legislación de los Estados 
respecto al cuidado de los niños hasta que alcanzan 
la mayoría de edad.

De manera particular, entre los límites externos de 
la antropología de la procreación se encuentran:

	 •	 la biología, en particular la biogenética y la 
etología; 

	 •	 la representación y el ejercicio de la sexualidad 
desvinculada de los procesos reproductivos;

	 •	 las funciones económicas, políticas o rituales 
de los grupos de filiación y de la alianza ma-
trimonial;

	 •	 los aspectos de los sistemas de género no 
vinculados a los procesos de procreación y 
crianza;

	 •	 los aspectos de los sistemas educativos no re
lacionados con los procesos de procreación y 
crianza;

	 •	 los procesos psíquicos que se desarrollan en 
cada individuo en el contexto de la procreación 
y la crianza.

Cuestiones a tener en cuenta 
en la construcción de los modelos 
etnográficos de parentesco

Sobre los supuestos básicos

Tanto en la definición sustantiva como en la enume-
rativa, y en lo referente a la duración de las relaciones 
procreativas, se cruzan dos supuestos de distinto ran-
go. El primero, que es posible el establecimiento de 
un concepto transcultural de madurez social. Las 
etapas que conducen a la madurez social se constru-
yen en el proceso etnográfico atendiendo a los cambios 
en el cuidado y las responsabilidades hasta que se 
deja de ser dependiente; de manera que el concepto 
de madurez social puede corresponderse o no con un 
concepto folk.

El otro supuesto es que los lazos que se establecen 
durante esta situación de dependencia son particu-
larmente fuertes y tienden a mantenerse después de 
alcanzar la madurez. Este supuesto debería conside-
rarse como hipótesis y ponerse a prueba en el traba-
jo etnográfico.

Sobre el desarrollo de los ítems 
que constituyen la definición enumerativa 
del dominio de la antropología del parentesco

Para la construcción de los modelos etnográficos de 
procreación, adscripción y crianza de niños se deben 
desarrollar los ítems que constituyen la definición 
enumerativa del dominio. A título de ejemplo, el pun-
to relativo a las ideas respecto a la formación de los 
seres humanos incluiría: 



Sobre la definición de los dominios transculturales

104

	 •	 las creencias sobre la formación de la persona; 
	 •	 las condiciones necesarias para la procreación; 
	 •	 las representaciones simbólicas sobre la fer-

tilidad/infertilidad de la mujer y del hombre 
y maneras de corregirlas; 

	 •	 los elementos necesarios, convenientes, peli-
grosos o prohibidos en relación con el proceso 
de gestación; 

	 •	 las sustancias o elementos formativos; 
	 •	 los procesos y momentos en que el ser se va 

completando. 

Sobre la necesidad de tener presentes 
las variaciones locales y los cambios temporales 
en la construcción de los modelos 

Se trata en cada caso de modelos complejos suscep-
tibles de variaciones internas y abiertos a procesos 
de cambio. Los procesos de transformación y diferen-
ciación pueden ser más fuertes en situaciones de 
cambio acelerado y especialmente en procesos mi-
gratorios. 

En los procesos migratorios hay que tener en cuen-
ta las transformaciones socioculturales en el origen y 
el destino; las que se producen en la situación migra-
toria al hacer uso de estrategias culturales propias para 
acomodar las pautas y nociones originarias; los cambios 
debidos a la situación migratoria por aculturación, por 
necesidad de integración social o por imposición. De 
la misma forma, es necesario tener particularmente 
presentes las situaciones y procesos translocales vin-
culados o no a procesos migratorios internos o inter-
nacionales, de duración temporal variable. 

Esto implica contemplar la fenomenología de la 
variabilidad temporal o espacial que incluye los pro-
cesos de mantenimiento, transformación, construcción 
o reinvención sociocultural (hogar, estructura o valor 
parental, etcétera), los cuales también ocurren en es-
pacios virtuales, imaginados o simbólicos. 

Sobre la confrontación 
entre discursos expertos y concepciones 
y representaciones folk

Es preciso tomar en consideración que en muchos de 
los ámbitos relativos a los procesos de procreación, 
adscripción y crianza se han desarrollado doctrinas 
religiosas, políticas y científicas que coexisten con 
concepciones y representaciones folk y que muchas 
veces se interrelacionan con ellas. 

Sobre las articulaciones 
con elementos externos al dominio

No se debe perder de vista que, aunque el objeto ini-
cial de estudio sean los elementos del dominio y sus 
relaciones, éstos entran en contacto con otros compo-
nentes de la cultura (en determinaciones más o menos 
fuertes, covariaciones, etcétera), y que en la construc-
ción de los modelos no sólo hemos de tener en cuen-
ta los elementos del dominio y las relaciones que se 
establecen entre ellos, sino también aquellas más im-
portantes con elementos externos al dominio. 

Sobre la importancia 
de las relaciones de género

A diferencia de otras posibles determinaciones gene-
rales, los sistemas de género presentan una especifi-
cidad que los vincula directamente al dominio: su 
construcción, más allá de los ámbitos económicos y 
políticos, también tiene lugar en el terreno del paren-
tesco social que define el dominio. Por esta razón, el 
estudio de los procesos de procreación, adscripción y 
crianza proporciona datos valiosos sobre la construc-
ción de las relaciones de género (preferencia por niño/a, 
aborto diferencial, cuidados diferenciales a la madre 
en función de si ha tenido un niño/a, cuidados peri-
natales diferenciados, orientación y dedicación dis-
tintas si es niño/a…).

A su vez, el estudio del parentesco social que defi-
ne el dominio muestra otra particularidad: en todas 
las culturas las prácticas femeninas han sido y con-
tinúan siendo predominantes en los procesos de pro-
creación y crianza, de tal forma que su estudio ilustra 
las estrategias femeninas que los hacen posibles. Así 
pues, es necesario prestar especial atención a los 
grados de consonancia o disonancia de esas estrate-
gias femeninas respecto al tipo de relaciones de géne-
ro en que se enmarcan, porque el ámbito del paren-
tesco, por el papel que en él tienen las mujeres, 
puede ser un escenario que contribuya a transformar 
el sistema de género.

Conclusión

Que la reproducción humana no necesariamente se 
hace a través de lo que en nuestra sociedad se entien-
de por parentesco “biológico” es una cuestión bien 
conocida en antropología, familiarizada de antiguo con 
fenómenos que se estudiaban dentro del llamado pa-
rentesco ficticio, como la adopción, el acogimiento 



Aurora González Echevarría y otros

105

(fostering), el verdadero levirato (distinto a la herencia 
de viudas), los matrimonios “fantasma” y los ayudan-
tes de procreación en caso de matrimonio “fantasma” 
de mujeres y de infertilidad. Pero aquí no se trata de 
empezar por el parentesco biológico y ver cómo el 
parentesco social se distancia de él, sino de conside-
rar parentesco al parentesco social. Que algunas so-
ciedades, como la nuestra, deriven de sus teorías sobre 
la fisiología de la procreación obligaciones o represen-
taciones es un asunto empírico, como lo es que otras 
las deriven del trabajo o del alimento compartido. Pero 
que de un recién nacido inuit se ocupe la mujer que 
ha dado a luz o la que lo recoge mientras está expues
to, en la antropología del parentesco que proponemos 
tiene el mismo rango. La cuestión está en analizar 
quién asume la responsabilidad de ese cuidado, cuá-
les son las elaboraciones culturales al respecto y, si 
es posible, establecer el porqué de esa responsabilidad 
y de esas elaboraciones.

Bibliografía 

Althabe, Gérard

	 1965	 “Changements sociaux chez les pygmées baka 
de l’Est-Cameroun”, en Cahiers d’Études Afri-
caines, vol. 4, núm. 20, pp. 561-592.

Bachelard, Gaston

	 1975	 Le nouvel esprit scientifique, Presses Universi-
taires de France, París [1934].

Benveniste, Émile y Jean Lallot

	 1969	 Le vocabulaire des institutions indo-européen-
nes, Les Éditions de Minuit, París.

Bouquet, Mary 
	 1993	 Reclaiming English Kinship. Portuguese Refrac-

tions of British Kinship Theory, Manchester 
University Press, Manchester.

Bourdieu, Pierre, Jean-Claude Passeron 
y Jean-Claude Chamboredon

	 1968	 Le métier de sociologue, Mouton, París. 
Carsten, Janet

	 1995	 “The Substance of Kinship and the Heat of the 
Hearth: Feeding, Personhood and Relatedness 
among Malays in Pulau Langkawi”, en Ameri-
can Ethnologist, núm. 22, pp. 223-241.

	 1997	 The Heat of the Hearth. The Process of Kinship 
in a Malayan Fishing Community, Clarendon 
Press, Oxford. 

	 2004	 After Kinship. New Departures in Anthropology, 
Cambridge University Press, Cambridge.

Carsten, Janet (ed.) 
	 2000	 Cultures of Relatedness. New Approaches to 

the Study of Kinship, Cambridge University 
Press, Cambridge. 

Edwards, Jeanette

	 2000	 Born and Bred. Idioms of Kinship and New 
Reproductive Technologies in England, Oxford 
University Press, Oxford.

Engels, Frederick

	 1884	 Origins of the Family, Private Property, and the 
State. Preface to the First Edition, 1884 < http://

www.marxists.org/archive/marx/works/ 
1884/origin-family/preface.htm >. 

Evans-Pritchard, Edward Evan

	 1951	 Kinship and Marriage among the Nuer, Claren-
don Press, Oxford.

	 1977	 Los nuer, Anagrama, Barcelona [1940].
Fons, Virgínia

	 1997	 Vora el mar. Organització de la procreación i 
estructures demèstiques dels ndowé de Guinea 
Equatorial, Publicacions d’Antropologia Cul-
tural de la Universidad Autónoma de Barcelo-
na, Bellaterra.

Galvin, Kathey-Lee

	 2001	 “Schneider Revisited: Sharing and Ratification 
in the Construction of Kinship”, en Linda Sto-
ne (ed.), New Directions in Anthropological 
Kinship, Rowman and Littlefield Publishers, 
Lanham, pp. 109-124.

Geffray, Christian

	 1990	 Ni père ni mère. Critique de la parenté: le cas 
makhuwa, Éditions du Seuil, París.

Goldenweiser, Alexander

 	 1913	 “The Principle of Limited Possibilities in the 
Development of Culture”, en Journal of the Ame
rican Folklore, núm. 26, pp. 259-290. 

González Echevarría, Aurora

	 1987	 La construcción teórica en antropología, Anthro-
pos, Barcelona.

	 1994a	 Teorías del parentesco. Nuevas aproximaciones, 
Eudema, Madrid.

	 1994b	 “Kinship Theory. Ethnocentric Projection or 
Theoretical Elaboration?”, III Congreso easa, 
Oslo.

	 1995	 “Hacia una antropología de la procreación”, en 
Familia y Sociedad, núm. 3, pp. 95-110.

	 2002	 “La concepción estructural de las teorías y el 
concepto de ‘relatedness’”, en Aurora González 
Echevarría y José Luis Molina (eds.), Abriendo 
surcos en la tierra. Investigación básica y apli-
cada en la uab, Servicio de Publicaciones de la 
Universidad Autónoma de Barcelona, Barce-
lona, pp. 396-421.

	 2003	 Crítica de la singularidad cultural, Anthropos/
Universidad Autónoma Metropolitana (uam), 
Barcelona y México.

	 2010a	 “Parentesco y género. Intersección y articu
laciones”, en V. Fons, A. Piella y M. Valdés, 
Procreación, crianza y género. Aproximaciones 
antropológicas a la parentalidad, ppu, Barcelona 
[en prensa].

	 2010b	 “Jardines analíticos de coral. La naturaleza y 
la cultura en el parentesco occidental y en la 
teoría antropológica”, en R. Díaz Cruz y A. 
González Echevarría (eds.), Naturalezas, cuer-
pos, culturas. Metamorfosis e intersecciones, 
uam/Juan Pablos, México, pp. 45-80.

	 2010c	 “Parentesco. Definiciones analíticas, modelos 
teóricos etnográficos y modelos teóricos trans-
culturales”, en J. Grau, D. Rodríguez y H. Va
lenzuela (eds.), Parentescos: modelos culturales 
de reproducción, ppu, Barcelona [en prensa].

Héritier-Augé, Françoise 
y Élisabeth Copet-Rougier (eds.)
	 1990	 Les complexités de l’alliance. Vol. I. Les systèmes 

semi-complexes, Éditions des Archives Con-
temporaines, París.

Holy, Ladislav 
	 1979	 “The Segmentary Lineage Structure and its 

Existential Status”, en Ladislav Holy (ed.), 
Segmentary Lineage Systems Reconsidered, 



Sobre la definición de los dominios transculturales

106

Queen’s University (Papers in Social Anthropol-
ogy, 4), Belfast, pp. 1-22.

	 1996	 Anthropological Perspectives on Kinship, Pluto, 
Londres.

Kuhn, Thomas Samuel

	 1971	 La estructura de las revoluciones científicas, 
Fondo de Cultura Económica, México [1962].

	 1977	 “El cambio de teoría como cambio de estructu-
ra: comentarios sobre el formalismo de Sneed”, 
en Teorema, vol. VII, núm. 2, pp. 141-165.

Kuper, Adam

	 1988	 The Invention of Primitive Society. Transforma-
tions of a Illusion, Routledge, Londres.

Labby, David

	 1976	 The Demystification of Yap: Dialectics of Culture 
on a Micronesian Island, The University of 
Chicago Press, Chicago. 

Latour, Bruno y Steve Woolgar

	 1995	 La vida en el laboratorio. La construcción de los 
hechos científicos, Alianza, Madrid [1979]. 

Leach, Edmund R. 
	 1958	 “Concerning Trobriand Clans and the Kinship 

Category Tabu”, en Jack Goody (ed.), The De-
velopment Cycle in Domestic Groups, Cambridge 
University Press, Cambridge, pp. 120-145.

Malinowski, Bronislaw

	 1944	 A Scientific Theory of Culture and other Essays, 
Oxford University Press, Oxford.

	 1963	 The Family among the Australian Aborigines: 
A Sociological Study, Schocken, Nueva York 
[1913].

Meillassoux, Claude

	 1964	 Antropologie économique des Gouro de Côte 
d’Ivoire, Mouton, París.

	 1975	 Femmes, greniers, capitaux, Maspero, París.
	 2001	 Mythes et limites de l’anthropologie: le sang et 

les mots, Éditions Page Deux, Lausana.
Murdock, George P.
	 1949	 Social Structure, MacMillan, Nueva York.
Needham, Rodney

	 1977	 “Remarques sur l’analyse de la parenté”, en 
Rodney Needham (dir.), La parenté en question, 
Éditions du Seuil, París, pp. 103-131 [1971].

 Parish, Steven M. 
	 1994	 Moral Knowing in a Hindu Sacred City, Colum-

bia University Press, Nueva York.

San Román, Teresa 
	 1994	 La diferència inquietant. Velles i noves estratègies 

culturals dels gitanos, Fundacion Serveis de 
Cultura Popular/Altafulla, Barcelona [trad. 
castellana en Madrid, Siglo xxi de España, 1996]. 

Schneider, David M.
	 1968	 American Kinship. A Cultural Account, Prentice-

Hall, Nueva Jersey.
	 1984	 A Critique of the Study of Kinship, The Univer-

sity of Michigan Press, Ann Arbor.
Sneed, Joseph 
	 1971	 The Logical Structure of Mathematical Physics, 

Reidel, Dordrecth. 
Sperber, Dan

	 1985	 On Anthropological Knowledge, Cambridge 
University Press, Cambridge. 

Strathern, Andrew

	 1968	 “Descent and Alliance in the New Guinea 
Highlands: some Problems of Comparison”, en 
Proceedings of the Royal Anthropological Insti-
tute, pp. 37-52.

Strathern, Marilyn

	 1992a	 After Nature. English Kinship in the late Twen-
tieth Century, Cambridge University Press, 
Cambridge.

	 1992b	 Reproducing the Future. Anthropology Kinship 
and the New Reproductive Technologies, Man-
chester University Press, Manchester.

Suppe, Frederick (ed.) 
	 1979	 La estructura de las teorías científicas, Alianza, 

Madrid.
Valenzuela, Hugo

	 2001	 “Crítica a los estudios sociales de la ciencia”, 
trabajo de máster, Universidad Autónoma de 
Barcelona, Barcelona.

Weber, Max

	 1973	 “La ‘objetividad’ cognoscitiva de la ciencia 
social y de la política social (1904)”, en Ensa
yos sobre metodología sociológica, Amorrortu, 
Buenos Aires.

Weismantel, Mary

	 1995	 “Making Kin: Kinship Theory and Zumbagua 
Adoptions”, en American Ethnologist, vol. 22, 
núm. 4, pp. 685-709.




