ALTERIDADES, 2010
20 (39): P gs. 93-106

Sobre la definicion de los dominios transculturales
La antropologia del parentesco
como teoria sociocultural de la procreacion®

AURORA GONZ LEZ ECHEVARR A**Y OTROS™***

Abstract

ON THE DEFINITION OF TRANSCULTURAL DOMAINS. THE ANTHRO-
POLOGY OF KINSHIP AS A SOCIOCULTURAL THEORY OF PROCREATION.
Since the sixties the classic anthropology of kinship
was severely criticized because the polisemic charac-
terization of its contents and the uncritical repetition
of XIXth century theoretical models. Although some of
them are based on unsound science theories, we sus-
tain in this article that based on the radical criticisms
of Needham and Schneider, the anthropology of kinship
inparticular and anthropology in general, have to choose
between carefuly defining their analytical concepts and
boundaries or dropping transcultural theory altogether.
A comparative study of kinship should begin with an
analytical and transcultural definition of its domain
that is not only relevant but also fruitful and able to
provide a comprehensive theoretical explanation of the
differences and similarities of kinship patterns.
Keywords: Anthropology of kinship, kinship theories,
theoretical definitions, analytical domains, cross-cul-
tural comparison, ethnographic theoretical models,
comparative theoretical models

* Art culo recibido el 01/12/09 y aceptado el 26/08/10.

Resumen

A partir de la d cada de los setenta, la antropolog a
cl sica del parentesco _fue objeto de cr ticas radicales,
que apuntaban al car cter polis mico de las categor as
empleadas, a la condici n de proyecciones etnoc n-
tricas de muchos de sus contenidos y a la repetici n
de modelos te ricos del xix. Aunque algunas de ellas
se hicieron desde teor as de la ciencia inadecuadas, en
este art culo se sostiene que a partir de las cr ticas
radicales de Needham y Schneider la antropolog a del
parentesco y la antropolog a en su conjunto tienen que
elegir entre definir con precisi n los mbitos y los con-
ceptos anal ticos o abandonar la teor a transcultural.
Un estudio comparativo del parentesco debe empezar
porunadefinici nanal tica transcultural de sudominio,
que sea, primero, pertinente y, segundo, fruct fera, para
una explicaci n te rica comprensiva de las diferencias
y las analog as culturales.

Palabras clave: antropolog a del parentesco, teor as
sobre el parentesco, definiciones te ricas, dominios ana-
l ticos, comparaci n transcultural, modelos te ricos et-
nogr ficos, modelos te ricos comparativos

** Departamento de Antropolog a Social y Cultural, Facultad de Letras. Edificio B. Desp. B9-227, Universidad Aut noma de
Barcelona, 08193 (Barcelona), Espa a <aurora.gonzalez@uab.es>.

***Irina Casado, Virginia Fons, Jordi Grau, Carme Parram n, Anna Piella, Dan Rodr guez, Teresa San Rom n, Pepi Soto,
Hugo Valenzuela y Mar a Vald s. El Grupo de Estudio Transcultural del Parentesco (Gerp) es un grupo de investigaci n
de la Universidad Aut noma de Barcelona, el cual forma parte del Grupo de Investigaci n en Antropolog a Fundamental
y Orientada (Graro), cuya coordinadora es Aurora Gonz lez Echevarr a. Aqu se recogen parte de los resultados de los
proyectos del mcyr “El dominio te rico transcultural de la procreaci n” (BSO2000-0478, 2001-2003) y “Teor a transcul-
tural de la reproducci n de los grupos humanos” (SEJ2006-10864, 2006-2010), desarrollados por el GeTp.



Sobre la definici n de los dominios transculturales

El mundo era tan reciente, que las cosas
no ten an nombre y para mencionarlas

hab a que se alarlas con el dedo.

Gabriel Garc a M rquez,
motto de Cien a os de soledad

Introducci n

E nm Itiples ocasiones, las teor as antropol gicas
transculturales han resultado insatisfactorias, y
una de las razones que explica este hecho ha sido la
indefinici n de los fen menos a explicar. Una y otra
vez en el trabajo etnogr fico se ha partido de concep-
tos propios de la lengua de la cultura del etn grafoy
han sido aplicados a culturas distintas. Se agruparon
as bajo el mismo t rmino fen menos que parec an a
primera vista semejantes a los de la cultura de par-
tida, lo que llev a hablar de la brujer a azande, del
matrimonio entre mujeres nuer, de las creencias reli-
giosas de los indios de las praderas. En el lenguaje
com n, el significado de las palabras se adquiere en
el proceso de enculturaci n y nos entendemos sin
dificultad cuando hablamos de “brujer a”, “matrimo-
nio” o “religi n”. Sabemos desde Wittgenstein que se
trata de palabras polis micas, que agrupan entre
s fen menos que muestran un aire de familia, con las
que nos comunicamos, € incluso hacemos informes
etnogr ficos sin excesiva dificultad, aunque el riesgo
de etnocentrismo es evidente. Pero el problema se
plantea al tratar de establecer teor as transculturales
sobre fen menos agrupados de forma tan imprecisa.

La diferencia entre los conceptos folk y los concep-
tos te ricos me interes desde que hice la tesis de
doctorado. A partir de ese momento he trabajado con
tres hilos conductores: la construcci n te rica en an-
tropolog a, los procedimientos de comparaci n trans-
cultural y la aplicaci n de estos an lisis a dos mbi-
tos te ricos espec ficos: las teor as sobre la brujer a
africana y las teor as del parentesco. Si las lecturas
sobre brujer a africana fueron la primera fuente de
insatisfacci n, la cr tica de Needham en 1971, en Re-
thinking Kinship and Marriage, constituy el mayor
reto. Frente a su propuesta de abandonar las teor as
sustantivas transculturales, el inter s en la forma de
establecer definiciones no etnoc ntricas y precisas
de mbitos y conceptos transculturales ha guiado mi
investigaci n.

Enlas p ginas que siguen tratar de proponer una
definici n anal tica del dominio de la antropolog a del
parentesco. Para ello empiezo por revisar, en la prime-
ra parte, las cr ticas que han se aladode maneram s

94

radical la carga etnoc ntrica de los estudios del paren-
tesco: las de Needham, Schneider y Sperber. No sigo
las conclusiones de Schneider porque pienso que no
todos los mbitos de la antropolog a, ni todos los de la
antropolog a del parentesco, estaban expuestos del
mismo modo a los errores de un etnocentrismo con-
ceptual. Cuando los antrop logos se encontraron con
elementos culturales que no se daban en la cultura
euronorteamericana, las definiciones te ricas fueron
m s precisas. se fue el caso de los grupos de filia-
ci n unilineal y de los sistemas elementales y semi-
complejos de alianza matrimonial, lo que confiere un
estatuto especial a las teor as de la alianza y de la fi-
liaci n que contemplo en el segundo apartado.

Despu s de Needham y de Schneider, la antropo-
log adel parentesco sigui dos grandes caminos. Uno,
centrarse en el estudio de singularidades culturales,
enespecialen mbitos emergentes del parentesco folk:
las nuevas tecnolog as reproductivas, las adopciones
internacionales, el parentesco homosexual, las fami-
lias monoparentales y reconstituidas, las consecuen-
cias conceptuales y pol ticas de la biotecnolog a. El
otro, esbozar nuevas perspectivas transculturales.
En la medida en que en esa l nea se inscribe la defi-
nici n anal tica del dominio del parentesco que pro-
pongo he querido considerar en la tercera parte a tres
autores que me parecen particularmente interesantes:
Carsten, Galvin y Meillassoux.

En el cuarto apartado desarrollo la propuesta con
la que estamos trabajando. En 1 se hace una doble
propuestade definici n, sustantivay enumerativa, no
de lo que es el dominio de la antropolog a del paren-
tesco sino de lo que entendemos por dominio de la
antropolog a del parentesco.

Como sucede con toda propuesta te rica, los cri-
terios de validez iniciales son dos: que sea plausible y
que sea fruct fera. En este texto se ha prestado espe-
cial atenci n a la definici n del dominio y a su escla-
recimiento mediante las definiciones complementarias
deintersecciones, conexiones o articulaciones y1 mites.
Se dir a que se trata de una definici n plausible. Su
aplicaci n a las intersecciones y articulaciones entre
parentesco y g nero se ha explorado en Gonz lez
Echevarr a (2010a). En cuanto a su capacidad anal -
tica, depende de su aplicaci n emp rica a la construc-
ci n de modelos te ricos etnogr ficos y de modelos
te ricos comparativos. Estos aspectos se desarrollan
m s exhaustivamente en dos textos que tambi n apa-
recer n este a o: un cap tulo de R. D az Cruz y A.
Gonz lez Echevarr a (eds.) 2010, y otro de J. Grau,
D. Rodr guez y H. Valenzuela (eds.). Este Itimo libro
recoge el resultado de trabajos etnogr ficos a los que
se ha aplicado su propuesta. Una primera prueba de
su fecundidad.



Aurora Gonz lez Echevarr a y otros

Las cr ticas radicales
a la antropolog a del parentesco

La antropolog a del parentesco se ha desarrollado
desde hace siglo y medio se alando con el dedo fen -
menos e instituciones que se parec an a los nuestros,!
en lugar de tratar de definir una perspectiva desde la
cual analizar un fen meno, y ha utilizado t rminos y
conceptos que tienen su origen en las culturas de los
antrop logos, como tales polis micos y cambiantes.
Se trata de t rminos como “parentesco”, “incesto”,
“matrimonio”, “familia”, “padres”, “hijos”. Cuando el
parecido no era claro, se daban interminables discu-
siones, como sucedi respecto al taravad nayar o al
kibutzisrael ,o,m srecientemente, alos matrimonios
homosexuales o a ciertas formas de reproducci n asis-
tida. Pero si el aire de familia era m s evidente, por
ejemplo entre el parentesco “occidental” y el nuer, la
perspectiva holista resaltaba, o al menos lo intentaba,
cada uno de los aspectos del “matrimonio” nuer, de
la “familia” nuer o del “linaje” nuer. Puesto que las ins-
tituciones son multifuncionales, al considerar insti-
tuciones “de parentesco” a las que compart an algo
con el nuestro, se lleg a decir que el parentesco era
para la antropolog a lo que el desnudo para el arte, o
que el parentesco era a la vez infraestructura y su-
perestructura.

Needham y Sperber se han ocupado muy bien de
la consecuencia del uso en la antropolog ade los t r-
minos propios de la cultura de los antrop logos. Me
detendr en estos autores. En 1971, Needham, al
revisar los conceptos entonces clave de la antropolog a
del parentesco (parentesco, matrimonio, filiaci n, ter-
minolog as, incesto), concluy que se trataba de ca-
tegor as polis micas, no te ricas, y que no puede
haber una “teor a general del incesto”, porque el con-
cepto sociol gico de incesto es err neo y no tiene nada
de universal (Needham, 1977: 127), o que no existe
nada como el parentesco, de modo que no puede ha-
ber una teor a del parentesco (Needham, 1977: 107).

No es que Needham niegue la utilidad de estos
t rminos. Con relaci n a “matrimonio” dice que ser a
dif cil pasar sin 1y que indica aproximadamente de
qu va uno a ocuparse y de qu no. Con su estilo
provocador:

Si un etn grafo decide hablar de matrimonio, se sabe al
menos de entrada que no se va a precipitar sobre el pro-

blema de la construcci n de presas. [El t rmino “matri-
monio”] es por tanto una palabra “para todo uso”, muy
¢ moda en cualquier tipo de descripci n, pero m s que
enga osa en el uso comparativo y desprovista de toda
utilidad para el an lisis (Needham, 1977: 108).2

Sperber, por su parte, considera que, en su uso
etnogr fico, estost rminos folk desarrollan una termi-
nolog a interpretativa ad hoc cuando se introducen
estipulando que van a traducir un t rmino nativo.
En este caso, o bien se eligen porque ambos tienen
implicaciones pragm ticas comparables, o se deja de
lado su significado habitual y se les atribuye un sig-
nificado determinado:

Cuando un t rmino no tiene una traducci n directa,
se abren tres posibilidades: uno puede aproximarse a su
significado mediante un t rmino que tenga implicaciones
pragm ticas comparables, lo que equivale a malinterpre-
tarlo de alg n modo (como cuando la yihad rabe se
presenta como “guerra santa”); puede tomar prestado el
t rmino m s que traducirlo (como “visir” o “guru” en in-
gl s); o puede presentarlo como una palabra despojada
de su significado habitual y empleada con un significado
estipulado (como, por ejemplo, cuando el antrop logo
utiliza “hermano de la madre” para referirse no s lo a los
hermanos reales de la madre sino tambi n a algunos de
sus primos varones). La diferencia entre estos tres usos
no siempre aparece de forma n tida. Las aproximaciones
pueden reconocerse como tales y rectificarse mentalmen-
te [...] Este vocabulario t cnico no s lo se usa en la tra-
ducci n sino tambi n en formas libres de interpretaci n
(Sperber, 1985: 25).

No hay grandes diferencias en este punto entre la
valoraci n que hacen Needham y Sperber del uso de
estos t rminos de origen folk: ambos coinciden en que
no se han ido introduciendo para responder a intere-
ses te ricos, sino para traducir nociones nativas que
son muchas veces polit ticas. Los dos coinciden tam-
bi n en que el problema surge cuando se usan como
t rminos te ricos, cuando trasladan a la antropolog a
cuestiones te ricas mal planteadas. Junto a la afir-
maci n de Needham de que no puede haber ni una
teor a general del incesto ni una teor a del parentesco,
porque el concepto sociol gico de incesto es err neo
y no tiene nada de universal, Sperber no es menos
contundente:

! Treinta a os despu s sigue teniendo el mismo valor el motto de Garc a M rquez con el que inici mi tesis de licenciatura

sobre el concepto “ordal a”.
2 La traducci n de las citas es nuestra.

95



Sobre la definici n de los dominios transculturales

La antropolog a recibe de la etnograf a conceptos inapro-
piados y cuestiones irrelevantes. Una parte importante
de su energ a se invierte en tratar de responder a cues-
tiones como: squ es el totemismo? sLa monarqu a divi-
na? ;Cu 1 es el sentido del sacrificio? ;Cu les son las
partes respectivas de filiaci n y alianza en el parentesco?
JTienen mitos todas las culturas? ¢Se trata de una forma
de ciencia? ¢Cu 1 es la funci n de la brujer a? ;Qu di-
ferencias hay entre la religi n y la magia? ¢Posesi n y
chamanismo? Todas estas cuestiones est n mal plantea-
das. Est n enmarcadas en t rminos interpretativos. No
hay razones a priori para asumir que estos t rminos se
correspondan con clases distintas y homog neas de pro-
blemas, i.e. con objetos potenciales de investigaci n cien-
t fica (Sperber, 1985: 29-30).

Schneider (1984) oficializ la inevitable crisis de la
antropolog a del parentesco como estudio te rico y
comparativo. Y lo hizo en dos planos. En el m s gene-
ral, sosteniendo que los postulados b sicos de la an-
tropolog a del parentesco, entre ellos el peso de la
sangre, eran los de las sociedades europeas donde se
origin . En el m s concreto, afirmando que el “linaje”
nuer (el thok dwiel ) y el “linaje” yap (el tabinau yap )
eran incomparables. Y lo eran, porque cuando una
instituci n, el tabinau yap, por ejemplo, se analiza
desde todas las perspectivas posibles, seguro que no
es comparable en cada uno de sus aspectos con nin-
guna otra. El thok dwiel nuer y el tabinau yap, como
instituciones polis micas y poli dricas, no pueden de
ninguna manera corresponderse en cada uno de sus
contenidos, incluso si comparten una adscripci n
normativa unilineal. Lat cnicade se alar con eldedo,
unida a la extensi n al an lisis te rico de la perspec-
tiva holista propia del trabajo de campo, le llev inexo-
rablemente a concluir que la primera tarea de la an-
tropolog a es estudiar singularidades culturales. No
pas mucho tiempo antes de que para muchos auto-
res esa tarea primera se convirtiera en nica.

Alianza y filiaci n: los programas
de la antropolog a cl sica

Pese al inter s de las cr ticas radicales, creo que ca-
recen de una teor a de los procesos de desarrollo cien-
t fico que les permita evaluar las dos grandes teor as
del periodo cl sico que pueden ser consideradas pro-
gramas de investigaci n en el sentido de Lakatos: la
teor a de la filiaci n y la teor a de la alianza matrimo-
nial. La primera sigue siendo aplicable en estudios
etnogr ficos recientes, como el de los gitanos espa o-
les estudiados por San Rom n (1994)y el de los ndow

96

de Guinea Ecuatorial abordados por Fons (1997), o
en cl sicos, como el de los nuer. El an lisis de Evans-
Pritchard sigue siendo coherente si adem s de The
Nuer se lee Kinship and Marriage among the Nuery a
Murdock respecto a las comunidades locales como
resultado de un compromiso entre filiaci n, exogamia
y constricciones de laresidencia. Otra cuesti n es que
el desarrollo de una teor a supone tambi n la delimi-
taci n de su dominio de aplicaci n y la teor a de la
filiaci n no tiene alcance universal.

;Cu 1 ha sido el error de Schneider? Confundir el
car cter poli drico, pluridimensional del tabinau yap
(o del etunggu ndow , o de las razas gitanas) con el
valor anal tico de conceptos como linaje (Rivers) o pa-
trigrupo (tal como San Rom n lo formul a partir de
Murdock en 1994 y tal como Fons lo utiliz en 1997).
;Cu lelde Kuper, cuando, tras publicar en 1988 The
Invention of Primitive Society. Transformations of
de que H ritier “siguiera traba-
jando” con estructuras semicomplejas y complejas
a principios de los noventa? Confundir el final de un
proceso, la completud de un programa, con su falta
de validez.

an Illusion, se extra

Lo que s me parece una idea central es que la
antropolog a cl sica del parentesco ya ha terminado
su trabajo. Las teor as sobre la alianza matrimonial
y los grupos de filiaci n ya est n hechas. En palabras
de Latour en La vida en el laboratorio, son enuncia-
dos de tipo 5, de los que los cient ficos dan por buenos
y se recogen en los libros de texto (Latour y Woolgar,
1995: 91 y ss.)

Puesto que la teor a de la filiaci n y la de la alian-
za est n completas, trabajar con ellas es hacerlo en
un programa que puede dar ya pocos frutos, aunque
siempre se puede mostrar su adecuaci n a un nuevo
grupo o precisar sus conceptos. De hecho, la teor a
de la filiaci n se complet antes que la teor a de la
alianza, tras el estudio de los grupos de afiliaci n bi-
lateralesrestrictivos (que limit elcampode aplicaci n
de la teor a) y de los grupos de filiaci n end gamos
(parentesco rabe, gitanos), que lo refin . Por su par-
te, la teor a de la alianza fue completada en los no-
venta con el impulso de H ritier, cuando el estudio de
las estructuras complejas, sin soluci n de continuidad
con las semicomplejas, extendi

mbito de aplicaci n de la teor a de la alianza a una
buena parte de las sociedades campesinas. Pero que-
daron cosas por hacer, como el estudio de los sistemas
dravidianos en la Amazonia o las diversas formas y

definitivamente el

significados y usos sociales de la endogamia y la exo-
gamia, renovados ahora en los estudios sobre migra-
ciones internacionales.



Aurora Gonz lez Echevarr a y otros

Esta diferencia en los tiempos hizo que las cr ticas
al parentesco de Schneider cuestionaran el paren-
tesco entendido como filiaci n, o que Kuper no fuera
consciente de que H ritier no estaba trabajando en
unailusi nsinocompletandounateor a. Tanto Schnei-
der como Kuper se equivocan cuando confunden
teor as completadas con teor as no v lidas, porque
piensan que no son m s que proyecciones etnoc n-
tricas (Schneider) o reelaboraciones de modelos del
siglo xix (Kuper). Si en el caso de Schneider la pregun-
ta debi ser sila teor a de la filiaci n se pod a aplicar
a la etnograf a de los yap, en el de Kuper habr a sido
de utilidad la aplicaci n no de los supuestos episte-
mol gicos hipercr ticos de la sociolog a de la ciencia
postkuhniana de los setenta, sino de modelos de de-
sarrollo te rico posteriores al de “programa de inves-
tigaci n” de Lakatos, o los propios de la concepci n
estructural de las teor as con los que Kuhn estuvo de
acuerdo (v ase Kuhn, 1977; Valenzuela, 2001; Gon-
z lez Echevarr a, 2003).

Es cierto que la polisemia de conceptos como “fa-
milia”, “matrimonio” o “parentesco” en el sentido ana-
lizado por Needham en 1971 podr a hacer pensar que
no es viable una antropolog a cient fica; que, en an-
tropolog a, es imposible la delimitaci n de dominios
anal ticos y la construcci n de conceptos te ricos.
Frente a esta posibilidad est el desarrollo de la an-
tropolog a econ mica y la antropolog a pol tica, que
parecen m s inmunes a la polisemia que la del pa-
rentesco. No as la antropolog a de la religi n, donde
t rminos como “poder m stico” o “brujer a” —este 1-
timo uno de los criticados por Sperber— presentan
problemas an logos a los de “familia” o “parentesco”.
Tal vez la existencia de dos disciplinas especializadas
en el estudio de nuestra propia sociedad, la econom a
y la ciencia pol tica, que contaban con nociones como
“econom a de mercado” o “monarqu a absoluta”, per-
miti y oblig a la antropolog a econ mica y a la an-
tropolog a pol tica a definir sin ambig edad los con-
ceptos que le eran propios, por ejemplo “reproducci n
igualitaria, jerarquizada o generalizada” o “sistema de
linajes segmentarios”. No sucedi lo mismo con fen -
menos comolareligi nyelparentesco. As , Meillassoux
afirmaba en fechas recientes:

En su estado actual, me parece pues que pese a la enorme
cantidad de trabajo realizado, el estudio del parentesco,
realizado siempre a partir de analog as terminol gicas,
representa el campo m s impregnado de etnocentrismo y
el peor desbrozado de la etnolog a (Meillassoux, 2001: 10).

Desde esta perspectiva es significativo que la an-
tropolog a del parentesco cl sica no desarrollase con-
ceptos te ricos en los mbitos culturales donde las

sociedades que iba estudiando mostraban analog as
prima facie con la nuestra (prohibici n del incesto,
matrimonio, familia...)y s lohicierarespecto a grupos
de filiaci n o sistemas elementales de alianza matri-
monial, que no se dan en la cultura occidental.

Una menci n especial merece el an lisis de las
terminolog as de parentesco, campo desarrollado por
casi la totalidad de los autores. Su destino parece
ligado a la cr tica del concepto de “parentesco”. Sin la
existencia universal de un espacio geneal gico en el
que se generen y extiendan las relaciones sociales
b sicas, no tenemos ninguna garant a de que esos
“suegros”, o esos “hermanos” clasificatorios no sean
vecinos, o miembros del mismo subgrupo social, o
corresidentes. Aqu parece pertinente la temprana
cr tica de Leach (1958) y las m s recientes de Geffray
(1990) y Meillassoux (2001).

Aproximaciones transculturales
posteriores a Schneider

El trabajo de Schneider sobre American Kinship fue
fundamental para los nuevos estudios sobre parentes-
co europeo, pero tambi n lo fue su posterior cr tica a
las proyecciones etnoc ntricas realizadas por la an-
tropolog a, porque pareci dejar abierta una sola v a
para el estudio del parentesco entendido como la
elaboraci n cultural de las relaciones de consangui-
nidad y afinidad: limitarlo al estudio de la sociedad
occidental. En efecto, un camino emprendido en los
noventa por quienes aceptaron la cr tica de Schnei-
der fue el reestudio del parentesco euroamericano,
dando lugar a trabajos como el de M. Strathern (1992a
y 1992b), Bouquet (1993) o Edwards (2000) y al

97



Sobre la definici n de los dominios transculturales

proyecto europeo “Public Understanding of Genetics”
(puc).® El punto de partida es la conceptualizaci n
occidental de las relaciones de parentesco, caracteri-
zada a la manera de Schneider (1968) por la idea de
la posesi n de una sustancia com n, la sangre en
sentido literal o metaf rico, y una obligaci n difusa
de solidaridad. Un tema esencial es la forma en que
cambia esa conceptualizaci n como resultado de fe-
n menos emergentes o en expansi n, por ejemplo las
nuevas tecnolog as reproductivas y las adopciones,
en particular las internacionales. Sin albergar ningu-
na duda sobre el inter s de estos enfoques, el pro-
blema est en que, dado el contexto cultural en el que
se desarrollan, pueden pasar sin acu ar conceptos
te ricos comparativos. En general, se siguen utilizan-
do los conceptos folk, aunque se tiene una conciencia
creciente de que han cambiado —y contin an cam-
biando—y de que su mbito no es “la cultura occiden-
tal”, sino que, en este respecto, hay en ellos m ltiples
variaciones hist ricas, de naci n o de clase.*

Sin tratar de revisar la antropolog a del parentesco
de las dos Itimas d cadas, voy a detenerme en los
tres desarrollos de mayor inter s desde la perspectiva
transcultural en la que se sit ala propuesta que har
en este art culo.

El concepto de “relatedness”

Desde una perspectiva transcultural, despu s de la
cr tica de Schneider (1984) a los supuestos etnoc n-
tricos de la antropolog a del parentesco y sus conside-
raciones sobre solidaridades que parecen debersem s
al trabajo sobre una tierra com n al tabinau que a la
consanguinidad, quedaba indeterminado cu les pu-
dieran ser las instituciones y temas culturales b sicos
en otras sociedades y cu les las relaciones personales
privilegiadas que pudieran ocupar el lugar que tienen
las relaciones de parentesco en Europa occidental y
en Estados Unidos. A este mbito de relaciones per-
sonales privilegiadas apuntaba el concepto de “related-
ness” tal como lo utiliz Bouquet en 1993 a prop si-
to de la cultura portuguesa, en la que precisamente
las relaciones personales m s fuertes pod an no dar-
se entre parientes, sino entre compadres, vecinos o
amigos, y como lo emple Carsten en 1995y 1997 en
su etnograf a delos pescadores de la isla de Langkawi,
en Malasia. El concepto de “relatedness” podr a haber

apuntado a esas relaciones personales privilegiadas
a pesar de que tal como fue introducido se trataba,
una vez m s, de un t rmino polit tico, seg n se al
de inmediato Holy, en 1996.

Este car cter aproximativo y polit tico inicial no
parecer a una dificultad insalvable si el concepto se
hubiese precisado y desarrollado para definir un nue-
vo dominio te rico, el constituido precisamente por
los modelos de relaciones b sicas en cada sociedad.
Si hubiera sido as , plantear como alternativa a la an-
tropolog a cl sica del parentesco el estudio de la orga-
nizaci n y la conceptualizaci n sociocultural de la
procreaci n, como hice en 1994 y 1995, o proponer
el estudio de los modelos de relaciones privilegiadas
en cada sociedad, constituir an diferentes alternativas
para estudiar aspectos distintos de la sociedad y de
la cultura. Aunque tuvieran en com n derivar de las
cr ticas de Needham y de Schneider y aunque even-
tualmente otras sociedades, adem s de las angloame-
ricanas, privilegien las relaciones procreativas de cual-
quier forma que las conceptualicen.

Pero en estos a os parece que el uso ha seguido el
criticado tempranamente por Holy. La noci n de pa-
rentesco se ha subsumido en la de relatedness, como
ya aparec a en Bouquet: “relatedness, que es lo que
es el parentesco despu s de todo...” (1993: 19), o,
simplemente, elt rmino “kinship” se ha sustituido por
el de “relatedness”, como acent a Carsten:

concebido en su sentido m s amplio, relatedness (o pa-
rentesco) refiere simplemente a las formas en que la
gente genera similitud o diferencia entre s y respecto a
otros (2004: 82).

Si analizamos el ndice de After Kinship (Carsten,
2004), nos encontramos con estos temas: “Houses of
Memory and Kinship”, “Gender, Bodies, and Kinship”,
“The Person”, “Uses and Abuses of Substance”, “Fa-
milies into Nation: The Power of Metaphor and the

Transformations of Kinship”, “Assisted Reproduction”.
Sobre ellos Carsten concluye:

si conseguimos situar en paralelo la tabla ouija y la casa
Malaya, la socialidad de la anonimia y la comida ecuato-
riana, o la persona tallensi y la donaci n de rganos en
el Reino Unido, podr amos estar en el camino de conseguir
una nueva comprensi n comparativa del parentesco
(2004: 189).

3 Este proyecto sobre la comprensi n p blica de la gen tica, que ha sido dirigido por Edwards y Bestard y en el que han
participado, entre otros equipos internacionales, los encabezados por Bestard, Melhuus, Howell y Cadoret, est dando

lugar a publicaciones muy interesantes.

4+ Bouquet (1993) discuti el significado de “kinship” para un lector portugu s, poniendo de manifiesto las variaciones

nacionales.

98



Aurora Gonz lez Echevarr a y otros

Sin duda, los temas han cambiado, y algunos de
los que Carsten subray en 1997 y desarroll en 2000
y 2004 son muy novedosos y sugestivos. Pero no pa-
rece que se modifique la forma de tratarlos: la yuxta-
posici n de casos etnogr ficos que constituyen ilus-
traciones de la diversidad cultural en mbitos que no
se definen de manera precisa, sino que presentan
entre s un aire de familia. Lo incomprensible de al-
gunas propuestas alternativas para la antropolog a
del parentesco (puesto que Carsten —2004: xi— con-
cluye que “after Kinship... more Kinship”) es que, tras
las cr ticas de Needham y de Sperber, se siga traba-
jando del mismo modo. Un estudio comparativo del
“parentesco” debe empezar por una definici n te rica
transcultural de su dominio que sea, en primer lugar,
pertinente y, en segundo t rmino, fruct fera para una
explicaci n te rica comprensiva de las diferencias y
las analog as culturales.

Pero hay algo m s. No deja de sorprender que los
nuevos modelos de parentesco oce nico (A. Strathern,
1968; Labby, 1976; Schneider, 1984; Carsten, 1995
y 1997)y de parentesco occidental (Marilyn Strathern,
1992a y 1992b; Bouquet, 1993; Edwards, 2000) se
parezcan tanto entre s . O, mejor dicho, no es nada
sorprendente. Estamos ante una pr ctica vieja en an-
tropolog a: la proyecci n acr tica de modelos folk o de
modelos te ricos. Que sea una proyecci n acr tica no
la hace necesariamente err nea, pero si no se argu-
mentan las condiciones de la extensi n ser imposible
evaluar si la extensi n es adecuada o si distorsiona
los datos etnogr ficos. Como coment en otro lugar a
prop sito del libro editado por Carsten en 2000:

No es una pr ctica nueva. Pienso en la proliferaci n de
estudios sobre la brujer a africana que siguieron a la pu-
blicaci n del trabajo de Evans-Pritchard sobre los azande,
en la proliferaci n de estudios sobre sistemas de paren-
tesco semicomplejos que siguieron al trabajo de H ritier
sobre los samo, en la proliferaci n de estudios sobre el
contenido espec fico del parentesco que derivan del estu-
dio de Schneider sobre el parentesco americano. Lo que
sorprende de esta pr ctica es su actualidad y su fuerza.
Los trabajos de Schneider sobre parentesco norteameri-
cano, de Bouquet sobre parentesco portugu s, de Cars-
ten sobre parentesco malayo, est n dando lugar a una
nueva Antropolog a del Parentesco que redescubre en
Alaska, o en Manchester, o en el Norte de China, lo que
hemos aprendido de Chicago o de Lisboa o de la isla Lang-
kawi (Gonz lez Echevarr a, 2002: 416 y s.).

La dificultad de evaluar la pertinencia te rica de
estas proyecciones se hace insalvable si tenemos en
cuenta la imprecisi n del propio modelo. Tras la lec-
tura de Carsten (2004), no hay qu a adir ala cr tica

de Holy (1996) ni tampoco a las de Needham (1977
[1971]) y Sperber (1985).

Extensi n del modelo de Schneider

Por su parte, Galvin (2001) explor la posibilidad de
extender transculturalmente el modelo construido
por Schneider (1968) para el parentesco americano.
Schneider hablaba de dos rdenes, el de la naturale-
za, basado en la transmisi n de sustancia biogen tica
de padres a hijos, y el de la ley, el ¢ digo de conducta,
compuesto por normas y regulaciones, costumbres y
tradiciones. Los dos rdenes dan lugar a parientes
s lo biol gicos, s lo pol ticos, y completos (“consan-
gu neos”, en t rminos folk), unidos por naturaleza y
por ley.

Modelo de Schneider seg n Galvin

Orden de la naturaleza Orden de la ley

Por naturaleza
(solamente)

Por sangre Por ley

(solamente)
(Por naturaleza y por ley)

Fuente: Galvin (2001: 111).

Galvin modifica el modelo para dar cabida a la obra
de Weismantel (1995), Parish (1994) y Carsten (1997):

Modelo general

Orden de la participaci n Orden de la ratificaci n

S I
I 1 [
Tangible Intangible Expl cita Impl cita
| |
Ley Tiempo
Genes
Abrigo
Alimento Poluci n
Fuidos |
corporales Espacio
I
Relaciones Pariente por Relaciones
de participaci n  participaci n ratificadas/
no ratificadas ratificado institucionales

Fuente: Galvin (2001: 119).

99



Sobre la definici n de los dominios transculturales

La propuesta de Galvin es interesante por su di-
mensi n transcultural, pero al seguir hablando, como
hab a hecho Schneider en 1968 a prop sito del pa-
rentesco americano, de los s mbolos asociados al
parentesco, presenta en su ra z una indefinici n o
una proyecci n folk, y resolverla exige una definici n
como la que propondr m s adelante. No quiero mi-
nimizar la importancia de la hip tesis de que el mode-
lo construido sobre un segmento de la cultura ameri-
cana pueda extenderse a otras culturas. No ser araro
que la conceptualizaci n que de la procreaci n hagan
muchas sociedades tenga muchos puntos en com n.
Por el principio de las posibilidades limitadas de Gold-
enweiser. Dadas las caracter sticas del cuerpo hu-
mano, la fisiolog a de la copulaci n, del embarazo, del
parto y del amamantamiento y dada la ausencia de
menstruaci ndurante elembarazo, noresultaextra o
que en muchas culturas se reiteren representaciones
de la formaci n de la persona en las que los huesos,
la carne, la leche, el semen y la sangre se combinen de
distintas maneras, ni lo es que m s de una cultura
piense, como la nuestra, que la sangre pesam s que
el agua.

Los modelos de parentesco de Meillassoux

Meillassoux (2001) recupera las tesis evolucionistas
centrales de Femmes, Greniers et Capitaux (1975),
cuando investigaba la sucesi n de sociedades de ca-
zadores y recolectores, sociedades ginecoest ticas y
sociedades ginecom viles. En aquel momento, toman-
do como modelo los pigmeos estudiados por Althabe,
hablaba de los cazadores y recolectores en cuanto so-
ciedades donde no exist a el parentesco, entendido
como filiaci n, en las que ni os y adultos se un an
a los grupos libremente. Sin detenerse en el an lisis
de las sociedades ginecoest ticas, que dej para otros
estudiosos, presenta el parentesco de las sociedades
ginecom viles, bas ndose en su propio trabajo sobre
los guru de Costa de Marfil, y caracteriz ndolo por el
control de los viejos sobre los j venes y sobre las mu-
jeres, que los mayores acumulan e intercambian en-
tre s . En 2001 sostiene que la consanguinidad y la
filiaci n son constructos hist ricos ligados a las so-
ciedades aristocr ticas.®

En ese mismo a o Meillassoux construye la cr tica
y la alternativa a la antropolog a del parentesco en
dos partes. En la primera combate dos sesgos de los
estudios de parentesco: las genealog as de corte natu-
ralista que ocultan instituciones m s eficientes como
la residencia o —en sociedades de cazadores y recolec-
tores—la itinerancia y las terminolog as que, al utilizar
un vocabulario m nimo que se considera universal y
que reposan sobre la definici n de un padre “que ha
engendrado” y una madre “que ha dado la vida”, oc-
ultan otras funciones parentales: nutricia, educativa,
protectora, etc tera. Apoy ndose en Benveniste, que
en su estudio de las terminolog as indoeuropeas
detectaba rupturas etimol gicas que pueden marcar
pasajes hist ricos entre diferentes sistemas sociopa-
rentales, centra su cr tica en el estructuralismo que,
“prisionero en su intemporalidad, no puede percibir
el fundamento hist rico de la consanguinidad y en
consecuencia su funci n ideol gica” (Meillassoux,
2001: 80).

En efecto, el centro de su argumentaci n es que la
consanguinidad no es un concepto cient fico, sino una
ideolog a surgida en las sociedades aristocr ticas, que
la antropolog a reinyecta en las sociedades que estu-
dia encontrando as una prueba de su validez.

A partir de aqu construye tres modelos de paren-
tesco sin comillas, de parentesco 2 en mis t rminos,
tres modelos te ricos evolutivos. Se suceder an las
sociedades de adhesi n, las ad lficas ylas aristocr ti-
cas. Pero los tres modelos est n construidos y explici-
tados de manera diversa.®

Para las sociedades de adhesi n la referencia son
ahora los inuit, de los que realiza un estudio bibliogr -
ficomuy detallado. Aprop sitodelosinuit, Meillassoux
habla de las “c lulas sociales consagradas al mante-
nimiento cotidiano de la vida y a su reproducci n (es
decir, alo que generalmente se denomina parentesco)”
(2001: 172) o de las instituciones que presiden “las re-
laciones sociales m s ntimas y duraderas, aquellas
que se asocian al parentesco” (2001: 173). Sin una es-
pecificaci n concreta de los elementos que integran
este dominio, los datos (llenos de inter s)que se aducen
sobre los inuit no se pueden contrastar con los datos,
de car cterdistinto, que se aducen sobrelas sociedades
ad Ificas ni sobre las sociedades aristocr ticas.

5 En notable coincidencia con las tesis que sostengo desde 1994 sobre la diferenciaci n entre el parentesco 1 (folk) y el pa-
rentesco 2 (te rico), entendido como antropolog a de la procreaci n, Meillassoux distingue entre “parent ”, instituci n
social hist ricamente determinada, y parent (sin comillas), que ser a la ordenaci n de las relaciones sociales desde la
perspectiva de una pr ctica de la reproducci n social del grupo considerado. En otros momentos habla de “reproducci n
de los seres humanos”, de “procrear ni 0s”, de “modo de reproducci n familiar”, de “reproducci n demogr fica”, de “re-

producci n y mantenimiento de la vida”.

¢ Mis desacuerdos con Meillassoux (2001) se deben, al igual que con respecto a Meillassoux (1975), a su evolucionismo uni-
lineal y a su pr ctica de construir modelos evolutivos a partir de uno o pocos casos etnogr ficos concretos (Gonz lez Eche-

varr a, 1987: 246-259).

100



Aurora Gonz lez Echevarr a y otros

Y, como en 1975, los inuit, que sustituyen a los
pigmeos, se convierten en modelo te rico sin ulterior
comprobaci n. Igual sucede con las sociedades ad Ifi-
cas, cuyo modelo construye amalgamando su etno-
graf a de los guru con la de Geffray (1990) sobre los
macua. En esencia, responden a econom as agr colas
de subsistencia. Las sociedades aristocr ticas ser an
producto de la evoluci n de bandas guerreras ocasio-
nales, que afirman su papel en ciertas circunstancias
(como la trata de esclavos) dando lugar a sociedades
de rapi a y captura que, cuando evolucionan hacia
el sometimiento de n cleos estables que pagan tribu-
tos, generan una clase aristocr tica.

Ent rminos de parentesco, la flexibilidad caracte-
riza a las sociedades de adhesi n donde (al menos en
el caso inuit) el lazo no se establece con el nacimien-
to, sino con la salvaguarda (alimentar, cuidar, vestir,
transportar, educar). Lo fundamental de las sociedades
ad lIficas es el papel del anciano, gestor de los graneros
y de los matrimonios, como en el caso de los guru,
nutricio, como en el caso (de la anciana) macua, ante-
rior en el ciclo agr cola, ancestro, tal vez —si aceptamos
el salto de estas sociedades africanas a las indoeuro-
peas de Benveniste— pater, como el J piter (etimol -
gicamente “dyeu pater”) que Meillassoux vincula hi-
pot ticamente a la sacralidad de los decanos de las
sociedades ad Ificas, y cuando la c¢ lula familiar se
hace aristocr tica y din stica, el pater, con su poder
de origen divino, suplanta al atta (padre/pap )y asu-
me de forma individual la carga nutricia sobre su,
ahora s , progenie. De la alianza de sangre entre gue-

rreros se pasa a la lealtad de los lazos de sangre entre
el padre genitor y el hijo engendrado.

Como apostilla cr tica, es dif cil sostener que en las
sociedades ad lficas encontramos un mnico modelo
reproductivo. El atta indoeuropeo quiz se parezca al
“padre” trobriand s, cari oso y pr ximo, pero desde
luego no al “padre” macua, del que llega a decirse que
es lixo (basura). En cuanto al material con el que cons-
truye el modelo de sociedad aristocr tica, es, pese a
su detenido estudio bibliogr fico sobre los incas, muy
heterog neo; sin referencia a Roma, donde se opera
la distinci n entre consangu neos y uterinos, y con
datos de etnograf a africana e historiograf a medieval
e inca. Como ha venido haciendo desde Mujeres, gra-
neros y capitales, Meillassoux eval alavalidez de sus
modelos m s por la capacidad de coordinarse entre
s que por su adecuaci n etnogr fica. Pero, como sos-
tengo desde 1987, no basta con que los modelos se
coordinen entre s , esmenester tambi n que seadecuen
a los datos etnogr ficos.

Propuesta de dominio
de la antropolog a del parentesco

Cuando en 1994 sostuve que se deb a redefinir la
antropolog a del parentesco como el estudio de la or-
ganizaci n de la procreaci n, ten a en la cabeza un
problema central que he tratado de exponer en este
art culo: el que ha supuesto para el desarrollo te rico
de la antropolog a la utilizaci ndet rminosy concep-
tos que tienen su origen en las culturas de los antro-
p logos, como tales polis micos y cambiantes. Por
estaraz n me parec a entonces necesario, y me sigue
pareciendo ahora, realizar en la antropolog a del pa-
rentesco un corte epistemol gico, en el sentido de
Bachelard (1975 [1934]) y Bourdieu (1968), para ad-
judicarle un dominio te rico transcultural preciso.

La propuesta que se formula aqu sigue a Weber
como modelo para salvar las cr ticas de Needham,
Sperber y Schneider:

un fen meno tiene la cualidad de “econ mico” s lo en la
medida y por el tiempo en que nuestro inter s se dirija
de manera exclusiva a la significaci n que posee respec-
to de la lucha por la existencia material (Weber, 1973
[1904]: 54).

Procediendo de manera an loga, propongo como
dominio transcultural espec fico de la antropolog a
del parentesco la regulaci n sociocultural de la pro-
creaci n, laadscripci nylacrianzadelosni os. Esta
propuesta tiene dos precedentes cl sicos. El primero
es Engels:

101



Sobre la definici n de los dominios transculturales

De acuerdo con la concepci n materialista, el factor de-
terminante en la historia es, en Itima instancia, la pro-
ducci n y reproducci n de los esenciales inmediatos de
la vida. Esto, de nuevo, presenta un car cter doble. Por
un lado, la producci n de medios para la existencia, de
art culos de comida y ropa, vivienda y los instrumentos
necesarios para su producci n; por otro, la producci n
de los propios seres humanos, la propagaci n de la es-
pecie (Engels, 1884).

El segundo, Malinowski, que desde The Family
among the Australian Aborigines (1913) hasta A Scien-
tific Theory of Culture (1944) no dej de enfatizar la
importancia clave de las formas de reproducci n de los
seres humanos y de su preservaci n mediante la sa-
tisfacci n de sus necesidades b sicas. El supuesto
central para pensar que a la antropolog a del paren-
tesco se le puede atribuir un dominio anal tico, sin
que se trate de otra proyecci n etnoc ntrica, es que
ninguna cultura dej al azar, a la creatividad, o a la
improvisaci n de los individuos, su reproducci n bio-
1 gica. A nm s: ning n grupo humano dej al azar
la reposici n de sus miembros, sea sta por la pro-
creaci n y crianza de ni os o por la incorporaci n de
adultos de otros grupos. Es la organizaci n sociocul-
tural de la reproducci n por procreaci n, adscripci n
y crianza de los ni os y las relaciones que a partir de
estos procesos pueden desarrollarse a lo largo de la
vida, la que pienso que constituye el dominio espec -
fico de la antropolog a del parentesco.

Para definir de manera precisa este dominio la
clave est en lo que se entienda por “crianza”. Los
ni os comparten con las cr as de otras especies ani-
males nacer indefensos, lo que exige que se les en-
vuelva en cuidados perinatales y que despu s, de
manera tambi n continuada, se les alimente y pre-
serve, y se garantice la satisfacci n de sus necesida-
des b sicas, y ello teniendo en cuenta que, en la es-
pecie humana, el entramado social y la cultura son
muy complejos y el objetivo de la crianza no es la
viabilidad de individuos aislados, sino su inserci n
en el grupo social, su “instalaci n en la vida” en los
t rminos de los protocolos indios para la adopci n.

Extender el mbito de la crianza de todos los pro-
cesos de “cuidado” a todos los procesos de encultu-
raci n y socializaci n es imposible, ser a extenderlo
atodo el sistema sociocultural. Pero es necesario incluir
laresponsabilidad ltima sobre los procesos de encul-

turaci n y socializaci n hasta que los ni os son “via-
bles” socialmente. Esto lleva a proponer las siguientes
definiciones sustantiva y enumerativa del dominio, de
sus 1 mites y de sus intersecciones con otros campos
de la antropolog a.

Definici n sustantiva

El dominio de la antropolog a del parentesco est cons-
tituido por los fen menos socioculturales en tanto, y
s lo mientras, los vemos desde la perspectiva de la
reproducci n del grupo por procreaci n y crianza de
los ni os, entendida como la reposici n de los seres
humanos que lo integran, a trav s de la conceptuali-
zaci n y regulaci n de la generaci n, la adscripci n
de los ni os, su cuidado, la atribuci n de la respon-
sabilidad ltima de su socializaci n y enculturaci n
hasta su madurez social y las relaciones que a partir
de estos procesos se pueden desarrollar a lo largo de
la vida.

Definici n enumerativa

De este modo, el estudio de la procreaci n se ocupa-
r a de:

1. Ideas, normas y usos relativos al proceso pro-
creativo
a) Ideas respecto a la formaci n de los seres
humanos
b) Ideas, normas y usos relativos a la sexua-
lidad reproductiva y a las formas alternati-
vas de procreaci n
c¢) Normas y usos concernientes al embarazo,
el parto y el periodo perinatal
2. Adscripci n de los ni os
a) Normas y usos relativos a la adscripci n
de los ni os a grupos sociales
b) Cambios en la adscripci n: formas de cir-
culaci n de ni os
3. Cuidado de los ni os hasta que alcanzan la
madurez social
a) Especificaci n socialy cultural de madurez
social
b) Personas, grupos o instituciones que se
ocupan del cuidado de los ni os o son res-
ponsables de ellos”

7 No se da por supuesto que las personas, grupos o instituciones implicadas en los cuidados son parejas casadas o no, ma-
dres, padres, etc tera, para no proyectar lo que conocemos del parentesco en nuestra sociedad. Pese al papel evolutivo
que haya podido tener la configuraci n de parejas heterosexuales estables y el papel que hist ricamente ha tenido el
matrimonio en la tradici n occidental, su importancia transcultural es una cuesti n emp rica, no anal tica.

102



Aurora Gonz lez Echevarr a y otros

c) Personas, grupos o instituciones que son
responsables ltimos de su socializaci ny
enculturaci n

d) Normas, usos y modelos de comportamien-
to referentes al cuidado de los ni os y al
ejercicio delaresponsabilidad Itima sobre
su socializaci n y enculturaci n

4. Representaciones que vertebran los procesos
de procreaci n, adscripci n y crianza

5. Relaciones, sentimientos culturalmente pau-
tados y representaciones que se generan €
instituyen a partir de los procesos de procrea-
ci n, adscripci ny crianza entre las personas
implicadas en ellos, y que se desarrollan a lo
largo de la vida

Intersecciones con otros mbitos
de estudio de la antropolog a

Aunque lo que define el dominio de la antropolog a
del parentesco que se propone no es un conjunto de
fen menos, sino una perspectiva, son particularmen-
te interesantes las intersecciones que se producen
mbitos de estudio antropol gico cuando
los mismos fen menos, o una parte de ellos, son es-
tudiados desde otras posturas te ricas. Entre ellas
destacar an:

con otros

* larepresentaci nyelejerciciodela sexualidad;

* las instituciones especializadas en salud in-
fantil y materno-infantil;

* el cuidado institucionalizado de adultos y
ancianos;

* los sistemas de creencias;

* los sistemas de g nero, y

* los sistemas educativos.

L mites

De igual modo que la econom a de Weber no tratar a
de estudiar los fen menos econ mico-sociales sino
los aspectos econ mico-sociales de los fen menos, la
antropolog a del parentesco entendida como estudio
de la organizaci n sociocultural de la procreaci n y
la crianza de los ni os deja fuera parte de lo que ha-
bitualmente estudiamos en antropolog a bajo “paren-
tesco” e introduce otros aspectos del continuo socio-
cultural, por ejemplo la legislaci n de los Estados
respecto al cuidado de los ni os hasta que alcanzan
la mayor a de edad.

De manera particular, entre los 1 mites externos de
la antropolog a de la procreaci n se encuentran:

* la biolog a, en particular la biogen tica y la
etolog a;

* larepresentaci nyelejerciciodelasexualidad
desvinculada de los procesos reproductivos;

* las funciones econ micas, pol ticas o rituales
de los grupos de filiaci n y de la alianza ma-
trimonial;

* los aspectos de los sistemas de g nero no
vinculados a los procesos de procreaci n y
crianza;

* los aspectos de los sistemas educativos no re-
lacionados con los procesos de procreaci ny
crianza;

* los procesos ps quicos que se desarrollan en
cadaindividuo en el contexto de la procreaci n
y la crianza.

Cuestiones a tener en cuenta
en la construcci n de los modelos
etnogr ficos de parentesco

SOBRE LOS SUPUESTOS B SICOS

Tanto en la definici n sustantiva como en la enume-
rativa, y en lo referente a la duraci n de las relaciones
procreativas, se cruzan dos supuestos de distinto ran-
go. El primero, que es posible el establecimiento de
un concepto transcultural de madurez social. Las
etapas que conducen a la madurez social se constru-
yen en el proceso etnogr fico atendiendo alos cambios
en el cuidado y las responsabilidades hasta que se
deja de ser dependiente; de manera que el concepto
de madurez social puede corresponderse o no con un
concepto folk.

El otro supuesto es que los lazos que se establecen
durante esta situaci n de dependencia son particu-
larmente fuertes y tienden a mantenerse despu s de
alcanzar la madurez. Este supuesto deber a conside-
rarse como hip tesis y ponerse a prueba en el traba-
jo etnogr fico.

SOBRE EL DESARROLLO DE LOS TEMS
QUE CONSTITUYEN LA DEFINICI N ENUMERATIVA
DEL DOMINIO DE LA ANTROPOLOG A DEL PARENTESCO

Para la construcci n de los modelos etnogr ficos de
procreaci n, adscripci ny crianza de ni os se deben
desarrollar los tems que constituyen la definici n
enumerativa del dominio. A t tulo de ejemplo, el pun-
to relativo a las ideas respecto a la formaci n de los
seres humanos incluir a:

103



Sobre la definici n de los dominios transculturales

* las creencias sobre la formaci ndelapersona;

* las condiciones necesarias paralaprocreaci n;

* las representaciones simb licas sobre la fer-
tilidad /infertilidad de la mujer y del hombre
y maneras de corregirlas;

* los elementos necesarios, convenientes, peli-
grosos o prohibidos en relaci n con el proceso
de gestaci n;

* las sustancias o elementos formativos;

* los procesos y momentos en que el ser se va
completando.

SOBRE LA NECESIDAD DE TENER PRESENTES
LAS VARIACIONES LOCALES Y LOS CAMBIOS TEMPORALES
EN LA CONSTRUCCI N DE LOS MODELOS

Se trata en cada caso de modelos complejos suscep-
tibles de variaciones internas y abiertos a procesos
de cambio. Los procesos de transformaci n y diferen-
ciaci n pueden ser m s fuertes en situaciones de
cambio acelerado y especialmente en procesos mi-
gratorios.

En los procesos migratorios hay que tener en cuen-
ta las transformaciones socioculturales en el origen y
el destino; las que se producen en la situaci n migra-
toria al hacer uso de estrategias culturales propias para
acomodar las pautas ynociones originarias; los cambios
debidos a la situaci n migratoria por aculturaci n, por
necesidad de integraci n social o por imposici n. De
la misma forma, es necesario tener particularmente
presentes las situaciones y procesos translocales vin-
culados o no a procesos migratorios internos o inter-
nacionales, de duraci n temporal variable.

Esto implica contemplar la fenomenolog a de la
variabilidad temporal o espacial que incluye los pro-
cesos de mantenimiento, transformaci n, construcci n
oreinvenci n sociocultural (hogar, estructura o valor
parental, etc tera), los cuales tambi n ocurren en es-
pacios virtuales, imaginados o simb licos.

SOBRE LA CONFRONTACI N
ENTRE DISCURSOS EXPERTOS Y CONCEPCIONES
Y REPRESENTACIONES FOLK

Es preciso tomar en consideraci n que en muchos de
los mbitos relativos a los procesos de procreaci n,
adscripci n y crianza se han desarrollado doctrinas
religiosas, pol ticas y cient ficas que coexisten con
concepciones y representaciones folk y que muchas
veces se interrelacionan con ellas.

104

SOBRE LAS ARTICULACIONES
CON ELEMENTOS EXTERNOS AL DOMINIO

No se debe perder de vista que, aunque el objeto ini-
cial de estudio sean los elementos del dominio y sus
relaciones, stos entran en contacto con otros compo-
nentes de la cultura (en determinacionesm s omenos
fuertes, covariaciones, etc tera), y que en la construc-
ci n de los modelos no s lo hemos de tener en cuen-
ta los elementos del dominio y las relaciones que se
establecen entre ellos, sino tambi n aquellas m s im-
portantes con elementos externos al dominio.

SOBRE LA IMPORTANCIA
DE LAS RELACIONES DE G NERO

A diferencia de otras posibles determinaciones gene-
rales, los sistemas de g nero presentan una especifi-
cidad que los vincula directamente al dominio: su
construcci n, m s all de los mbitos econ micos y
pol ticos, tambi n tiene lugar en el terreno del paren-
tesco social que define el dominio. Por esta raz n, el
estudio de los procesos de procreaci n, adscripci ny
crianza proporciona datos valiosos sobre la construc-
ci ndelasrelacionesdeg nero (preferenciaporni o/a,
aborto diferencial, cuidados diferenciales a la madre
en funci n de si ha tenido un ni o/a, cuidados peri-
natales diferenciados, orientaci n y dedicaci n dis-
tintas si esni o/a...).

A su vez, el estudio del parentesco social que defi-
ne el dominio muestra otra particularidad: en todas
las culturas las pr cticas femeninas han sido y con-
tin an siendo predominantes en los procesos de pro-
creaci ny crianza, de tal forma que su estudio ilustra
las estrategias femeninas que los hacen posibles. As
pues, es necesario prestar especial atenci n a los
grados de consonancia o disonancia de esas estrate-
gias femeninas respecto al tipo de relaciones de g ne-
ro en que se enmarcan, porque el mbito del paren-
tesco, por el papel que en 1 tienen las mujeres,
puede ser un escenario que contribuya a transformar
el sistema de g nero.

Conclusi n

Que la reproducci n humana no necesariamente se
hace a trav s de lo que en nuestra sociedad se entien-
de por parentesco “biol gico” es una cuesti n bien
conocida en antropolog a, familiarizada de antiguo con
fen menos que se estudiaban dentro del llamado pa-
rentesco ficticio, como la adopci n, el acogimiento



Aurora Gonz lez Echevarr a y otros

(fostering), el verdadero levirato (distinto a la herencia
de viudas), los matrimonios “fantasma” y los ayudan-
tes de procreaci n en caso de matrimonio “fantasma”
de mujeres y de infertilidad. Pero aqu no se trata de
empezar por el parentesco biol gico y ver ¢ mo el
parentesco social se distancia de 1, sino de conside-
rar parentesco al parentesco social. Que algunas so-
ciedades, como la nuestra, deriven de sus teor as sobre
la fisiolog a de la procreaci n obligaciones o represen-
taciones es un asunto emp rico, como lo es que otras
las deriven del trabajo o del alimento compartido. Pero
que de un reci n nacido inuit se ocupe la mujer que
ha dado aluz o la que lo recoge mientras est expues-
to, en la antropolog a del parentesco que proponemos
tiene el mismo rango. La cuesti n est en analizar
qui n asume la responsabilidad de ese cuidado, cu -
les son las elaboraciones culturales al respecto y, si
es posible, establecer el porqu de esaresponsabilidad
y de esas elaboraciones.

Bibliograf a

ALTHABE, G RARD
1965 “Changements sociaux chez les pygm es baka
de ’Est-Cameroun”, en Cahiers d’ tudes Afri-
caines, vol. 4, n m. 20, pp. 561-592.
BACHELARD, GASTON

1975 Le nouvel esprit scientifique, Presses Universi-
taires de France, Par s [1934].
BENVENISTE, MILE Y JEAN LALLOT
1969 Le vocabulaire des institutions indo-europ en-
nes, Les ditions de Minuit, Par s.
BouQuET, MARY
1993 Reclaiming English Kinship. Portuguese Refrac-

tions of British Kinship Theory, Manchester
University Press, Manchester.

Bourbitu, PIERRE, JEAN-CLAUDE PASSERON

Y JEAN-CLAUDE CHAMBOREDON

1968 Le m tier de sociologue, Mouton, Par s.
CARSTEN, JANET

1995 “The Substance of Kinship and the Heat of the
Hearth: Feeding, Personhood and Relatedness
among Malays in Pulau Langkawi”, en Ameri-
can Ethnologist, n m. 22, pp. 223-241.

1997 The Heat of the Hearth. The Process of Kinship
in a Malayan Fishing Community, Clarendon
Press, Oxford.

2004 After Kinship. New Departures in Anthropology,

Cambridge University Press, Cambridge.
CARSTEN, JANET (ED.)
2000 Cultures of Relatedness. New Approaches to
the Study of Kinship, Cambridge University
Press, Cambridge.
EpwARDS, JEANETTE
2000 Born and Bred. Idioms of Kinship and New
Reproductive Technologies in England, Oxford
University Press, Oxford.
ENGELS, FREDERICK
1884 Origins of the Family, Private Property, and the
State. Preface to the First Edition, 1884 < http://

www.marxists.org/archive/marx/works/
1884 /origin-family/preface.htm >.
Evans-PritrcHARD, EDWARD Evan
1951 Kinship and Marriage among the Nuer, Claren-
don Press, Oxford.

1977 Los nuer, Anagrama, Barcelona [1940].
Fons, VIRG NIA
1997 Vora el mar. Organitzaci de la procreaci n i

estructures dem stiques dels ndow de Guinea
Equatorial, Publicacions d’Antropologia Cul-
tural de la Universidad Aut noma de Barcelo-
na, Bellaterra.

GaALVIN, KATHEY-LEE

2001 “Schneider Revisited: Sharing and Ratification
in the Construction of Kinship”, en Linda Sto-
ne (ed.), New Directions in Anthropological
Kinship, Rowman and Littlefield Publishers,
Lanham, pp. 109-124.

GEFFRAY, CHRISTIAN

1990 Ni p re ni m re. Critique de la parent : le cas

makhuwa, ditions du Seuil, Par s.
GOLDENWEISER, ALEXANDER

1913 “The Principle of Limited Possibilities in the
Development of Culture”, en Journal of the Ame-
rican Folklore, n m. 26, pp. 259-290.

GoNz LEz ECHEVARR A, AURORA

1987 Laconstrucci nte ricaenantropolog a, Anthro-
pos, Barcelona.
Teor as del parentesco. Nuevas aproximaciones,
Eudema, Madrid.
“Kinship Theory. Ethnocentric Projection or
Theoretical Elaboration?”, III Congreso EASsA,
Oslo.
“Hacia una antropolog a de la procreaci n”, en
Familia y Sociedad, n m. 3, pp. 95-110.
“La concepci n estructural de las teor as y el
concepto de ‘relatedness’™, en Aurora Gonz lez
Echevarr ay Jos Luis Molina (eds.), Abriendo
surcos en la tierra. Investigaci n b sica y apli-
cada en la uaB, Servicio de Publicaciones de la
Universidad Aut noma de Barcelona, Barce-
lona, pp. 396-421.
Cr tica de la singularidad cultural, Anthropos/
Universidad Aut noma Metropolitana (uam),
Barcelona y M xico.
“Parentesco y g nero. Intersecci n y articu-
laciones”, en V. Fons, A. Piella y M. Vald s,
Procreaci n, crianza y g nero. Aproximaciones
antropol gicas ala parentalidad, rpu, Barcelona
[en prensal.
“Jardines anal ticos de coral. La naturaleza y
la cultura en el parentesco occidental y en la
teor a antropol gica”, en R. Daz Cruz y A.
Gonz lez Echevarr a (eds.), Naturalezas, cuer-
pos, culturas. Metamorfosis e intersecciones,
uaM/Juan Pablos, M xico, pp. 45-80.
“Parentesco. Definiciones anal ticas, modelos
te ricos etnogr ficosymodelos te ricos trans-
culturales”, en J. Grau, D. Rodr guez y H. Va-
lenzuela (eds.), Parentescos: modelos culturales
de reproducci n, ppu, Barcelona [en prensal.
H RITIER-AUG , FRANCOISE
Y LISABETH COPET-ROUGIER (EDS.)

1990 Les complexit sdel’alliance.Vol.I.Les syst mes
semi-complexes, ditions des Archives Con-
temporaines, Par s.

HovLy, LapisLav

1979 “The Segmentary Lineage Structure and its
Existential Status”, en Ladislav Holy (ed.),
Segmentary Lineage Systems Reconsidered,

1994a

1994b

1995

2002

2003

2010a

2010b

2010c

105



Sobre la definici n de los dominios transculturales

Queen’s University (Papers in Social Anthropol-
ogy, 4), Belfast, pp. 1-22.

Anthropological Perspectives on Kinship, Pluto,
Londres.

Kunn, THOMAS SAMUEL

1996

1971 La estructura de las revoluciones cient ficas,
Fondo de Cultura Econ mica, M xico [1962].
1977 “El cambio de teor a como cambio de estructu-

ra: comentarios sobre el formalismo de Sneed”,
en Teorema, vol. VII, n m. 2, pp. 141-165.
KuPER, ADAM
1988 The Invention of Primitive Society. Transforma-
tions of a Illusion, Routledge, Londres.
LaBBy, DAaviD
1976 The Demystification of Yap: Dialectics of Culture
on a Micronesian Island, The University of
Chicago Press, Chicago.
LATOUR, BRUNO Y STEVE WOOLGAR

1995 La vida en el laboratorio. La construcci nde los

hechos cient ficos, Alianza, Madrid [1979].
LeacH, EbpmunD R.

1958 “Concerning Trobriand Clans and the Kinship
Category Tabu”, en Jack Goody (ed.), The De-
velopment Cycle in Domestic Groups, Cambridge
University Press, Cambridge, pp. 120-145.

MaLiNnowski, BRONISLAW

1944 A Scientific Theory of Culture and other Essays,
Oxford University Press, Oxford.
1963 The Family among the Australian Aborigines:

A Sociological Study, Schocken, Nueva York
[1913].
MEeiLLAssOUX, CLAUDE

1964 Antropologie conomique des Gouro de C te
d’Ivoire, Mouton, Par s.

1975 Femmes, greniers, capitaux, Maspero, Par s.

2001 Mythes et limites de l’anthropologie: le sang et

les mots,
Murpock, GEORGE P.

ditions Page Deux, Lausana.

1949 Social Structure, MacMillan, Nueva York.
NEEDHAM, RODNEY
1977 “Remarques sur l'analyse de la parent 7, en

Rodney Needham (dir.), La parent enquestion,
ditions du Seuil, Par s, pp. 103-131 [1971].
ParisH, STEVEN M.
1994 Moral Knowing in a Hindu Sacred City, Colum-
bia University Press, Nueva York.

106

SaN Rom N, TEREsA
1994 Ladifer nciainquietant. Velles inoves estrat gies
culturals dels gitanos, Fundacion Serveis de
Cultura Popular/Altafulla, Barcelona [trad.
castellana en Madrid, Sigloxxide Espa a, 1996].
SCHNEIDER, Davip M.

1968 American Kinship. A Cultural Account, Prentice-
Hall, Nueva Jersey.
1984 A Critique of the Study of Kinship, The Univer-

sity of Michigan Press, Ann Arbor.
SNEED, JOSEPH
1971 The Logical Structure of Mathematical Physics,
Reidel, Dordrecth.
SPERBER, DaAN
1985 On Anthropological Knowledge, Cambridge
University Press, Cambridge.
STRATHERN, ANDREW
1968 “Descent and Alliance in the New Guinea
Highlands: some Problems of Comparison”, en
Proceedings of the Royal Anthropological Insti-
tute, pp. 37-52.
STRATHERN, MARILYN

1992a  After Nature. English Kinship in the late Twen-
tieth Century, Cambridge University Press,
Cambridge.

1992b  Reproducing the Future. Anthropology Kinship

and the New Reproductive Technologies, Man-
chester University Press, Manchester.
SupPE, FREDERICK (ED.)

1979 La estructura de las teor as cient ficas, Alianza,
Madrid.
VALENZUELA, HuGo
2001 “Cr tica a los estudios sociales de la ciencia”,
trabajo de m ster, Universidad Aut noma de
Barcelona, Barcelona.
WEBER, Max
1973 “La ‘objetividad’ cognoscitiva de la ciencia

social y de la pol tica social (1904)”, en Ensa-
yos sobre metodolog a sociol gica, Amorrortu,
Buenos Aires.
WEISMANTEL, MARY
1995 “Making Kin: Kinship Theory and Zumbagua
Adoptions”, en American Ethnologist, vol. 22,
n m. 4, pp. 685-709.





