ALTERIDADES, 2006
16 (32): Pags. 113-131

Los retos actuales para las tradiciones indigenas
Procesos de transformacion y reelaboracion
en Oaxaca*

ALICIA M. BARABAS**

Abstract

PRESENT CHALLENGES FOR INDIGENOUS TRADITIONS. TRANSFOR-
MATION PROCESSES AND RE-ELABORATION IN OAaxaca. The fore-
most present challenges that indigenous peoples of Oa-
xaca are facing in order to reproduce their cultural and
social traditions are the new protestantand independent
religious alternatives as well as migration —specially
the transnational one. This paper attempts to show the
cultural and social transformations in regards to these
two phenomena as well as the adaptative and re-ela-
borated processes of indigenous traditions.

Key words: transnational migration, protestant chur-
ches, processes of transformation and re-elaboration

Resumen

Los principales retos para la reproduccion de las tradi-
ciones culturalesy sociales de los pueblos indigenas de
Oaxacason las nuevas alternativas religiosas protestan-
tes e independientes y la migracion, especialmente la
trasnacional. El ensayo intenta mostrar las transforma-
ciones culturales y sociales producidas en relacién con
estos dos fendmenos, asi como los procesos adaptativos
y de reelaboracion de las tradiciones que tienen lugar
en las comunidades indigenas donde se registran.
Palabras clave: migraciontrasnacional, Iglesias protes-
tantes, procesos de transformacion y reelaboracion

E n este ensayo se analizan algunas de las principales transformaciones sociales y culturales que se estan
produciendo en las comunidades indigenas de los distintos grupos etnolingulisticos de Oaxaca en relacion
con dos fendmenos socioculturales de presencia relativamente reciente, ubicables a partir de la mitad del siglo
xx: las Iglesias protestantes evangélicas y las independientes, y la migracion, en particular la trasnacional.! El
objetivo es mostrar los campos del sistema normativo predominante, dicho de otra forma, de la culturay la vida
social establecida, que resultan alterados por el crecimiento de los dos fendmenos de la globalizacién mencio-
nados; transformaciones que constituyen retos importantes para la reproduccién de la costumbre, término na-
tivo para referirse a la cultura y al sistema normativo locales. Lo que llamo la costumbre se integra de todos los

* Articulo recibido el 30/05/06 y aceptado el 03/11/06.

** |nvestigadora del Centro inan Oaxaca. barbar2@prodigy.net.mx

1 Este trabajo presenta tendencias, recurrencias y generalizaciones sobre los impactos sociales y culturales de la migracion
trasnacional y las nuevas alternativas religiosas en municipios de numerosos grupos indigenas de Oaxaca, mas que
mostrar datos etnograficos puntuales sobre localidades (aunque estas referencias también existen) y estudios bibliograficos.
No obstante, las generalizaciones apuntadas estan apoyadas en sendas investigaciones de campo y comprehensivas, conte-
nidas en dos extensos ensayos que se encuentran en proceso de publicacion, los cuales son Los sistemas normativos frente
a las nuevas alternativas religiosas en Oaxaca, elaborado por A. Barabas, y Los que se van al Norte. La migracion indigena
en Oaxaca: chatinos, chinantecos, chochos y cuicatecos, de A. Barabas et al. Ambos ensayos fueron realizados como pro-
ductos de investigaciones etnograficas llevadas a cabo durante 2004 y 2005 en el espacio del Proyecto Nacional Etnogra-
fia de los Pueblos Indigenas de México, auspiciado por la Coordinacion Nacional de Antropologia del iNAH.



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

aspectos de la cultura heredada de los ancestros fun-
dadores -y por ello debe seguirse practicando- y del
sistemanormativo de la sociedad. El sistema normativo
de la costumbre es el sistema pautado verbal, regu-
lador de las relaciones dentro de la sociedad y forma de
control social que tiene expresion en todos los campos
de la vida social. Particularmente, se manifiesta en el
sistema de cargos civico-religiosos que representa el sis-
tema politico comunitario y cuyos poderes son, por un
lado, el grupo de autoridades que representael escala-
fon de cargosy, por otro, laasambleadel pueblo; ambos
toman las decisiones, sobre todo lo relacionado con la
vida comunal, apegandose al sistema normativo vi-
gente. También se expresa en la costumbre juridica,
con sus formas de conciliacidén y sancién, y en el ser-
vicio comunitario, el cual comprende los diferentes te-
quios y las colaboraciones que deben prestarse para
las fiestas.

Los grupos etnolinguisticos son configuraciones
etnoculturales marcadas por una intensa dindmica
que haapropiado, sincretizado, reelaboradoy refuncio-
nalizado cultura e instituciones de diferentes tradi-
ciones civilizatorias a lo largo de los siglos (Barabas y
Bartolomé, 1999: vol. I, 15). Es claro que, conceptual-
mente, Nno se esta apelando a la persistencia de nin-
guna forma esencial de la cultura y la sociedad, sino
que se piensa en distintas representaciones y formas
concretas de expresion de la identidad, la culturay la
vida social que se van construyendo y cambiando a tra-
vés del tiempo. Parto entonces de la perspectiva de que
las transformaciones que retan a la costumbre no im-
plican ni la cancelacién de las categorias étnicas de
adscripcion ni de la cultura indigena; éstas se trans-
forman de manera constante con la influencia de muy
diversos factores historicos y contextuales, ademas de
los mencionados. Se trata mas bien de sefalar la pre-
sencia de nuevas representaciones de laidentidad y la
cultura, adaptaciones y procesos de reelaboracion que
las comunidades emprenden como un intento de mante-
ner el orden establecido frente a las nuevas Iglesias y
a la oleada migratoria que cambian la fisonomia, las
précticas culturalesy laestructurasocial de sus pueblos.

Las transformaciones articuladas
con la migracion

Histéricamente, al observar lamigracién como un pro-
ceso social, vemos que en la generalidad de los casos
la migracion indigena ha comenzado siendo regional o

extrarregional, se ha dirigido mas tarde a la Ciudad de
México y a otras urbes nacionales, ha seguido su ex-
pansion hacia las ciudades y campos agricolas del
norte de Méxicoy, entre los afos setentay noventa, ha
incursionado en Estados Unidos.? Aunque lamigracion
sigue practicandose en todos los destinos sefialados,
la trasnacional ha ido creciendo hasta convertirse en la
mas importante. En el caso de México, la migracion a
Estados Unidos se hizo masiva hacia 1980, y en los no-
venta se increment6 de modo sustancial el volumen de
flujo legal e indocumentado, se consoliddé un proceso
dedispersion geogréaficade saliday de entrada, cambio6
el patron migratorio tradicional y empez6 —o aumento—
la migracion indigena para el trabajo agricola y, en
algunamedida, también urbanoen el area de servicios.
Hacia 1990, como lo apuntan Durand y Massey (2001:
5), lamigracion internacional se habia convertidoen un
verdadero fenémeno global, lo cual podemos consta-
tar mediante nuestro trabajo etnografico reciente entre
chochos, cuicatecos, chinantecos y chatinos, todos
ellos migrantes trasnacionales desde 1990. La migra-
cion trasnacional implica un cambio significativo de
modo de vida, de costumbresy deidiomay resulta mu-
cho mas traumatica y dificil de asimilar que la convi-
vencia con las culturas regionales urbanas en el con-
texto nacional.

Hasta los ochenta, la migracién indigena mexicana
era menor, pero en esos afios las politicas publicas
parael campo debilitaron la base productiva campesina
lo que, aunado a la posterior caida de los precios del
caféyladevaluaciéon monetaria de 1994, hizo que mu-
chos se desplazaran sobre todo a Estados Unidos. En
1986, las reformas realizadas en ese pais permitieron la
regularizaciéon de muchos migrantes que también as-
cendieron en el mercado de trabajo, dejando vacantes
los puestos mas bajos paraotros migrantes indocumen-
tados. Ainicios de los noventa, habia entre 45 y 55 mil
mixtecos en laagriculturadel valle central de California,
y entre 50 y 60 mil zapotecos en barrios del centro de
Los Angeles (Fox y Rivera-Salgado, 2005); para el 2000,
se contabilizaron 194 785 migrantes oaxaquefos en
Estados Unidos (Conapo, 2000). En las ultimas dé-
cadas, y éste es un cambio significativo, la poblaciéon
migrante se ha diversificado mucho étnicamente, ya
que se han incorporado al flujo migratorio otros grupos
indigenas de Oaxaca, y se observa segmentacion ét-
nicade los mercados laborales. Asimismo, en términos
geogréaficos, se ha diversificado tanto en los puntos de
salida como en los de llegada.

2 Entre 1940y 1960 se impulso6 el Programa Bracero, el cual habilitaba a una gran cantidad de mixtecos y zapotecos de Oa-
Xaca como trabajadores legales en Estados Unidos por periodos delimitados. Este programa parece haber estado relacio-
nado con la practica proselitista protestante del Instituto Linguistico de Verano (iLv). De manera que en estos dos grupos

114



Alicia M. Barabas

Oaxaca, con una poblacion total de 3 438 765 habi-
tantes para el afio 2000 (inecl, 2002), tiene casi una
cuarta parte de ellacomprometida en distintos momen-
tos del proceso migratorio, ya que las —siempre dudo-
sas- estadisticas oficiales registraron una emigracion
de 843 317 personas en dicho afio (24.52%). Estos
datos son tentativos, pues los migrantes temporales o
circulares no registran sus entradas y salidas, y la con-
diciéon de ilegales hace que sélo se hayan detectado
alrededor de 56 mil en Estados Unidos, aunque el na-
mero real es muchisimo mayor. El estado ocupa el
quinto lugar nacional en expulsion de migrantes y
el primero en emigracion de jornaleros agricolas. De
sus 570 municipios, 303 son de fuerte expulsion, 197
mantienen equilibrio y 70 son de atracciéon, en tanto
que las principales regiones expulsoras siguen siendo
la Mixteca, los Valles Centrales, la Sierra Sury la Sierra
Norte (Ruiz, 2002), aunque el fendmeno de lamigracion
se hageneralizado en el estado llegando al Papaloapan,
la Costa y el Istmo. Sin embargo, seguin Ortiz (2001),
hasta 90% de los municipios tienen movimientos mi-
gratorios. Se calculaque en 1990 entre 75y 90% de los
migrantes oaxaquefnos eran indigenas,®y 86% migraba
a California y 10% a Nueva Jersey, Nueva York e Illi-
nois (Durand y Massey, 2001: 142).

Puesto que en reiteradas ocasiones se observa que
los migrantes son tendencialmente temporarios y es-
tablecen circuitos entre ellos y sus comunidades de
origen en Oaxaca, un tema central en la migracion in-
digena tiene que ver con las redes de paisanaje y la
formacion de asociaciones de migrantes que mantienen
la articulacion con los pueblos. Desde nuestra pers-
pectiva (Barabas, 2005: 9), las asociaciones de mi-
grantes indigenas son nuevos movimientos etnopoliti-
cos trasnacionales no s6lo porque traspasan fronteras
nacionales sino porque son construcciones que tras-
cienden Estados nacionalesy que pretenden, mediante
la etnicidad, el paisanaje y las redes sociales, proteger
a los migrantes y sostener a sus comunidades de ori-
gen econdmica, politicay ceremonialmente, ayuda que
en las categorias locales de conocimiento se considera
obligacién moral y acciones de honor.

Esta breve contextualizacién sélo pretende ubicar-
nos en el nivel de trascendencia que tiene en laactuali-
dad el fenédmeno en los pueblos indigenas de Oaxaca,
algunos de los cuales han pasado directamente de la
migracioén regional estacional a la trasnacional, como
los chatinos. Las transformaciones que produce la mi-

gracion, en especial la trasnacional, son de envergadura
y promueven cambios en la vida comunitaria, pero, en
la mayoria de los casos, la sociedad y los migrantes
también generan adaptacionesy reelaboraciones de la
vida ritual y la estructura social.

Campos alterados de la costumbre

Un aspecto llamativo es el evidente cambio en la fiso-
nomiade las comunidades, relacionado con los ingresos
y el destino que los migrantes le dan alos mismos. Ob-
viamente, su destino principal es para atender las ne-
cesidades de la familia, incluida la educacién de los
hijosy las cuotas o impuestos que en muchas ocasiones
se pagan al pueblo. Son contados los casos en que par-
te de las remesas se utiliza para proyectos productivos
colectivos; latendenciaes invertirlas en laconstruccion
de modernas viviendas, por lo general de estilo califor-
niano, que cada vez mas remplazan a las de madera o
adobe y techo de palma; y luego, si es posible, se desti-
nan para adquirir un camion de transporte, un taxi,
abrirunatienda, un cibercafé, unaloncheriadonde se
vendan hamburguesas, pizzas y hot dogs, o una tien-
da de musica, nuevos servicios que modifican por com-
pleto al menos las calles principales de los pueblos.
Otros migrantes, después de satisfacer las necesidades
del grupo domeéstico, destinan sus remesas paraayudar
a la comunidad a mejorar la iglesia, el ayuntamiento,
el mercado, laplazacentral y lainstalacién de servicios
publicos como agua potable, electrificaciony pavimen-
tacion de calles. Esfrecuente que los migrantes utilicen
buena parte de sus ahorros en la celebraciéon de una
mayordomia o una fiesta doméstica, y pocas veces las
remesas son invertidas en laagriculturaolaganaderia
ya que estas actividades suelen estar decaidas en las
comunidades con altos indices de migracion. Lafamilia
que quedaen el pueblo cultivauna milpa de subsisten-
cia auxiliada por parientes o peones asalariados.
Por otra parte, la fisonomia de las comunidades se
ve alterada por la vestimenta estilo cholo de los jove-
nes, perceptible sobre todo en los dias festivos en que
regresan al pueblo, pero que es copiada por los parientes
y amigos no migrantes. Esta indumentaria, asi como
los estéreos, la musica nortefay en inglés y la inges-
tion de alcohol fuera de contextos festivos, los hacen
parecer “extrafios” en sus pueblos, en los cuales, en
muchas ocasiones, las mujeres visten huipil y algunos

lamigracion trasnacional —dirigida— comenzé tempranamente, y después de 1970 los indigenas continuaron migrando, mu-

chos de ellos de manera ilegal.

3 Consultado el 23 de septiembre de 2005 en http://derechoshumanos.laneta.org

115



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

ancianos calzén de manta. Unasituacion comun atoda
la Chinantla es la imagen que lugarefios y migrantes
tienen de los jovenes nacidos y residentes en distintos
lugares de migracién que regresan temporalmente al
pueblo: se dice que “son borrachos, les gusta consumir
drogas, visten como cholos, no hablan el idioma, no les
interesalacostumbrey regresan al pueblo presumidos,
lo que choca con la costumbre local del respeto y la
humildad”.* En la Chinantla Baja se habla de la exis-
tenciade bandas de jovenes migrantes que promueven
laviolencia en el interior de la comunidad. Con excep-
ciones, se piensa que estas nuevas generaciones se han
apartado por completo de la normatividad comunita-
ria, lo cual plantea serios problemas para la futura re-
produccion de la costumbre.

Pero mas alla de la moderna fisonomia que estan
adquiriendo los pueblos, también se ven afectados sig-
nificativos campos de lavida social y laritualidad. Uno
de esos campos de la estructura social que se ven im-
pactados por la migraciéon es la familia, entendiendo
que un modelo muy difundido en la actualidad es el que
Millan (2003) y Robicheaux (1997 y 2005) llaman, re-
tomando aNutini (1976), familias extensas noresiden-
ciales, porgque no tienen una mismaunidad residencial
aungque comparten un mismo espacio (solar).* No obs-
tante, la ruptura o desarrollo de este modelo, rempla-
zado por la residencia neolocal, no cancela la ayuda
mutua en el seno de la familia extensa. Una pregunta
importante es si podemos incluir a los compadres (pa-
drinos) en el contexto de esa familia extensa no resi-
dencial que, claro est&a, no comparten el espacio residen-
cial pero suelen vivir en el mismo barrio o seccién.
Para el caso de Oaxaca, la respuesta es afirmativa en
lamedidaen que, como lodemuestra Bartolomé (2003),
la mayoria de las veces los padrinos escogidos son pa-
rientes consanguineos que usualmente viven proximos
unos de otros.

La migracion cambia las elecciones matrimonia-
les de hombres y mujeres. En tanto que en Oaxaca la
tendencia predominante es la endogamia comunita-
riay en ocasiones intercomunitaria, la ampliacion del
mundo de relaciones laborales y festivas en las que al-
ternan con otros oaxaquefos y mexicanos facilita que,
con frecuencia, los migrantes escojan una pareja tam-
bién migrante no perteneciente a su comunidad. La
primeraeleccion recae en una parejade otracomunidad

del mismo grupo etnolinguistico, luego en una pareja
indigena de alguin grupo de Oaxaca y, por ultimo, en
una pareja interétnica mestiza. Asi, no es raro que,
en su composicion actual, la familia integre yernos y
nueras de la mas variada procedencia. Las repercusio-
nes para la reproduccion de la lengua y de la costum-
bre doméstica son obvias, ya que los nuevos miembros
ajenos no participan de ellas y, en gran medida, inhi-
ben su reproduccion.

Otraconsecuenciaes que los migrantes trasnaciona-
les mantienen relaciones de noviazgo en Estados Uni-
dos, fuera del &mbito de la familia, y por ello no par-
ticipan de la tradicion del pedimento de la novia, el
cual es un prolongado ritual, dirigido por un especia-
lista, que inicia con la visita de los padres del novio a
la casa de la pretendida, para pedirlay ofrecer regalos.
Después de varias visitas a lo largo de un afio, en las
que los discursos del especialista (embajador en algu-
Nnos grupos) son centrales, se concerta la boda y se
acuerdan los bienes que el novio deberé entregar a los
padres de la novia. Por influencia de los jovenes mi-
grantes exégamos, este ritual, que también servia para
que el especialista constatara que los futuros esposos
no fueran parientes, ha caido en desuso, al igual que
la funcion del embajador en el pedido de mano. No ocu-
rre asi con las bodas, ya que muchos migrantes —exo-
gamos y endégamos- esperan su retorno al pueblo
pararealizar fastuosasy modernas fiestasy ceremonias
religiosas que demuestren su nuevo estatus dentro de
la comunidad.

También es habitual que la pareja de casados man-
tenga la residencia patrilocal durante un tiempo v,
después del primer periodo de migracién, se oriente a
la creacion de una nueva unidad residencial para su
familia nuclear. Esta separacion residencial espacial
respecto del grupo doméstico ampliado implicageneral-
mente que la nueva pareja también consumay trabaje
sola la milpa, con lo cual se rompen los tradicionales
mecanismos de trabajo y consumo colectivo del grupo
domeéstico.

Cuando un grupo doméstico ampliado, tal vez con
una pareja de recién casados, decide de manera colec-
tiva que algunos de sus miembros deben migrar a di-
ferentes destinos —pues la migracion es una estrategia
familiar—, se priva de uno o mas de ellos casi siem-
pre en edad econémicamente activa. Pueden migrar el

* En lo que resta del articulo, cuando se incluyan entrecomillados o citas textuales que no indiquen expresamente alguna
fuente, se tratara de casos en que se esta transcribiendo informacién obtenida en trabajo de campo. [N. del editor.]

4 De acuerdo con Robicheaux (2005: 32-35), los grupos domésticos de parentesco comparten el mismo patio o viven en vecin-
darios donde, de manera preponderante, los jefes de casa estan emparentados por el lazo patrilineal, independientemente
de que puedan o no compartir actividades de producciéon y consumo en diferentes combinaciones. A estos grupos locali-
zados de parentesco Wilk los llama grupos cooperantes; Redfield y Villa Rojas, gran familia; y Robicheaux, patrilineas limi-

tadas localizadas.

116



Alicia M. Barabas

padre y los hijos, o la joven pareja, o los hijos y las hi-
jas, pero lo cierto es que la composicion de la familia
cambiay las obligaciones que estos miembros cumplian
en su seno ahora deben ser llevadas a cabo por otros
parientes, lo que evidentemente afecta la tradicional
division sexual y generacional del trabajo. Ahora son
los padres, las esposas, los compadres o los mozos
contratados quienes se encargan de la milpa, el tequio
y las otras colaboraciones y servicios que la familiay
la comunidad reclaman.

Una secuela de la migracion predominantemente
masculina es el aumento de la matrifocalidad, lo cual
convierte a muchos grupos domeésticos en unidades
dirigidas por jefas de familia en periodos a veces exten-
sos. En los dltimos afios han abundado los estudios so-
bre el género en relaciéon con la migracion indigena
trasnacional. Se sefiala que en los municipios de usos
y costumbres hay mas participacion de las mujeres
(Velasquez, 2004), quienes suelen sustituir a los hom-
bres en los cargos politico-religiosos y en los tequios,
al tiempo que forman parte de las asambleas y de la
tomade decisiones del colectivo, por lo que se concluye
que sostienen el estatus ciudadano del varon migrante
en su ausencia y que su participacion politica en re-
presentacion del esposo es una forma de ciudadania
indirecta (Fox y Rivera-Salgado, 2005). Sin duda, las
mujeres jefas de familia toman el papel del varén au-
sente en todos los aspectos de la vida social y ritual,

peroalavez se constataun incremento de las relaciones
de ayuda —de reciprocidad diferida— que fluyen de los
parientes y compadres que no han migrado hacia la
mujer que esta a cargo de la familia.

Hoy en dia, se ha incrementado la migraciéon nacio-
nal y trasnacional de mujeres jévenes y de mediana
edad que migran solas, con su esposo, con su familia
nuclear, en grupo o con algunos de sus parientes. En-
tre los cuicatecos de Tepeuxila, de acuerdo con sus re-
latos, las mujeres migrantes tienden a realizar una
mayor acumulacién individual de bienes de uso, tales
como ropay joyeria, aunque pueden enviar alguna re-
mesa de bienes o dinero en circunstancias criticas en
las que su grupo doméstico se lodemande. Las que mi-
gran y logran cierta autonomia econémica ya no se
quieren casar muy joévenes, ademas de que se demoran
en tener hijos y buscan reducir su niUmero. En las dis-
tintas comunidades, las mujeres no tienen obligacion
de cooperar con el pueblo salvo que su marido esté au-
sente, en cuyo caso debe enviarle el dinero para pagar
tequiosy otras actividades colectivas. Paralos hombres,
lademanda de cooperacién por parte del pueblo es mu-
cho mas perentoria, asi, por ejemplo, a veces tienen
que migrar de maneratemporal con el fin de conseguir
el dinero que se exige para las cooperaciones. Los jo-
venes solteros no tienen la obligacion de cooperar, por
lo que so6lo apoyan a sus familias o utilizan el dinero
para comprarse objetos suntuarios, como radios y es-
téreos, hasta que se casan y pasan a ser considerados
ciudadanos. A partir de ese momento, aunque estén
ausentes, deben enviar el dinero asus familias paraque
éstas cumplan con las cooperaciones municipales.

Otra modalidad que también encontramos en las
comunidades de diferentes grupos de Oaxacaes laque
llamo gerontofocalidad; esto es, que la direccion de la
familia queda a cargo de los abuelos ya que los hijos,
las hijas, sus nueras y sus yernos han migrado dejan-
do a los ninos a su cuidado. En estas condiciones, los
abuelos no s6lo se hacen cargo de criar a los nietos sino
que responden por las obligaciones sociales y ritua-
les de los ausentes, haciendo o pagando tequios y
cumpliendo o pagando un cargo, aunque también son
auxiliados por otros parientes y compadres de sus hi-
jos, en particular parael trabajo de la milpay el mante-
nimiento de la vivienda.

Esclaroqueel sistemade relaciones de reciprocidad,
base de la costumbre, ha sido redimensionado y reela-
borado dentro del contexto creado por la migracion,
con lo que esa instituciéon muestra su vitalidad y la so-
ciedad la capacidad de reapropiarse de la costumbre
en el seno de nuevas relaciones sociales.

La vida ceremonial es otro de los campos de la vida
social que resultan afectados por la migracion, aunque

117



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

podria afirmarse que su influencia haredundado en el
crecimiento —no en la disminuciéon-y en la diferencia-
cion de la antigua vida ceremonial. Es frecuente cons-
tatar que las mayordomias para los santos han au-
mentado en nimero, ya que los migrantes, incluso las
mujeres, las piden con antelacion a las autoridades
para realizar novedosas celebraciones en las que se
emplea mucho dinero pero donde tampoco estan au-
sentes laayuda mutuay lasrelaciones de reciprocidad
diferida. En casos como el de los chochos, los migrantes
han generado unaestratificacion social, son los nuevos
ricos de las comunidades que deben demostrar su ca-
pacidad econémica para sostener el prestigio adquirido
por haber migrado, sobre todo los trasnacionales. Re-
sulta entonces habitual que las mayordomias de los
santos sean encargadas a los migrantes o pedidas por
ellos porque incrementan su prestigio; en ambas si-
tuaciones, realizan fastuosos festejos con la coopera-
cién de un grupo de madrinas y padrinos del santo.
En ciertos pueblos, en los cuales ya no se practican
ni mayordomias individuales (familiares) ni grupa-
les, como las hermandades del santo, las autoridades
recogen las aportaciones de todos los vecinos, entre
las que siempre destacan las de los migrantes. En el
ambito doméstico también han aumentado las celebra-
ciones, pues ademas de los tradicionales bautizos, bo-
dasy funerales, ahora se festejan confirmaciones, pri-
meras comuniones, graduacionesy fiestas de 15 afios.
Podria decirse que las donaciones de los migrantes
han contribuido a sostener e incrementar la vida cere-
monial de las comunidades y de las familias.

Claro esta que la fiesta, en este contexto, se lleva a
cabo en forma diferente a la que marca la costumbre.
Lacomiday la bebida han cambiado; por ejemplo, en las
bodas de los chochos “ya no se sirve masa ni cecina
sino sopa fria y mole de pollo, no de guajolote”, y se
ofrecen grandes cantidades de cerveza y brandy. Las
fiestas se llevan a cabo en salones, aveces en la ciudad
de Huajuapam, y ya no se escuchan chilenas sino con-
juntos de musica nortefia y en inglés. Igualmente, en
las celebraciones domeésticas a las que se invita a los
compadres y otros parientes, ademas de la autoridad,
la vivienda se adorna a la manera estadounidense, se
ofrece comida precocinada y se bebe brandy, cerveza
y ron con Coca-Cola.

Existe un simbolo que identifica al migrante tras-
nacional y que constituye el centro de toda ofrenda: los
ddlares, que pegan en la cola del traje de la noviay en
el del novio; que colocan en el ajuar funerario del di-
funto, ademas de galletas y refresco para cruzar al
mundo de los muertos; que prenden a la ropa del santo
paraque cuide sucamino; o que colocan como pedimen-
to en el cerro.

118

Lo anterior nos trae al tema de la ligazén simbdlica
que los migrantes de muchos pueblos contindian man-
teniendo con el espacio del cerro, el montey las cuevas
en ocasion de los rituales de pedimento de dones y de
los rituales curativos. Como indicamos en otro trabajo
(Barabasetal., s.f.), lamigracion hasido internalizada
por los pueblos indigenas como un componente estruc-
tural de la vida social, y los ausentes tienen un lugar
preciso no so6lo en la vida material sino también en la
vida simbdlica de la sociedad. Veamos un par de ejem-
plos, aunque los relatos que codifican esta relacion
simbodlica se repiten en todos los grupos.

Los chinantecos comparten un universo simbdlico
en el que cada persona trae consigo, al nacer, un alter
ego animal o fenédmeno celeste —pueden llegar a ser
hasta siete— que sera el espejo de su vida, enfermedad
y muerte. Este “doble” o “tona” (t6) se constituye como
el otro yo del alma (jmi dzi) de la persona (Bartolomé y
Barabas, 1990: 192 y Barabas y Bartolomé, 1999: vol.
11, 28). Podria decirse que la posesion del alter ego con-
firma al recién nacido como persona social dentro de
la comunidad. Con base en estas creencias, en las
agencias de Usila detectamos la existencia de fuertes
lazos simbdlicos entre residentes y migrantes alejados
por mucho tiempo, que se manifiestan en las concep-
ciones colectivas que territorializan a los ausentes in-
corporandolos a la matriz discursiva local. Se narra,
porque dicen haberlo visto, que los “dobles” de los
migrantes, aqui llamados naguales, regresan al pueblo
en forma de centellas (dza longi) o bolas de fuego para
Todos Santos, la fiesta del santo patrono u otras oca-
siones festivas, para visitar a sus familiares y amigos
y recorrer sus lugares favoritos en el pueblo y en el
monte, donde bajan como truenos en una cueva en-
cantada. Existen comportamientos pautados paratratar
a estos “dobles” cuando se les encuentra, si no se les
quiere molestar o dafiar: “no se debe hablarles, ni mi-
rarlas ni tocar a estas centellas porque sino les da pena,
se apagan y caen”, pero debe soplarseles aliento para
que lleguen con su familiay, en reciprocidad, el nagual
del migrante le hara un favor al soplador (Oliveras,
2005). Este ejemplo nos muestra la vitalidad de la cul-
tura chinanteca, que incorpora a su loégica fenémenos
socioecondmicos del mundo global, como la migracion,
y los explica a partir del cédigo simbdlico propio.

Existen otros lazos simbdlicos tejidos entre los mi-
grantes, sus familiasy los lugares de origeny migracion.
Uno de ellos es el suefio, considerado como augurio,
que permite una comunicacion emotiva y constituye
una forma simbdlica de tener presente, en la vida co-
tidiana, al ausente. Otro es la creencia de que enferme-
dades de etiologia cultural: el susto, el espantoy el mal
de ojo, entre otros, aquejan mas al migrante en tierras



Alicia M. Barabas

lejanas que en el terruio: “aquellos campos, aquellas
ciudades grandes, el idiomadesconocido, laenvidiade
los extrafos: por eso se enferma uno mas en el Norte”.
La familia suele enviar hierbas curativas al enfermo,
pero, para los chinantecos, el mal sélo puede ser cura-
do en la propia tierra, por ello los migrantes esperan
regresar a su pueblo para tratarse con un curandero.

De igual forma, entre los chochos, la migracion ha
sido incorporada en el imaginario colectivo de la socie-
dad, y entre migrantes y residentes se han creado la-
zos simbdlicos, no s6lo econdmicos y sociales, que se
manifiestan a través de la ideologia social y las practi-
cas rituales, tanto las relacionadas con la religion ca-
tolica como con la “religion del monte”, vinculada con
los cerrosy las entidades territoriales sagradas. Es asi
que, cuando un migrante se cura de la enfermedad de
espanto fuera del pueblo, los familiares acuden al ce-
rro, donde esta enterrado su corddén umbilical, para
pedir una bendicion que refuerce la salud del viajero.
Se practican numerosos rituales de proteccién con el
propodsito de pedir alos santosy alos Duefios del Cerro
por la salud y la buena suerte del que se va. Durante
los rituales de pedimento de lluvia que aun se llevan
a cabo en algunos de estos pueblos, se solicita que llue-
va en los campos de cultivo del Norte para que a los mi-
grantes no lesfalte trabajo. Unacreencia muy difundida
es que no se les debe llorar porque es de mal aguero,
y que se debe responder pautadamente cuando se pre-
sentan en suenos, ofreciéndoles diferentes formas de
“bendicion”, que contribuyan a su bienestar y buena
suerte: ofrecer varias misas al santo; pegar estampas
de san Juan Bautista, el patrono de las almas perdidas,
en la ropa del santo, asi como délares; brindarle una
hostia al ausente para que la coma en suefos; o efec-
tuar un pedimento en el cerro con ofrenda para el Due-
fo del Lugar, por citar algunos casos. En ambos sitios
—la iglesiay el cerro- los familiares realizan una espe-
cie de magia por contacto al llevar a bendecir las ropas
del ausente,® con la conviccién de que en la noche su
espiritu se las pondra. Una estrategia simbdlica para
que la ausencia del hombre del grupo doméstico no
sea vivida como ruptura se observa en varias practi-
cas de magia homeopatica, que buscan incorporar al
padre alarelacion con el hijo. Por ejemplo, el migrante
debe llevarse ropa de su mujer embarazada y tenerla
siempre consigo; al nacer el nifo, debe verloy entregar-
le un regalo para que no lo desconozca; al bautizarlo,
debe darle ddélares para que no se enferme; y debe lle-

varle una fotografia del lugar donde trabaja para que
no extrane. Estas préacticas ponen de manifiesto que los
migrantes estan integrados a la comunidad simbdli-
camente a través de los rituales —una presencia en la
ausencia—y que la migracién no conlleva la ruptura de
la cultura tradicional sino su refuncionalizacion.

La vida publica es otro de los campos de la vida so-
cial sobre el que la migracion produce efectos. Es bien
conocido que el corazén de la estructura y organi-
zacion comunitariaes el cumplimiento del servicio pu-
blico, que se da a la comunidad a través del tequio y de
los cargos politicos y religiosos. Este sistema de origen
colonial, sustentado en los ayuntamientos y las co-
fradias del santo, que los pueblos indigenas adoptaron
y reelaboraron como sistema politico propio, esta re-
glamentado en Oaxaca desde 1995 como usoS y cOSs-
tumbres y habilita a 418 (de 570) municipios para
elegir asus autoridades de acuerdo con él. Asi, siguien-
do con la costumbre, todos los varones mayores de 17
afios o casados deben ingresar en un escalafon de
cargos de servicio publico anual, parael cual son elegi-
dos por laasamblea del pueblo, las autoridades salien-
tesoel Consejode Ancianos. Los criterios tradicionales
para seleccionar a los principales cargueros dentro de
grupos generacionales de posibles candidatos son:
haber cumplido eficientemente el o los cargos anterio-
res, haber ofrecido unabuenamayordomiay ser hombre
de honor y responsabilidad. Es asi como, de acuerdo
conlaedady los servicios acumulados, se van escalan-
do posiciones en el sistema de cargos. Lo que importa
destacar es que esta forma de gobierno expresa, mejor
que otras instituciones, el sistema normativo prevale-
ciente en los municipios, de alli que las violaciones a
éste sean altamente lesivas para el mantenimiento de
la costumbre.

La migracion ha afectado las caracteristicas del
sistema de cargos politicos y religiosos en mas de un
sentido. En algunos municipios se observa la desapari-
cion de algunos cargos, sobre todo religiosos, porque
la mayoria migrante no quiere regresar al pueblo para
cumplirlos. En muchos otros, por ausenciade los can-
didatos correspondientes, el escalafén resultaalterado
y se cumplen cargos fuera del rango de edad (v.g. un
padre que remplaza al hijo como topil). Hemos notado
laexistenciade municipios que no exigen alos migran-
tes regresar para desempefar un cargo, ni les cobran
multas por su ausencia, pero les entregan uno cuando
vuelven al pueblo. Muchas veces estos migrantes son

5 Entre los mixes de Tamazulapam, se acostumbra subir al cerro Zempoaltépetl el 3 de mayo para realizar pedimentos de
lluvia, ocasion que las familias aprovechan para llevar ropa u objetos de los parientes migrantes en Estados Unidos y pedir

por su salud, bienestar y buena suerte.

119



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

jovenes exitosos, letrados y bilingles, que no resultan
elegidos de acuerdo con los criterios tradicionales sino
con los nuevos valores y expresiones de prestigio.

En otros municipios con sistemas normativos rigi-
dos, se exige el retorno del migrante, convocado por
medio de su familia, de las mesas directivas o de aso-
ciaciones de migrantes, con el fin de cumplir alguno de
los cargos mayores 0 con una mayordomia, aunque
cabe sefalar que en estos municipios los migrantes por
lo general regresan para desempefar los cargos o bus-
can unatemporadade retorno al pueblo cuando saben
que van a ser llamados.

No obstante, se brindan alternativas para quienes
no pueden regresar, las cuales constituyen formas de
adaptacion del sistema a las situaciones generadas
por la migracion. Estas formas se emplean para los car-
gos menores del sistemay para los tequios, y entre ellas
figuran: a) el pago de una fuerte multa por el cargo
incumplido; b) el pago de sustituto, lo que supone que
el migrante envie dinero para pagarle a alguien que lo
supla en el cargo; y c¢) la ayuda entre parientes, que
implica que un pariente o compadre ejerza el cargo en
nombre del ausente, ayuda que éste le reciprocara
cuando al pariente le toque desempefar uno. De las op-
ciones que brindan los diferentes sistemas normativos,
esta ultima es la mas interesante, pues refuncionaliza
la reciprocidad en nuevos contextos situacionales. De
todas formas, a pesar de las opciones brindadas para
dar continuidad al sistema, el escalafén resulta trans-
formado porque los suplentes no cumplen las mismas
condiciones para el servicio que los ausentes nombra-
dos. Sin embargo, puede decirse que, a pesar de los
cambios, lamigracién no ha cancelado el sistema poli-
tico prevaleciente, sino que la sociedad ha elaborado
estrategias adaptativas para seguir reproduciéndolo.

Respecto de la vida cultural, pese a los cambios
muy evidentes en la fisonomia de los pueblos y en los
gustosy estilos de consumo, en lavestimenta, lacomi-
da, los objetos de uso y las festividades, puede decirse
que la costumbre se recupera durante los periodicos
regresos y que, en los lugares de migracion, se recrea
y fomenta mediante las asociaciones de migrantes. En
buena medida, gracias a los estudios sobre globali-
zacion, se ha destacado la desterritorializacion de las
culturaseidentidades, que ya no pueden ser remitidas
linealmente a un espacio y a unas peculiaridades de
origen dado que los fendmenos culturales viajan y son
siempre reelaborados. Es asi que, por el paisaje liminal
de la frontera, circulan diversos elementos de las cul-
turas indigenas que los migrantes seleccionan como
“equipaje” emblematico. En un sentido similar, Gupta
y Ferguson (1992) argumentan que los migrantes
usan la memoria del lugar propio para construir ima-

120

ginativamente sus nuevos mundos de vida. Un con-
cepto relevante tratado por Rivera (2003), que nos co-
loca de nuevo en las facetas no econdmicas de la mi-
gracion, es el de remesas socioculturales, entendidas
como los bienes simbdlicos: objetos diversos, indumen-
taria, musica, fotografia, narrativa, imagenes, video-
grabaciones, experiencias, discursos, festividades, tra-
diciones, comida que se envia y nuevas experiencias
organizativas que amplian los horizontes y las concep-
ciones de los pueblerinos, a la vez que permiten la
reconstruccion de la referencia comunitaria y del es-
pacio social, tanto en los pueblos como en los lugares
de migracion. Estas remesas socioculturales contribu-
yen a la conformacioén de la nueva cultura de los mi-
grantes porque transitan por los circuitos migratorios
junto con personas y dinero, y el ir y venir de la gente
y la circulacién de la cultura dinamizan el proceso mi-
gratorio.

En otras oportunidades (Barabas, 1999y s.f. a) he
destacado que la costumbre seleccionadaes laque, en
gran medida, conforma la cultura de migracion y ésta,
asuvez, circula hasta las comunidades de origen jun-
to con una multitud de elementos de modernidad. Asi,
por ejemplo, se llevan bandas de musica y grupos de
danza con sus huipiles desde Estados Unidos hasta
los pueblos para celebrar la Guelaguetza, un evento de
danzas folcléricas propiciado por el Estado, que no
formaba parte del repertorio festivo de los pueblos, pero
que ahora, a instancias de los migrantes que la practi-
can en Estados Unidos, ha sido incorporada.

3
Lo



Alicia M. Barabas

Otra caracteristica que marca la singularidad de la
migracion indigena es la reproduccion de lo que he
llamado ética del don (Barabas, 2003a), es decir, el con-
junto de valores que regulan la ayuda mutua dentro
de un sistema de intercambios orientados por la reci-
procidad equilibrada, que es fundamento de la accion
social de las familias y la comunidad indigenas. Este
sistema, absolutamente vigente en las comunidades
de Oaxaca, se trasplanta o desterritorializa, y la regla
local de ayuda mutuaentre parientes, vecinos, amigos
y paisanos de un mismo pueblo se traslada a los am-
bitos nacional e internacional y alli se reproduce e ins-
trumentaliza para formar asociaciones que facilitan la
compleja vida de los migrantes (Barabas, s.f. a: 17).

Hemos notado que laidentidad étnica, la pertenen-
cia a un grupo etnolinguiistico aunque ya no se hable
la lengua, es una condiciéon que no se cuestiona en el
contexto de la migracion; por el contrario, es factor
de reunion y movilizacion etnopolitica en los lugares de
migracion. Con frecuencia, los que tratan de vivir jun-
tos y de reunirse para los festejos, las asambleas y los
juegos deportivos son los migrantes de un mismo pue-
blo o de pueblos del mismo grupo, pero es comudn que
también se redinan con otros indigenas oaxaquefos
y mexicanos de otros estados. En estas asociaciones
locales o regionales, que desde la década de 1990 se
estan ampliando hasta ser étnicas e interétnicas, se re-
producen la lengua, una costumbre seleccionada
(culinaria, eventos religiosos, indumentaria, musica,
danzas, etcétera) y la identidad, al tiempo que se ins-
trumentaliza la relaciéon y la ayuda al pueblo.

En los procesos de migracion, laidentidad étnica se
deslocalizay se globaliza. Se construyen nuevas repre-
sentaciones étnicas de la identidad supracomunita-
rias, como mixtecos, zapotecos, chinantecos. De hecho
pueden construirse categorias mas amplias que aluden
so6lo a la condicion indigena de los migrantes, como
paisano o la raza. Estas nuevas representaciones iden-
titarias supralocales se trasladan a los pueblos junto
con el retorno periddico de los migrantes.

La migracion trasnacional, y en particular los mi-
grantes involucrados en asociaciones, esta constru-
yendo nuevas representaciones colectivas de identi-
dad que se van consolidando como identidades étnicas
abarcativas (mixtecos, zapotecos), lo que implica redi-
mensionar las identidades locales fundadas en la per-
tenenciaaun mismo pueblo de origen. En este sentido,
la ampliacion de los lazos de paisanaje hacia la cons-
titucion de lazos étnicos, e incluso interétnicos, que
ligan a todo el grupo etnolinguistico en coaliciones
como el Frente Indigena Oaxaquefio Binacional (Fios),
seriaunaparticularidad de latransmigracion contempo-

ranea, que no solo replantearia las identificaciones so-
ciales sino también los alcances y las modalidades de
las redes de migrantes.

Las transformaciones ligadas
con las nuevas lglesias

Partimos de la premisa de que la religion es el sistema
simbodlico con mas peso en laconstruccién sociocultural
de los sistemas valorativos y normativos indigenas,
que por ello resultan influidos y estrechamente articu-
lados con la cosmovision, las creenciasy las préacticas
religiosas. Las comunidades étnicas en Oaxaca han
sido evangelizadas en el catolicismo —que ha sido y es
reconfigurado por cada grupo étnico-y reconocen sus
practicas rituales como componentes centrales de la
costumbre. En la mayor parte de los grupos, la apro-
piaciony reelaboracion del catolicismo se articula con
la cosmovisién y las préacticas rituales de origen me-
soamericano, ligadas a los cerros y a los Duefios del
Lugar (Barabas, 2003b); por lo cual la gente también
considera que la costumbre esta integrada por la “reli-
gion del cerro y de la iglesia”.

Hoy en dia, como resultado de las reformas constitu-
cionales del estado de Oaxaca, los sistemas normativos
indigenas son conocidos como usos y costumbres, y
habilitan legalmente a la comunidad para elegir a sus
autoridades municipales segln su propia normativi-
dad. La mayoria de nuestra muestra esta constituida
por municipios de usos y costumbres con escasa con-
flictividad politica interna, donde los partidos politicos
no intervienen ni en la eleccién municipal ni en lavida
comunitaria.

El interrogante central es saber cémo se relacionan
las nuevas opciones religiosas (sus creencias, valores,
normatividades y practicas) con la costumbre que pri-
ma en los pueblos indios actuales. Esa relacion puede
ser mas o menos negociadora, o mas o menos conflic-
tiva, en la medida en que los actores sociales logren
-0 no- articular formas de conciliacion y de negocia-
cion entre los sistemas normativos tradicionales y las
nuevas religiones que ganan conversos. La investiga-
cion que fundamentaestas paginas ha puesto atencion
tanto a los aspectos conflictivos generados por las con-
versiones a nuevas alternativas religiosas como a los
procesos negociadores y adaptativos. Por oponerse a
los sistemas normativos de la costumbrey por dejar de
cumplirlos, las nuevas alternativas religiosas evangé-
licas e independientes introducidas en las comunida-
des indigenas pueden colapsar aquella normatividad
con diversa intensidad, generando tension y conflicto.
Estas situaciones, calificadas de intolerancia frente a

121



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

su libertad de culto por los conversos y de derechos
comunitarios por los tradicionalistas, originan una
problematica adn no resuelta de confrontacién entre
derechos individuales universalesy derechos colectivos
y étnicos.

El censo de poblacién del 2000 nos mostré que en
los 30 distritos hay presencia de alternativas religiosas
no catélicas —protestantes y paracristianas o indepen-
dientes— que suman 305 000 personas, estoes, 10.7%
de la poblacion total de Oaxaca; ademas, en 125 mu-
nicipios de 20 distritos, mas de 20% de la poblacién es
conversa a denominaciones evangélicas e indepen-
dientes. Una comparacion estadistica de 1990 a 2000
realizada entre los municipios con mas de 20% de
poblacién conversa indica que: en tres subié a mas
de 60 el porcentaje de conversos; en uno se mantuvo
(60%); en otros baj6, como en Nuevo Zoquiapan (Ixtlan)
y Santo Domingo Xagacia (Sierra Norte); y en algunos
mas, por ejemplo Tlahuitoltepec y Santa Catarina Ix-
tepeji (Ixtlan), los conversos fueron erradicados o se
mantienen ocultos. Sin embargo, en la mayoria de los
municipios hubo un incremento de conversos de una
década a otra. En el 2000 se reportaban sélo cuatro
municipios con mas de 50% de conversos, no obstante,
el trabajo etnogréafico permite sefalar que en el pre-
sente son diez los municipios y agencias en los cuales
los conversos constituyen 51% y mas de la poblacion,
aungue son algunos otros los que también se acercan
a ese porcentaje. Estos diez municipios y agencias
son: Mixistlan de la Reformay su agencia Santa Maria
en la Sierra Mixe, San Juan Bautista Tlacoatzinte-
pec en la Chinantla, Santiago Texcalcingo y Santa
Maria Teopoxco en la Sierra Nahua, San Juan Numien
la Mixteca Alta, San Juan Comaltepec y su agencia
Teotalcingo en Choapan, y San Sebastian Rio Hondo
y San José del Peflasco en Miahuatlan (Barabas, s.f. b).

Las opciones religiosas alternas no son tan nuevas:
surgieron en las regiones indigenas de Oaxacaen 1872,
cuando los gobiernos liberales impulsaron el ingreso
de los metodistas, quienes, antes de retirarse, estable-
cieron sus escuelas en los Valles Centrales, la Mixteca
y el Papaloapan interesados principalmente en los
pueblos ubicados sobre la linea del ferrocarril, donde
predominaba la agricultura comercial y tenian fama
de ser liberales. De acuerdo con Justo Sierra, hacia
1870 el gobernador Juarez se mostraba interesado en
la propagacion del protestantismo en el pais, con el
deseo de que éste se mexicanizara mediante laintegra-
cion de los indios ya que éstos “necesitan una religion
que los obligue a leer y a no gastar sus ahorros en ci-
rios para los santos” (Bastian, 1990: 38). El escaso
avance del protestantismo en esa época muestra que,
a pesar del apoyo de Juérez y los liberales, el pobre

122

desarrollo econdmico de Oaxaca hacia poco propicia
su expansion. Con todo, los pastores metodistas nota-
ban grandes cambios en las costumbres de los conver-
sos, por ejemplo, que “ya usan pantalén, enaguas y
saco, acuden al médico, tienen casas de pared y teja,
dan instruccion a sus hijos y han suprimido a los
brujos” (Bastian, 1990: 134). En 1919, los suplantaron
los presbiterianos, expandiéndose por todo el territorio;
en 1934 arribaron los bautistas, y en 1958 los naza-
renos. Después de la Revoluciéon, Moisés Saenz, meto-
dista, logré introducir el protestantismo en laeducaciéon
publica a través de las escuelas rurales, gran parte de
ellas instaladas en regiones indigenas, que eran el pun-
tal del cardenismo en el campo (Marroquin et al.,
1995: 11-13). El contexto del surgimientoy la difusion
rural de las denominaciones protestantes fue el in-
digenismo incorporacionista, que, en aras de la homo-
geneizacion y modernizacién nacionales, buscaba la
castellanizacion, los mestizajes cultural y bioldgico,
larupturade lacomunalidad y el minifundio, y la inte-
gracion de los indios a la nacionalidad.

En 1936, comenzaron a llegar los linglistas y mi-
sioneros del Instituto Linguistico de Verano (iLv) apo-
yados por el movimiento protestante interdenomi-
nacional y traidos por el gobierno cardenista, cuyo
proposito era “desfanatizar” a las comunidades en el
doble sentido de “descatolizar” y “despaganizar”, ade-
mas de traducir la Biblia a los idiomas indigenas, ha-
cer musica religiosa y programas de asistencia social
—como Manos de Ayuda-, y preparar agentes indigenas
para pastores. El iLv capacitaba promotores indige-
nas como maestrosy hacia cartillas paralaeducacion,
por lo que, puede decirse, controlaba en buena medida
la educacién indigena. En este mismo periodo, y tal
vez hasta 1960, se dio el fenédmeno del bracerismo, el
cual fue unaformade migracion trasnacional reducida
y fomentada por los Estados mexicano y estadouni-
dense en la que, en general, los misioneros del iLvy los
protestantes participaron como enganchadores. Yaen
Estados Unidos, las Iglesias protestantes prestaron
ayuda material y emocional alos migrantes, convirtien-
do a muchos de ellos, quienes difundieron la Palabra
al regresar. En la misma época, entraron los pente-
costalesy los paracristianos, los testigos de Jehova en
1940, y los mormones y los adventistas en 1950 (Ma-
rroquinetal., 1995: 14). Desde 1970 hasta el presente,
las denominaciones protestantes conocidas como evan-
gélicas han crecido en el medio rural, en particular las
pentecostales, y se ha estrechado el vinculo entre la
conversion y la migracion temporaria a Estados Uni-
dos, ya que los migrantes alla conversos regresan a sus
comunidades difundiendo el mensajey creando cultos
que se expanden por otros pueblos y regiones.



Alicia M. Barabas

Campos alterados de la costumbre

En Oaxaca, la forma de conversion predominante es
familiary suele arrastrar al grupo doméstico residencial
y no residencial detras del padre o de la madre, por lo
cual no se registra una ruptura familiar sino, al con-
trario, el afianzamiento de lazos religados por la perte-
nencia a la denominacion religiosa. Es usual que la
familia que reside junta o en el mismo solar contintde
trabajando el campo de manera conjuntay, en ocasio-
nes, también consumiendo colectivamente, aunque
los conversos dedican menos tiempo a las actividades
rurales y mas al proselitismo y al culto evangélico (has-
ta 12 horas semanales). Las elecciones matrimoniales
cambian y las parejas se reclutan en el seno de la de-
nominacién o de otra similar. Incluso, suele ser una
exigencia que la mujer se convierta alareligion del que
sera su marido. Existe cierta tendencia a que las nue-
vas parejas formen familias nucleares neolocales pero
no se desvinculan del grupo domeéstico extenso. Los
conversos no practican ningun ritual de la costumbre,
por lo que la boda, realizada en el templo, omite el pe-
riodo ritual previo, que es el pedimento de la novia, asi
como el ritual de boda. Igualmente, hemos registrado
en los evangélicos la inclinacion a privatizar, aunque
sea de modo informal, la tenencia de la tierra'y a he-
redar por igual a los hijos e hijas.

Se registran importantes transformaciones en la
institucion del compadrazgo, que ya no reldine a catoli-
cos y conversos. Las relaciones creadas con catélicos
antes de la conversién se mantienen, sin embargo ya
no se llevan a cabo los rituales periddicos de convivio,
consumo de alcohol eintercambio de regalosy comidas;
mientras que las nuevas relaciones equivalentes al
compadrazgo entre conversos, quienes se llaman entre
si testigos o hermanos, estan ritualizadas en el templo
mediante la lectura de la Biblia. Como es evidente, es-
tos cambios crean un distanciamiento entre los con-
versosy los parientes y compadres catélicos de lagran
familia.

Un campo social trascendental, pues constituye el
motor de la estructura social, es el sistema de recipro-
cidad o intercambio mutuo de bienes y servicios que
prima en las relaciones sociales y rituales de la cos-
tumbre, es decir, la ética del don. Las conversiones al
protestantismo suelen excluir las relaciones de recipro-
cidad con otros grupos domeésticos catoélicos, producien-
do una ruptura significativa en el sistema normativo
comunitarioyen larelacion con lo sagrado. No obstante,
recrean relaciones de reciprocidad en los circuitos
mas pequeriios del grupo doméstico y de la denomina-
cion de pertenencia, incentivando la donacion hastael
punto de que los fieles mantienen al pastor y a otros

conversos necesitados. Esto implica que la ética del
don no deja de existir en el seno de las nuevas alterna-
tivas religiosas sino que cambia su circuito, se excluye
del nivel comunitario y se recluye en el de la familiay
ladenominacion religiosa, por lo que podriamos pensar
en adaptaciones o reformulaciones de las relaciones
de intercambio. Por el contrario, también hemos obser-
vado que otras veces los conversos continGian practi-
cando relaciones de reciprocidad con sus parientes,
vecinos y amigos catélicos (o de otro culto) en ocasiéon
de siembras, cosechas, bautizos, bodas y funerales,
pero sin participar en los aspectos rituales (catdlicos
y del monte) de esos eventos.

Lo que se busca con la conversion es cortar con
normas que se han vuelto indeseables, por fundamenta-
les que éstas sean para el sistema. Al consumarse la
conversiony la pertenencia a una nueva religion cam-
bian los sistemas normativos, en algunos campos de
maneraradical, pero, en otros, las nuevas normativida-
des parecen readaptaciones de las tradicionales.

En este trabajo utilizo el término converso en un
sentido amplio, sindiferenciar en cadaocasién alosya
socializados dentro de lanuevareligion, que conforman
las segundas y terceras generaciones. Las tempranas
fechas de instalacion de algunas denominaciones que
siguen existiendo permiten sefalar que hay persis-
tencia generacional, como se observa en los casos de
Ocotepec (Mixe), San José del Pefiasco (Sierra Sur) y
otros municipios. Incluso es esa persistencia la que en-
grosa los grupos religiosos, pues las denominaciones
de larga data cuentan con pocos conversos nuevos. A
pesar de que no hemos estudiado este proceso genera-
cional interno en relaciéon con el sistema normativo,
sabemos que, por reglageneral, los jovenes evangélicos
son mas liberales en su comportamiento, escuchan
musica, bailan y toman un poco de alcohol.

Los rituales del ciclo vital que se practican en las
Iglesias evangélicas no resultan tan alejados de los de
la costumbre. Los momentos de transito son: 15 afos,
graduacion, bautizo, boda y funeral. En cada uno de
ellos abundan las madrinasy los padrinos de diferentes
cosas (musica, refresco, regalos, globos, etcétera). Los
evangélicos presentan en el templo a los nifios recién
nacidos o pequefos; en la juventud, tienen un periodo
de estudio y preparacioén, que es el adoctrinamiento,
antes de llegar al bautismo, que se hace en la edad
adultay porinmersién en las aguas de un rioo manan-
tial, como simbolizacién de muerte y resurreccion a
una nueva vida. En las nuevas religiones, el bautismo
en edad temprana ha desaparecido y se pone fin a la
institucion del compadrazgo de bautismo, que es el mas
importante paralos rituales catélicos de boday de fune-
ral. El conversoy los socializados dentro de la religion

123



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

deben cumplir las rigidas normas de la denominacion;
si no lo hacen son reconvenidos primero por el pastor,
luego amonestados en publico y, si persisten, son ex-
pulsados del culto, aunque pueden retornar a él si se
enmiendan. Lasalidade ladenominacion por violacion
del sistema normativo suele dar lugar al transito por
otras evangeélicas, al regreso al catolicismo o al ateismo.

Podria decirse que en el campo de los rituales del
ciclovital se han producido transformaciones orienta-
das hacia la articulacién adaptativa mas que hacia los
cambios drasticos. En el pueblo mazateco de Chichotla,
por ejemplo, el matrimonio entre evangélicos comienza
con la peticion de la muchacha (prendacion), que debe
ser de la misma religion o convertirse a la del marido,
con dos visitas aunque sin embajador; pero la boda no
tiene “lavada de cabeza” porque, segun dicen, “ellos
por el bautismo ya estan purificados”. En el muni-
cipiochinanteco de Usila, la Congregacion del Evangelio
Pentecostés incorpora el pedimento de mano al rito
de boday respeta las reglas de residencia patrilocal y de
herencia masculina. El ritual de los 15 afios cuenta con
madrinas de vestido, de album, de zapatos y de ramo,
entre otras cosas. En la boda, la novia tiene padrinos
de vestido, de lazo, de anillos y de album; y, en las gra-
duaciones, hay madrina de vestido o de traje, de za-
patos y de album. El que se compromete a ser padrino
o madrinade bodarecibe de los padres del ahijado una
cantidad de arroz, de frijol, de azlcar, de tortillas y de
animales como guajolotes, gallinasy hasta puercos. El
funeral se ha transformado, ya que no se acompafia

124

al difunto con comida ni ajuar. El pastor va a casa del
difunto y se lee la Biblia, solo se llevan flores y comida
0 una ayuda para la familia. El muerto se entierra sin
ajuar pero si con una muda de ropa nueva que le da
el padrino. Entodos los casos trabajados, los conversos
usan el pantedn local y colocan cruces sobre las tum-
bas. Asi, se mantienen las redes de reciprocidad pero
dentro del contexto de la denominacion y de las fami-
lias que realizan la alianza ritual.

En Texcalcingo, los nahuas peregrinos practican el
pedimento de novia y la boda:

una vez que los jovenes se pusieron de acuerdo, el joven
va a casa de la novia acompafado de una persona mayor
que habla por él. La segunda visita va toda la familia del
novio y acuerdan sobre “el dia de beber” [ahora refresco].
La tercera visita llevan rejas de refresco [antes cerveza] y
acuerdan una reunion para nombrar los padrinos. En la
cuarta visita, la familia del novio hace una comida impor-
tantey seelige lafecha de boda. El padrino compralaropa
de la novia, y después de la boda en el templo, van todos
alacasadel novio paralacomiday fiesta con muasicacris-
tiana que durara por lo menos 12 horas. No hay alcohol
ni se baila ni se fuma. Los novios viven unos dias en casa
del novio y después, si pueden, hacen vivienda neolocal.

Entre los conversos, el pedimento no se realizaalas
tres de la madrugada como entre los catdlicos, ni se
hacen diez visitas sino cuatro, no se dona ni se bebe
alcohol, y el embajador ya no tiene que ser un anciano
sino sélo una persona adulta, pero el proceso es seme-
jante al de la costumbre.

La sanacion del cuerpo y del espiritu es un bien
muy preciado y una oferta muy atractiva de las Igle-
sias evangélicas, en particular de las pentecostales. La
nocion de enfermedad en estas Iglesias, otras protes-
tantes, e incluso adventistas, siempre se concibe como
producto del pecado y la transgresion, como amenaza
del demonio, pero también es vistacomo una pruebade
Dios sobre la fe de los creyentes (Ramirez, 1991: 151).
Lacuracion del enfermo-poseido se produce al exorcizar
aldemonio con laoracion por intervencién del Espiritu
Santo mediante el pastor o el anciano. Desde la otra
perspectiva, la enfermedad es la sefial del demonio y
la curacién evidencia la fe, y ésta es condicion para
pertenecer alalglesia. Los conversos dejan de creer en
las practicas rituales terapéuticas de la costumbre y
equiparan al Duefio del Cerro con el demonio, como se
manifiesta en este ejemplo de Tlahuitoltepec (mixe):

con el culto al cerro la gente se lastima, se enferma, se
muere; con los evangelistas no pasa eso, Dios ayuda para
que todo salga bien. Cuando éramos catoélicos, ibamos al



Alicia M. Barabas

Zempoaltepetl y matabamos guajolotes y ofrendabamos
la sangre, pero uno se enfermabay no se curaba, se moria;
en cambio, cuando uno va al templo y alaba la palabra de
Diosy hace oracioén, si se cura. Esa sangre que eraofrenda
al cerro se la estabamos dando de comer al diablo.

Hay padecimientos, por ejemplo el mal arrojado por
envidia (Contreras, 2001), que estan asociados a liti-
gios de tierras o procesos violentos como las expulsio-
nes, que son curados por el médico tradicional, quien
diagnosticaen gran medidavaliéndose del conocimien-
to acerca del contexto social en el que se genero la en-
fermedad. Los conversos descreen este fondo social de
conocimiento, lo que le hace perder eficacia simbdlica
ala curacion tradicional; sin embargo, entre los evan-
gélicos, la creencia en la existencia de enfermedades
como espanto, susto, malos aires, mal de ojo y dafio es
generalizada, aunque las atribuyan a la posesion del
almay el cuerpo por el demonio cristiano y no al robo
de la tona por los Duefios de Lugar. No obstante, los
relatos muestran que persisten concepciones tales
como lade espiritus malos encarnados en culebras que
poseen el cuerpo causando la enfermedad.

Los practicantes de una religion evangélica creen
firmemente en que el Espiritu Santo los hace curar a
los enfermos. El pastor del pueblo mazateco de Jalapa
de Diaz dice haber visto sanar paraliticos, sordomudos
y enfermos graves. Las oraciones de sanacion son por
igual en mazatecoy en espafol. El registro etnografico
da cuenta de tres casos: curaciéon de susto, pérdida de
la tona y susto por nagualismo. El primero narra la
enfermedad de una mujer que iba a un pozo de agua
y se asusto por una voz que le hablaba y la hacia des-
vanecer. Ellos la curaron con oracion, con un pasaje
del Evangelio en el que Jesus expulsa a los demonios,
y nombrando a Dios Padre, a Jesus, al Espiritu San-
toyalaVirgen Maria para que intercedieran, pidieron
que expulsaran al demonio del cuerpo de la mujer. El
otro caso se trata de una muchacha poseida por el de-
monio que pateaba, pegaba, tiraba cosas, y fue curada
en la asamblea del culto cuando todos oraron y pidie-
ron por ella. El tercero habla de un muchacho que,
después de bafarse con su noviaen el rio, vio como ella
se tiraba a un arroyo y se convertia en su nagual, una
culebra. Se enfermd de sustoy ni lamedicinadel curan-
dero ni la alopatica le servian. En definitiva lo curé el
grupo que varias veces fue a su casa paradecir oracion
y, finalmente, luego de una misa, el joven se salvo.

En la Iglesia de los Peregrinos de Santiago Texcal-
cingo:

Los ancianos curan con la palabra de Dios, se le pregunta
al enfermo qué sintomas siente, dénde le duele y se busca

el pasaje de laBibliaadecuado paratal o cual enfermedad,
por ejemplo, paralacalentura, selee Mateo 8: 14-17 y Sal-
mos 103: 1-5. Para el espanto, Timoteo 5: 231 y Salmos
103: 1-5 [aire de muerto]. El pastor pone las manos sobre
la cabeza del enfermo mientras los ancianos oran.

Cabe sefialar que los evangélicos, como lodemuestran
estos ejemplos, contintian creyendo en los naguales,
enlastonasyen las enfermedades de etiologia cultural
que, tradicionalmente, son curadas por los chamanes,
pero que ahora ellos curan mediante la oracion, la Bi-
blia y la invocacion del Espiritu Santo.

Algunos casos en diferentes denominaciones nos
muestran un patrén comudn de curacion por oraciony
canto, en el templo o en la casa del enfermo. Los con-
versos que poseen el carismade sanacién o los ancianos
curadores imponen las manos sobre la parte enferma
y a veces también se unta 6leo, que simboliza al Espi-
ritu Santo. Para curar en el templo, se hace hincar al
enfermo con los ojos cerrados y todos los fieles cantan,
rezan y gritan a su alrededor y éste suele tener visio-
nes de Dios, de su salvacién y de su curacion. En San
Juan Comaltepec, Chinantla Alta, una curandera y
parteraconversa, paradejar el alcohol, tiré su medalla
de la virgen de Guadalupe y quemo las imagenes que
teniay, a partir de entonces, sélo cura con la palabra
de Dios y con hierbas. Hay otros relatos interesantes
sobre la persistencia de las nociones ancestrales de
enfermedad que ahora se curan por la oracion y testi-
monios de curanderos que han entregado su poder y
hoy curan con la palabra de Jesus, en tanto que otros
participan del nuevo culto pero sin convertirse ni aban-
donar la practica del curanderismo; leen la Biblia pero
no quieren quemar sus santos. Los ejemplos presenta-
dos sefialan que, no obstante la existencia de un dis-
curso explicito de condena a las précticas rituales tra-
dicionales, consideradas paganismo, pueden operarse
sincretismos entre las creencias de la costumbre apo-
yadas en la nocién de Duefo de Lugar y en los santos
y la practica terapéutica evangélica.

Esen lavida ceremonial donde se observan profun-
das transformaciones, aunque los conversos crean una
nuevay diferente conducta ritual marcada por la pro-
hibicién de todo lo percibido como “cosas del mundo”:
beber alcohol, asistir a fiestas, bailar y cantar profano,
vestir de modo provocativo, cometer adulterio, pelearse,
golpear, insultar, calumniar. Rechazan por idolatria
la vision del mundo y las practicas religiosas de la co-
munidad, tanto las fiestas y mayordomias vinculadas
con la iglesia como los ritos del monte y del cerro, y se
registrauna pérdida de plausibilidad y de eficacia sim-
bdlica de esas creencias.

125



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

Las concepciones y categorias de organizacion del
mundo y la territorialidad cambian (Barabas, 2003b)
y hay un descreimiento sobre las concepciones del
mundo anteriores, remplazadas por la absoluta creen-
cia en el Dios cristiano y en la Biblia. En ese contexto,
se transforman muchos significados cosmolégicos, entre
ellos, la cardinalidad y los cerros como marcadores del
territorio, la creenciaen las poderosas entidades terri-
toriales Duefos de Lugar o los involucrados en la vi-
vienda: ya no se marcan ritualmente con ofrendas las
orientaciones cardinales y el centro, ni se preparan el
altar doméstico y el de muertos, ya no se levantan ra-
madas en las entradas simbolizando el mundo de arri-
bay de abajo, y yano aparecen tonas de recién nacidos
ni se siembran “ombligos” en los patios ni en la casa.
Hay cambios de conducta ritual que no son menores,
por ejemplo dejar de ofrendar, de beber y de tocar mua-
sica tradicional, asi como abandonar las abstinencias
(sexuales y alimentarias) y la celebracién de muertos,
yaque, segundicen, es idolatria celebrarlos porque no
vuelven sino hasta la segunda venida del Mesias. Tam-
bién se ataca a los curanderos acusando a la terapéu-
ticatradicional y a otros rituales antiguos de practicas
de brujeria de provocar tensiones sociales.

Entre los mixes, los conversos consideran idolos a
las imagenes de los santos y rompen o queman las que
tienen en sus casas, ya no van al cerro, ni hacen ofren-
das, ni creen en los santos, sélo en Jesucristoy en la
Biblia. Incluso creen, al igual que otros grupos, que
quienes van con curanderos estan mas expuestos a
enfermedades y dafios, porque el Duefio del Cerro es
“vengativo” y, si no le satisface la ofrenda, castiga con
enfermedad y poca cosecha. Antes celebraban lafiesta
de Santa Maria Tlahuitoltepec, pero después de que la
mayoria se hizo protestante ya casi no la festejan, de
hecho la iglesia se ve abandonada. Los catélicos fre-
cuentan los templos pentecosteses y le dicen templo a
laiglesia catdlica, tomando la manera de hablar de los
conversos. Se dice que catdlicos y conversos se llevan
bien, asi como los conversos de diferentes Iglesias, y
que todos cumplen cargos civicos y tequio, pero en Santa
Maria ya no existen cargos religiosos. El presidente
municipal es pentecostés, por eso ya no suben al cerro
Zempoaltepetl como lo hacian cuando el presidente
era catolico. En Yacochi, otra comunidad mixe, al prin-
cipio habia muchos problemas porque los conversos
no querian ocupar cargos ni hacer tequios, y en asam-
blea se les advirtié que, si no cumplian con los servicios
de la comunidad, serian expulsados. Ellos aceptaron
las reglas, las relaciones interreligiosas han mejorado
y se quedaron en el pueblo sin conflicto. Aqui también
los conversos van a la fiesta del santo y cumplen car-
gos no solo civicos sino también religiosos menores y

126

mayores, aunque dicen que no les gustan las costum-
bres relacionadas con la iglesia o con los rituales mi-
xes. No van al cerro pero si a las procesiones y a las
fiestas familiares, aunque no toman ni bailan.

No obstante que las anteriores son las tendencias
mayoritarias, hemos registrado adaptaciones comu-
nitarias e individuales en las que se integra la practi-
ca de los especialistas religiosos tradicionales con las
nuevas religiones. En el primer caso observamos la
agencia mixe de Ocotepec, donde muchos han logrado
compatibilizar normatividades, creencias y practicas
tradicionales con la religion adventista. Los primeros
cinco afos, cuando el grupo era pequefio, hubo gran
conflicto interpersonal y con las autoridades, hasta
llegar a plantear expulsiones en laasamblea. Después
empezo la negociacion, la tolerancia y la convivencia,;
la gente volvid a hablarse, a visitarse y a cooperar. La
negociacién con las autoridades consiste en que los
cargos religiosos se les dan alos catdlicos, en que el sa-
bado no se hace el tequio y que so6lo es para el propio
templo. Tal conciliacion se establece porque esta Igle-
siaesta asentadaen el pueblo desde 1964, tiene varias
generaciones de miembros y “los conversos van cre-
ciendo y ya no se puede echarlos”. Los adventistas
reformulan aspectos de la vida comunitaria y su cultu-
ra: festejan cumpleafnos y hacen convivio con tepache
y comida, ademas de que asisten con curanderos que
alivian de sustos y usan plantas medicinales. Cuando
siembran, matan alos pollos que ofrendany los comen
entre los que han dado ayuda, hacen pedimentos para
los Duefos del Lugar en el cerro, también en la milpa
para la siembray en la nueva vivienda. Siguen siendo
musicos en labanda de la iglesia y reapropian habitos
rituales tradicionales, como el ayuno y la abstinencia,
ahora para el culto sabatico matutino. Los conversos
van adaptando la costumbre sin perder de vista la fe
y guardar el sabado. Son muy solidarios entre ellos,
incluso con los catdlicos, con quienes mantienen rela-
ciones de reciprocidad; por ejemplo, las mujeres con-
versas ayudan en las fiestas catolicas echando tortillas,
preparando comiday donando maiz en mayordomias,
bautizos, bodas y funerales. También hacen peticidon
de mano con donacién de bienes y boda tradicional,
pero sinalcohol. En Ocotepec se registra un interesan-
te ritual que hacen los conversos para Todos Santos.
Cuando alguien se va a convertir tiene permiso de hon-
rar por dltima vez a sus muertos y puede preparar el
altar con toda su parafernalia. Es acomparnado por sus
hermanos de culto que cantan y la persona promete
que es la ultima vez que realiza la costumbre, aunque
si podra asistir a los altares de otros paisanos. En
este pueblo, los conversos que son autoridades partici-
pan de los ritos religiosos y hasta llevan los pollos para



Alicia M. Barabas

la ofrenda, a pesar de no ser ellos quienes los sacrifi-
can. Lo que aqui se ve es que los conversos han adap-
tado lacostumbre, y los jovenes que ya nacieron en esa
religion son mas liberales e incluso bailan en las fies-
tas. Esto no sucede en unadenominacion pentecostal,
sino en una adventista, lo cual lleva a considerar que,
mas que la denominacion, lo que influye en la elabo-
racion de sincretismos es la profundidad temporal de
los procesos de conversion y los acomodamientos cons-
truidos entre la cultura de la socializacion primariay
la de la nueva religion.

Otro ejemplo, esta vez de adaptacion individual, lo
registramos en San Marcos Tlapazola, Tlacolula, dentro
de la Congregacion Pacto Evangélico, que lleg6 a este
pueblo desde 1960. El pastor de esta iglesia es un
anciano huehuete o embajador y “caracterizado” del
pueblo, quien fuera agente municipal y presidente de
Bienes Comunales, y que hace 50 afos se convirtid y
es conductor del culto. El ha logrado construir una
nueva practica religiosa articulando el evangelismo y
lareligiéon zapoteca tradicional, de lacual haretomado
costumbres como el “lavado de manos” en las bodas
donde va a dar “palancén” (consejo) y la bendicion de
tepache enla que se invoca al Dios Sol, la Madre Tierra
y la Lunay se nombran los cuatro puntos cardinales.
No cree en las imagenes ni en que ellas hagan los mi-
lagros, sino que éstos vienen de Dios, pero si cree en
santos y virgenes como simbolos o intermediarios de
la voluntad de Dios.

Los procesos de cambio religioso afectan la cosmo-
visiony las normatividades sobre practicas rituales vi-
gentes y mayoritarias en la comunidad, aunque esto
no signifique la cancelacion de la cultura. Como argu-
menta Hernandez (1994: 96), la cosmovision es, al
igual que la identidad, un proceso dindmico, por ello
no puede hablarse de “pérdida” cultural en los proce-
sos de cambio religioso, sino de transformacién de la
cosmovisiony lacultura. Esun hecho que losindigenas
no son receptores pasivos de influencias y acciones
exogenas, son actores sociales que seleccionan y rea-
propian culturaen funcién de estrategias que elaboran
frente a la situacion inter e intraétnica. En Oaxaca, la
tendencia dominante es que la cosmovisiony la ritua-
lidad tradicionales son discursivamente canceladas,
prohibidasy demonizadas. Sin embargo, cabe pregun-
tarse hasta qué punto desaparecen las representa-
ciones y concepciones sobre Duefos del Lugar, si las
diferentes denominaciones siguen creyendo en las en-
fermedades que éstos causan, como espanto, susto,
dafo, mal aire. Desde mi perspectiva, en las religio-
nes evangélicas, los Duefos de Lugar y otras entida-
des dela“religion del monte” han quedado subsumidos

bajo la figura del demonio cristiano y de las creencias
paganas y politeistas, compartiendo la posiciéon con
los santos de la practica catdlica.

Otro campo de la estructura social que registra
importantes cambios es la vida publica en el ejercicio
del sistema de cargos civicos y religiosos. Por lo gene-
ral, los conversos de todas las denominaciones se nie-
gan a cumplir cargos religiosos, por ello en los pueblos
con mayoria de conversos éstos practicamente han
desaparecido junto con los especialistas religiosos o
han sido remplazados por escualidos comités de fiestas
patrocinados por la minoria catdlica. En muchos ca-
so0s, los conversos tampoco quieren realizar el servicio
comunitario a través de los cargos politicos, ni colabo-
ran de ninguna forma para las fiestas, excluyéndose
asi de las relaciones de reciprocidad comunitarias. Al-
gunas veces se niegan a participar en tequios, en par-
ticular cuando se realizan para la iglesia.

Cuando los municipios son tolerantesy sus sistemas
normativos laxos, los conversos son exceptuados de
muchas de las normatividades comunitarias. En oca-
siones, la ausencia de posibles cargueros ha afectado
al sistema con la supresién no sélo de cargos religio-
sos sino de algunos civicos. Pero en los municipios in-
tolerantes, con sistemas normativos rigidos, a las sec-
tas se les impide entrar, se controlan las existentes y
continuamente sus miembros son puestos a prueba
al ser llamados a desempefiar cargos civicosy religiosos.
Los conversos deben cumplirlos, pues, si no lo hacen,
se arriesgan a ser expulsados. Una estrategia adapta-
tiva frente a esta problematica es obtener un sustituto
para el cargo, lo que se conoce como pagar el cargo y
el tequio, que ya ha sido practicado por los migrantes
y consiste en pagar dinero por el cargo que no se va a
desempefar o buscar un sustituto, el cual puede ser
un pariente que lo hace como intercambio de ayuda, u
otra persona que permuta el cargo o recibe dinero por
realizarlo en nombre del converso.

El sistema de cargos sufre fuertes alteraciones, ya
que se desvincula la relacion entre grados de edad y
escalaféon de cargos, porque los conversos saltan car-
gos del escalafén que no quieren cumplir, en especial
los religiosos, o los suplentes no cubren los requisitos
para desempefarlos. Muchas veces los conversos no
respetan las formas de trabajo colectivo interfamiliar
(mano vuelta) y comunitario (tequios, servicios), pero
en otras, éstas no son normatividades que rehayan,
excepto cuando se trata de ayudas para la iglesia o los
rituales del monte. Es asi que suelen apoyarse entre
familiares y vecinos en cuanto a fiestas familiares y fu-
nerales y se presta trabajo comunitario civico.

Un tema que requiere explicacion tiene que ver con
los aspectos rituales de los cargos civicos. Es usual

127



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

aseverar que cuando se logra una convivenciacomuni-
taria no conflictiva es debido a que los conversos, a
pesar de no cumplir cargos religiosos, si desempefian
cargos civicos. A veces no se entiende por qué, aunque
aparentemente ejercen los cargos civicos, sigue habien-
do conflicto. El problema consiste en que no cumplen
con los numerosos aspectos rituales de tales cargos o
no lo realizan de modo eficiente, por lo que se hacen
acreedores a lareprimenday a la sancion de las auto-
ridades y de la asamblea del pueblo. Veamos algunos
ejemplos de aspectos rituales involucrados en car-
gos civicos.

En San Juan Comaltepec, en la Chinantla Alta, por
influencia de la gran cantidad de conversos, los cargos
civicos estan separados de los religiosos y han dejado
de llevarse acabo muchos rituales que debian desempe-
fAarse dentro de cargos civicos, como el de regidor o el
de alcalde:

Hasta 1982, los cargos civicos y religiosos estaban juntos
y se realizaba una ceremonia de Semana Santa, pero un
regidor converso ya no quiso cooperar y poco a poco se fue
dejando la fiesta, sobre todo porque los conversos no coo-
peraban. Ahora los cargos de topil y fiscal de la iglesia se
hacen por tequios y los cargos religiosos se separaron de
los del cabildo. Hasta 1982, los topiles servian a los asun-
tos de laiglesia, daban de comer tamales y atole a todos los
que iban por la mafana alaiglesiay traian hojas de laurel
y de x6chitl para que fueran bendecidas el Viernes Santo.
Los regidores daban de comer a los que realizaban la re-
presentacion de los apéstoles y a la gente que asistia al
evento. El alcalde daba de comer a todos los que asistian

—

128

al tequio de Semana Santa y el fiscal arreglaba toda la
iglesiay la decorabay preparaba el altar. Todos estos ser-
vicios y ofrendas los conversos no los realizan.

En San Juan Teotalcingo, agencia de Comaltepec,
las diferentes congregaciones no quieren efectuar los
aspectos rituales de los cargos civicos para los que a
veces son electos:

Cuando se realiza el cambio de cargos se hacen ritos de
purificacion y un novenario en la iglesia. Entre tanto, las
autoridades salientes, entrantes y los ancianos estan en
la agencia y alli se les llevan sus comidas durante cinco
dias mientras ellos piden a Dios les ayude con sus cargos.
El presidente, el suplentey el alcalde llevan unavaraverde,
roja y blanca. El alcalde debe dar una comida a la gente
después del novenario ademas de musica, banda y todos
deben asistir a misa. El presidente debe colaborar am-
pliamente con donaciones para la fiesta patronal [pago de
la banda, la comida para la banda, pago de las ceras, co-
pal]. Pero estas actividades los protestantes no quieren
realizarlas.

Frente aestas obligaciones los cargueros conversos
entran en conflicto con el pueblo porque no lascumplen
cabalmente, haciéndose acreedores alasancién colec-
tiva, pues la gente los responsabiliza por las malas
temporadasde lluvias, las malas cosechasy los percan-
ces del pueblo.

En cuanto a laidentidad, reivindican sin excepcion
lade su grupo etnolinguistico, afirmando su pertenen-
cia y la posesion de la lengua materna. Con todo, los
procesos de cambio religioso afectan la cosmovision y
las normatividades tradicionales, en particular sobre
practicas rituales, aunque esto no signifique la can-
celacion de la culturasino su reconfiguracion. Respecto
de la influencia de las nuevas religiones sobre la iden-
tidad étnica, puede apuntarse que no se pronuncian
contra ella, por el contrario, aceptan que sus fieles se
autoconciban y nombren como zapoteco, mazateco o
mixe, y estan de acuerdo con el uso cotidiano de los
idiomas indigenas en todos los grupos generacionales.
Cabe mencionar que avalan y fomentan también el uso
litargico de los idiomas, incluso mediante biblias tra-
ducidas. Los evangélicos y pentecostales promueven
el uso de la lengua indigena para los cantos y el ser-
mon (laBiblia habitualmente se lee en espafiol y se tra-
duce). El idioma se usa menos en otras denominacio-
nes y, entre los testigos de Jehova, soélo para facilitar
la comunicacion con los monolingues. Con relacion
a la indumentaria, las nuevas religiones no prohiben
ni impulsan el uso de la tradicional; alli donde adn se
estila, las conversas siguen portando el huipil, sin



Alicia M. Barabas

embargo, hay gran variacioén en cuanto al uso de joyas
y del cabello largo. Las denominaciones promueven
vestir ropa larga, oscura y sencilla, de manga larga,
sin joyas y, a veces, con pafuelo en la cabeza.

Lasidentidades étnicas no desaparecen ni se renun-
cian porque se transformen las bases culturales tra-
dicionales que le brindan consistencia a la cultura, no
obstante, se ven afectadas por esas transformaciones.
Las representacionesy muchas de las bases culturales
de la identidad étnica mayoritaria cambian y son sus-
tituidas por otras, pero lanuevaidentidad, sustentada
enlareligion adquirida, es también unaformadeiden-
tidad étnica que los vincula con su grupo etnolinguisti-
co. Esta modificacion de las bases culturales de la
identidad se realiza, por ejemplo, cuando se prohibey
demoniza el amplio espectro de la costumbre religiosa
y médica heredadade los ancestrosy reproducida como
legado histérico, cultural y territorial, o cuando se re-
niega de los cargos y del servicio publico; legado que
es considerado por los usuarios como labase necesaria
para la reproduccién de su identidad como mixes, za-
potecos, mixtecos u otros. Al atacar la normatividad
de la cosmovisiony la practica ritual se impugna tam-
bién el modelo de identidad étnica establecido, si bien
en el discurso de los usuarios de las nuevas religiones
evangélicas se dice aceptar la pertenenciay laidentidad
étnica. Pese a ello, la identidad étnica que se reafirma
no es latradicional, fundada en la polifacética costum-
bre, sino una identidad despojada de tales concepcio-
nesy practicas culturales y reconfigurada seguin otras
pautas culturales, entre las que la Biblia es un actor
principal.

Una nota final

De continuar la creciente dinamica migratoriay el au-
mento de los conversos y las denominaciones evangé-
licas e independientes, ;como seran las comunida-
des indigenas en las proximas décadas? Ciertamente,
la estructura social, la organizacién comunitaria, los
sistemas normativos, las practicas religiosasy cultura-
les, las representaciones de laidentidad, en fin, la cos-
tumbre tradicional, habran variado y se habréan reela-
borado nuevas configuraciones etnoculturales.

Si una conclusién general puede extraerse es que
la migracion se ha construido como un fenémeno es-
tructural de las comunidades y por ello esta mas
incorporada a la vida cotidiana y se muestra mas fun-
cional respecto a la reproduccién, siempre reelabo-
rada, de los sistemas normativos de la costumbre. Las
nuevas lglesias, en cambio, atacan diferentes y muy
importantes campos de lacostumbrey en consecuencia

son mas lesivas para su reproduccion, aunque, como
hemos visto, con el tiempo se construyen sincretismos
y reelaboraciones comunitarias e individuales que cons-
tituyen nuevas reconfiguraciones de la costumbre.

Para justificar lo anterior, vale recapitular algunos
de los efectos transformadores de los fenémenos de la
globalizacién que hemos analizado. La migracién en
Oaxaca, en particular la trasnacional, muchas veces
sin pasar por laintermediacion de la nacional, se hain-
crementado a partir de ladécadade 1990y se hadiver-
sificado, incorporando a muchos otros grupos indige-
nas del estado, diferentes de los mixtecos, los zapotecos
y los triques de los que da cuenta numerosa bibliogra-
fia. Los migrantes indigenas, a través de las redes de
parentesco, vecindad, amistad y paisanaje, fundadas
en la identidad étnica o residencial, sea que confor-
men o0 No organizaciones etnopoliticas, siguen siendo
miembros activos de la comunidad, a la que sostienen
econémica y ritualmente. Incluso, y a pesar de lo re-
ciente de la incorporacién de algunos grupos al flujo
migratorio, los migrantes tienen un lugar en la vida
simbdlicay en laterapéuticatradicional, porque la mi-
gracion ha sido integrada al cdédigo simbdlico de la
sociedad. La migracion, con todo y lo traumatico que
supone el cruce de la fronteray el desarraigo del mun-
do de la socializacion, ha sido internalizada por las co-
munidades, y éstas reelaboran y refuncionalizan sus
institucionesy sistemas normativos paraincorporarla,
como hemos visto en relacion con la reciprocidad, la
recomposicion de la familiay las transformaciones del
sistema de cargos politico-religiosos, aunque en este
caso es bastante frecuente que los migrantes regre-
sen para cumplirlos y no se valgan de las otras estra-
tegias paraeludir dar el serviciocomunitario personal-
mente. La culturamaterial resulta ser laque concentra
mayores transformaciones, pero lamigracion no afecta
la cosmovision ni la préactica ritual y terapéutica de la
costumbre; por el contrario, el migrante hace uso de
ellas a través de sus parientes, por lejos que se en-
cuentre, y vuelve a practicarlas cuando regresa a la
comunidad. En cuanto a la identidad, la migracioén re-
vitaliza la identidad local comunitaria pero, al mismo
tiempo, permite la construccion de nuevas represen-
taciones étnicas, supracomunitarias, por lo que suele
producirse una redimensionalizacién de las identi-
dades locales que se autorreconocen como parte de un
grupo mas amplio constituido por los paisanos de
las comunidades de laregion que hablan el mismo idio-
ma. De hecho, las representaciones identitarias pueden
globalizarse y adquirir una conciencia interétnica fo-
mentada por la socializacion con migrantes de distintos
grupos indigenas y por la pertenencia a organizacio-
nes interétnicas.

129



Los retos actuales para las tradiciones indigenas

En cambio, las nuevas Iglesias no son un fenémeno
usualmente internalizado por las comunidades, al
contrario, las tensiones, las disputasy las expulsiones
de conversos constituyen la dindmica mas frecuente.
En efecto, la conversion y la practica religiosa de las
denominaciones protestantes e independientes con-
vierte en “extrafos” parala comunidad a los que antes
eran parientesy vecinos, pues los conversos se excluyen
del sistema normativo comunitario, tanto de las rela-
ciones de reciprocidad como de la participacion en las
fiestas o mayordomias de la iglesia, de los rituales del
monte, del servicio publico religioso y, en ocasiones,
inclusive se niegan a cumplir cargos civicos porque
entrafian aspectos rituales. Tal vez lo mas grave para
la reproduccion de la costumbre sea la pérdida de
plausibilidad y eficacia simbdlica de la cosmovision y
las practicas rituales tradicionales, consideradas ido-
latrias y rechazadas por ser expresion del demonio
cristiano. En la terapéutica, la practica ha cambiado,
asi como también las nociones de salud y enfermedad,
pero siguen existiendo las enfermedades de etiologia
cultural ancestral. De alli que el Duefio de Lugar, res-
ponsable del “susto” o pérdida de las tonas que solo el
nagual de un curandero puede curar, sea sustituido
por el demonio, frente al que se opone el Espiritu Santo
que cura el susto por medio del pastor o el sanador y
sus oraciones. Los sistemas de cargos, para muchos
el corazén de laestructurasocial, resultan fuertemente
impactados por las nuevas Iglesias, tanto los religiosos
como los civicos o politicos, que no son desempefia-
dos o lo son de forma ineficiente. Otras instituciones,
como lafamiliay el compadrazgo, también se ven trans-
formadas por la practica evangélica, mientras que
otros campos de la vida social, como los rituales del
ciclo vital, han sido reelaborados en relacién con los
codigos de la costumbre. Respecto de la identidad ét-
nica, la evidencia con la que contamos nos inclina a
pensar que las autoadscripciones y las adscripciones
por otros se mantienen, pero al cambiar las bases cul-
turales que dan sustento alas identidades relacionales,
los modelos identitarios de mixe o zapoteco que cons-
truyen los conversos, por ejemplo, resultan muy dife-
rentes de los modelos de identidad étnica establecidos
en el seno de la costumbre. No obstante que los cam-
pos socioculturales seleccionados demuestran que
las profundas transformaciones de la cosmovisiény el
sistema normativo son mayores que el sincretismo y
los procesos de articulacion adaptativa, es preciso re-
cordar los casos conocidos en los cuales se han cons-
truido esos procesos, y esto ha sucedido en el contexto
de denominaciones instaladas de larga data que, ha-
biendo pasado por épocas de disputay expulsion, arri-

130

baron a negociaciones y tolerancia mutua que permi-
tieron unaarticulacion entre su practicareligiosay las
practicas de la costumbre.

Bibliografia

BaraBAs, ALICIA

1999 “Traspasando fronteras: los migrantes indige-
nas de México en Estados Unidos”, en J. J.
Pujadasetal. (coords.), Globalizacién, fronteras
culturalesy politicas y ciudadania, VIII Congreso
de Antropologia, Santiago de Compostela, pp.
35-42.
“La ética del don en Oaxaca: los sistemas indi-
genasde reciprocidad”, en Saul Millany Julieta
Valle (coords.), Lacomunidad sin limites. La es-
tructura social y comunitaria de los pueblos
indigenas de México, Consejo Nacional para la
Culturay las Artes (Conaculta)/Instituto Nacio-
nal de Antropologia e Historia (inaH) (coleccion
Etnografia de los Pueblos Indigenas de México,
serie Ensayos, vol. Il), México, pp. 39-64.
“Etnoterritorialidad sagrada en Oaxaca”, en
Alicia Barabas (coord.), Didlogos con el territorio.
Simbolizaciones sobre el espacio enlas culturas
indigenas de México, Conaculta/inaH (coleccion
Etnografia de los Pueblos Indigenas de México,
serie Ensayos, vol. 1), México, pp. 37-119.
“Los migrantes indigenas de Oaxacaen Estados
Unidos”, en L. Velasco (coord.), Migracién, fron-
teray nuevas identidades étnicas, El Colegio de
la Frontera Norte, en prensa.
“Los sistemas normativos frente a las nuevas
alternativas religiosas en Oaxaca”, en E. Quintal
yA. Castilleja, Ensayosde la pluralidad religiosa
enlasregionesindigenas de México, Conaculta/
INAH (coleccion Etnografia de los Pueblos Indi-
genas de México, serie Ensayos) en prensa.
BaraBAs, ALICIA Y MIGUEL BARTOLOME

2003a

2003b

s.f. a

s.f.b

1999 Configuraciones étnicas en Oaxaca. Perspec-
tivas etnogréaficas para las autonomias, iNnaH/
Instituto Nacional Indigenista (in1), México, 3
vols.
BARrABAS, ALICIA ET AL.
s.f. “Los que se van al Norte. La migracion indi-

gena en Oaxaca: chatinos, chinantecos, cho-
chosy cuicatecos”, en M. Nolascoy M. A. Rubio
(coords.), La migracion indigena en México, Co-
nacultaZinaH, en prensa.
BAarRTOLOME, MIGUEL
2003 “Sistemas y légicas parentales en las cultu-
ras de Oaxaca”, en Saul Millan y Julieta Valle
(coords.), Lacomunidad sinlimites. Laestructura
social y comunitaria de los pueblos indigenas
de México, ConacultaZinaH (coleccion Etnogra-
fia de los Pueblos Indigenas de México, serie
Ensayos, vol. Il), México, pp. 65-124.
BarTOLOME, MIGUEL Y ALICIA BARABAS
1990 LapresaCerrode Oroyelingenieroel grandios.
Relocalizaciony etnocidio en la Chinantla, Oaxa-
ca, México, Conaculta/ini (Presencias, 19y 20),
México.
BasTiaN, JEAN PIERRE
1991 Los disidentes. Sociedades protestantesy Revo-
lucion en México, 1872-1911, Fondo de Cultura
Econdmica/EIl Colegio de México, México.



Alicia M. Barabas

ConarPo
2000 La poblacion de México: situacion actual y de-
safios futuros, Consejo Nacional de Poblacion,
México.
CoONTRERAS, ULISES
2001 “El conflicto social como generador de padeci-

miento: litigios por tierra e ilvajinel (mal arroja-
do por envidia) en Yolonhuitz, Chiapas”, en
Alteridades, afio 11, num. 21, enero-junio, pp.
53-64.

DuraND, JORGE Y DoucLAs MASSEY

2001 Clandestinos. Migracién México-Estados Unidos
enlos albores del siglo xxi, Miguel Angel Porrua,
Meéxico.

Fox, JONATHAN Y GASPAR RIVERA-SALGADO (COORDS.)

2005 Indigenas mexicanos migrantes en los Estados
Unidos, Universidad de Zacatecas/Universidad
de California-Santa Cruz/LIX Legislatura/
Miguel Angel Porraa, México.

GuprTA, AKHIL Y JAMES FERGUSON

1992 “Beyond Culture: Space, Identity, and the Po-
litics of Difference”, en Cultural Anthropology,
vol. 7, ndm. 1, pp. 6-23.

HERNANDEZ, ROSALVA

1994 “ldentidades colectivas en los margenes de la
nacioén: etnicidad y cambio religioso entre los
mames de Chiapas”, en Nueva Antropologia,
vol. XIIl, nam. 45, México.

INsTITUTO NACIONAL DE ESTADISTICA,
GEOGRAFIA E INFORMACION (INEGI)

2002 Censo de Poblacion 2000, inecl, MéXico.
MARROQUIN, ENRIQUE, ET AL.

1995 ¢Persecucion religiosa en Oaxaca?, Instituto
Oaxaqueio de las Culturas, Oaxaca.

MILLAN, SAUL

2003 “Estructura social y comunidades indigenas:

un balance preliminar”, en Saal Millany Julieta
Valle (coords.), Lacomunidad sin limites. La es-
tructura social y comunitaria de los pueblos in-
digenas de México, Conaculta/ZinaH (coleccion
Etnografia de los Pueblos Indigenas de México,
serie Ensayos, vol. Il), México, pp. 123-174.
NuTing, Huco
1976 “Introduction: The Nature and Treatment of
Kinship in Mesoamerica”, en Hugo Nutini, Pe-
dro Carrasco y James Taggart (eds.), Essays

on Mexican Kinship, University of Pittsburgh
Press, Pittsburgh, pp. 3-27.
OLIVERAS, DANIEL
2005 “Cosmovisiony territorio entre los chinantecos
de Tlatepusco”, tesis de licenciaturaen Etnolo-
gia, EscuelaNacional de Antropologia e Historia
(enaH), México (inédito).
ORTIZ, MARIO
2001 “Emigran anualmente 300 y 325 mil”, en Noti-
cias, domingo 26 de septiembre [Oaxaca].
RAMIREZ, ALFREDO
1991 “Protestantismoy conflicto social en unacomu-
nidad indigena”, en Alicia Castellanosy Gilber-
to Lopez y Rivas (coords.), Etnia y sociedad en
Oaxaca, Universidad Autbnoma Metropolitana/
INAH/ENAH, México, pp. 91-98.
RIVERA, LILIANA
2003 “Transformaciones comunitarias y remesas
socioculturales de los migrantes mixtecos po-
blanos”, ponencia presentada en el First Inter-
national Colloquium on Migration and Develop-
ment. Trasnationalism and Perspectives on
Integration, Zacatecas.
RoBicHEAUX, DAVID
1997 “Un modelo de familia para el México profun-
do”, en Espacios familiares: ambitos de solida-
ridad, Desarrollo Integral de la Familia (piF),
México, pp. 187-231.
“Introduccion. La naturaleza y el tratamiento
de la familia y el parentesco en México y Me-
soameérica”, en David Robicheaux (comp.), Fa-
milia y parentesco en México y Mesoamérica,
Universidad Iberoamericana, México, pp. 29-
97.

2005

Ruiz, Aiba
2002 Migracion oaxaquefia. Una aproximacion a la
realidad, Coordinacion Estatal de Atencién al
Migrante Oaxaquefo (ceamo), Oaxaca.
VELASQUEZ, CRISTINA
2004 “Comunidades migrantes, géneroy poder poli-
tico en Oaxaca”, en Jonathan Fox y Gaspar Ri-
vera-Salgado (coords.), Indigenas mexicanos
migrantes en los Estados Unidos, Universidad
de Zacatecas/Universidad de California-Santa
Cruz/LIX Legislatura/Miguel Angel Porraa,
México, pp. 519-524.

131



