ALTERIDADES, 2006
16 (32): Pags. 11-27

Definir la religion desde una perspectiva
internacional: identidad y diferencia
en las concepciones oficiales”

PETER BEYER**

Abstract

DEFINING RELIGION IN CROSS-NATIONAL PERSPECTIVE: IDENTITY
AND DIFFERENCE IN OFFICIAL CONCEPTIONS. Within sociology
of religion, the debate in regards to the way in which
religion should be defined has followed a quite consistent
course. The thing such discussions have in common
has been-historically and internationally-the possibility
of agreeing on one definition, which is able to cover all
those social phenomena that observers believe should
be considered asreligion. Nevertheless, when usingitas
category of social observation, there is arisk of distorting
reality, fact that leads towards the need of distinguish-
ing religion from individual faith as well as from orienta-
list projection. This work attempts to conceive religion
as an institutionally differentiated social domain in or-
der to clarify those social aspects, which define it as
such. By placing religion as an idea and a social struc-
ture of European modernity as well as a non-European
parallel appropriation, this paper examines the develop-
mentof the “official” conception of religion within diverse
countriesor regions particularly considering the seman-
ticand institutional aspects. Thus, through the analysis
of five representative cases worldwide, this work offers
a direct path to get to what actually counts as religion.
Key words: religion, individual faith, orientalist projec-
tion, institutionally differentiated social domain, official
conception of religion

Resumen

Enelsenodelasociologiade lareligion, las discusiones
en torno a cémo definir la religion han seguido una tra-
yectoria bastante consistente; su denominador comun
ha sido, histérica e internacionalmente, la posibilidad
de acordar una sola definiciéon capaz de abarcar todos
aquellos fendmenos sociales que los observadores pien-
san deben ser considerados como religién. No obstante,
al utilizarla como categoria de observacion social, se
advierte el riesgo de distorsionar la realidad, de lo cual
se desprende la necesidad de distinguir la religion de
la fe individual y de la proyeccion orientalista. En el
presente articulo se propone concebir a la religién como
un ambito social institucionalmente diferenciado, a fin
de dilucidar aquellos aspectos sociales que la definen
comotal. Tras ubicaralareligion comoideay estructura
social de lamodernidad europea, e identificar la paralela
apropiacion no europea de la misma, se examina el de-
sarrollo de las concepciones “oficiales” de religion en
diversos paisesoregiones, atendiendo en particular los
aspectos semantico e institucional. Asi, mediante el
examen de cinco casos representativos en el plano in-
ternacional, se ofrece un modo directo de llegar a lo que
realmente se considera o no como religion.

Palabras clave: religion, fe individual, proyeccién orien-
talista, ambito social institucionalmente diferenciado,
concepciones oficiales de religion

* Primer capitulo del libro editado por Arthur L. Greil y David G. Bromley, Defining Religion: Investigating the Boundaries Be-
tween the Sacred and Secular Religion and the Social Order, vol. 10, Elsevier Science, Londres, 2003, pp. 163-188.
Traduccion de Victor Manuel Cuchi Espada y revision de Mariana Orozco Ramirez.

** |nvestigador y profesor titular, Departamento de Estudios Clasicos y Religiosos, Universidad de Ottawa, Laurier Avenue
East, Ottawa, Ontario, Canada K1N 6N5. peter.beyer@uottawa.ca



Definir la religion desde una perspectiva internacional

Religion, fe individual
y proyeccioén orientalista

L as discusiones relativas a como definir lareligion,
dadas en el seno de la sociologia de lareligion, han
seguido unaruta muy consistente. La cuestion central
en tales debates ha sido la posibilidad o no de coinci-
dir en una sola definicion que, de manera adecuada,
abarque todos aquellos fendbmenos sociales que los
observadores socioldgicos piensan deben ser considera-
doscomoreligion. No sorprende que, dadas las diferen-
cias casiinevitables entre los puntos de partida norma-
tivos, el acuerdo haya sido imposible; y el problema
de qué incluir se ha traducido en distinciones entre lo
mas abarcador y lo mas restrictivo, sobre todo entre las
definiciones funcionalesy las sustantivas (para la dis-
cusion véase Banton, 1966; O'Toole, 1984; y Hervieu-
Léger, 1993).

Sin embargo, otro debate, entablado principal-
mente desde la disciplina de los estudios religiosos, ha
tomado una direccidon distinta aunque relacionada.
El asunto esencial no ha sido tan sd6lo como definir la
religion, sino si la nocién, como categoria social, no es
en si misma problematica. Al definir y aplicar la idea
de religion como categoria de observacion social reza
lapreguntabasica: ¢acaso no constrefiimos laadecua-
da comprension del fenémeno al grado de distorsio-
nar de alguna manera esa realidad?

Los origenes de esta discusion se remontan a la mo-
dernidad tempranay alapropiaformacion del concep-
to de religion moderno (Preuss, 1996), pero alcanzé lo
que puede llamarse un punto critico a principios del
siglo xix, en especial con figuras protestantes de la ta-
llade Friedrich Schleiermacher, quien definié estupen-
damente a la religion como un sentimiento de absoluta
dependencia(Schleiermacher, 1996), lo que de manera
explicita sitda la esencia de la nocion dentro del indi-
viduo y en un plano no discursivo, es decir, no social.
La religion se tuvo que redimir de lo social para no
desnaturalizarse (véase Firsching y Schlegel, 1998).
Esta interiorizacion y privatizacion de la religion, muy
protestante, debe comprenderse en el contexto del en-
tonces vigente enfrentamiento con el catolicismo, pero
sobre todo en el entorno de la progresiva seculari-
zacion de las principales estructuras de poder de la
sociedad europea. Como consecuencia, el naciente es-
tudio académico de la religion adquirioé ciertas pecu-
liaridades, entre las que destacaron la preocupacion

constante por rescatar lareligion de la depredacion re-
duccionista de las ciencias sociales seculares y su co-
rrespondiente tendencia a considerarla como esencial-
mente individual, como una creencia interna a la que
el creyente enseguida proporciona (de manera secun-
daria) unaexpresion exterior (Otto, 1957; James, 1958).
Estas directrices, que prevalecian enladisciplinaemer-
gente, por supuesto no fueron indiscutibles. La pre-
coz insistencia de Robertson Smith en la primacia de
la actuacién sobre la creencia,! asi como la fortaleza
temprana y continua de las perspectivas funcional y
evolucionista, dan fe de posiciones que abordan la re-
ligion como algo que no es ni sui generis (McCutcheon,
1997) ni primariamente cognitivo. Sin embargo, a me-
diados del siglo xx, predominé en general la pers-
pectiva fideista y social, representada sobre todo en el
trabajo de luminarias como van der Leeuw, Eliade y
Smith.2 Este ultimo fue quien con mayor claridad llevo
esta tendencia a su conclusion mas légica, es decir,
que para entender el fendbmeno de manera apropiada
habia que abandonar la palabra religion en favor de la
idea de fe (Smith, 1991).

Recientemente, unanuevageneracion de observado-
res ha hecho de esta vieja postura el blanco de la criti-
ca, concentrandose en particular en su vision sobre-
natural. Autores como McCutcheon (1997), Chidester
(1996), Jensen (1993) y Fitzgerald (1990y 1997) critican
las nociones de religion excesivamente cognitivas, indi-
vidualistas y diferenciadas, tanto por su inadecuacion
empirica como por sus consecuencias ideolégicas. En
lugar de considerar lo religioso como algo inherente-
mente distinto del resto de la vida social, estos autores
insisten en que debe verse como otro aspecto de ella,
separable de los demas, en el mejor de los casos, de
manera analitica. Una pieza clave del argumento es
que la idea de religién, como algo esencialmente tras-
cendente, hafuncionado como un instrumento ideol6-
gico y politico al servicio del imperialismo occidental
moderno. La religién no sélo es, en palabras de Smith,
una falsa reificacion cristiana occidental y, como tal,
inaplicable a las realidades de otros pueblos; también
ha servido como una importante arma de un arsenal
orientalista con el que los occidentales han buscado la
universalizacion de su peculiar perspectivadel mundo
y, de este modo, controlar otras poblaciones.

Como se ha apuntado, en el debate en el interior de
los estudios religiosos, el denominador comun parece
ser una relativa desconfianza, en especial del aspecto

1 Para antropdélogos con opiniones similares véase A. R. Radcliffe-Brown (1952). La influencia de Smith es estudiada en la

pagina 155.

2 Elcompendiodeobras selectas de Waardenburg (1973) proporciona lo que tal vez aln sea el mejor resumen de estos hechos.

Véase asimismo Sharpe (1986).

12



Peter Beyer

social de lo que se considera como religion. O dicha re-
ligion pierde la supuesta esencia o representa una es-
trategia de imposicion politica ilegitima. Sin embargo,
si observamos con mayor atencion, se aprecia que para
todos los participantes el asunto central no es la di-
mension social general de la religién sino en concreto
ladiferenciacion social de lareligion. Ya sea que se halle
afuerade laexperienciapersonal individual o separada
de las estructuras sociales, autores desde Schleierma-
cher hasta Fitzgerald han cuestionado la autenticidad
o las consecuencias de la nocién de que la religion es, o
pudiera ser, una esfera social institucionalmente dife-
renciada. Ademas, y regresando a ladiscusion sociolo6-
gica predominante, las definiciones sustantivas de re-
ligibn amenudo se consideran insatisfactorias, porque
tienden a ser demasiado estrechas en apariencia, quiza
hastauniversalizar falsamente un particularismo teol6-
gico. Es, asimismo, la clase de definicion que se refiere
con mayor claridad a la religién diferenciada o institu-
cional. Por otra parte, aun cuando a las definiciones
funcionales se les acusacon frecuenciade ser demasia-
doamplias einclusoreduccionistas, nodan laaparien-
cia de imponer un punto de vista particular. Empero,
al permitir a la religion que flote, mas que solucionar el
problema lo evaden.

En este capitulo no me he propuesto resolver estos
debates, ya sea en sus versiones de estudios religio-
sos o socioldgicos. En su lugar, deseo concentrarme
en la cuestion de lareligion como un ambito social ins-
titucionalmente diferenciado. La hipoétesis central que
defiendo es: las intratables argumentaciones en torno
a una definicion apropiada de la religion suceden por
el trasfondo del surgimiento histoérico y global de un
ambito institucional diferenciado para la religion. De
hecho, los debates son un reflejo de su desarrollo por-
que, como lo sostengo, es el sistema social para lareli-
gion lo que constituye una especie de modelo predo-
minante, aunque a menudo implicito, en el contexto
donde la mayoria de los eruditos realizan sus observa-
ciones. Por razones teoricas, politicas y teoldgicas, es
posible criticar este modelo, incluso atacar su legitimi-
dad; pero, en tanto realidad socialmente construida 'y
real en sus consecuencias, no se puede tan sélo argu-
mentar un error ideoldgico o una fantasia de la mira-
daorientalista. Por ende, no niego que lareligiéon, como
cualquier otra palabra o categoria, es siempre una
abstraccion del observador, realidad dada sélo a tra-
vés de su uso en la comunicacion social. Con esto sim-
plemente queda subrayada la importancia que el con-
texto social-comunicativo tiene para entender por qué
determinadas concepciones, ciertos términos y sus
significados, llegaron a ser tratados como verdaderos,
incluso como evidentes en si mismos. Al presentar

este argumento reconozco la deuda con los criticos de
la nocion de religion: se puede hablar adecuadamente
de la reificacion de la religion, de su estatus como ins-
trumento del poder imperialistay como una proyeccion
orientalista. Estos desarrollos y usos, desde luego, no
demeritan la realidad social de esta religion. Ni vician
la utilidad cientifica del concepto. Por el contrario, sub-
rayan esarealidad y esa utilidad al tiempo que sefialan
su absoluta contingencia: la religion también podria
sery también podria haber sido algo distinto o nada en
absoluto. No es unaesenciaineluctable niunamanifes-
tacion ilusoria (van der Leeuw, 1967), ni sui generis,
ni simple imposicion cultural. En cambio, en el mundo
actual la religion es una construccion social contin-
gente, y con frecuencia muy controvertida, a partir de
la cual numerosos cientificos, tedlogos y otros obser-
vadores pueden y no hacen mas que abstraer.

Para exponer y construir mi punto de vista dividi
estapresentacion de lasiguiente manera: en laproxima
seccion ofrezco un breve panorama del desarrollo his-
térico del concepto moderno de religion como ambito
especifico y plural de la vida humanay social. Esta es,
basicamente, una historia basada en lo europeo; se
enfatizan los desarrollos semanticoy socioestructural.
La seccion subsecuente se enfoca en la apropiacion o
el rechazo de las ideas de religion y religiones construi-
das por las élites de lugares del mundo no europeos,
lo que constituye la base de un ambito social global y
diferenciado para la religion. Aqui me concentro en
concepciones oficiales y politico-legales de religién,
tal como se manifestaron en cinco casos nacionales
diferentes (en Japdén, China, Indonesia, India y Ca-
nadd). La siguiente seccion resume las repercusiones
de estas historias de apropiacion/rechazo para mos-
trar como es que son el reflejo de una nocién de re-
ligion bastante consistente y globalmente extendida,
que apuntaalaposibilidad de un sistema institucional
para la religion de alcance global. En la seccién que
concluye considero algunas implicaciones del anali-
sis respecto al asunto general de coémo definimos la
religion.

La religion como idea y estructura social
en la modernidad europea

En las lenguas europeas la palabra religiéon tiene una
muy larga ascendencia. De acuerdo con Despland, su
empleo se remonta por lo menos a los tiempos de la
antigua Roma (Despland, 1979; véase también Feil,
1986), pero esto no quiere decir que alo largo de la his-
toria la palabra siempre haya significado lo mismo;
muy por el contrario.

13



Definir la religion desde una perspectiva internacional

Para apreciar los cambios de significado asociados
al periodo moderno resulta util tener unaidea de lo que
la palabra implicaba en el momento anterior inme-
diato. Destacan dos caracteristicas: en ese tiempo, reli-
gio tenia una connotacién principalmente monastica:
se referia a la vida disciplinada dentro de las institu-
ciones monasticas; eraun término técnico que indicaba
sobre todo esta forma restringida de practica religiosa;
la segunda caracteristica es que, en cuanto religio, de-
signaba una cualidad o ambito mas amplio, se trataba
de una esfera singular y no plural. Denotaba asuntos
que tenian que ver con Dios o los dioses; y se referia a
aspectos como la devocion humana, la orientacion, la
conducta y la actitud de los humanos hacia lo sobre-
natural. Este significado de religio no negaba que la
gente adora y venera de diversas maneras, sin impor-
tar que sean consideradas buenas o malas, correctas
oincorrectas. Aun asi, tales variantes no demeritan su
singularidad. Por ejemplo, el tratamiento que Marsilio
Ficino dio a la diversificacion religiosa desde el inicio
del periodo a finales del siglo xv todavia pudo intitularse
De Christiana Religione, donde “cristiano” no significa
unareligion entre varias sino el finy los ideales esencia-
les de toda practica religiosa (Harrison, 1990: 5-60).
Allende la esfera europea vemos coincidir nociones se-
mejantes, por ejemplo en la nocidn islamica de que la
mismarevelacion divina fue concedida a diversos pue-
blos, y de que las diferentes practicasy creencias refle-
jan distintas adulteraciones del original coranico; todo
lo ajeno a este esquema ni siquiera se considera religion.

Las instituciones religiosas de la Europa occidental
del medioevo tardio se correspondian con los usos se-
manticos. La lglesia cristiana, centrada en Roma, no
so6lo fue la institucion dominante como tal sino que se
adjudicd, de forma mas o menos exitosa, el derecho a
representar toda actividad religiosa legitima, aun cuan-
do gran parte de ella, incluyendo la que hoy podemos
denominar religion popular, escapara a su control
efectivo. Ademas, la Iglesia concedio6 un lugar privile-
giado a sus instituciones monasticas, considerando la
vida religiosa de los monjes y las monjas como la mas
representativa, como la forma mas pura (Southern,
1970). lgual que en tantas otras civilizaciones alrede-
dor del mundo, lo mismo antes que después de este
periodo, las instituciones y significados europeos no
captaron la variedad religiosa en términos de distin-
tasreligiones sino através de distinciones entre lo mas
puroy lo menos puro, entre superior e inferior, entre re-
ligioy superstitio. En el transcurso de los siguientes si-
glos, desde luego tales distinciones continuaron, pero
se volvieron cada vez menos convincentes, y fueron
remplazadas poco a poco por un sentido propiamente
moderno de religion en tanto que ambito especifico de

14

actuacion social, manifiesto sobre todo en términos
de una pluralidad de religiones mutuamente identifi-
cables.

Para alcanzar este significado de religion ya trans-
formado fue preciso dar una serie de pasos légicos e
historicos. Otra vez de acuerdo con el anélisis de Ha-
rrison, el mas temprano de ellos se observa en el siglo
xv en los escritos del ya mencionado Ficinoy de Nicolas
de Cusa. Aun cuando todavia consideraron la religion
ensingular, su aporte consiste en haberla tratado como
una esfera de actuacion distinta. Como lo plantea Ha-
rrison en su analisis, con estas figuras tempranas “por
primera vez la ‘religion’ se convirtié en algo genérico
que permitia una variedad de expresiones historicas”
(1990: 14). Mas tarde, en el contexto de los muy con-
flictivos periodos de Reforma y posteriores a ella, se
experimento el siguiente paso, al que Smith (1991) y
Despland (1979) han llamado la reificacion de la reli-
gion, consistente en imaginar la variedad inherente a
esta Unica religiéon en términos de una pluralidad de
religiones distintas y mutuamente identificables. A par-
tir de entonces, las personas ya no tendrian religiéon en
grados variables y de modos diferentes, en vez de ello
se teniaunareligion, implicando asi esta pluralidad de
entidades distintas. De alli en adelante asistimos a lo
que tal vez haya sido el paso definitivo en la transfor-
macion semantica, el descubrimiento de un ndmero
abierto de estas religiones en todo el mundo. En el si-
glo xix este proceso se aprecia en la idea de que cada
una de estas religiones representa una entidad siste-
maticay autorreflexiva, que puede designarse a través
de nombres propios: cristianismo, judaismo, budismo,
hinduismo, confucianismo y demas (Smith, 1991).

Estas transiciones semanticas en la Europaocciden-
tal, entre los siglos xvi y xx, estuvieron correlacionadas
mMAas o menos exactamente con tres acontecimientos
institucionales e historicos interrelacionados: las di-
visiones religiosas engendradas a raiz de la Reforma
protestante; la constante y creciente diferenciacion de
ambitos institucionales no religiosos o sistemas socia-
les (sobre todo la ciencia, la economia, el Estado y el
derecho); y la expansion imperial de las potencias eu-
ropeas que, con el tiempo, llevaron su influenciaatodo
el planeta. Si se simplifica mucho, el desenlace de la
Reforma dejé claro a la mayoria de los europeos que
lareligion era, al menos, tanto fuente de divisién y con-
flicto como de armonia y unidad. Ademas, y tal vez lo
mas importante, la solucion préactica para esta contro-
versiafue emplear las diferencias politicas que entonces
afloraban como catalizadores de las diferencias religio-
sas. La férmula westfaliana del siglo xvii consolidoé la
idea de que las identidades politica y religiosa podian
corresponder, que la religion del gobernante podia ser



Peter Beyer

lareligion de los sujetos. Al trasladar la legitimidad poli-
ticade gobernante a gobernados, afinales del siglo xvii
e inicios del xix, los europeos comenzaron a considerar
alareligion como un correlato natural de la nacion, lo
cual indicaba que ambas eran plurales en si mismas.

Sin embargo, esta relacion nunca fue una sencilla
y exacta correspondencia de las naciones con sus re-
ligiones. Idealmente, cada una de las naciones imagi-
nadas (Anderson, 1991) poseia su propio Estado, y
cada nacion tenia su religion. Pero ni el reino politico
ni el religioso fueron simples agregados de la naciéon.
Al contrario, estasy otras funciones formaron ambitos
institucionales o sistemas sociales cada vez mas dife-
renciados, construidos conforme a sus légicas especi-
ficas. Los Estados eran diferentes pero seguian un mo-
delo mas o menos singular en cuanto alo que un Estado
hacia y como se estructuraba internamente. Por su
parte, las religiones eran distintas pero compartian
caracteristicas formalmente semejantesy reconocibles,
entre las cuales fue central la creciente y clara orga-
nizacion de las religiones en Iglesias. Muchas de estas
Iglesias habian sido establecidas de manera oficial, o
sea, legal y politicamente; otras no. Juntas, sinembar-
go, constituyeron el aspecto mas visible y definido del
sistemadiferenciado de religion en lasociedad europea.
Hubieron, desde luego, ambigiiedades sintomaticas
inherentes aesta simultaneadiferenciaciony estrecha
identificacion. Estas se manifestaron de muchas ma-
neras, especialmente en conflictos entre la Iglesiay el
Estado, entre Iglesias, en la discusion sobre cual reli-
gion (es decir, cual versiéon del cristianismo) caracte-
rizaba a una nacién dada y en guerras interestatales
en las que ambos bandos declaraban contar con el
favor del mismo Dios.

Estos acontecimientos intraeuropeos pudieron re-
sultar de manera distinta de no haber contado con la
expansion imperial como dimension integral. El rasgo
mas peculiar de esta expansion y, para nuestros pro-
positos, el mas importante, fue, otra vez, su combina-
cion de coordinacion y falta de coordinacion, de dife-
renciaciony unidad. En primer lugar, hacia finales del
siglo xv, mas de una potencia politica estuvo involu-
crada desde el principio, sobre todo Portugal, Espafia,
Francia, Inglaterray Holanda. En segundo lugar, en el
centrode estas empresas imperiales yacian los motivos
econdémicos; la expansion europea fue también, desde
el principio, expansion capitalista (Wallerstein, 1974).
En tercero, las Iglesias europeas, especialmente la
Iglesia Catdlica Romana, enviaron misioneros a todos
los confines del mundo, y lo hicieron tanto independien-
temente como junto con las potencias politicas (Neill,
1964). Si bien en muchos casos, en especial el de Es-
pafa, habia un alto grado de coordinaciéon que, como

se dio, subordind a los mercaderes y a los misioneros
a los soldados, a menudo éste no era el caso. Asi, en
China, Japoén, India y hasta cierto punto en Canada,
los misioneros jesuitas operaron con relativa indepen-
dencia de las potencias europeas, obedeciendo princi-
palmente asus lideres religiosos en Roma. Por su parte,
aun cuando empresas econdmicas como la British
East India Company y la Hudson’s Bay Company con-
taron con apoyo estatal importante, también operaron
con bastante autonomia. Sin embargo, tal descoordi-
nacién nodesvirtlael hecho de que dichas expansiones
institucionales coincidieran en el tiempo, con referen-
cia entre si y cada cual brindando condiciones claves
de posibilidad para las demas. La eventual ventaja de
poder de los europeos sobre la mayoria de los otros
pueblos, una superioridad que posibilité la expansion
global imperial, recay6 en la diferenciacion, en la in-
terdependencia y fue, a su vez, resultado del mejora-
miento adaptativo (Parsons, 1971: 11) de estos sistemas
sociales, incluido aquél paralareligion. Con el tiempo,
ante esta peculiaridad de la expansién europea, los
sujetos no europeos de su expansion se vieron ante el
perplejo cuestionamiento sobre cuales formas europeas
apropiarsey cuales ignorar. Ello, por supuesto, incluy6
el tema de coOmo responder a la manera en que los
europeos formaban e imaginaban las religiones.

15



Definir la religion desde una perspectiva internacional

La apropiacion no europea de la religion

Volcandonos en la parte no europea del relato, dos
observaciones introductorias trazan el escenario. Pri-
mera, aun cuando el descubrimiento europeo de otras
religiones fue claramente un aspecto de la proyeccion
orientalista, esto no excluye la apropiaciéon de la idea
por los objetos de dicha proyeccion, es decir, por los
otros no europeos; ni significaen especial que tal apro-
piacion procurada sea necesariamente inauténtica,
ilegitima o la falsa conciencia de unaclase cliente (com-
prador class); del mismo modo que laconversién auna
religion occidental no significa por necesidad unatrans-
culturacion del converso no occidental. En efecto, la
suposicion de que en cada region cultural o civilizato-
ria existe una especie de esencia auténtica, que se re-
monta a tiempos anteriores a la imposicion europea y
se considera el Unico estandar de autenticidad, es en si
misma una proyeccion orientalista, ademas de un sin-
toma primario del proceso de apropiacion. Segunda,
puesto que la nocién de la religiéon y las religiones es
un acontecimiento relativamente reciente, incluso para
los europeos, es poco Util pensar en esa evolucion sim-
plemente en términos de imposicion. La idea moderna
y larealidad social de lareligidony las religiones depen-
den tanto de las reimaginaciones no europeas a par-
tir del siglo xix como de lo que los europeos hacian an-
tes y desde entonces.

En ese contexto, debe recordarse que la concepcion
europea moderna de religion jamas ha dejado de ser
cuestionada, incluso por sus supuestos portadores. La
llustracion y en especial los criticos decimonoénicos,
desde Marx y Feuerbach hasta Comte y Freud, recha-
zaron estupendamente la nocidon en tanto ideologia,
proyeccion, ilusion infantil o mala ciencia. Ciertos ob-
servadores y criticos de la segunda mitad del siglo xx,
como Dietrich Bonhoeffer (1967), Jacques Ellul (1983)
y Wilfred C. Smith (1991), aunque mas avenidos a la
idea de relaciones humanas divinas, no obstante, han
rechazado la nocién por su aparente exterioridad in-
auténtica, su calidad como mera técnica o su excesiva
reificacion, respectivamente. Y, en la actualidad, mas
de un pufiado de occidentales han manifestado una
clara predilecciéon por palabras tales como espirituali-
dad en vez de religion, pues esta ultima acarrea un tufo
de imposicién autoritaria y, por ende, ilegitima, si no
es que una frivola pretension exterior. Pese a tales re-
chazos, con todo, pocos discutirian que entre los occi-
dentales es comun aceptar la idea de que existe una
cosa tal como la religion y que ésta se manifiesta en
una serie de religiones: el cristianismo, el islamismo,
el judaismo, el budismo y el hinduismo, si bien no
siempre en la cienciologia o la wicca. De hecho, segun

16

encuestas recientes, la gran mayoria de aquellos que
por lo general se contabilizan como occidentales se
identifican de manera abierta con unareligiony consi-
deran a ésta como algo usualmente positivo (Inglehart
et al., 1998).

A la luz de esta ambigledad occidental, y dado el
contexto de los origenes y las implicaciones europeas
en los proyectos imperiales occidentales, no deberia
sorprender el destino tan variopinto que ha sufrido la
concepcion de religion moderna entre los no occiden-
tales durante los ultimos dos siglos. En resumen, lo
que encontramos son intentos deliberados por recons-
truir y reimaginar tradiciones locales como la religion
y las religiones, asi como rechazos ex profeso a la
nocion completa y una buena cantidad de posiciones
intermedias, es decir, esfuerzos de reconstruccion que,
por una u otra razén, desean evitar la etiqueta de reli-
gion. En contraste, lo que no hallamos en esta parte no
europeade la narrativa es laincomprensién de laidea,
el deseo de restringir la palabra sélo al cristianismo, la
quinta esencia de la religién occidental originalmente
o aun laincapacidad de ver algunos aspectos de la tra-
dicion local que se evidencian como religion. En otras
palabras, la apropiacion no occidental (incluyendo el
rechazo) de la religion es paralela a su invencién occi-
dental. Este resultado no so6lo desafia a los criticos que
consideran a la religion como una mera proyeccion oc-
cidental, también establece las condiciones para una
consecuencia mucho mas interesante, es decir, como
ya se ha indicado, la transformacién de la idea de reli-
gion por no europeos a tal grado que la nocién supues-
tamente occidental se ha visto transformada en su im-
portancia y significado.

Como en el caso europeo, la apropiacion y la res-
puesta no occidental han implicado la constante dis-
cusion entre dos maneras de identificar a la religion,
la etnocultural y la sistémica: si es que la religion es
un aspecto de aquello que identifica a un grupo social,
a menudo y mas significativamente bajo la rdbrica de
lanacion;osilareligion es unaentidad reflexivay con-
tenida en si misma, universalmente disponible, para
cuya identidad no depende de portadores culturales
particulares. Formulado de manera un poco distinta,
en los tiempos modernos (tanto en los contextos euro-
peo como no europeo) ha existido una constante ten-
sion entre identificar religiones segun quiénes pertene-
ceny aqué pertenecen. Estadistincion harepresenta-
do una alternativa histérica formal, aun cuando en la
(re)construccion actual de las religiones la eleccion sea
conformada en funcién de un rasgo esencial de unare-
ligion particular (re)imaginada. También representa
uno de los primeros ejes a lo largo de los cuales distin-
tas personas han adoptado o rechazado para si laidea



Peter Beyer

de religion, especialmente en términos de la distincion
oidentificacion de las nociones de religion y de cultura.

Alaluz de estas observaciones generales, lo que res-
ta es concretarlas mediante una mirada breve a varios
ejemplos particulares. En atencion a lo que acabo de
mencionar, hay en principio dos maneras de hacerlo:
comparando la reconstruccion de las distintas religio-
nes o examinando sus respectivos desarrollos en di-
versas regiones o paises. Un analisis minucioso tendria
que realizar ambos abordajes y tendria que considerar
tanto la evolucién seméantica como la institucional.
Aqui me limito a lo dltimo en ambos respectos y, aun
mas, al analisis de los distintos conceptos oficiales de
religion, o sea, aquellos engarzados de un modo u otro
por los Estados. Desde que en la sociedad global de
hoy los Estados y sus dependencias ejercen tan po-
derosa influencia en los procesos sociales a través de
sus capacidades de vigilancia, este abordaje ofrece un
modo directo de llegar a lo que realmente es y lo que
no es considerado comoreligiéon. Un analisis institucio-
nal mas amplio tendra que aguardar otro lugar.

Cinco estudios de caso

He elegido los cinco casos examinados en esta seccion
por varias razones, pero las mas importantes son las
siguientes: (i) éstos representan aproximadamente
40% de la poblacion mundial; (ii) incluyen paises que
representan a las cuatro religiones con el mayor nua-
mero de adherentes, a saber: budismo, hinduismo,
islam y cristianismo; (iii) ejemplifican casos tanto de
la s6lida apropiaciéon como del rechazo mas o menos
claro de la nocién de religion; (iv) abarcan una amplia
variedad de ejemplos no europeos/no occidentales;
y (v) existe bibliografia de buena calidad en torno al
asunto examinado, aunque solo en el caso de Japdn
los textos estan claramente enfocados en él. Por esta
razén es que empiezo con Japon.

Japoén

Como en la mayoria de las lenguas no europeas, antes
del siglo xix, el japonés carecia de una palabra que
correspondieraalaideaoccidental modernade religion.
El desarrollo de tal palabra no sucedié junto con la
primera incursion europea en Japon que, para el caso
de la religion, se dio luego de la llegada de los jesuitas
en el siglo xvi. En su lugar, a menos de un siglo de su

introduccion, los gobernantes Tokugawa suprimie-
ron el cristianismo (Earhart, 1982; Nosco, 1996) expul-
sando a los extranjeros y sus ideas. Hacia mediados
del siglo xix, sin embargo, conscientes de que el aisla-
miento ya no era una opcioén viable, los gobernantes
negociaron tratados con los occidentales, en este caso,
con los estadounidenses. Para las versiones de dichos
tratados en japonés necesitaban una palabra que tra-
dujera la que en inglés significa religion; eligieron el
término budista monastico técnico shikyd, que signifi-
caaproximadamente ensefianza de grupo o ensefianza
de la secta. Lejos de popularizarse de inmediato, no fue
sino hasta el final del siglo cuando shikyo se habia
convertido gradualmente en la palabra aceptada para
significar religion.®

Por consiguiente, no fueron los tratados los que im-
pusieron laidea a los japoneses. Al contrario, en suim-
petu por modernizar, por hacer de si mismos un pais
poderoso que pudiera enfrentarse a los occidentales,
los japoneses adoptaron y adaptaron varias de las es-
tructuras y las ideas de sus rivales, incluyendo la no-
cion de religion y una Constitucion estatal escrita que
incluia una clausula para la libertad de religion. Qué
significé y qué implico estareligion para los japoneses,
yaque, no obstante fue bastante cuestionada, encarno
la cuestion de como las tradiciones japonesas se rela-
cionaron con esa palabra: ¢ habia una religion japone-
sa?, ¢,qué se entendia por religion?, ¢la religion era
buenaomala? Resumiendo una historia muy compleja,
lo que para los japoneses era claramente una religion
erael cristianismo (kirisutoky0); éste era el modelo evi-
dente de unareligion. En consecuencia, lareligion tra-
taba sobre todo respecto a la enseflanzay la creencia,;
tenia fuertes tonos fideistas y, en ese sentido, protes-
tantes. No obstante, muchos budistas respondieron a
la idea de manera positiva y afirmaron al budismo
(bukky0) como otra religion. Ademas, surgieron varias
religiones nuevas, como tenrikyoy omotokyo, reclaman-
dolibertady reconocimiento. Aun asi, esen el desarrollo
de lo que se conoce como shintd donde yacen las ambi-
guedades mas interesantes.

Antes de que se establecierala palabrashukyo para
significar religion, tampoco se utilizé con regularidad
ni consistencia la palabra shintd para nombrar una
serie de tradiciones japonesas autéctonas. Dicho desa-
rrollo ocurrié al parejo de la promulgacion de shukyao.
En un grado muy limitado, esto significd que shinto se
convirtio en la palabra para designar, de una manera
nunca antes vista, una religion japonesa reimagina-
da, distinta especialmente del budismo. Mucho mas

2 En esta seccion mi presentacion se apoya sustancialmente en Hardacre (1989).

17



Definir la religion desde una perspectiva internacional

importante, sin embargo, fue el movimiento entre los
principales sacerdotes shintd y una buena porcion de
la nueva élite gobernante para distinguir lo que vino a
llamarse shintdo como una ensefianza y una forma que
no era una religion. Las bases para la construccion de
esta distincion dicen mucho acerca de lo que shukyo
significé y continua significando para los japoneses.
Primero, shintd no era unareligion, porque no fue una
ensefianza de grupo o secta, lo que quiere decir que no
se limit6é a los que creyeron en ella. Por el contrario,
shinto era una ensefanza universal o, lo que es lo mis-
mo, nacional (kokky0), acerca de la cual no podia ha-
ber diferencia de opinion sectaria. Segundo, y muy re-
lacionado con lo anterior, shintdo no era tanto unacreen-
cia como una accion o conducta: fue lo que el pueblo
japonés vivio, lo que los hizo japoneses. Con la ayuda
de tales contrastes, durante el periodo que va de fina-
les del siglo xix hasta el fin de la Segunda Guerra Mun-
dial, la élite gobernante conforma el jinja o shinto es-
tatal. Esta ideologia nacionalista, completada con un
vasto numero de lugares sagrados y ceremonias ofi-
ciales, no era una cuestion de creencia o eleccion pri-
vadas, de libertad de religion, sino la expresién del pa-
triotismo y el deber civico obligatorios. Fue impuesta
encimay mas allade lamerareligion. En este contexto,
los grupos shiukyo que no demostraron subordinacion
al sistema extendido y nacional fueron suprimidos y
etiquetados como jakyo, como “ensefianzas malignas”,
en efecto, como traidores.

El principal cambio en la situacién japonesa del pe-
riodo de la posguerra es que, si bien a raiz de que los
estadounidenses impusieron la constitucion de 1947
se conservo la libertad de religion, el jinja shintd podia
operar solo al grado en que se mantuviera separado
del apoyo y la sancion estatales; y al operar asi debia
ser tratada como cualquier otra religion (Woodward,
1972). En otras palabras, el jinja shinto debia ser un
shukyd. Todavia existe la posibilidad de una religion
nacional. Sin embargo, semejante religion tendria que
ser voluntaria. Tendria que ser una entre las demas.
En los hechos, después de 1945 no se desarrollé una
religion nueva, nacional y voluntaria llamada shintao.
En cambio, una plétora de religiones nuevas como la
soka gakkai, seichd no ie o rissh kosei-kai adquirieron
preponderancia (y en multiples casos, notoriedad).
Estas algunas veces son budistas, otras veces son am-
pliamente shintd, algunas ocasiones No son ninguna
0 son ambas. Existen junto con otras religiones, inclu-
yendo las cristianas. Sin embargo, el pueblo japonés
se ocupa en general en una amplia gama de activida-
des que analiticamente pudieran considerarse como
religiosas, pero que ellos no suelen reconocer como ta-
les, como parte de una esfera social sistémica distinta

18

de otras y que se manifiesta en una pluralidad de
subentidades mas o menos especificas (Hardacre, 1989;
Reader, 1990; Reid, 1991). Tales practicas no han sido
imaginadas, formadas, mucho menos organizadas como
expresiones de la religion y las religiones. Oficial y po-
pularmente, tales actividades no forman parte de la
religion o de unareligion. Si se desea una etiqueta para
ellas, entonces cultura seriaméas adecuada, yaque aun
en los idiomas occidentales esta nocién connota una
pluralidad inherente sin necesariamente designar un
ambito separado.

Sonvarios losrasgos de laapropiaciony transforma-
cion japonesa de la idea de religion que vale la pena
subrayar antes de continuar con el caso chino, que es
mas o menos semejante. Primero, obviamente lareligion
y las religiones existen y no todas son de origen o ca-
racter occidental. Segundo, la religion es algo que una
persona puede 0 no tener; no es un aspecto inherente
a la existencia humana. Tercero, la religion lleva una
connotacion sectaria o parroquial, lo que significa que
parauna parte importante de la poblacion japonesaes
algo sospechoso y estrecho, que no esta orientado cla-
ramente hacia el bien comudn. Cuarto, mucho de lo que
analiticamente podria considerarse como religion no
lo hace si no recae bajo otra categoria menos diferen-
ciable. Quinto, existen religiones buenas (o moralmente
neutras) y malas; un término peyorativo separado se
aplica a las ultimas, en el caso japonés jakyo, con un
significado claramente negativo. Sexto, la religion y la
culturaen absoluto estan atadas de una maneraorga-
nica; incluso hasta pueden ser contradictorias. Dicho
de otro modo, lareligiony las religiones son formas so-
ciales diferenciadas.

China

Después de laRestauracion Meiji, la exitosa moderniza-
cion de Japodn sirvié de modelo para otros paises del
oriente asiatico, en especial para China. Las élites chi-
nas intentaron aprender de la estrategia japonesa de
muchas maneras, pero con resultados muy distintos,
dada ladiferenciaen los contextos histéricoy cultural.
De esta forma, la apropiaciéon china de la nocién mo-
derna de religion se asemeja al caso japonés, aunque
también se distingue de él de manera significativa. En-
tre las similitudes mas importantes estan: la adopciéon
de exactamente la misma palabra para significar reli-
gion, solo que en su variante china; el uso del cristia-
nismo como el modelo implicito de aquello que pudiera
considerarse como religion; la facilidad e incluso la
obviedad con las que el budismo ha sido considerado
una religion; y la negativa para reimaginar como una



Peter Beyer

religion aquellas tradiciones culturales que son mas
facilmente identificables con el caracter nacional. Las
diferencias mas notables tienen que ver con un infruc-
tuoso pero revelador intento por reconstruir las tradi-
ciones confucianas como una religion estatal; una an-
tirreligiosidad mucho mas virulenta entre una parte
muy significativa de la élite modernizadora; y una cla-
ridad oficial postmaoista con respecto a qué esy no es
exactamente una religion y porqué.

La palabra que los chinos adoptaron a principios
del siglo xx paradesignar laideade religion fue zongjiao,
el término técnico budista correspondiente que significa
ensefanzasectariaodegrupo. Laambigledad sentida
hacia la nocién de religion fue bien expresada por uno
de los miembros méas importantes de laintelectualidad
modernizadora de esa épocay quiza el hombre que fue
responsable de introducir el nuevo uso del término,
Liang Chichao.* En uno de sus muchos escritos, ano-
to: “no hay religion entre los productos indigenas de
China[;] lo que ha fabricado la historia de la religion
en Chinason lasreligiones traidas de tierras extranjeras
principalmente... El tacismo es laUnicareligion autéc-
tona de China... pero incluirla en una historia china
de la religion es en verdad una gran humillacion” (cit.

enYang, 1967:5). Lo que resalta en este argumento es
que Liang no considera como religion lo que los occi-
dentales llaman confucianismo, y una actitud muy
negativa hacia el taoismo, no obstante afirmar que es
una religion. Lo que aqui esta implicito, pero que apa-
rece con nitidez en otros escritos de Liang, es que con-
sideraba al budismo como una religién (extranjera) y,
mas tarde en su vida, la mejor en ese sentido (Chan,
1985).

En su juventud, antes de que larevolucion de 1911
derrocaraaladinastiaimperial, Liang fue discipulo de
otra figura importante relacionada con la religion,
Kang Yuwei. Entre las aportaciones de Kang hubo un
esfuerzo para hacer lo que luego Liang rechazé: reima-
ginar y reestructurar al confucianismo como religion
(Hsiao, 1975). Triunfé en esta empresa al ganarse el
apoyo del sucesor inmediato del Gltimo emperador,
Yuan Shihkai, para hacer del confucianismo no sélo
unareligion (kongjiao) sino la religion del Estado o na-
cional (guojiao). El plan fracaso con la caida de Yuan
y, de cualquier modo, recibié poco respaldo de la élite
chinaen ascenso. Dentro de este grupo habia acuerdo
casi unanime en torno a que, independientemente de
lo que fuera rujiao (ensefiar a los eruditos),® no erauna
religion. Como la japonesa, la élite modernizadora chi-
nareimaginoé en efecto sus tradiciones nativas pero re-
chazo6 darles el titulo de religion. En el caso de los chi-
Nnos -y aqui nos encontramos con unarazoén importante
del rechazo de Liang al taoismo- el problema con la
religion fue que era o algo muy personal o algo supers-
ticioso y no progresista que obstaculizaba el camino
hacia el progreso de China. Para muchos, incluyendo
a los posteriormente triunfadores comunistas, esto re-
presenté un principio de irreligiosidad; para quienes
sentian que habia unvalor en las tradiciones, significo
que la herencia confuciana no era una religion.

Desde una perspectiva funcional, el acontecimiento
que mas se asemeja al papel del shinto estatal en la
Chinadel siglo xx probablemente haya sido laideologia
maoista del periodo entre la mitad de la década de los
afios cincuenta hasta la muerte de Mao en 1975. Al
igual que el shinto estatal, el maoismo también era obli-
gatorio, se creia que era muy superior a la religion vy,
desde el exterior, podia parecerse mucho a una reli-
gion, sobre todo parael observador occidental. Enlaera
posterior a Mao, como en los afios que siguieron a la
Segunda Guerra Mundial en Japén, aunque la vieja

4 No he podido hallar bibliografia ni referencias a la literatura donde se debatan los origenes del término entre los chinos.
En la opinién del Dr. Li Qiang, quien pudiera haber sido el que popularizé el término en la primera década del siglo xx es
Liang Chichao. Para una discusion mas amplia de la construccién china de su propia idea de religion, véase Beyer (1999a).

5 Acerca del complejo término ru y su nexo con las ensefianzas del maestro Kong (Confucio) véase Jensen (1997).

19



Definir la religion desde una perspectiva internacional

ideologia perdi6 su atraccion en la practica, no se ha
desarrollado ningn movimiento para reimaginar al
maoismo y al confucianismo como religiones. Lo que
sucedid, al menos en el plano oficial, es que el todavia
gobernante Partido Comunista Chino se volvié, compa-
rativamente, mas preciso en torno a qué considera re-
ligion. Esta perspectiva es evidente sobre todo en un
documento oficial de 1982, conocido como Documento
19 (Maclnnis, 1989: 7-26). Este documento presenta
implicita o explicitamente dos series de caracterizacio-
nes importantes. Por una parte, incluye la nocion de
que la religion tiene tres caracteristicas basicas: se
compromete con la creencia en seres sobrenaturales,
lo que equivale a decir que en su orientacion es de otro
mundo; consiste en una serie de creencias y practicas
relacionadas con esos seres sobrenaturales o ese otro
mundo; y es un fenédmeno organizado o de grupo. No
obstante, mas all& de esta caracterizacién general
(Yang, 1967: 1), la concepcion del documento también
exhibe una serie anterior de cinco caracteristicas (Qque
aparecio6 por primera vez en los afios cincuenta; véase
Maclnnis, 1989) en la que se afirma que la religion es
compleja, inherentemente un fenédmeno de masas, de
larga duracion, con implicaciones importantes para
las relaciones con los grupos étnicos y con los paises
de todo el mundo (Maclnnis, 1989: 11). Lo que es sig-
nificativo de esta lista es que, de manera explicita, esta
orientada a restringir la enumeracion de cosas que se
aprecian como religiones legitimas.® De hecho, sélo
se discute sobre la legitimidad de cinco religiones.
Estas son el budismo, el protestantismo, el catolicismo,
el islam y el daoismo y ninguna otra. A pesar de que el
hinduismo y el judaismo no se encuentran en la lista,
es posible sospechar que esto tiene mucho que ver con
el hechode que no hay hindues en la China continental
y con que los judios de Kaifeng no son considerados
como practicantes de la religion judia. Este listado no
dalaimpresion de ser exhaustivoy sin duda otras reli-
giones pueden considerarse como legitimas (Luo, 1991:
32). Aun asi, parael documento politico, otras religiones
legitimas son irrelevantes. Por lo tanto, bajo esta pers-
pectiva, lo que aqui tenemos es obviamente una lista
de las asi llamadas religiones mundiales (Maclnnis,
1989: 23), solo que esta vez la sancién oficial esta dada
afuera de la refinada atmaésfera de los departamentos
de estudios religiosos.

Otro aspecto significativo en la orientacion del Par-
tido Comunista Chino es que reconoce la legitimidad
de la categoria de religion mientras que también la
consideraproblematica. Uno de los principales proposi-
tos de las reglas politicas es, precisamente, permitir el
control de las religiones y de la religion, al tiempo en
que es posible declarar que en China reina la libertad
de religidon. Esto es, en efecto, aceptar que la religion
y las religiones son reales, o al menos reales en sus
consecuencias, y que no son la mera invencion de al-
guien mas, sino un fendmeno extranjero. Aun asi,
también es parte del caracter de la religion ser proble-
matica y una arena de debate y declaracion de la dife-
rencia. Al respecto, es importante incluir los rasgos de
etnicidad y significacion transnacional en las cinco
caracteristicas. Lo que el Partido Comunista Chino esta
reconociendo efectivamente es que la religion puede
ser al mismo tiempo una dimensién de la cultura, y
por lo tanto identidad cultural, y una arena de accion
independiente (Maclnnis, 1989: 22).

Asicomo el idiomajaponés tiene una palabraespeci-
fica para malareligion, jakyd, en el chino hay un para-
lelismo moderno exacto, xiejiao. Lo que ambos conceptos
significan es ensefianza mala o, en chino, de manera
mas intrigante, ensefianza herética o ensefianza desa-
probada. En el Documento 19 se aborda la diferencia
de manera directa en una seccion titulada significati-
vamente “Actividades criminalesy contrarrevoluciona-
rias disfrazadas de religion” (Maclnnis, 1989: 22), lo
cual implica, por supuesto, que no todos los fenémenos
sociales que se asemejan a lareligion se juzgaran real-
mente como tales. Entre sus prohibiciones, la seccion
incluye a “todas las practicas supersticiosas que estén
fuera del alcance de la religion”, a “todas las socieda-
des secretas reaccionarias, los hechicerosy las brujas
proscritas sin excepcion”, a“los que esparcen mentiras
para engafar y que estafan a la gente por dinero” y a
“la frenologia, la quiromancia y la geomancia”. Obvia-
mente, lo que cae en cualquiera de estas categorias sera
determinado por aquellos cuyo trabajo es decidir qué
representa “unainjuria al bienestar nacional asi como
alaviday la propiedad del pueblo”. A este respecto, es
ilustrativa la reciente proscripcion del Falun Gong, si-
multanea a la tolerancia hacia los grupos Qi Gong
afines; pues, ademas, evoca procesos estrictamente pa-
ralelos en paises occidentales como Franciay Alemania.

6 En su introduccion a Luo (1991), Maclnnis escribe acerca de los ensayos incluidos: “Los nueve ensayos en el apéndice
utilizan estudios de caso para documentar la amplitud y los motivos del renacimiento de las cinco religiones desde 1979:
budismo, islam, daoismo y el catolicismo y el protestantismo cristianos. (Mientras se hace un comentario superficial sobre
las religiones folkléricas y las practicas supersticiosas, ya que éstas no estan protegidas por una garantia constitucional
de libertad de creencias religiosas y de este modo no estan incluidas en este volumen.)”. Véase abajo la discusién del término

Xiejiao.

20



Peter Beyer

Y, en efecto, la manera mas frecuente de traducir
xiejiao al inglés, por lo menos respecto de Falun Gong,
es culto.

Indonesia

Los chinos y los japoneses adoptaron la idea de reli-
gion de origen europeo, sin embargo, oficialmente la
han visto con enfoques criticos diferentes, incluyendo
tratarla como algo mas que el fundamento necesario
paraun mundo con sentido, labuenasociedady labue-
na persona. Siacaso, ocurre justo lo contrario: shukyo
y zongjiao contienen una connotacion sectaria, lo que
implica la posibilidad de socavar el bien comdn. Esta
orientacion realza ese aspecto del concepto occiden-
tal que, desde la Reforma, tiende a considerar alareli-
gion como fuente de conflicto y no de cohesion. De este
modo, para los chinos y los japoneses, y sobre todo
para sus gobiernos, la religion debe ser controlada;
también tiene que subordinarse a un sistema mas am-
plio (nacional) de lealtad y conducta ejemplar, que no
es religion, justamente porque se le considera uni-
versal (al menos para esa nacion en particular) en vez
de un asunto de interés parroquial. Ademas, aunque
la politica oficial china sea mas explicita, en ambos pai-
ses seinsiste en el caracter organizado de las religiones
precisamente para poder diferenciar qué es religion y
qué no lo es; y la diferencia entre las religiones.

En Indonesia, la situacién con respecto a laidea de
religion es asombrosamente similar e incluso represen-
ta una especie de imagen en espejo de los dos paises
del Lejano Oriente. AUn mas que en China, desde los
afos cincuenta los gobiernos indonesios han buscado
definir qué es unareligién y cuales religiones conside-
rar. Vinculadas con la promulgacion de la doctrina
Pancasila (cinco puntos) por Sukarno, a lo largo de esa
década solamente cuatro religiones podian considerar-
se como agama (religion), asaber, el islam, el protestan-
tismo, el catolicismo romano y el budismo. Mas tarde
se agrego el hinduismo para conformar cinco religiones
oficiales. Son tres los aspectos de esta politicay de su
posterior elaboracién bajo el Nuevo Orden de Suharto
que destacan en el contexto actual: la pertenencia
obligatoria de todos los ciudadanos a una de las reli-
giones oficiales; el grado en el cual el modelo implicito
de qué es y qué debe ser una religion (en este caso, el

islam y no el cristianismo); y el contraste oficial entre
religion (agama) y cultura (adat).

A diferencia de China o Japén, los ciudadanos de
Indonesia deben pertenecer mas o menos oficialmente
a unade las cinco religiones aprobadas. La capacidad
para votar, por ejemplo, depende de la religion que
aparece en lacredencial de identidad. Las razones para
esta adhesion obligatoria son sin duda multidimen-
sionales, pero incluyen la conviccion de que lareligion
es el fundamento de un orden social sano; el deseo de
atemperar la demanda de un Estado abiertamente
islamico, en un pais donde 80% de la poblacioén es ofi-
cialmente musulman; y un anticomunismo virulento.”
La pluralidad de religiones aprobadas es, de este modo,
una forma de declarar la supuesta conveniencia de la
religion para impulsar el orden y el control sociales
mientras que, al mismo tiempo, el Estado no se subor-
dina a los dictados de una religion particular, o sea, es
una manera de mantener la diferenciacion entre la
religiony el Estado como ambitos funcionales mientras
que se afirmael caracter fundacional de laprimera. En
este contexto, algunos observadores han considerado
al Pancasila como una especie de religion civil o de
Estado que puede compararse fructiferamente con las
religiones, que no son tales, ya discutidas en Chinay
Japoén (Spyer, 1996).

Varios indicadores muestran que el islam sirve
como el modelo principal de religién. Entre éstos se in-
cluye que el Ministerio de Asuntos Religiosos, si bien
subdividido con arreglo a las cinco religiones, esta do-
minado por clérigos musulmanes en la cUspide y es-
pecialmente en las carteras ministeriales. Ademas, se
considera que las sefiales apropiadas de una religion
son la existencia de un profeta, contar con escrituras
y creer en un solo Dios, este ultimo es de hecho el pri-
mero de los cinco puntos (sila). Asimismo, cuando los
movimientos para formalizar las tradiciones locales lo
hacen incorporandose a unade las religiones oficiales,
expresan dicha transformacion dotando su agama
con los adornos tipicos, incluyendo libros sagrados,
eruditos religiosos, rituales de oraciéon y demas (Hefner,
1985; Schiller, 1997). El hecho de que tales movimien-
tos hayan sucedido apunta también a la forma isla-
micaque lalndonesia oficial emplea paracircunscribir
lo que aparece como una religion pero que no lo es, o
sea, la conceptualizacion del adat.

Usualmente adat se traduce como costumbre, uso
o practica (Geertz, 1983). Comoya he sugerido, cultura

7 Lo que arroja el curioso resultado de que la mayoria de la poblacién étnicamente china en Indonesia se habia convertido
de manera oficial a uno de los dos cristianismos, aun cuando Indonesia era uno de los pocos lugares donde existian iglesias
especificamente confucianas desde los afios veinte del siglo xx. Véase Coppel (1981). Evidentemente, de esta manera los
chinos han tenido que demostrar su “no comunismo”. Véase Spyer (1996).

21



Definir la religion desde una perspectiva internacional

pudiera ser una mejor traduccion si queremos decir
algo que se asemeja a un conocimiento recibido o una
tradicion mas o menos incuestionable. En el contexto
oficial indonesio, adat contrasta con agama conforme
a lineas que se refuerzan mutuamente: adat es el uso
humano mientras que agama se apoya en un precepto
divino; adat puede cambiar pero agama refleja lo ab-
soluto. La importancia de adat en el contexto oficial
indonesio reside en que es el término que se utiliza
como reflejo de las practicas culturales locales y, des-
de el punto de vista analitico, religiosas, de la extensa
variedad de los pueblos que habitan en el pais. Las
practicasreligiosas de los pueblos localesy aborigenes,
entre ellas varias versiones de las que se consideran
formas preislamicas indonesias, son adat y no aga-
ma. La adhesion a la primera no es suficiente como
sefial de una buena ciudadania. Para que la primera
sea aceptada como la segunda se debe reimaginar,
reestructurar y afiliar a una de las cinco religiones es-
tablecidas. Y estas transformaciones han ocurrido en
mas de una ocasioén (para dos ejemplos de adat que se
reinventaron como una forma de hinduismo, véase
Hefner, 1985 y Schiller, 1997).

India

Si Indonesia nos presenta un ejemplo que en cierto
sentido es una imagen especular de China y Japon,
entonces el caso indio pudieraverse como unaimagen
de espejo del ejemplo indonesio sin ser tan semejante
a los dos paises de Asia oriental. En efecto, la circuns-
tancia india demuestra en gran medida que la institu-
cionalizacion de la categoria de religion moderna pue-
de suceder de muchas formas y que esta lejos de ser
una simple cuestion de aceptacion o rechazo. Uno
puede hacer ambas cosas de manera simultaneay de
distintos modos.

Igual que en Japdn, la postura india oficial es ga-
rantizar la libertad de religién sin que al mismo tiempo
se intente limitar y declarar oficialmente qué religiones
son reconocidas y, por ende, a las que se proporciona
esa libertad. No obstante, como en Indonesia, existe
tanto una tendencia india paralela a subsumir la di-
versidad religiosaen un numero limitado de encabeza-
dos como un privilegio de facto (mas no de jure) de la

religion putativa y numéricamente mayoritaria, en
este caso, el hinduismo. Aun asi, por cuanto el concepto
de una religién Gnica llamada hinduismo es en si un
neologismo relativamente reciente, al principio formu-
lado por eruditos orientalistas europeosy mas adelante
adoptado por la intelectualidad modernizadora india
(Frykenberg, 1989; Fitzgerald, 1990; Dalmia y von
Stietencron, 1995), no puede servir como este tipo de
modelo implicito para una religiéon como lo es el islam
en Indonesia. Si en India existe tal modelo dominante
entonces probablemente seael cristianismooelislam.®
Es por ello que en la India gran parte de la discusion
en torno a la nocidén de religion se centra en la natura-
leza, el papel y la composicion del hinduismo.

Una referencia a las cuatro religiones en la Consti-
tucion india ejemplifica las lineas divisorias en este
debate; ensuarticulo “Derecho alalibertad de religion”
selee“lareferenciaalos hindles debe ser interpretada
como incluyendo una referencia a personas que profe-
san las religiones sikh, jaina o budista”.® Si bien no
puede sobreinterpretarse un articulo secundario como
éste, es indicativo de que, en India, hindl puede operar
como un término lo mismo incluyente que particular.
Probablemente no sea una coincidencia que los na-
cionalistas hindues contemporaneos también conside-
ren que lareligion hindd redine aestas tresreligiones.*°
En ciertos sentidos, en la India, hindd es una cate-
goriareligiosay cultural automatica. Aunque la Supre-
ma Corte de la India haya reconocido una definicion
positiva del hinduismo (Hinduism Today, 1998: 8),
existe también una fuerte corriente que hace que en la
India esta palabra signifique no musulman o cristiano
(y menos criticamente no judio o parsi). Siguiendo una
vez mas a la quiza extrema version de los naciona-
listas hindues (sobre todo los ideélogos del Rashtriya
Swayamsevak Sangh), hinda designa por igual una
religion que unaidentidad cultural nacional. Puede sig-
nificar unareligion particular pero también puede des-
empefar el mismo papel que el Pancasila en Indonesia
(Spyer, 1996: 181) o que el shinto estatal en Japén, es
decir, una cosmovision que es mas una ideologia na-
cional(ista) que una religion, aunque tenga mucho de
la parafernalia de una religion.

En India los nacionalistas hindues representan,
desde luego, sélounafuerza. Y, claramente, su predis-
posicién a usar (variaciones de) dharma, la palabra

8 Comparese al respecto el analisis de Jaffrelot sobre el movimiento nacionalista hindu en términos de la estigmatizacion
(rechazo) y la emulacién. Se desea defender contra los cristianos y musulmanes, pero para hacerlo deben emularse las
caracteristicas estructurales que supuestamente los fortalecen. Véase Jaffrelot (1996).

® National Informatics Centre, 2001, Parliament of India, Constitution of India, Articulo 25, Explicacién Il, consultada el 30

de mayo [disponible en http://alpha.nic.in].

10 Vishva Hindu Parishad, 2001, http://www.vhp.org / consultada el 30 de mayo del 2001.

22



Peter Beyer

indigena que significa religion, tanto como lo que es el
hinduismo y lo que esté en la base de la sociedad,*! no
es compartida por todos y no puede siquiera decirse
que sea una identificacion oficial. No obstante, la vi-
sion neovedanta del hinduismo que comparten la
clase media y las élites hinddes marca esta religion
como tolerante, como capaz de subsumir dentro de si
a una variedad infinita de expresiones religiosas,*? lo
cual tiene un gran eco sobre todo en guias iluminados
como Swami Vivekananda. Y una de las principales
razones que en 1947 llevaron a la division de la India
britdnica para crear Pakistan fue que los musulma-
nes no confiaron en que una India independiente y
unida no estaria dominada por los hindues. Por consi-
guiente, es muy evidente que las religiones mundiales
mas grandes se reconocen en la practica india oficial
(especialmente en la Constitucion y el sistema legal)
siendo el cristianismo, el islam, el judaismo y el zo-
roastrismo, por un lado; y luego el sijismo, el jainismo
y el budismo, por el otro. El hinduismo es sélo otra re-
ligién, a la vez que el apodo dominante de al menos
ésta y las otras tres. Esta ambigledad refleja una si-
tuacion en la que, desde el siglo xix, los hindudes han
reconstruido al hinduismo como unade sus religiones
Yy, no obstante, al mismo tiempo existe un rechazo a
esta reimaginacion y a la propia categoria moderna de
religion, rechazo mas o menos paralelo a lo sucedido
en Japon y China.

Canada

Oficialmente, Canada se enorgullece de ser un paisin-
cluyentey tolerante en donde el multiculturalismoy la
libertad de religién han sido consagradosenlaleyyen
la Constitucion del pais. Se da por hecho que la idea
de religion que alli impera es con mucho la moderna
que hasidoobjeto de discusion. Tal vez es precisamente
porque esto se sobrentiende que falta la claridad o al
menos la visibilidad publica de la categoria que suele
hallarse en otros paises. En Canada, también, lo que
se considera religiones es la serie ordinaria de las reli-
giones mundiales, para la cual el modelo implicito es
el cristianismo. Y las religiones que no estan en la lista
0 que no se asemejan lo suficiente al modelo tienen di-
ficultades para ser reconocidas y disfrutar de los privi-
legios que les corresponden a aquellas aceptadas. Esta
forma y limitacion implicita es evidente, por ejemplo,

11 vHp, 2001: englishsite/a-origin_&_growth/origin.html#basis

en la manera como las cortes de justicia tienden a
albergar dudas respecto del estatus de las religiones
que se alejan del modelo (Beaman, 2000 y en prensa).
Asi, aunque los canadienses y los gobiernos y las cor-
tes de ese pais pudieran creer que la libertad de reli-
gion esta consagrada hondamente en los ideales y las
préacticas de su nacidn, como en los otros casos exami-
nados, dicha libertad se concede méas facilmente si la
manifestacion religiosa se adecua al modelo. Ese mo-
delodictaque lalistade religiones puede contarse y que
aquellas que han sido enlistadas comparten ciertas ca-
racteristicas. Las concepciones oficiales en paises como
Indonesiay Chinalo hacen de modo estrechoy explicito,
pero la situacioén canadiense no es tan distinta.

12 Reflejo de esta actitud es esta cita de un famoso musulman indio, Salman Rushdie: “El ser de la India es tan amplio, tan
elastico, que acomoda un billén de tipos de diferencias. Concuerda con su billon de seres para llamar ‘indios’ a todos ellos”

(Rushdie, 1997: 24).

23



Definir la religion desde una perspectiva internacional

Canada se distingue de los otros ejemplos en la for-
ma como combina las posibles caracteristicas de reli-
gion y en las actitudes hacia la categoria. Al igual que
el Japon de la posguerra, no tiene una ideologia oficial
(o, si se quiere, unareligion civil oficial) que se parezca
a una religion, pero que no sea considerada como tal.
Adiferenciade Japodn (y China), no obstante, laactitud
prevaleciente hacia la categoriaes mas o menos positi-
va. En este sentido, se asemeja a India e Indonesia,
pero, en contraste con esta Ultima, lareligion se consi-
dera opcional. Un indicador de esta similitud, pero di-
ferencia, de hecho puede hallarse en los resultados del
censo decenal canadiense en donde se hace una pre-
gunta de identificacion religiosa. Refiriéndose a los
resultados de 1991, se descubre que la mayoria de la
poblacién de origen europeo tiende a identificarse con
unareligion (usualmente el cristianismo), aun cuando
cerca de 13% se declara sin religion. En cambio, las
personas de origen sudasiatico y del sudeste asiatico
se identifican mayoritariamente con unareligion mien-
tras que so6lo alrededor de 3% se declara sin religion.
Por dltimo, las personas del Lejano Oriente, casi todos
chinos, a veces se identifican con una religion pero
cerca de 60%, en efecto, declara que no tiene ninguna
(Beyer, 1999b). De este modo, la multicultural pobla-
cion canadiense reproduce hasta cierto punto las di-
ferencias relativas a como la gente de todo el mundo
percibe laidea de religion. Los europeos la tratan como
algo definido pero opcional; los asiaticos del sur(este)
en gran parte la consideran definida y obligatoria; los
asiaticos orientales saben lo que significa pero a me-
nudo desconfian de ella.

Una nocidén de “religion™ global

Las similitudesy diferencias destacadas en los ejemplos
analizados sefialan en conjunto la hipoétesis central de
este capitulo: en términos de la realidad socialmente
operativa, en la actual sociedad global parece existir
una muy extendida nocioén particular de religion y de
religiones, si bien en discusion. Sin duda, la evidencia
que he presentado sélo es sugerente. Un escrutinio méas
minucioso de la hipotesis requeririaexaminar asimismo
aquellas partes del mundo ajenas a los ejemplos, de
manera destacada Africa, América Latina, Europa y
Asia occidental. Implicaria igualmente una investiga-
cion detallada de las manifestaciones institucionales
de esta idea en todo el mundo, y una revision del uso
y la comprensiéon del concepto fuera de las institu-
ciones politicas y legales que aqui he examinado. De
todos modos, la evidencia presentada apunta a los si-
guientes rasgos comunes de esta nocion oficial de la

24

religion y las religiones. Primero, la religion es un am-
bito de accion humana especifico, distinto de otros ta-
les como el reino de la politica, la economia y demas.
Segundo, en primerainstancialareligion se manifiesta
como una serie de religiones mutuamente diferen-
ciadas, cuyo nuamero varia bastante, pero que tienen
nombres y una supuesta sistematicidad o alcance.
Estas religiones plurales confieren a una religion par-
ticular sus contornosy no al revés (para unadiscusion
mas amplia véase Beyer, 2001). Aunque el numero y
los nombres de estas religiones varian de lugar en lu-
gar, casi siempre ciertas religiones centrales figuran
como candidatos legitimos en las listas. Estas son, por
lo menos, el cristianismo, el judaismo, el islam, el bu-
dismo y el hinduismo, todas ellas integradas por di-
versas subvariedades. Al respecto, otras como el si-
jismo, el jainismo, el zoroastrismo y el daoismo tienen
un estatus muy consistente, aunque circunstancial.
En un ndmero significativo de regiones muchas otras
son regionalmente especificas o cuestionadas como re-
ligiones. En este cartabon tenemos, por ejemplo, cao
dai, candomblé, baha'’i o ras tafari. Tercero, en modo al-
guno todas las formas sociales que pueden considerar-
se como religion cuentan efectivamente como tal. Por
lo comun existen dos clases de contrapuntos a la reli-
giony las religiones, es decir, las realidades evaluadas
de forma positiva que, en algun sentido, parecen reli-
giones pero nose les consideratales, y las manifestacio-
nes religiosas malas o peligrosas, etiquetadas de mane-
ra distinta. Bajo la primera clasificacion recaen ideas
tales como el shinto estatal, el confucianismo (rujiao),
el maoismo, el Pancasila, el adaty las religiones civiles.
Bajo la segunda hallamos términos peyorativos como
culto, secta, jakyo, xiejiao, supersticion, brujeria y, a
veces, magia. Estos términos diversos no sélo indican
las multiples ambigiiedades respecto de la nocion de
religion; ayudan también adelimitar y definir el concep-
to mismo. Cuarto, si bien las religiones no son simple-
mente idénticas a las organizaciones, de manera in-
confundible muestran rostros organizados o se espera
que los tengan aunque tan sélo sea para identificar a
sus representantes legitimos. Quinto, a diferencia de
las formas “religiodes” que no cuentan como religiones,
éstas tienen formalmente permitido el libre ejercicio
individual y colectivo. Las religiones son, en este senti-
do, unaforma privilegiada; ser reconocidas como tales
conlleva ciertos derechos y libertades, incluso si se in-
terpretan de manera diversa. Al respecto, pudiera
agregarse que también hay limites para esta libertad,
pero dicho rasgo es en verdad un aspecto del estatus
diferenciado de la religion: la diferenciacion de los am-
bitos institucionales implica no sélo la independen-
cia sino también la interdependencia y, por tanto, li-
mitacion o condicionamiento mutuos.



Peter Beyer

Aparte de las coincidencias, existen, por supuesto,
importantes ejes de diversidad. Estos, junto con las
coincidencias, indican el grado en que esta idea de re-
ligion modernay global no es simplemente, o al menos
yano es, uninvento occidental impuesto o sobrepuesto
sobre otros pueblos de otras regiones. Primero, exis-
ten diferencias notables con relacion a cudl religion
sirve como el modelo dominante, implicito o explicito,
a partir del cual se juzgan todas las demas religiones o
aquellas en discusion. Yaargumenté que el cristianis-
mo sirvié como modelo en muchos paises, por logeneral
de un modo implicito; aunque en aquellas regiones
donde predominacel islam el cristianismo encontro (en
especial, mas no de manera exclusiva), un serio rival.
Segundo, las actitudes respecto de la importancia de
la religion para el orden social difieren significati-
vamente. En algunas regiones, como Canada, Austra-
lia y muchas partes de Europa, puede detectarse una
orientacion mas o menos neutra. En otras, tales como
Indonesia, el Medio Oriente, algunos paises europeos
y quiza Estados Unidos, la religion tiende a conside-
rarse como fundacional. Y, por altimo, en otras, como
el Lejano Oriente, lareligion es, si acaso, unaamenaza
potencial al orden social y al bien comun. Los paises
socialistas hubieran sido incluidos en este grupo si un
buen numero de ellos hubiese sobrevivido a la caida
del imperio soviético. Tercero, la relacion percibida de
lasreligiones con lasidentidades grupalesy culturales,
tanto en lo relativo a las culturas como a las religio-
nes, variaenormemente. En algunas areas, por ejemplo
Asiameridional o Polonia, se detecta unafuerte tenden-
cia a practicamente confundirlas. En otras, piénsese
enel Lejano Orientey Francia, unafuerte ideologia na-
cional contrasta o al menos se distingue con nitidez de
cualquier religion. En muchos paises mas, entre ellos
Indonesia, los paises nordicos y algunas naciones lati-
noamericanas, la relacion es ambigua. Cuarto, y res-
pecto de la cuestion de la religion y la cultura, de pais
a pais existe una gran variacion en la relacion de las
religiones con el Estado. Y por altimo, quinto, las re-
giones difieren en la relativa presencia de la actividad
y las orientaciones religiosas que, de acuerdo con las
propias personas, no pertenecen a ningunade las reli-
giones reconocidas. Tales manifestaciones envuelven
mucho de lo que aveces se llama religién popular (aun-
que lejos de todas las cosas que recaen en esta catego-
ria), practicas folcloéricas de todo tipo, espiritualidades
(tales como las formas religiosas de una amplia varie-
dad de pueblos aborigenes), el bricolage individual que
Luckmann (1967) califico estupendamente de reli-
gion invisible y mucho mas, que jamas se ha incor-
porado en una religion particular de manera exitosa.
Esta ultimaobservacion mellevaalas consideraciones

finales, relativas a las implicaciones del analisis pen-
diente en cuanto al asunto de definir la religion.

Conclusiones

Sin duda, histéricamente, el concepto moderno de re-
ligiébn, como ha sido popularmente comprendido y ofi-
cialmente concebido, es de origen europeo. Los analisis
que apuntan al papel politico de esta concepciény asu
influencia en la expansiéon imperial moderna europea
son también justificados. Sin embargo, sucede igual
en toda una gama de conceptos y estructuras tales
como la nacion, el Estado-nacion, la economia capita-
lista, la cienciaempiricay la educacién académica uni-
versal. Como ésta, la idea (y las estructuras, aunque
este aspecto no ha sido una parte explicita de mi
presentacion) de religién ha sido apropiada y adap-
tada por muchos de los otros de esta expansion euro-
pea, tanto que se puede dudar si la categoria es toda-
via exclusivamente occidental, por no mencionar que
ya no es europea. Mas alla de las vicisitudes de esta
nocién en las disciplinas académicas, en el mundo de
hoy la religion se ha vuelto una categoria operativa,
socialmente real, si bien a veces ambigua y frecuente-
mente cuestionada. Como tal, esta realidad contempo-
raneay reimaginadaes merecedora de nuestra atencion
analitica como un ambito histéricay socialmente cons-
truido, sin que importen los argumentos acerca de su
artificialidad, suimportancia politica o su valor general.
Ahora bien, el asunto continda siendo la relacién de
esta nocion socialmente operativay global con la tarea
general de definir la religion para los propdsitos de la
observacion, sobre todo académicay en especial socio-
cientifica.

Como ya he sefialado, no ha sido mi intencién re-
solver los debates acerca de como definir la religion,
acaso sugerir un abordaje sintético (al respecto, véase
Clarke y Byrne, 1993) o argumentar la clara superio-
ridad de un tipo de definicion sobre otro. No obstante,
la institucionalizacion de una categoria de religion
bastante selectiva aunque internacional condicionala
tarea de definicion cientifica. De todos modos, requiere
que los observadores de las ciencias sociales y deméas
ramas académicas adviertan como esta categoria in-
fluye enlo que ellos prefieren considerar como religion.
Asicomo tenemos conocimiento de que las sensibilida-
des personales y teoldgicas de quien observa pueden
influir en la forma como él o ella delimita la religion
—un problema ocasional especialmente con las defini-
ciones sustantivas- asi también tiene sentido buscar
las suposiciones que surgen de dar por sentada la no-
cion de religion socialmente operativa y oficial o de

25



Definir la religion desde una perspectiva internacional

negar su legitimidad. Definir la religion es una tarea
por necesidad selectiva, que se alejade las suposiciones
esencialistas y de las afirmaciones de una validez ex-
clusivay universal. No existe un solo abordaje correcto
para esta seleccién, asi como tampoco una definicion
Unica aprobada por todos los observadores. En estas
circunstancias, es muy importante la claridad en cuan-
to a los criterios de seleccién; no tanto cual definicion
se prefiere sino el modo de alcanzar dicha definicion. La
nocién internacional de religion y religiones que ha
sido el centro de atencién en este capitulo, en efecto,
permite que estas formas sociales cuenten como religion
en tanto que muchas personas de la mayoria de las
regiones de la sociedad global las consideran como tal.
Sobre esta base puede construirse una definicion de
religion, pero no es necesario. Otros puntos de partida,
tales como los sociotedricos que, por ejemplo, cuentan
como religion cualquier cosa que constituya las obvie-
dades de una cultura o sociedad, son igualmente posi-
blesy arrojaran distintas definiciones. Lo mismo pudie-
radecirse de las perspectivas teolégicamente motivadas
que abordan la conceptualizacion de la religion desde
una perspectiva de fe particular. La religion se vera
distinta, sera distinta, dependiendo de cual criterio
opere. Estas diversas posibilidades en realidad no tie-
nen que reconciliarse; en el analisis final, no tenemos
que decidir qué es lo mas preciso o lo mas justificable.
Lo que se necesitaes estar consciente de las diferencias
y no asumir que son lo mismo o que la defensa de una
requiere la denigraciéon o el rechazo de las otras. Asi,
podemos observar como funciona una categoria de re-
ligién internacional, socialmente operativa e histori-
camente construida por su propio derecho, que toda-
via deja espacio para concepciones sociocientificas (y
otras) que, hasta cierto punto, ignoren esta categoria
por completo.

Bibliografia

ANDERSON, B. (ED.)

1991 Imagined Communities, Verso, Londres.
BanTon, M. (ED.)

1966 Anthropological Approaches to the Study of Re-

ligion, Tavistock, Londres.
BeamaN, L.

2000 “Wicked Witches of the West: Examining the
Court’s Treatment of Wicca as a Religion in
the United States and Canada”, ponencia pre-
sentada en la reunién de la Society for the Scien-
tific Study of Religion, Houston, Texas.

2003 “The Myth of Pluralism, Diversity and Vigor:

Constitutional Privilege of Protestantism in
the United States and Canada”, en Journal for
the Scientific Study of Religion, vol, 42, nim. 3,
pp. 311-325.

26

BEYER, P.
1999a “The Modern Construction of Religions in the
Context of World Society: A Contested Category
in Light of Modern Chinese History”, ponencia
presentada en la segunda conferencia Chinese
and Comparative Historiography and Historical
Culture (Religion, Ritual, Myth), Wolfenbuttel,
Alemania.
“A Canadian Religious Mosaic?”, ponenciapre-
sentada en las reuniones de la Association for
the Sociology of Religion, Chicago.
“What Counts as Religion in Global Society?
From Practice to Theory”, en P. Beyer (ed.), Re-
ligionim prozel3 der globalisierung, Ergon Verlag,
Wurzburg, pp. 125-150.
BoNHOEFFER, D. (ED.)

1999b

2001

1967 Letters and Papers from Prison, Macmillan,
Nueva York.
CHAN, S.
1985 Buddhism in Late Ch’ing Political Thought, Chi-
nese University Press/Boulder, CO/Westview,
Hong Kong.
CHIDESTER, D.
1996 Savage Systems: Colonialism and Comparative

Religionin Southern Africa, University of Virginia
Press, Charlottesville.
CLARKE, P. Y P. BYRNE

1993 Religion Defined and Explained, St. Martin’'s
Press, Nueva York.
CorpPEL, C. A.
1981 “The Origins of Confucianism as an Organized

Religion in Java, 1900-1923”, en Journal of
Southeast Asian Studies, vol. 12, num. 1, pp.
179-196.
DALmIA, V. ¥ H. vON STIETENCRON (EDS.)
1995 Representing Hinduism: The Construction of Re-
ligious Traditions and National Identity, Sage,
Nueva Delhi.
DEespLAND, M.
1979 La religion en occident: Evolution des idées et
du vécu, Fides, Montreal.
EArRHART, H. B.

1982 Japanese Religion: Unity and Diversity, Wads-
worth, Belmont, 32 ed.
ELLur, J.
1983 Living Faith: Belief and Doubt in a Perilous
World, trad. P. Heinegg, Harper & Row, San
Francisco.
Few, E.
1986 Religio: Die geschichte eines neuzeitlichen grund-

begriffs vom friihchristentum bis zur reformation,
Vandenhoeck & Ruprecht, Goéttingen.

FirscHING, H. Y M. ScHLEGEL

1998 “Religiose Innerlichkeit und Geselligkeit. Zum

Verhaltnis von Erfarhung, Kommunikabilitat
und Sozialitd-unter besonderer Brucksichti-
gung des Religionsverstandnisses Friedrich
Schleiermachers”, en H. Tyrell, V. Krech y H.
Knoblauch (eds.), Religion als Kommunikation,
Ergon Verlag, Wurzburg, pp. 31-82.

FitzGeraLD, T.

1990 “Hinduism’ and the World Religions Fallacy”,
en Religion, num. 20, pp. 101-118.
1997 “A Critique of ‘Religion’ as a Cross-Cultural Ca-

tegory”, en Method & Theory in the Study of Re-
ligion, nim. 9, pp. 91-110.
FRYKENBERG, R. E.
1989 “The Emergence of Modern ‘Hinduism’ as a
Concept and as an Institution: A Reappraisal



Peter Beyer

with Special Reference to South India”, en G.
D. Sontheimer y H. Kulke (eds.), Hinduism Re-
considered, Manohar, Delhi, pp. 1-29.
GEERTZ, C.
1983 Local Knowledge: Further Essaysin Interpretive
Anthropology, Basic Books, Nueva York.
HARDACRE, H.
1989 Shintand the State, 1868-1988, Princeton Uni-
versity Press, Princeton.

HARRISON, P.

1990 “Religion” and the Religions in the English En-
lightenment, Cambridge University Press, Cam-
bridge.

HEFNER, R. W.
1985 Hindu Javanese: Tengger Tradition and Islam,

Princeton University Press, Princeton.
HERvVIEU-LEGER, D.

1993 La religion pour mémoire, Cerf, Paris.
Hinbuism Tobay

1998 Whois aHindu?, Hawaiian Academy, Honolulu.
Hsiao, K.

1975 A Modern Chinain a New World: K’ang Yu-Wei,

Reformer and Utopian, 1858-1927, University
of Washington, Seattle.

INGLEHART, R., M. BasaREz ¥ A. MORENO

1998 Human Values and Beliefs: A Cross-Cultural

Sourcebook: Paolitical, Religious, Sexual, and Eco-
nomic Norms in 43 Societies, Findings from the
1990-1993 World Values Survey, University of
Michigan Press, Ann Arbor.

JAFFrReELOT, C.

1996 The Hindu Nationalist Movement in India, Co-

lumbia University Press, Nueva York.
JamEs, W.

1958 The Varieties of Religious Experience: A Study

in Human Nature, Mentor, Nueva York.
JENSEN, J. S.

1993 “Is a Phenomenology of Religion Possible? On
the Ideas of a Human and Social Science of Reli-
gion”, en Method and Theory in the Study of Re-
ligion, nim. 5, pp. 109-133.

JENSEN, L.
1997 Manufacturing Confucianism: Chinese Tradi-

tions and Universal Civilization, Duke University
Press, Durham.
LuckmMANN, T.

1967 The Invisible Religion: The Problem of Religion
in Modern Society, Macmillan, Nueva York.
Luo, Z. (eEp.)
1991 Religion Under Socialism in China, trads. D. E.

Maclnnis y Z. Xi'an, M. E. Sharpe, Armonk,
Nueva York y Londres.
Maclinnis, D. E.
1989 Religion in China Today: Policy and Practice,
Orbis, Nueva York.
McCuTtcHEON, R. T.

1997 Manufacturing Religion: The Discourse in Sui
Generis Religion and the Politics of Nostalgia,
Oxford University Press, Nueva York.
NEILL, S.
1964 Christian Missions, Penguin, Harmondsworth.
Nosco, P.
1996 “Keeping the Faith: Bakuhan Politics towards

Religions in Seventeenth-Century Japan”, en
P. F. Kornickiy I. J. McMullen (eds.), Religion in

Japan: Arrows to Heaven and Earth, Cambridge
University Press, Cambridge, pp. 136-155.

O'TooLE, R.
1984 Religion: Classic Sociological Approaches, Mc-
Graw-Hill Ryerson, Toronto.
OT70, R.
1957 The Idea of the Holy: An Inquiry into the Non-
Rational Factor in the Idea of the Divine and its
Relation to the Rational, Oxford University Press,
Nueva York, 22 ed.
Parsons, T.
1971 The System of Modern Societies, Prentice-Hall,
Nueva Jersey.
Preuss, J. S.
1996 Explaining Religion: Criticism and Theory from

Bodin to Freud, Scholars Press, Atlanta.
RADcLIFFE-BRroOwN, A. R.

1952 Structure and Function in Primitive Society,
Free Press, Nueva York.
READER, I.
1990 Religion in Contemporary Japan, University of
Hawaii Press, Honolulu.
REeiD, D.
1991 New Wine: The Cultural Shaping of Japanese

Christianity, Asian Humanities Press, Berkeley.
RuUsHDIE, SALMAN

1997 The Satanic Verses, Picador, Nueva York.
SCHILLER, A.
1997 Small Sacrifices: Religious Change and Cultural

Identity among the Ngaju of Indonesia, Oxford
University Press, Oxford y Nueva York.
SCHLEIERMACHER, F.

1996 On Religion: Speechestoits Cultured Despisers,
trad. y ed. R. Crouter, Cambridge University
Press, Cambridge.
SHARPE, E. J.
1986 Comparative Religion: A History, Open Court,
llinois, 22 ed.
SmitH, W. C.
1991 The Meaning and End of Religion, Fortress

Press, Minneapolis.
SouTHERN, R. W

1970 Western Society and the Church in the Middle
Ages, Penguin, Harmondsworth.
SPYER, P.
1996 “Diversity with a Difference: Adat and the New

Order in Aru (Eastern Indonesia)”, en Cultural
Anthropology, num. 11, vol. 1, pp. 25-50.
VAN DER LEEUW, G.

1967 Religion in Essence and Manifestation, trad. J.

E. Turner, Peter Smith, Gloucester.
WAARDENBURG, J. J.

1973 Classical Approaches to the Study of Religion:
Aims, Methods and Theories of Research, Mou-
ton, La Haya.

WALLERSTEIN, |.

1974 The Modern World-System, Tomo |: Capitalist
Agriculture and the Origins of the European
World-Economy, 1600-1750, Academic Press,
Nueva York.

Woobwarp, W. P.

1972 The Allied Occupation of Japan 1945-1952 and
Japanese Religions, E. J. Brill, Leiden.
Yang, C. K.
1967 Religionin Chinese Society, University of Califor-

nia Press, Berkeley.

27



