ALTERIDADES, 2005
15 (29): Pags. 89-102

Sacrificio de res y competencia por el espacio
entre los wixaritari (huicholes)*

SEVERINE DURIN**

Resumen

Los wixaritari ofrendan reses en sacrificio; se propone
que éstas sustituyeron alas victimas humanas durante
la Colonia como parte del proceso de reconstruccion de la
identidad étnicaen torno ala preservacion del territorio
comun. Por un lado, la res se asemeja a su sacrifican-
te humano: ambos toman leche cuando son bebés; por
otro lado, la res, al ser destetada, se vuelve una plaga
que se come los plantios: simboliza la competencia por los
espacios de siembra y pastoreo. Asi, al sacrificar una
res el sacrificante inmola parte de si mismo, luego se
(re)conquista el territorio comunal.

Palabras clave: huicholes, wixaritari, sacrificio, espacio,
ritual

Introduccion

Abstract

The Wixaritari offer cattle as a sacrifice. It is said that
during the colonial period cattle were offered instead of
human victims as a part of the reconstruction process
of ethnic identity around the preservation of the common
territory. On the one hand, the cow resembles the sacri-
fiant-both are breast-feed as babies. On the other hand,
when weaned, the cow becomes a plague to the crops
and harvests —symbolizing the competition for the lands
used for farming and shepherding. When a cow is sacri-
ficed, the sacrifiant also offers a part of himself, and
with this he conquers and takes back the common land.
Key words: Huichol, wixaritari, sacrifice, space, ritual

E n este articulo se pretende explicar el sacrificio de reses en la ritualidad contemporanea de los wixaritari,* en
especial, el simbolismo asociado a lares como victima sacrificial. Primero, se hara unarevision del concepto

de sacrificio y se describiran las practicas de sacrificio actuales de los wixaritari, con un enfoque en las secuencias
yen los actores del ritual. De esta manera se pondra de manifiesto la asociacion simbdlica entre nifios y becerros.
En segundo lugar, se intentara mostrar que la res, como victima sacrificial, se diferencia del sacrificante al com-
petir con éste por los espacios de pastoreo y de siembra. Para ello, se expondra la importancia de los rituales de
sacrificio en la América prehispanica y la persistencia de una ideologia del sacrificio entre los actuales pueblos
indigenas de México. Para la zona del Gran Nayar, se analizar& la pasada relacion entre guerra y sacrificios hu-
manos, la introduccién del ganado y como la sacralizacion de la tierra constituyé un nuevo eje rector de la
organizacion social indigena. Finalmente, se propone que el sacrificio bovino mawarixa participa de la redefi-
nicién de las fronteras de la identidad, o bien, de la territorialidad.

* Articulo recibido el 19/02/04 y aceptado el 03/06/04.
** Investigadora del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social (ciesas), Programa Noreste.
durin@ciesasnoreste.com.mx
1 Término vernaculo usado por los indigenas huicholes para autodesignarse. En singular se emplea el término wixarika.



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

Secuencias y actores
de los rituales de sacrificio

En el Ensayo sobre la naturaleza y la funcién social del
sacrificio, Hubert y Mauss presentaron un esquema
del sacrificio, entendido éste como “un acto religioso
que, mediante laconsagracion de unavictima, modifica
el estado de la persona moral que lo lleva a cabo o de
ciertos objetos de su interés” (Hubert y Mauss, 1899:
15).2 Los elementos del ritual, es decir, el sacrificante,
el sacrificador, el lugar, los instrumentos y la victi-
ma, deben dejar su condicion profana y entrar en la
esfera de lo sagrado. EI momento clave es el de la divi-
nizacion de lavictima: en ellase funde larepresentacion
de los dioses y del sacrificante, y tiene lugar el acerca-
miento entre lo profano y lo sagrado (Hubert y Mauss,
1899: 45-46). Al morir la victima, se libera su espiritu
y el sacrificante es beneficiado con nuevas cualidades
sagradas. Tras ofrecer una parte del cuerpo sacrificial
a los dioses, se procede a su consumo. Finalmente, la
salidade lo sagrado se realiza mediante la purificacion
ritual de las faltas (Huberty Mauss, 1899: 68)y lalim-
piezade los instrumentos (Huberty Mauss, 1899: 70).

Es cierto que los términos sagrado y profano son di-
ficiles de transponer al caso de otras sociedades. En
efecto, basados en lacritica de Detienne, tales conceptos
tienen la carga judeocristiana de Hubert y Mauss, la
valoracion etnocéntrica de la abnegacion y de la “via
ascética” propuesta por Durkheim (Detienney Vernant,
1979:27-29). Sinembargo, al definir un esquemay los
conceptos, Huberty Mauss lograron superar laaparen-
te complejidad de la practica sacrificial. Por ejemplo, su
definicion del sacrificante como “el sujeto que recibe
los beneficios del sacrificio o sufre sus consecuencias”
y “es tanto un individuo como unacolectividad, familia,
clan, tribu, nacion, sociedad secreta” (Huberty Mauss,
1899: 11),% evidencia que el sacrificio involucra varias
personas, es decir, constituye una practica social.

En su posterior Ensayo sobre el Don, Mauss insistio
en que el sacrificio se asemeja a un protocontrato en-
tre los hombres y los dioses:

Uno de los primeros grupos con los cuales los humanos
tuvieron que contractuary quienes por definicién estaban
paracontractuar con ellos eran mas que nada los espiritus
de los muertos y de los dioses. Son los verdaderos propie-
tarios de las cosas y de los bienes del mundo. Son con
quienes era mas necesario intercambiar y mas peligroso
no intercambiar. Pero, al revés, es con quienes era mas fa-

2 Traduccién propia.
3 Traduccién propia.
4 Traduccién propia.

90

cil y mas seguro intercambiar. La finalidad de la destruc-
cion sacrificial es precisamente la de ser una donaciéon
que tiene que ser devuelta. (Mauss, 1995: 167)*

En estos dos ensayos, se insiste en la identificacion
entrevictimay sacrificante y, segun Bloch, el sacrificio
comparte esta caracteristica con los rituales de inicia-
cion (Bloch, 1997: 56). Asimismo, al igual que Detienne
(1979), Bloch encuentra que el elemento de coccién, y
en especial el de consumo, constituye la segunda ca-
racteristica compartida de los rituales de sacrificio
con los de iniciacion (Bloch, 1997: 67). En ambos ri-
tuales, la inmolacién simbdlica del “casi uno mismo”
en su primera parte, y los aspectos politicos, militares
y culinarios en la segunda, se implican mutuamente
(Bloch, 1997: 67).

Apoyandose en el caso de los jévenes de Orokaiva,
Bloch muestra la asociacién simbdélica entre los puer-
cos y los novatos durante su iniciacion. Ademas, con
base en el trabajo de Lienhardt sobre los dinka de
Sudan, explica la oposicion complementaria entre bo-
vinos y lenguaje, entre fuerza bovina de la juventud
y fuerza verbal de la vejez, de tal forma que, para los
dinka, si los bovinos son similares a los humanos -en
especial alos jovenes por su vitalidad-también son muy
diferentes pues aquéllos no son capaces de hablar
(Bloch, 1997: 71).

En cuanto a la importancia del consumo, encontroé
que en diferentes sociedades compartir los alimentos
constituye un momento privilegiado para recobrar la
vitalidad, abandonada en la primera fase del ritual, y
que a menudo se acompafia de manifestaciones agre-
sivas y expansionistas. En el sacrificio, la importancia
delconsumo o laingestion ha sido destacada por espe-
cialistas de los mundos griego y védico (Detienne y
Vernant, 1979; Malamoud, 1989). En laIndia hinduista
se considera que el oficiante ritual, el brahman, es un
cocinero (Malamoud, 1989: 36), y el lugar de cualquier
hombre en la sociedad es revelado segdn lo que come,
lo que no come, en compafia de quién y de qué manos
acepta comida cocida. Asi como importa saber quién
cocid los alimentos, es fundamental saber quién comio
de lacomida que sobra, ya que las sobras son conside-
radas sucias, a menos que lo sean de la “comida de los
dioses”, es decir, de la comida sacrificial (Malamoud,
1989:17). En el mundo griego s6lo se podia comer car-
ne si provenia de un sacrificio y siguiendo sus reglas
(Detienney Vernant, 1979: 44). Este consumo de carne
buscaba honrar a los dioses y evocaba el recuerdo del



Séverine Durin

tiempo en que hombres y dioses comian juntos (Detie-
nne y Vernant, 1979: 43).

De acuerdo con estos autores, el sacrificio transfor-
ma al sacrificante mediante su autoidentificacion con
la victima y su distincion con ésta en la segunda fase
del ritual, la del consumo festivo al que hombres y
dioses son invitados a comer. A continuacion se pre-
senta la forma que tienen los sacrificios de reses entre
los wixaritari, haciendo énfasis en la relacion entre la
res y el sacrificante.

Una etnografia del sacrificio
de reses entre los wixaritari

Laliteraturaetnografica sobre los wixaritari, en cuanto
al simbolismo de la res como animal sacrificial, ofrece
dos versiones. Segun la primera, se trata de una susti-
tucion del venado por lares, pues “los venados todavia
se atrapany se sacrifican alas deidades, pero cada dia
mas se inmolan reses que los sustituyen. En el momento
en que se sacrifica el toro, se sostienen, junto a él, cor-
namentas de venado, como diciendo: ‘es como si fuera
venado” (Anguiano, 1994: 162).

Sinembargo, lacaceriade venado, previaacualquier
fiesta, sigue siendo indispensable y se puede afirmar
que sin sangre de venado, no hay fiesta (Lemaistre,
1991). Por tanto, descartamos esta hipotesis de susti-
tucion de la sangre de venado por la de res.

Segun la otra version, la de Neurath,

untororepresentalas fuerzas catticas o salvajes de lavida
(tikari) que tienen que ser vencidasy ritualmente domesti-
cadas. Siendo un sinénimo de riquezay de bienestar, tam-
bién se asocia con Takutsiy con otras deidades de la ferti-

lidad desenfrenada, por ejemplo el Hakuyaka, un monstruo
que se parece a un toro y aparece en los aguaceros (Neu-
rath, 2002: 190).

Mas adelante afirma:

La ideologia del sacrificio exige ascetismo y, hasta cierto
grado, tiende a despreciar el placer, la espontaneidad y el
caos de la vida (tikari), es decir, la sal y el sexo, la riqueza
ganaderay lo mestizo, la costa, el mar y a las diosas de la
fertilidad. Al mismo tiempo se cree que las practicas de sa-
crificio y de austeridad son necesarias para obtener ferti-
lidad y vida (tukari). (Neurath, 2002: 295)

Lo interesante de la propuesta de Neurath radica
en que lo ganadero esta vinculado con el mundo mes-
tizo, entendido como un alter mundo. Siguiendo esta
linea de interpretacion, si lo wixarika se distingue de lo
mestizo en relacion con lo ganadero, aun hace falta es-
clarecer como funcionaestadisociacion simbdlica. Igual-
mente, cabe preguntarse como opera la autoidentifica-
cion entre victimasacrificial y sacrificante. El simbolismo
asociado al ganado bovino es multiple, por lo que deben
considerarse otros aspectos ademas de los menciona-
dos por Anguiano y Neurath, entre ellos: ¢en qué oca-
siones se sacrifica una res?, ¢quiénes son los actores
del sacrificio?, y ¢cuales son sus principales etapas?

En este capitulo mostraré que humanos y reses se
asemejan cuando aun no se han destetado, es decir,
cuando son nifios y becerros, respectivamente. En el
siguiente capitulo, mediante un analisis histoérico, evi-
denciaré lamaneraen que el ganado también simboliza
lo ajeno, lo mestizo como bien dice Neurath, en el sen-
tido de que éste compite con los wixaritari por los espa-
cios de pastoreo.

91



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

Ocasiones en las cuales se sacrifica una res

Los sacrificios, u ofrenda mawarixa, se realizan siempre
apeticion de un chaman. Basicamente, registré cuatro
casos en los cuales se sacrifica un animal.

Enun primer caso, se sacrifica para hacer unaofren-
daen el marco de unafiestadel centro ceremonial tuki.
Esto sucede en la fiesta mawarixa o del toro, que tiene
lugar a mediados de septiembre, cuando latemporada
de lluvia esta por llegar a su finy la milpa adan requiere
ser alimentada para llegar a la maduraciéon. En este
caso, los sacrificantes son designados durante el canto
de lafiesta de la siembra, Namawita Neixa, que ocurre
a finales de junio. También, cada cinco afios, un afo
antes de que sea constituido un nuevo grupo de car-
gueros del centro ceremonial tuki por cinco afos, se
cambia su techo, y en esta ocasion se debe ofrecer san-
gre alos principales antepasados. Los sacrificantes se
designan en el canto que tiene lugar cuando se quita
el techo de zacate y los grandes postes de ocote que lo
sostienen.

El segundo caso, mas frecuente, corresponde a la
peticion que hace un chaman al diagnosticar las razo-
nes por las que una persona esta enferma. Para reco-
brar la salud que perdié porque esta persona o sus an-
tecesores no entregaron las ofrendas prometidas a un
antepasado, se tiene que sacrificar un animal y entre-
gar ofrendas untadas con su sangre al antepasado
ofendido.

En tercer lugar, cuando fallece una persona, en el
canto de despedida del alma del muerto se descubre,
como en el caso de la enfermedad, qué antepasado
tiene pendiente recibir ofrendas. De esta manera, el
sacrificio permite que el muerto ingrese al alter mundo,
es decir, se incorpore al mundo de los ancestros.

Finalmente, cuando termina un ciclo en el que
una persona hacumplido con un cargo ceremonial, una
manda o peticion, este ciclo queda concluido con el sa-
crificio de un animal. Se dice que “uno queda libre”.

Actores del sacrificio mawarixa

Los actores del sacrificio son los siguientes: en primer
lugar, la persona que ofrecera la res en sacrificio, es
decir, el sacrificante, que es designado por los cantado-
res de los centros ceremoniales dias antes de la cere-
monia.® Ademas de entregar lares, proveera velas, ga-
lletas, chocolate, frutas, maiz y bebidas que usara u
obsequiaré durante el ritual.® La categoria de sacrifi-
cante incluye al conyuge y los hijos; en efecto, se espe-
ra que el sacrificio beneficiara, en primera instancia,
a los nifos, la milpa y los animales de la familia. Sin
embargo, veremos que el sacrificante incluye también
a todos los participantes del ritual.

En segundo lugar, la victima, una res, hembra o
macho, de dos afios de edad.” S6lo se come carne de
res cuando se realizan sacrificios —lo cual recuerda
las préacticas de los griegos (Detienne y Vernant, 1979:
44)-, de tal manera que las ventas de ganado tienen
lugar con motivo de las ceremonias. Definitivamente,
el ganado es una fuente de riqueza monetaria para
quien lo cria, a diferencia de la produccion de maiz.
También se transmite por herencia (Weigand, 1992:
68-72) o se regala de padres a hijos.®

En tercer lugar, la persona que deguella el animal,
el sacrificador, suele ser un chaman mara’akame, es
decir, un experto en la comunicacién con los antepa-
sados. El sacrificador es auxiliado por una pareja de
nifios mayores de cinco afos, llamados haquerite. Son
los pequefios quienes manipulan los instrumentos del
sacrificio: un cuchillo, las cuerdas sacrificiales y las
ofrendas. Estas ultimas son velas, flores de papel chi-
na y flechas, es decir, soportes para enviar mensajes
a los dioses. La presencia de los nifios se explica por
su “pureza” en el sentido de que aun no han tenido
deseos sexuales,® pero son lo suficientemente grandes
como para participar del género humano. En efecto,
estos nifios han terminado el ciclo de iniciacion de
Wima Kwara.'® Veremos que ellos estan asociados a

5 Alas personas designadas para sacrificar una res en una ceremonia del centro ceremonial tuki se les llama teiwamamete.

10

92

En los aflos 2000 y 2001, el costo del sacrificio era de 6 000 pesos mexicanos, es decir, aproximadamente 600 ddlares. Se
trata de un gasto mayor para campesinos que no perciben ingresos regulares.

Weigand (1992: 72) también afirma que los animales sacrificados tienen alrededor de dos afios de edad; asimismo lo sefala
Palafox (1993: 224).

He observado varios casos de padres que regalaron becerros a sus hijos cuando eran pequefos.

Se considera que el deseo sexual es un factor de contaminacion.

Esta iniciacion consiste en la participacion de los nifios, a partir de su primer afio de vida y durante cinco afios consecu-
tivos, en la fiesta de Wima Kwara conocida como “la fiesta del tambor”. En esta ceremonia diurna, los nifios son iniciados
en el camino emprendido por sus antepasados hacia la tierra del peyote, Wirikuta, donde surgi6 el Sol en el cielo. Son pre-
sentados, junto con la cosecha, a sus antepasados y en especial al Sol Tayau, una entidad marcada por los aspectos co-
munitarios.



Séverine Durin

la victima sacrificial, por lo que su participacion es
muy delicada y a la vez prestigiosa.

En cuanto al lugar, los sacrificios se realizan en un
espacio asociado al antepasado o los antepasados que
se busca honrar.*?

Principales etapas del ritual de sacrificio

Como lo expliqué anteriormente, el sacrificio siempre
empieza con la designacion, por medio de un canto,
para que una o varias personas obsequien un animal
a un antepasado especifico. En seguida es preciso que
las personas designadas participen o bien encarguen
una caceriade venado. Si se caza un venado, el sacrifi-
cante queda confirmado.

Antes de la ceremonia, se debe conseguir el animal,
el maiz, las bebidas, etcétera, asi como objetos rituales
que se conservan en el templo de los antepasados fa-
miliares xiriki.’? En las ultimas horas, antes de que
empiece el canto nocturno, se preparan los mensajes
para los antepasados. Primero se obtienen las jica-
ras que seran ofrecidas en los lugares sagrados donde
moran los antepasados que se van a honrar; después
se dibujan las peticiones o mandas, y por ultimo se pre-
paran flores de papel de china que se colocan en las
cuerdas sacrificiales.

Durante la ejecucion del ritual, en caso de que se
realice fuera del rancho familiar del sacrificante, el
fuego familiar, asi como unavela, deberan permanecer
encendidos en el xiriki y el patio del rancho de su fa-
milia. Los sacrificios suelen tener lugar por lamafana,®
una vez que ha concluido el canto nocturno. Se ata a
lares por los cuernos para apresarla. Cuando esta por
empezar el sacrificio, los haquerite entran en escena.
Se distinguen por su indumentaria: en la cabeza lle-
van un paliacate colorido amarrado con una cinta teji-
da. A su vez, ésta detiene en cada lado de sus cabezas
una flecha adornada de plumas muwieri. Asi, los ha-
querite parecen tener cuernos mientras sostienen los
instrumentos y las ofrendas que seran untadas con
sangre. Las cuerdas sacrificiales, con las que se ata a
la res por los cuernos, se hacen pasar entre todos los
participantes de la ceremonia, quienes estan reuni-
dos para la ocasiéon dentro del centro ceremonial tuki.

Al grito de “lienzo” la cuerda cambia de sentido de circu-
lacion, pasando alrededor de los postes del tuki, y ex-
clusivamente entre las manos de los hombres que
circundan al conjunto de las mujeres. Ahi se ve clara-
mente que los sacrificantes, que gozaran los frutos del
sacrificio, son un grupo y no solamente quien entrega
a la victima: pertenecen al distrito tuki, el cual une
varios linajes. Ya es hora de dar muerte. Alrededor del
animal se acercan el sacrificador, su esposa —quien
lleva un bote en el que recolectara la sangre-vy la pa-
reja sacrificante, sin sus hijos. Estos, especialmente
en caso de que sean muy jovenes, no deben ver cémo
se da muerte a la res. Con el cuchillo que lleva el ha-
queri, el sacrificador deguella al animal, que al mugir
manasangre por lagarganta, y laesposadel sacrificador
la recolecta. La primera sangre se ofrece al fuego, des-
pués los sacrificantes se acercan y untan con ésta sus
objetos rituales y todo lo que sera ofrecido. Ademas se
guarda sangre para ofrecerla al fuego familiar una vez
que la fiesta haya concluido.

Se descuartiza el animal. Se guardan algunas pie-
zas para repartirlas al final del ritual; por ejemplo, las
piernas se ofrecen a los cantadores, los musicos y
otras personas que ayudaron. Las otras piezas son co-
cinadas en caldo. Unavez cocido, el caldo se ofrece con
tortillas de maiz y frijoles, primero a los antepasados,
quienes gozan de su olor, luego a los oficiantes ritua-
lesy los ancianos, y finalmente a los participantes, an-
tropologos y a otros amigos mestizos. En los dias de
fiesta se come bien y en abundancia.

Unavez terminado el ritual, el sacrificante visita su
rancho familiar, ofrece sangre, palabrasy copal al fue-
go, esdecir, asus antepasados. Luego, él o algan fami-
liar suyo que tenga un cargo en el centro ceremonial,
deposita las ofrendas untadas de sangre en los lugares
sagrados correspondientes. Con ello, el sacrificante ha
cumplido con la tarea que le fue encargada.

Ciclo vital de la res y del ser humano:
autoidentificacion entre victima y sacrificante

Un momento clave del ritual es la decapitacion del ani-
mal y, siguiendo la propuesta de Hubert y Mauss
(1899), es esencial la identificacion entre la victima y
el sacrificante.

11 Los sacrificios pueden tener lugar dentro de un centro ceremonial mayor, el tuki, ante un templo dedicado a un antepasado,
en una milpa, o en un lugar sagrado ubicado fuera de las comunidades serranas, por ejemplo, en San Blas, Nayarit.

12 Se trata de aguas sagradas que han sido traidas de lugares sagrados, de mazorcas de maiz bendecidas en la fiesta de la pre-
sentacion de la cosecha, de la flecha y de la jicara de la pareja, asi como de incienso.

13 Excepto en el caso de la fiesta de la siembra, Namawita Neixa, en que los sacrificios tienen lugar en la medianoche. Se trata
de unafiestaque abre latemporada de trabajos agricolas, de descanso de las autoridades comunales, por lo que esta asocia-

da con la oscuridad.

93



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

En mis estancias de campo, pronto noté laimportan-
cia del papel de los haquerite, estos “angelitos” —-como
se les designa en espafiol-, que manipulan los instru-
mentos del sacrificio. Me resultaba obvio, al conocer el
gusto de los mesoamericanos y de los nayaritas por
el sacrificio de nifios, que existia unaequivalencia sim-
bdlica entre nifios y victima.'* Sin embargo, esta expli-
cacioén era poco satisfactoria pues no entendia porqué
se sacrificaba una res en vez de nifios, es decir, cudl
es la equivalencia simbdlica entre reses y nifos.

Encontré unarespuestasatisfactoriaal interesarme
en las peticiones de crecimiento o fertilidad que se ha-
cen para los nifos, la milpay el ganado. Basicamente,
las fiestas tienen el cometido de solicitar el tukari, es

decir, la“vida”, la “salud”, la “suerte”, la “fortuna” de la
familia, de su descendencia, de su milpay de sus ani-
males. Entonces, decidi explorar los términos linguis-
ticos vinculados con los conceptos de “crecer”, “sanar”,
“vivir’y entender la relacion entre los ciclos de vida del
maiz, de los humanosy del ganado. En uninicio, losre-
sultados me decepcionaron ya que los términos usa-
dos variaban notablemente; ademas, la equivalencia
que presentia entre hombres y maiz no se observaba
enlo linguistico. Sin embargo, meses después noté una
de las mas interesantes correspondencias entre reses
y humanos, en especial cuando son bebés o nunutzi. A
continuacion presento el ciclo de vida de un hombre y
luego el de una res.

Ciclo de vida de un hombre

Nunutzi matiari yu niwitiani
Nunutzi matiari yu nuiwitianeti
Nunutzi tzetyeri
Petinuiwaxriri nunutsi jiki xrimeri
Xreiwitari pereiyari nunutsi
Jiki tikuaiweri
Jikiri masi peuyumarie tixrataweri paleko
Escuela payakari titukitiati
Auxruwitari ayakaitt
teiwariri nuweri
Jikari ananayani
tarewiwitari tiyuikitiakaitsie
Jikatawari reuyuikittamikini
nusuri waike
Nusuri waike
yu yeu pareiwieni yu iwamatsiemieme
Jikari 18 afios jereiyani
anatziri yutiiyaritiani
Jikari urimayatsika uyamaike
anatziri ukanekuwauni
Anatziri yu zauta neyutikietiani
Akuxri yu yaumatia mukateitsie
yauya iparewiekai
Jikitari yutya parewieni paleko
Xrikatari masi nunutzi maujuni
Reumiete
anatziri masi
waukawame metenereiya
Anatziri manakine yayeukate
Kiawatsiri watukari
maunieri
anatziri menekuini

Al principio el bebé se esta formando.
Al principio el bebé se esta formado (en la panza).
Esta maduro.
Ya nacio el bebé esta manana.
Ya tiene un ano.
Ahora ya sabe comer.
Después ya sabe hablar bien.
Esta en la escuela estudiando.
Hace cinco afios que esta (en la escuela)
y habla bien (espafiol).
Si sale
a los seis afios de estar estudiando
Al terminar se debe preguntar si quiere estudiar
0 no.
Si no estudia
ayudara a su papa y a toda su familia.
Tiene 18 afos
es el momento de pensar, de reflexionar.
Si ya sabe trabajar
va a buscar una pareja.
En este momento podra hacer solo su casa.
Cuando aun estaba con su papa,
ayudaba a su papa.
Ahora tiene la obligacion de mantener bien a su esposa.
Cuando tendra un hijo,
mas adelante,
de alli en adelante,
ya van a tener mas compromiso.
De ahi van a ser padres.
Hasta donde llega la vida,
donde termina,
van a morir.*®

4 Como apoyo a la hipoétesis de asociacion simbdlica entre nifios y becerros, en la literatura etnografica se da a conocer el
caso siguiente: en unaceremoniade bautizo de nifios, Mata Torres (1976: 31) observé en lacomunidad de San Andrés Coha-
miata el sorprendente bautizo de una becerra que recibié el nombre de Santa Teresa, asi como padrinos, pues los “padres”
de esta becerra no tenian hijos y deseaban tener compadres.

15 Diario de campo, 16 de noviembre de 2000.

94



Séverine Durin

Ciclo de vida de una res

Mattari tiunuiwa pixreru nunutzi

Anatari masi echiwari pani titsewene akuxri

Kuatitsewene

Xrikari jutawitari uweni anari
yutzitzijayawa

Anatziri yutei nekueirieni

Miixra uweti nemini

Al principio nace el becerro.
Todavia toma leche, crecié un poco.
Ya no toma leche.
Ya dej6 de tomar leche,

tiene dos afios.
Su madre lo va a dejar, se va a ir.
Vivio varios afos, se muere.®

Como puede obsevarse, lo mas importante del ciclo
devidade lareses que, cuando es becerro, toma leche.
Es decir, como los seres humanos, primero se alimen-
ta con la leche de su madre. Cuando son destetados,
los becerros tienen dos afios, edad de las reses cuando
se sacrifican.

A partir de lo anterior, considero que existe una
equivalenciasimboélicaentre humanosy reses, por me-
dio de la intervencion ritual de los haquerite. Estos ul-
timos también son recién destetados. Por haber termi-
nado su ciclo de iniciaciéon, en el que dejaron de ser
asociados a frutos inmaduros (elotes y calabazas), in-
gresan al mundo de los humanosy se convierten en co-
medores de maiz. Recordemos que laindumentaria de
los haquerite apunta hacia su asociacion con los be-
cerros: llevan en ambos lados de su cabeza flechas
muwieri “como si” tuvieran cuernos.

Para confirmar la identificacion entre los haqueri-
te y la victima bovina, basta agregar que cuando los
nifos terminan su ciclo de iniciacién de Wima Kwara,
es preciso cerrarlo con un sacrificio. En esta ocasion
no se sacrifica unares, sino un gallo, es decir, el animal
que esta asociado al Sol Tayau y que anuncia su pro-
xima llegada. En este caso, la res no puede ser una
victima sacrificial. Un caso similar es la despedida del
alma de una nifa, dado a conocer por Mata Torres
(1974: 49), en la que se sacrificé un borrego negro. Al
parecer, en un rito en el que el sacrificante es un nifo
pequefio, lavictima sacrificial no debe ser unares, pues
siguiendo la hipdtesis de identificacion entre becerros
y nifos, el sacrificante no se inmolara a si mismo, sino
s6lo una parte de él.

Ahora bien, considerando que tomar leche es una
caracteristica compartida por los mamiferos y no sélo
por los hombres y las reses, hace falta ejemplificar la
segunda caracteristica de la relacion entre victima sa-
crificial y sacrificante: ser diferenciados. Si para expli-
car el sacrificiode reses entre los wixaritari e interpretar
su simbolismo es preciso dar cuenta de sus practicas

16 lbidem.
17 Nombre vernaculo de los coras.

rituales actuales, también debe considerarse que el
sacrificio estuvo ampliamente difundido entre los an-
tiguos mesoamericanos (Sahagun, 1999; Motolinia,
2001; Diaz del Castillo, 1999), y entre los antepasados
de los wixaritari y de los nayeri,'” los nayaritas (Calvo,
1990). El siguiente analisis de las fuentes histéricas
explica como el ganado se volvié victima sacrificial.

Los antiguos sacrificios humanos
y la introduccioén del ganado

En tiempos prehispanicos, desde el norte del México
actual hasta América Central, se practicaron sacrificios
humanos. Asimismo, los tupinamba de Brasil practi-
caban la antropofagia ritual de los prisioneros de gue-
rra (Viveiros de Castro, 1993). Es decir, la practica del
sacrificio humano ha sido ampliamente difundida en
América, incluso mas alla de las fronteras de Meso-
américa.

Al observar diferentes casos, encontramos la carac-
teristica de identificacion entre victima y sacrificante.
Entre los mexicas, ademas del sacrificio de cautivos de
guerra, nifios y voluntarios, se ofrecian imagenes o re-
presentantes de los dioses, llamados ixiptlas, que por
locomun eran esclavos y recibian un bafo ritual. Quie-
nes los ofrecian no comian de su carne por ser duefios
de los cautivos, como si fuesen su padre (Graulich,
2003:18). Es decir, existia una doble identificacion en-
tre lavictimay el dios que representaba, y entre aqué-
llay su duefo, el sacrificante. Entre los tupi, el rito de
paso masculino consistia en matar a un cautivo; éste
era ofrecido a los padres de la novia como prestacion
matrimonial (Viveiros de Castro, 1993: 391). Asimismo,
el honor de un hombre aumentaba conforme ejecutaba
cautivos. Este tipo de muerte era la muerte perfecta,
gloriosa, ya que permitia que la venganza procediera, de
tal manera que existia una complicidad entre el raptor
y su cautivo (Viveiros de Castro, 1993: 393-394).

95



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

En cuanto a la manera de dar la muerte, si bien la
extraccion del corazéon fue ampliamente practicada
entre los mexicas y los mayas (Stuart, 2003: 25), los
tupi y las sociedades del norte (Ravesloot, 2003) com-
partieron ladecapitacion. Existen pruebas arqueologi-
cas, al piede laactual Sierra Huichola, de decapitacion
y exposicion de cabezas, es decir craneos-trofeos en
tzompantli a partir de 300 0 550 d.C. (Hers, 1989: 95).
El tzompantli era “un simbolo de pacto vital entre gue-
rreros devotos y su dios solar” (Hers, 1989: 96). Es de-
cir, la guerra era la instituciéon que mantenia unidas
a diferentes sociedades y proveia de cautivos para el
sacrificio; en este sentido, laguerrafue un rasgocomun
de las sociedades americanas, incluida la tupinamba.

Como lo propuso Mauss (1995) de una manera ge-
neral, el sacrificio americano constituye un pacto en-
tre ladivinidady los hombres, un pacto que se renueva
mediante el ofrecimiento de seres humanos, ya sean
enemigos, ninos, etcétera. Graulich considera que:
“En la base de todo esta la nocion de deuda. Una cria-
tura debe lavida, y todo lo que hace posible vivir, a sus
creadores. Debe reconocerlo y pagar su deuda, tlax-
tlaua en nahuatl, mediante el ofrecimiento de incienso,
tabaco, alimentos, o incluso su propia sangre” (Grau-
lich, 2003: 17).

Es decir, los seres humanos nacen endeudados. En
tiempos actuales, he encontrado unaconcepcién simi-
lar entre los wixaritari. Segun esta ideologia, que he
llamado del endeudamiento transgeneracional (Durin,
2003), la vida tukari es recibida de los antepasados, y
sigue fluyendo gracias a las ofrendas que se les hace.
Al depositar ofrendas untadas con la sangre de los sa-
crificios para honrarlos, se asegura suficiente lluvia,
unabuena cosecha, un buen ganadoy, sobre todo, una
buena salud para las generaciones venideras. De no
ser asi, los nifios, los animales domésticos, la milpa, la
familia entera, se pueden enfermar. A pesar de que los
actuales wixaritari ya no practican los sacrificios hu-
manos, sino de animales, siguen compartiendo con
las sociedades prehispanicas laimportancia de la san-
gre sacrificial, tal como lo atestigu6 Galinier entre los
otomies (1997: 226-227). Para Neurath:

Si se redujera el sistema religioso huichol a una simple
féormula(...) se puede decir que el cosmos funciona porque
la sangrey el agua siguen circulando. Los seres humanos
ofrendan objetos untados con la sangre aun viva de los ani-
males sacrificados moribundos. El agua de la lluvia que
los dioses obsequian como contradén (...) en un principio
no puede ser otra cosa que ese mismo liquido vital obse-
quiado por los dioses, igualmente sacrificados y moribun-
dos. (Neurath, 2002: 328-329)

96

En efecto, como lo sefialan también estos autores,
el sacrificio primordial fue el de los dioses. Segun Gu-
tiérrez:

La mitologia explica que los antepasados tuvieron que sa-
crificar a sus hijos para conformar el universo. Kiewimu-
ka, la madre de los venados, por orden de Tawewiekame
(Nuestro Padre el Sol), sacrificé a su hijo Paritsika (un ve-
nado); Tatei Niwetsika, a sus hijas xita, para que los hom-
bres las pudieran consumir; la lluvia también se sacrifica
al estrellarse con el suelo. La creacion del universo es un
sacrificio. Recordemos el mito del nifio donado por su ma-
dre para lanzarse al fuego, para que asi nazca “Nuestro
Padre el Sol”. (Gutiérrez, 2002: 129)

Ahora bien, es preciso entender de qué manera
opero la sustitucion de los humanos por los animales,
en especial, la res. Para ello, es necesario apoyarse en
los estudios y documentos histéricos con el fin de bos-
quejar el proceso de transformacion de sus creencias
yritos alolargo del periodo colonial y lamaneraen que
integraron al ganado dentro de su visién del mundo.

Guerra y sacrificios humanos

La historia de los wixaritari a lo largo del periodo colo-
nial es inseparable de la de los indios nayeri, situados
al occidente de la Sierra Huichola, quienes eran el gru-
podominante en el momento del contacto. Los antiguos
wixaritariy nayeri eran nayaritas, término que agrupa
a la mayoria de los grupos indigenas que no fueron
sometidos a la Corona espafiola en el siglo xvi, que re-
sidian al norte del Rio Grande de Santiago, al oeste de
los estados caxcanes, al sur de los tepehuanesy al este
de las ciudades de la costa del Pacifico (Weigand y Gar-
cia, 2000: 13). En la zona oriental se encontraban los
indios zacatecos y guachichiles, denominados chichime-
cas por los espafioles y los indios del centro.
Cuando los espafioles llegaron a la zona norte de la
Nueva Espafia, a partir de 1530, gran parte de las so-
ciedades que ahi vivian solian estar en guerra. En sus
territorios fueron encontrados yacimientos de platay,
en 1548, luego de ser descubiertas ricas vetas en Za-
catecas, la pacificacion de la zona se volvié necesaria.
A pesar de la creacion de presidios a lo largo de los ca-
minos hacia Guadalajara, durante los 40 primeros
afios de explotacién de las vetas de plata del corredor
minero que iba desde Sombrerete hasta Mazapil, los
ataques de los indigenas contra los convoyes espafio-
les fueron incesantes, asi como la captura y venta de
esclavos indigenas. A partir de los afios ochenta fue



Séverine Durin

inaugurada una nueva organizacion militar. Ademas,
un hombre nacido en Zacatecas, de madre indiay pa-
dre esparfiol, Miguel Caldera, empez6 adesempefiar un
papel fundamental en la pacificacion de la region. Su
estrategia diplomatica consistia en la negociacién con
los jefes indigenas y la entrega de regalos (telas, taba-
co, cacao). Ademas, Caldera mandé traer indigenas
tlaxcaltecas para consolidar el proceso de poblaciéon
de los pueblos fronterizos, entre otros, los que esta-
ban en las cercanias de Zacatecas y en Colotlan. A
cambio, Caldera debia brindarles proteccion tanto a
ellos como a los chichimecas pacificados. Se les ense-
fAaban las técnicas agricolas, se les aprovisionaba de
arados y bueyes, y los franciscanos tenian a su cargo
cristianizarlos e informar sobre los avances. Asi se creo,
en 1590, el distrito de Colotlan donde los indios fronte-
rizos, entre ellos los antiguos wixaritari, no pagaban
tributo a cambio de ser milicianos.

Al respecto, es preciso enfatizar dos aspectos relativos
al proceso de pacificacion de la region. Primero, el ga-
nado fue parte de los “bienes de paz”, con otros ali-
mentos, pafios y aperos agricolas, que los espafioles
regalaron a los indigenas a cambio de su pacificacion.
Esos bienes eran repartidos en varios centros de distri-
bucioén, entre ellos el de Valparaiso-Guajuquilla, donde
se proveia a los indigenas (zacatecos) de San Andrés.
Aunque Powell insista en el gusto de los indigenas por
los productos textiles, el ganado fue un bien particular-
mente apreciado por ellos, y dice que “en la Gltima dé-
cadadel sigloy algunos afios después, el abasto de ga-
nado para mantener en paz a los chichimecas lleg6 a
ser increiblemente grande” (Powell, 1996: 226).

En segundo lugar, la guerra seguia siendo la insti-
tucién que unia a los grupos indigenas de la regién, y
mi propuesta es que los nayaritas trataron de integrar
a los espanoles a sus guerras floridas. No se trata de
un hecho aislado, existen pruebas de que en la Nueva
Espafia, en el pueblo de Zultépec situado al oeste de
Tlaxcala, en 1520 fueron capturadosy sacrificados es-
pafoles a los dioses, junto con sus caballos, y que sus
cabezas fueron ostentadas en altares, a la manera de
los tzompantli. Cortés fue impresionado por los hechos
y su furia fue grande, por lo que mandé destruir el
pueblo (Martinez, 2003). En laregién nayarita, en 1585
los indios de Huaynamota, quienes eran vecinos de los
nayeri, mataron a dos franciscanos y a mineros espa-
fioles de la siguiente manera:

Le mataron con hachas y macanas, que es un arma a
manerade maza, y luego le cortaron lacabeza, y tomando-
la en las manos, le decian: agora, agora nos haréis venir
alaiglesiayaladoctrina;y otras cosas, y bailaron con ella
muchos dias (Calvo, 1990: 91).

La decapitacion y el baile que le siguio, el mitote,
son caracteristicos de esos pueblos guerreros. El cra-
neo fue tratado como un verdadero trofeo de guerra, a
lamanerade los craneos de los tzompantli, es decir, los
frailes y los espafoles fueron tratados por los huayna-
motecos como solian tratar a sus enemigos, en especial
a los nayeri, sus principales enemigos en las guerras
floridas. Después de este evento, los espafioles man-
daron reprimirlos y fue ordenada la salida de compa-
fias, entre las cuales se encontraba Calderaacompafnia-
do por 2 000 indigenas aliados. Estando Calderaen la
sierra, el jefe Nayarit pidio hablar con él en busca de un
aliado en contra de los huaynamotecos. Caldera sell6
esta alianza inesperada entregandole su espada y los
nayeri ofrecieron a sus aliados varios nifios para que
se los comieran; esto repugno a los cristianos, quienes
les invitaron a Tepic para ser instruidos. Los espa-
foles sometieron a los huaynamotecosy se llevaron al
menos a 900 de ellos hasta Guadalajara para ser sen-
tenciados; alli doce jefes fueron descuartizados y otros
esclavizados (Powell, 1997: 138-139). Un siglo después,
en 1673, cuando los nayeri aun no habian sido redu-
cidos por los espafioles, el padre Arias y Saavedra
cuenta la desesperacion de los nayeri, quienes, al ha-
ber sido castigados y desplazados los huaynamotecos,
no tenian enemigos que ofrecerle a su dios guerrero:

Tengo por mas cierto que todos los gentiles que tuvieron
templo y culto siempre conservaron guerra con alguna
particular nacién por ofrecer sacrificios de sangre huma-
na asu Pitlzintli como fruto de su produccién y esto cons-
ta por el pedimento que los indios gentiles de la casa de
Tzacaymutaque habiéndose mudado el pueblo de Huayna-
mota a otro sitio, bajaron al pueblo de Acaponeta a pedirle
a Don Luys de Sossa y Alzate que era el Alcalde Mayor en
ese tiempo, escribiese a la Real Audiencia de Guadalajara
mandase volver a los indios huaynamotecos a su sitio an-
tiguo porque no tenian sangre habida en guerra para
aplacarle la ira a su Pyltzintli, que estaban actualmente
padeciendo enfermedades graves y no hallando remedio
dicen ofrecieron una criatura huérfana en sacrificio. (Cal-
vo, 1990: 295)

La importancia de los sacrificios estaba vinculada
con la guerra, en calidad de institucién que unia a las
sociedades serranas. En el siglo xvi, los franciscanos
que visitaron la region nayarita registraron la impor-
tancia de las ofrendas de sangre. En 1604, fray Fran-
cisco del Barrio relaté que los nayeri tenian un oraculo
que consultaban antes deir alaguerra, y que habia que
presentarse ante él ofreciéndole sangre humana (Cal-
vo, 1990: 260). En 1650, el padre Tello menciond la
antigua realizacion de sacrificios de “doncellas”, con

97



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

extraccion y consumo del corazén (Calvo, 1990: 281).
En 1673, el padre Arias y Saavedra confirmé que aun
ofrendaban sangre humana:

Las ceremonias, pues, siempre se sustentan de sangre
humana, teniendo diputados lugares para sus sacrificios
y asilatienen estos barbaros en larancheriade Tzacaymu-
ta donde tienen la casa del Nayaryt, la cual tiene una sala
con unamesaen medio rodeada de cuatro cadaveres secos
y enjutos (Calvo, 190: 294).

Y continda:

Ofrécenles a estos cuerpos las primicias de todo género de
semillas y frutos, también ofrecen la sal, carne, pescado,
algodoén, jicaras, platos, quetzales, plumeros, xihhuites,
formas de barro, arcos y flechas y en algunos tiempos
sangre humana con respecto a lo misericordioso de cada
cuerpo. Tiene esta casa un pozo o cisterna puesta la boca
con cuidado y nivel a punto de medio dia donde ofrecen
la sangre que de cada rancheria le llevan en platos; princi-
palmente la ofrecian cuando daban la muerte a algun in-
dio huaynamoteco al cual quitandole la cabeza, la sangre
que salia recogian en un vaso y la echaban en esta cister-
na como brindandola al sol. La cabeza la bailaban en la
casa del Nayaryt y repartian en guedejas a cabellera a las
demas rancherias para que la bailasen. (Calvo, 1990: 295)

En esta misma temporada, los antiguos wixaritari,
a diferencia de los nayeri, eran indios fronterizos del
distrito de Colotlan y se estima que la creacién de las
comunidades de Santa Catarina, San Sebastidny San
Andrés se remonta alrededor de 1650 (Rojas, 1993: 71-
72). Sin embargo, son escasos los documentos sobre
los wixaritari en el siglo xvii, por lo que es dificil evaluar
cual era el estado de sus relaciones con los insumi-
sos nayeri. En caso de que se hubieran relacionado, lo
hicieron a escondidas de las autoridades coloniales y
religiosas para no sufrir su represion y perder sus
privilegios de fronterizos.

Indios cercados por minas
y sitios de ganado mayor

Sefialada la importancia de la guerra para los indios
nayaritas, y de los sacrificios humanos asociados aella,
recordemos los profundos cambios ocurridos araiz de
la conquista, y en especial el hecho de que desde los

inicios de la Colonia, la mineria y la cria de ganado
fueron los pilares de la economia regional (Shadow,
2002: 56).

Desde la mitad del siglo xvi, en las regiones circun-
dantes de la sierra, las actividades mineras y de cria
de ganado bovino en los sitios de ganado mayor se ha-
bian desarrollado;*® ambas actividades vincularon ala
region con mercados y contextos econémicos mayores
(Shadow, 2002: 57). Por ejemplo, en 1606, de la Mota
y Escobar sefial6 que habia numerosas estancias de
ganado mayor en la zona oriental de la sierra, en Gua-
jucar, Fresnilloy Valparaiso. Haciael norte, en el reino
de Nueva Vizcaya, habia grandisimos llanos donde se
criaban ganados vacunos, yeguas y caballos en abun-
dancia, destinados a abastecer a la Nueva Espafia
(dela Motay Escobar, 1966: 62, 77y 82). Asimismo, del
lado occidental, en 1656,

en la region de Tepic habia haciendas capaces de vender
3000 novillos de unavez. Era posible encontrarse, en tiem-
pos de lluvia, con grandes remesas de ganados que seguian
las cafadas hasta llegar a México. Sobre todo, habia una
organizacion casi capitalista, con contratos establecidos,
en manos de intermediarios y técnicos (Calvo, 1990: 132).

En efecto, la cria de ganado bovino era importante
porque brindaba alimentosy transporte alos mineros.
En el siglo xvii, los medios de transporte existentes
eran el carro de dos ruedas, cuya yunta necesitaba de
seis aocho bueyes en promedio, y las mulas. Estas ul-
timas eran mas veloces, no necesitaban tanta aguay
pastizales como los bueyes, por lo que su uso se gene-
ralizé poco a poco en el Norte (Calvo, 1997: 36-37).

Ya sefialamos que se sabe poco de los antiguos wi-
xaritari durante el siglo xvii. Esto indica que, a pesar
de ser miembros del distrito de Colotlan, las visitas de
los religiosos a estos pueblos serranos eran escasas
0 no se hacian. El siguiente suceso muestra el miedo
que les inspiraban estos indigenas, y la imperiosa ne-
cesidad de mantenerlosen paz. En 1702, los wixaritari
de Nostic mataron al capitan Silva por haberles quitado
el titulo de sus tierras. El virrey, unavez informado del
riesgo de propagacién del descontento al conjunto de
la sierra nayarita, escribié a las poblaciones de San
Andrés, San Sebastian, Santa Catarina y Nostic, y les
prometio la visita de un juez para medir las tierras y
dotarlas de titulos de propiedad. A cambio, se les pidio
prometerle fidelidad al rey y devolver a los “vecinos” el
ganado robado, lo cual hicieron (Rojas, 1993: 89-93).

18 Cabe sefialar que no fue politica de la Corona otorgar mercedes para ranchos ganaderos (conocidos como sitios de ganado
mayor) cerca de aldeas agricolas indigenas. La mayor parte de las mercedes se otorgaban soélo si podia comprobarse que
se encontraban a cierta distancia —usualmente varias leguas— del pueblo indigena mas cercano (Shadow, 2002: 63).

98



Séverine Durin

A partir de este suceso, las relaciones interétnicas
locales giraron en torno alacompetencia por laocupacion
de las tierras, en especial, las tierras de pastoreo.
Ejemplo de ello es el intento en el siglo xvin de los
hacendados vecinos de los indios tepecanos, al sur de
laSierraHuicholayen laactual zonade Villa Guerrero,
de adentrarse en el cafén Azqueltan para ahi dejar
pastorear su ganado (Shadow, 2002: 72-77).

El mas importante efecto que tuvo el renacimiento de la
economia minera regional sobre las tierras del cafién de
Azqueltan fue aumentar las presiones para su conversion
apropiedad privadade los vecinos. Estas presiones aumen-
taron al incrementarse el nimero de colonos en relacion
al de los indigenas, y la creciente demanda de alimentos
se tradujo en mas altos precios para las mercancias, lo
cual condujo aunainflacién en el valor de las tierras agri-
colas y de pastoreo. (Shadow, 2002: 77)

Es decir, en la regién, las tierras de los indigenas
empezaron aser reclamadas cada diacon mayor insis-
tencia por los colonos espafioles de los distritos vecinos
de Colotlan (Rojas, 1993: 108). De tal manera que la
constante del siglo xvui fue el afan de los pueblos serra-
nos de conseguir la titulacién de sus tierras; acerca de
los wixaritari sabemos que los de Nostic obtuvieron su
tituloen 1733, los de Huajimic en 1755, y los de Santa
Catarina en 1784 (Rojas, 1992: 79).

Al parecer, el deseo de conseguir tierras de pastoreo
se convirtié en el motivo de ladiscordiaentre indigenas
y “vecinos”, el cual sigue vigente. Es revelador que la
rebelién de 1702 haya encontrado como solucién un
acuerdo segun el cual los indigenas serian amparados
en sus tierras a cambio de que devolvieran el gana-
do robado alos “vecinos”. Es decir, cuando por un lado
los espafoles culpaban a los indigenas de robarles su
ganado, éstos consideraban que se les robaban sus
tierras al medirlas para dejar pastar ganado ajeno en
ellas. Sabemos que el ganado no era propiedad exclu-
siva de los “vecinos”, ya que en 1673 Arias y Saavedra
notificd que en la zona cora, en Anyari, “hay como mil
ovejas y otras tantas reses” (Calvo, 1990: 288). En
1783, enuninforme, el Corregidor de Bolafios considera
que los pueblos huicholes “tienen mucha cria de ga-
nados y tierras de labor suficientes, muchos arboles
frutales, de lo que, y de la sal que en sus salinas cogen,
hacen su comercio ” (Veldzquez, 1961: 35). A menudo
también se les calificaba de ladrones que roban ganado.
En 1790, el coronel Félix Calleja reporta al virrey que:

(en el pueblo de Santa Catalina) habitan trescientas cin-
cuentay una personas, poseen trese leguas y media qua-
dradas de terreno, la media de pan llevar, dos de pasto,
y diez de Sierra, su género de vida, costumbres y religion
son las mismas que los de San Sebastian, pero estos
hacen algun comercio de sal que cargan en el puerto de

jando con plana |ibertad ™,

ci0 i sea consdlerado como crimen args-
mizado, o la altura del rrafico de dropns. v
armas, los delincuenies segulcin raba-

En &l mercado oegro se legs o pog

99



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

San Blas, y conducen a los Reales de minas, robando a la
buelta en los caminos quantos ganados encuentran. (Ro-
jas, 1992: 103)

Y el alcalde mayor de Jerez comenta lo mismo al
virrey:

Los de San Andrés del Tell, San Sebastian, Santa Catalina,
Camotlan, Ascatlan, y San Andrés Coadmiata que habitan
lo aspero de lasierra, siembran muy poco, viven de la caza
y pesca de que abundan muchisimo sus Rios y de un cor-
tisismo tréafico de Sal que cargan de la costa del Sury asu
buelta roban en los caminos cuantos ganados encuentran.
(Rojas, 1992: 107)

El hecho es que durante el siglo xvii, aconsecuencia
de la reducciéon del Gran Nayar en 1722, la frontera
con losindios de la sierra se ha derrumbado. A los ojos
de los funcionarios locales ya no se justifica que los wi-
xaritari gocen del privilegio de ser milicianos, exentos
del pago de tributo, y de grandes extensiones de tierra.

La reduccién del Gran Nayar fue seguida por una
importante campafade erradicacion de las costumbres
nativas, a cargo de los jesuitas, por medio de la des-
truccioén sistematica de templos e idolosy laaplicacion
de penas contralos infieles. En 1722, los espafioles se
llevaron la osamenta del Tonati'® a la Ciudad de Mé-
xico, donde fue juzgada y quemada. Al respecto, dice
el padre Ortega que:

declaramos por idolos al esqueleto e imagen del sol gra-
bada en el vaso marmoéreo, por indebidos los parametros
de su adorno y por falsos y prohibidos los cultos y sacri-
ficios con que le solemnizaban en su caliguei los nayaritas,
y que para que éstos permanezcan en la sagrada religion
de nuestrafe catélica, que nuevamente se les ha predicado,
y que no peligren reincidiendo en la idolatria con que el de-
monio los tenia engafiados por medio de este esqueleto de
su Hueitlacal, en quien les hablaba para que le ofreciesen
por victima la inocente vertida sangre de muchos nifos.
(Meyer, 1989: 38-39)

También esilustrativo el hecho de que, en su informe
de 1777, fray José Antonio Navarro dice haber quemado
200 adoratorios y 3 000 idolos en 11 afos (Meyer,
1989: 231). Sin embargo, a pesar de ello y de las san-
ciones, los indigenas seguian practicando cultos nativos
en la clandestinidad, como lo demuestran las decla-
raciones recopiladas por el padre Bugarin en 1769
(Bugarin, 1993: 33). Peroyano se mencionan sacrificios
humanos ni de animales.

En el lado oriental de la sierra, en tierras wixaritari,
los franciscanos también emprendieron una lucha
contra los adoratorios. Segun el padre Arlegui, a fi-
nales de los afios veinte fue quemado en Tenzompa un
templo donde se veneraba una osamenta muy pare-
cida al oraculo cora quemado y juzgado en la Ciudad
de México en 1723 (Rojas, 1992: 73-75). De los wixa-
ritari, en 1783 se dice que:

los indios de San Nicolas, Tenzompa, Huejuquillay San
Sebastian, Santa Catarina y San Andrés Comiata no ha-
bian formado todavia “el concepto debido de los ritos, cere-
monias, ni santos sacramentos de la iglesia”. Se casaban
como querian, no asistian a misay se sospechaba que adn
practicaban ritos de la gentilidad (Velazquez, 1961: 18).

Asimismo, en 1790, Simoén de Herreray Leyva, en-
cargado del gobierno de Colotlan, informa que no hay
culto catdlico entre los pueblos de la sierra:

los pueblos de la Sierra, San Andrés, San Sebastian y
Santa Catarina(...) Yase dijo que desde la Conquista que-
daron sujetos en a lo espiritual a los Religiosos Francis-
canos de la Doctrina de Mesquitiqui, pero como dista mas
de treinta leguas de mal camino, sé6lo un Religioso pasa-
ba a visitarlos una vez al afio y estando todos en sus res-
pectivos Pueblos poca instruccién podian recibir. (Rojas,
1992: 100)

Este hecho esta confirmado por el coronel Félix Ca-
lleja al gobierno de Colotlan, cuya declaracion es muy
ilustrativa: “estos indios no reciben otro sacramento
que el baptismo, si se les administran de balde, y aun
asi no todos” (Rojas, 1992: 102).

En conclusioén, a finales del siglo xvin los indios de
la region —tanto nayeri como wixaritari— dejaron de ser
guerreros y pasaron a formar parte de la sociedad
colonial. A pesar de ello, en materia de culto siguieron
practicando en la clandestinidad ritos nativos, en es-
pecial el culto a los antepasados. La ausencia de adoc-
trinamiento catoélico en laregion wixarika, y sobre todo
el haber gozado de privilegios como indios fronterizos,
fue lo que permitié a los wixaritari vivir al margen del
orden colonial, asi como del antiguo dominio cora.
Ahora bien, a partir del siglo xvui, la problematica de
los wixaritari gira en torno al reconocimiento de sus
tierras, y susrelaciones con las autoridades coloniales
Yy mexicanas siempre estuvieron sujetas a este recla-
mo. Con larebeliénde 1702, se pone de manifiesto que
la identidad étnica se estaba reconstruyendo en tor-
no a una nueva relaciéon con el territorio, un fenémeno

19 Setratadel antepasado guerreroy oraculo que los nayeri consultaban en la Mesa del Nayar, en el lugar llamado Tzacaimuta.

100



Séverine Durin

parecido al ocurrido entre los indigenas de la sierra de
Oaxaca (Carmagnani, 1988). En el siglo xix, los territo-
riosindigenas sufrieron laexpansion de las haciendas,?°
las leyes de desamortizacion de bienes comunales,?* de
tal forma que esta preocupacién por la preservacion
del territorio comunal?®? fue creciendo y dio origen a las
luchas agrarias del siglo xx (Durin, 2003: 54-69). Este
proceso de reconstruccion étnica en torno al territorio
y de “sacralizacion del territorio” (Durin, 2003: 54-69)
explicaporqué hoy diael territorio es un factor determi-
nante de la identidad étnica.

A manera de conclusion:
conflictos agrarios y sacrificio de res

En 1996, estando en la localidad wixarika de Tierra
Blanca, Xapatia, habia observado que los chamanes
insistian en que para solucionar los litigios agrarios
con los “vecinos” habia que hacer sacrificios, a diferen-
ciadeun joven lider que buscaba apoyo en unaorgani-
zacion no gubernamental e instancias internacionales
(Durin, 1998). En esta zona, la invasion del ganado de
los “vecinos” era constante. Dejar pastar su ganado en
tierras indigenas implicaba que no se podia dejar de
vigilar lamilpay que se tenia que ahuyentar al ganado:
el becerro, una vez destetado, se vuelve una plaga
pues se come los elotes tiernos. Por esto el ganado se
traslada a las partes altas de la sierra durante la tem-
porada de lluvia, para que no coma los plantios y los
elotes. Si bien los becerros equivalen a los nifios cuan-
do no son destetados, una vez que éstos se han vuelto
competidores en el consumo de maiz, y en especial,
por laocupacion de los espacios de pastoreoy de siem-
bra, son enemigosy diferenciados. Es decir, ahi tenemos
la necesaria autoidentificacion de la victima con el sa-
crificante, asi como su diferenciacion.

La precedente demostracion confirma porqué el
sacrificio de unares es considerado un mecanismo ri-
tual que se escenifica o desarrollaen los casos de inva-
sion de tierras. El sacrificio de res, como lo fueron los
sacrificios humanos, redefinen las relaciones interét-
nicas, antes guerreras y ahora construidas en torno a
la competencia por las tierras de siembra y pastoreo.
Hoy dia, en las historias de robo de ganado se cristalizan

los conflictos entre grupos social y territorialmente di-
ferenciados. Asiocurre conlosindigenasy los “vecinos”,
pero también entre comunidades indigenas en des-
acuerdo sobre la definiciéon de sus linderos, como es el
caso de Santa Catarina y San Andrés.

Bibliografia

ANGUIANO, MARINA
1994 “Ceremonias agricolas y rituales de caza / re-
coleccion: el caso de los huicholes”, en Sistemas
de trabajo en la América indigena, Ediciones
Abya-Yala, Quito, pp. 161-210.
BrLocH, MAURICE
1997 La violence du religieux, éditions Odile Jacob,
Paris.
BucariN, JOSE ANTONIO

1993 Visita de las misiones del Nayarit, Instituto Na-
cional Indigenista (in1)/Centro Francés de Estu-
dios Mexicanos y Centroamericanos (Cemca),
México.

CaLvo, THomMAS

1990 Los albores de un nuevo mundo: siglos xvi y xvii,
Universidad de Guadalajara/Cemca, México.

1997 Por los caminos de Nueva Galicia: transportes y

transportistas en el siglo xviu, Universidad de
Guadalajara/Cemca, México.
CARMAGNANI, MARCELLO
1988 El regreso de los dioses. El proceso de reconsti-
tucion de la identidad étnica en Oaxaca. Siglos
xvii 'y xviii, Fondo de Cultura Econémica (Fcg),
México.
DETIENNE, MARCEL, Y PIERRE VERNANT
1979 La cuisine du sacrifice en pays grec, Editions
Gallimard, Paris.
Diaz peL CAsTILLO, BERNAL
1999 Historia Verdadera de la Conquista de la Nueva
Espafia, Porrua, México.
DuURIN, SEVERINE
1998 Un rituel sacrificiel Huichol ou une facon
d’évoquer un conflitterrien, Mémoire de Dipldme
d’Etudes Supérieures d’Amérique Latine, Institut
des Hautes Etudes d’Amérique Latine, Paris
111-Sorbonne Nouvelle.

Sur les routes de la fortune. Commerce a longue

distance, endettement et solidarité chez les Wi-

xaritari (Huichol), Mexique, These de Doctorat
en Anthropologie, Université de Paris IlI-Sor-
bonne Nouvelle.

s/f “Acordarse de sus deudas o cumplir con la cos-
tumbre entre los wixaritari”’, en Magdalena Vi-
llarreal (coord.), Divisasintangibles: laeconomia
de ladeudaen lasfinanzas cotidianas, Centrode
Investigacionesy Estudios Superiores en Antro-
pologia Social/Plazay Valdés, México, en prensa.

2003

20 La expansion de las haciendas en los afios cuarenta afect6 los pueblos de Mezquiitic, Huejuquilla y la comunidad de San

Sebastian (Hacienda de Tule y Camotlan) (Durin, 2003: 56).

21 Tuvo por consecuencia la separacion definitiva entre los wixaritari de la sierra (los tres pueblos de Santa Catarina, San An-
drésy San Sebastian) de los de las laderas (Nostic, Tenzompa, San Nicolas, la Soledad) cuyas tierras fueron desamortizadas

entre 1822 y 1856 (Durin, 2003: 56).

22 Cabe senalar la creacion durante el siglo xix de dos nuevas comunidades wixaritari: Guadalupe Ocotan y Tuxpan de Bola-
fios, en las tierras de San Andrés y de San Sebatian (Durin, 2003: 56).

101



Sacrificio de res y competencia por el espacio entre los wixaritari (huicholes)

GALINIER, JACQUES
1997 La moitié du monde. Le corps et le cosmos dans
lerituel des Indiens Otomi, Presses Universitai-
res de France, Paris.
GRAULICH, MICHEL
2003 “El sacrificio humano en Mesoamérica”, en
Arqueologia Mexicana, vol. XI, nium. 63, pp.
16-21.
GUTIERREZ, ARTURO

2002 La peregrinaciéon a Wirikuta, Consejo Nacional
paralaCulturay las Artes (Conaculta)/Instituto
Nacional de Antropologia e Historia (inaH), Mé-

Xico.

HEeRrs, MARIS-ARETI
1989 Toltecas entierras chichimecas, Instituto de In-

vestigaciones Estéticas de la Universidad Na-
cional Autonoma de México, México.
HuerT, HENRI, Y MARCEL MAuss
1899 “Essai sur la nature et lafonction sociale du sa-
crifice”, en Année Sociologique, t. Il, Mélanges
d’histoire des religions, pp. 29-138.
LEmAISTRE, DENIS
1991 “Le cerf-peyotl et le cerf-mais: la chasse, rituel
formateur de la ‘trinité’ huichole”, en Journal
de la Société des Américanistes, t. LXXVII, pp.
27-43.
MaLamouD, CHARLES
1989 Cuire le monde. Rite et pensée dans I'Inde
ancienne, Editions La découverte, Paris.
MARTINEZ, ENRIQUE
2003 “Zultépec-Tecoaque. Sacrificios de espafiolesy
sus aliados durante la conquista”, en Arqueo-
logia Mexicana, vol. XI, nim. 63, pp. 52-55.
MATA TORRES, RAMON

1974 El pensamiento huichol a través de sus cantos,
Kérigma, Guadalajara.
1976 La fiesta del toro, Kérigma, Guadalajara.
Mauss, MARCEL
1995 “Essai sur le don. Forme et raison de I'’échange

dans les sociétés archaiques”, en Sociologie et
Anthropologie, Presses Universitaires de France,
Paris, pp. 145-279.
MEYER, JEAN
1989 El Gran Nayar, Universidad de Guadalajara/
Cemca, México.
MoTA Y EscoBAR, ALONSO DE LA
1966 Descripcion geografica de los Reinos de Nue-
va Galicia, Nueva Vizcaya y Nuevo Leén, Ins-
tituto Jalisciense de Antropologia e Historia
(Coleccion Historica de Obras Facsimilares),
Meéxico.

102

MoNTOLINIA, TORIBIO
2001 Historia de los Indios de la Nueva Espafa,
Porrda, México.
NEURATH, JOHANNES
2002 Las fiestas de la Casa Grande, Conaculta/inaH,
México.
PaLaFox VArRGAs, MIGUEL
1993 “Danzas de los huicholes”, en Jesus Jauregui,
ed., Musica y danzas del Gran Nayar, Cemca/
INI, México, pp. 205-247.
PoweLL, PHiLIP W.

1996 Laguerrachichimeca (1550-1600), Fce, México.
1997 Capitan mestizo: Miguel Caldera y la frontera
nortefia. La pacificacion de los chichimecas, FcE,
México.
RAvVEsLooT, JoHN C.
2003 “El sacrificioen Casas Grandes”, en Arqueologia

Mexicana, vol. XI, nium. 63, pp. 36-39.
RoJas, BEATRIZ

1992 Los huicholes: documentos histéricos, Cemca/
NI, México.
1993 Los huicholes en la historia, Cemca/ini/EIl Co-

legio de Michoacan, México.
SAHAGUN, BERNARDINO DE

1999 Historia General de las Cosas de la Nueva Es-

pafa, Porrua, México.
SHAaDOw, ROBERT D.

2002 Tierra, trabajo y ganado en la region norte de
Jalisco. Una historia agraria de Villa Guerre-
ro, Jalisco (1600-1980), El Colegio de Michoacan/
Universidad de Guadalajara, México.

STUuART, DAVID

2003 “Laideologia del sacrificio entre los mayas”, en
Arqueologia Mexicana, vol. XI, nam. 63, pp.
24-29.

VELAzZQUEZ, MARIA DEL CARMEN

1961 Colotlan, doble frontrera contra los barbaros,
Universidad Nacional Auténoma de México
(unam), México.

VIVEIROS DE CAsSTRO, EDUARDO

1993 “Le marbre et le myrte: de I'inconsistance de
I'ame sauvage”, en Aurore Becqueliny Antoinette
Molinié, eds., Mémoire de la tradition, Société
d’Ethnologie, Université de Paris X-Nanterre,
pp. 365-431.
WEIGAND, PHIL C.
1992 Ensayos sobre el Gran Nayar: entre coras, hui-

choles y tepehuanos, ini/Cemca/ZEl Colegio de
Michoacan, México.
WEIGAND, PHIL C., v AceLIA GARcCIA
2000 “Huichol society before the arrival of the Spa-
nish”, en Journal of the Southwest, vol. 42, nim.
1, pp. 12-36.



