
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024� 79

El dhayemlaab y el Sol-fuego: una aproximación 
a la operatividad mnemónica de los componentes figurativos 
de la prenda sagrada de las mujeres teenek.
 
The Dhayemlaab and the Sun-fire: an Approach to the Mnemonic 
Operativity of the Plastic and Figurative Components of the Sacred 
Garment of the Teenek Women

Artículo recibido el  18 de septiembre de 2023; devuelto para revisión el 17 de abril de 2024; aceptado 
el 10 de mayo de 2024, https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2024.125.2868.

	 Juan Eduardo	 El Colegio de San Luis, eduardo.ampacun@colsan.edu.mx, 
	 Candelaria Ampacún	 http://orcid.org/0009-0007-6920-5716

	 Líneas de investigación	 Cultura huasteca; estudios sobre la forma en el arte indígena de Méxi-
co; imagen y memoria; historia cultural.

	 Lines of research	 Huastec culture; form studies in indigenous art from Mexico; image 
and memory, cultural history.

	 Publicación más relevantes	 “Memoria plástica y figuratividad. Un análisis comparativo entre los 
diseños textiles teenek contemporáneos y la plástica huaxteca posclásica 
(950-1521 d.C.)”, en Miradas que tejen. Distintos enfoques sobre el pasa-
do y presente de los textiles mexicanos, Claudia Rocha Valverde y May-
gualida Alba Aguilar, coords. (San Luis Potosí: El Colegio de San Luis, 
2022).

	 Resumen	 En este artículo analizo las afinidades plásticas entre los dispositivos 
figurativos del arte posclásico de la región Huasteca (900-1521 d.C.) y 
los diseños que en la actualidad bordan las mujeres teenek en su pren-
da sagrada: el dhayemlaab. El estudio de la expresividad formal de las 
obras textiles y las relaciones espaciales que en ellas tienen lugar, per-
mite reconocer la eficacia del trazo artístico como procedimiento mne-
motécnico que ha facilitado la descarga de información y transmisión 
de saberes a lo largo del tiempo. En este caso, se aporta una explicación 
en términos visuales y figurativos sobre la comprensión teenek del fun-
cionamiento cósmico y sus fenómenos, en especial, la relación intrín-
seca que para ellos existe entre la proyección ascendente del Sol en el 
oriente y el crecimiento de la planta del maíz. 

125e Anales.indb   1125e Anales.indb   1 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



80�
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

	 Palabras clave	 Huasteca; dhayemlaab; quechquemitl; bordado; figuratividad; memoria.

	 Abstract	 In this paper I analyze the plastic affinities between the figurative devi-
ces of postclassic art from the Huasteca region (900-1521 ad) and the 
designs that Teenek women currently embroider on their sacred gar-
ment: the dhayemlaab. The study of the formal expression of textile 
works and the spatial relationships that take place in them, enables us 
to recognize the effectiveness of graphic strokes as a mnemonic proce-
dure that has facilitated the conveyance of information and transmis-
sion of knowledge over time. In this case, an explanation is provided 
in visual and figurative terms of the Teenek conception of cosmic func-
tioning and its phenomena, especially the intrinsic relationship that for 
them exists between the ascendant projection of the Sun in the east and 
the growth of the maize plant.

	 Keywords	 Huasteca; dhayemlaab; quechquemitl; embroidery; figurativity; 
memory.

125e Anales.indb   2125e Anales.indb   2 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024� 81

JUAN EDUARDO CANDELARIA AMPACÚN
el colegio de san luis

El dhayemlaab y el Sol-fuego:
una aproximación a la operatividad mnemónica  

de los componentes figurativos de la prenda sagrada de 
las mujeres teenek y el arte huasteco prehispánico

El presente estudio tiene como objetivo dar cuenta de algunas operacio-
nes mnemotécnicas que tienen lugar en las relaciones plásticas y figu-
rativas de los diseños bordados del dhayemlaab1 contemporáneo, que 

lo vinculan con la plástica huasteca posclásica (900-1521 d.C.).2 Mi análisis se 
centra principalmente en la identificación de ciertas estrategias artísticas que 
permiten demostrar que los elementos constitutivos de la prenda sagrada de 
las mujeres teenek de la huasteca potosina, si bien poseen una personalidad 

1.  Dhayemlaab es el término empleado por las mujeres teenek de la Huasteca potosina para 
referirse a una prenda textil de forma romboidal con la que cubren la parte superior de su cuerpo 
y sobre la que bordan diseños de tipo geométrico, zoomorfo y fitomorfo; en lengua náhuatl, el 
mismo tipo de prenda es conocido como quechquemitl.

2.  La propuesta que aquí elaboro complementa los resultados de un primer acercamiento 
en el que definí algunas de las relaciones figurativas que enlazan el bordado teenek contem-
poráneo con la materialidad arqueológica de la región huasteca. Véase Juan E. Candelaria, 
“Memoria plástica y figuratividad. Un análisis comparativo entre los diseños textiles teenek 
contemporáneos y la plástica huaxteca posclásica (950-1521 d.C.)”, en Claudia Rocha Valverde y 
Maygualida Alba Aguilar, coords., Miradas que tejen. Distintos enfoques sobre el pasado y presente 
de los textiles mexicanos (San Luis Potosí: El Colegio de San Luis/El Colegio de Michoacán, 
2022), 73-99. En este segundo esfuerzo abordo nuevos tipos de relaciones, y con ellas, ahondo 
en la función mnemónica que las prácticas artísticas indígenas de la actualidad desempeñan al 
interior del fenómeno de la continuidad de la tradición cultural mesoamericana.

125e Anales.indb   3125e Anales.indb   3 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



82	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

visual propia —derivada en parte del acogimiento de técnicas y materiales occi-
dentales—, aún se rigen por algunos valores plásticos de sus antepasados, en 
especial, aquellos presentes en los diseños pintados de la cerámica de los tipos 
Huasteca Negro sobre Blanco y Tancol Polícromo,3 así como aquellos esgra-
fiados en esculturas emblemáticas de la cultura huasteca como El adolescen-
te y La apoteosis.4

Para dotar de especificidad conceptual al fenómeno de estudio, propongo 
aquí el término de memoria plástica; con él busco dar cuenta del papel que pue-
den llegar a desempeñar ciertos procedimientos artísticos, como enclaves en los 
que la memoria cultural llega a encontrar continuidad, a pesar de que los senti-
dos y significados de tales procederes no siempre logran ser explicados por sus 
realizadores.5 Tal es el caso de las mujeres teenek, quienes bordan de memoria 
los diseños de sus prendas, si bien no pueden aportar sobre ellos una explica-
ción amplia de su valor cosmovisivo. Como pretendo demostrar, en el saber 
hacer y componer del dhayemlaab subyace una comprensión cosmogónica que 
puede rearticularse mediante el análisis espacial, formal y figurativo de las artes 
posclásicas de la región. Así, el concepto que aquí sugiero parte de la necesidad 
de hacer notar que en la configuración de una imagen pueden tener lugar cier-
tos procedimientos plásticos que, al tiempo que le confieren una intensidad vi-
sual especial, posibilitan la descarga y transmisión de conocimiento, es decir, 
poseen una función mnemotécnica.6 Mi propuesta profundiza en un aspecto 

3.  Gordon F. Ekholm, “Excavations at Tampico and Panuco in the Huasteca”, Anthropologi-
cal Papers of the American Museum of Natural History 38, núm. 5 (1944): 423-433.

4.  Beatriz de la Fuente y Nelly Gutiérrez, Escultura huasteca en piedra (Ciudad de México: 
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1980), lámi-
nas: CCLVII, CCLVIII.

5.  Mediante el término plástico me refiero a la materia con la que trabaja el artista; mientras 
que, por memoria, a la capacidad de conservar determinada información, por medio de un 
complejo de funciones psíquicas, mediante las cuales el ser humano está en condiciones de 
actualizar impresiones o informaciones pasadas, que se imaginan como previas; véase: Jacques 
LeGoff, El orden de la memoria. El tiempo como imaginario (Barcelona: Paidós, 1991), 131. 

6.  Me refiero a la imagen como agente activo capaz de detonar en el receptor un estímulo 
emocional tal que posibilite su retención en la memoria. Véase Frances A. Yates, El arte de la 
memoria (Madrid: Siruela, 2005), 27; además, el acto de la imagen es capaz de estimular la 
generación de conocimiento y, asimismo, de estabilizarlo mediante los componentes visuales. 
Véase, por ejemplo, Horst Bredekamp, Image Acts. A Systematic Approach to Visual Agency 
(Berlín: De Gruyter, 2018); Gottfried Boehm, “Entre el ojo y la mano. Las imágenes como ins-
trumentos de conocimiento”, en Cómo generan sentido las imágenes. El poder del mostrar, trad. 
Linda Báez Rubí (Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de 

125e Anales.indb   4125e Anales.indb   4 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 83

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

poco explorado en la metodología de estudio de las artes de la memoria ame-
rindia de Carlo Severi: la explicación de detalles figurativos de los dispositivos 
gráficos que designa como pictogramas.7 En sus análisis, Severi suele omitir la 
revisión de algunos componentes pictográficos que, a falta de explicación, que-
dan relegados a un nivel de ornamento, sin reconocerles la posibilidad de que 
se traten de unidades visuales que cumplían una función determinada al inte-
rior de la imagen.8 Es necesario, pues, considerar que una imagen y todas sus 

Investigaciones Estéticas, 2017), 114-141; Isla Fay y Nicholas Jardine, “Introduction: New Light 
on Visual Forms in the Early-Modern Arts and Sciences”, en Nicholas Jardine e Isla Fay, eds., 
Observing the World through Images. Diagrams and Figures in the Early-Modern Arts and Sciences 
(Boston: Brill, 2014), 1-2 y Barbara Tversky, “Visualizing Thought”, Topics in Cognitive Science, 
núm. 3 (2011): 499-535.

7.  Carlo Severi, The Chimera Principle. An Anthropology of Memory and Imagination, trad. 
Janet Lloyd (Chicago: University of Chicago Press, 2015), 117.

8.  Véase, por ejemplo, su análisis del documento Dakota Bible, donde es posible notar 
que algunos de los jinetes ahí representados portan pantalones con diseños triangulares muy 
semejantes a los que presentan las figuras de dos antílopes justo en la sección corporal que co
rrespondería a su cuello. En términos materiales, tal relación justificaría pensar que los pantalo-
nes podrían haber sido elaborados en piel de antílope; en términos simbólicos, podría pensarse 
que los jinetes de la tribu lakota posiblemente vestirían pantalones de piel de antílope por una 
razón totémica o bien, como elemento distintivo de poder durante las batallas. Véase Severi, 
The Chimera Principle, figs. 31, 43 y 45, respectivamente. La pictografía de los kuna permite 
elaborar otro tipo de inferencias: Severi nota la relevancia figurativa del triángulo al interior 
del sistema pictográfico kuna, al grado de nominarlo como constant graphic formula, “fórmula 
gráfica constante” (la traducción es mía). De lo que no habla es que dicha constante se emplea 
para representar tanto espíritus antropomorfos, como las villas y cabañas donde habitan, no así 
otro tipo de criaturas, como serían los monos y las serpientes, que también participan de las 
composiciones. Ahora bien, la misma constante gráfica es identificable en el borde de una serie 
de figuras que representan árboles de palma que adquirieron un resplandor as dazzling as gold, 
“deslumbrante como el oro” (la traducción es mía). El canto que vincula las pictografías en 
cuestión es The Song of the Demon, e inicia de la siguiente manera: “In the distance, where the 
sun canoe rises, another village appears”. Al respecto, Severi hace notar que dicha frase provee 
información precisa sobre la coordenada en que sucede la aparición de la villa sobrenatural, el 
este, pero no abona nada más al respecto. A partir de estos datos, considero plausible sugerir 
que la “fórmula gráfica constante” a la que se ciñen los pictogramas referidos podría remitir 
a un aspecto luminoso que compartirían entre sí los espíritus y las villas sobrenaturales que 
emergen en el rumbo del este, lugar donde también emerge la “canoa del Sol”, quedando así 
vinculados con el momento de la aurora. Véase Severi, The Chimera Principle, 164-179; figs. 64, 
65, 66 y 69, respectivamente. Estoy consciente de que las interpretaciones que aquí planteo me-
recerían un trabajo aparte para constatar su validez, sin embargo, me parece que por medio de 
ellas queda evidenciado que la atención y correlación de los detalles figurativos puede ayudar a 

125e Anales.indb   5125e Anales.indb   5 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



84	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

partes integran una unidad cerrada de sentido.9 Lo que Severi estaría dejando 
de contemplar es la capacidad quimérica10 que pueden poseer por sencillas que 
parezcan. De esta manera se da la relación entre lo visible y lo invisible, que 
se enlazan en la quimera y se movilizan por medio de cada uno de sus com-
ponentes figurativos porque, en ellos, el artista ha clausurado un determinado 
conocimiento sobre el mundo.11

visibilizar relaciones de sentido en las que ha sido codificado cierto tipo de conocimiento o in-
formación, que pudiera tener su contraparte complementaria en la evocación oral o en la praxis 
ritual. Lograr rearticular en la medida de lo posible tales sentidos posibilitará la elaboración de 
una mejor reconstrucción del arte de la memoria en el grupo cultural objeto de estudio. 

9.  Algirdas J. Greimas, “Semiótica figurativa y semiótica plástica”, en Gabriel Hernández 
Aguilar, ed., Figuras y estrategias. En torno a una semiótica de lo visual (Ciudad de México: Siglo 
XXI/Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 1994), 17-42.

10.  El concepto de quimera, de inspiración warburguiana y valor mnemónico, es planteado 
por Severi como una operación mental de completamiento en la que el aspecto visible de la 
imagen —su saliencia visual— se enlaza con un aspecto invisible que debe ser aportado por el 
receptor, desencadenando así una operación conceptual mediante la cual se puede dar cuenta 
de uno o varios agentes que integran la realidad, según han sido aprehendidos al interior de un 
determinado grupo cultural. Véase Severi, The Chimera Principle, 67-68.

11.  Parto del postulado greimasiano de la operatividad, según el cual todo objeto es apre-
hendible por su análisis, por su descomposición en partes más pequeñas y por la reintegración 
de las partes en las totalidades que constituyen. Greimas, “Semiótica figurativa y semiótica 
plástica”, 29; asimismo, sigo el postulado francasteliano del signo figurativo, entendido como 
un lugar donde se encuentran e interfieren elementos procedentes de lo percibido, lo real y 
lo  imaginario, que pone a disposición de los individuos un instrumento para explorar el uni-
verso sensible. Véase Pierre Francastel, La realidad figurativa. El marco imaginario de la expresión 
figurativa I (Barcelona: Paidós Estética, 1988), 115. De esta manera, el desmenuzamiento de los 
componentes visuales que integran una imagen, entendidos como signos figurativos, también 
serían capaces de detonar operaciones conceptuales que requieren un completamiento men-
tal, toda vez que ellos se encuentran enlazados a un determinado componente de la realidad. 
Véase, por ejemplo, Els Lagrou, “Perspectivismo, animismo y quimeras: una reflexión sobre el 
grafismo amerindio como técnica de alteración de la percepción”, Mundo Amazónico, núm. 3 
(2012); 17-42; Els Lagrou, “La figuración de lo invisible en Warburg y en las artes indígenas 
amazónicas”, en Sanja Savkic, ed., Culturas visuales indígenas y las prácticas estéticas en las Amé-
ricas desde la Antigüedad hasta el presente (Berlín: Ibero-Amerikanisches Institut, 2019), 303-327.

125e Anales.indb   6125e Anales.indb   6 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 85

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Representaciones femeninas  
en la plástica huasteca prehispánica

Abordar el tema de las representaciones femeninas en la plástica huasteca pre-
hispánica supone remitir en primera instancia a las figurillas preclásicas de la 
región (ca. 100 a.C.-200 d.C.), que muestran de manera esquemática el cuer-
po desnudo de una mujer de caderas anchas, con extremidades superiores 
recortadas, o bien, con una elongación tal que culminan en el área correspon-
diente al vientre de la figura.12 Este aspecto resulta significativo toda vez que 
la concentración de elementos visuales en determinada sección de la obra da 
lugar a centros plásticos que denotan la relevancia simbólica de dicha sección 
corporal.13 Se ha considerado que el uso de dichas figurillas pudo haber esta-
do relacionado con rituales de fertilidad de la tierra, lo que las vincularía con 
la Luna y la vegetación.14 En efecto, el caso del Monumento 33 o M33 de Tam-
toc, también llamado La mujer escarificada, corresponde a un cuerpo femeni-
no esculpido en piedra que sigue los mismos parámetros de muslos y caderas 
amplias de las figurillas en arcilla; además, cuenta con supuestas escarificacio-
nes que se han relacionado con la planta del maíz (fig. 1).15 El M33 forma parte 
de una ofrenda vinculada al M32 (ca. 350 a.C.-250 d.C.), obra megalítica in-
terpretada como un posible calendario lunar.16 Otra variante representacional 

12.  Silvia Trejo, “Escultura huasteca en barro”, en Jesús Ruvalcaba y Graciela Alcalá, coords., 
Huasteca II. Prácticas agrícolas y medicina tradicional. Arte y sociedad (Ciudad de México: Cen-
tro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1993), 175; Sophie Mar-
chegay, “Una revisión de nueve tipos de figurillas antropomorfas de la Huasteca prehispánica”, 
en Diana Zaragoza, coord., Memoria del Taller Arqueología de la Huasteca. Homenaje a Leonor 
Merino Carreón (Ciudad de México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2009), figs. 
1, 2 y 3, respectivamente.

13.  Entiendo por centro plástico una irrupción insertada de forma intencional en la superfi-
cie de la obra, mediante la cual se le confiere mayor complejidad significante. Véase Dúrdica 
Šégota, Valores plásticos del arte mexica (Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma 
de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1995), 61-66.

14.  Marchegay, “Una revisión de nueve tipos”, 133-134.
15.  Daniel Salazar et al., “Espacios sagrados en Tamtoc. El caso del monumento de la sacer-

dotisa y su entorno”, en Guillermo Córdova, Estela Martínez y Patricia Hernández, coords., 
Tamtoc. Esbozo de una antigua sociedad urbana (Ciudad de México: Instituto Nacional de An-
tropología e Historia, 2012), 269-299.

16.  Véase Guillermo Ahuja, “El Monumento 32: calendario lunar”, Arqueología Mexicana, 
núm. 79 (2006): 14; por su parte, Jesús Galindo ha propuesto que podría tratarse de un marca-
dor del movimiento aparente del Sol a lo largo del año, véase: “Estela labrada de Mesoamérica 

125e Anales.indb   7125e Anales.indb   7 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



86	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

femenina del arte lapidario huasteco la integra un grupo de esculturas de apa-
riencia semicilíndrica, desnudas, cuyas manos también están dispuestas sobre 
el vientre.17 Su temporalidad ha sido estimada hacia tiempos del periodo Clá-
sico (200-900 d.C.) (figs. 2a y 2b).18 

Al Posclásico Temprano (900-1200 d.C.) corresponden las esculturas femeni-
nas huastecas mejor conocidas; sus dimensiones son mayores a las antes descritas 

podría marcar el transcurrir del tiempo”, Boletín UNAM-DGCS-1100, s.n.p., https://www.dgcs.
unam.mx/boletin/bdboletin/2021_1100.html (consultado el 1 de febrero de 2023).

17.  De la Fuente y Gutiérrez, Escultura huasteca en piedra, figs. XLIV, XLV, XLVII, L, LIII, 
LIV, LV, LXII, LXVI, LXVIII, LXXXII, LXXXVII.

18.  Lorenzo Ochoa y Gerardo Gutiérrez, “Notas en torno a la cosmovisión y religión de los 
huaxtecos”, Anales de Antropología, núm. 33 (1996): 97.

1. Monumento 33 de Tamtoc o La mujer 
escarificada. Dibujo del autor.

125e Anales.indb   8125e Anales.indb   8 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 87

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

y se tallaron a partir de lozas rectangulares de piedra arenisca.19 En este grupo es-
cultórico las mujeres suelen portar un tocado cónico que se integra una figura 
bicéfala alusiva a la bóveda celeste.20 La marcada axialidad de las obras y el va-
lor conceptual de sus tocados refuerzan la idea de que las esculturas hasta aquí 

19.  Beatriz de la Fuente, “Un estilo original: la escultura huasteca planimétrica”, en Beatriz 
de la Fuente, Leticia Staines y María Teresa Uriarte, La escultura prehispánica de Mesoamérica 
(Milán: Jaca Book, 2003), 113-120.

20.  Figuras femeninas con tocados ofídicos alusivos a la bóveda celeste se han reportado para 
el sitio del Tajín, véase Kim N. Richter, “Huastec Sculpture and the Postclassic International 
Style and Symbol Set” (tesis de doctorado en Historia del Arte, Los Ángeles: University of Ca-
lifornia, 2010), 175-176.

2. Esculturas femeninas de corte semi-cilíndrico. Dibujos de Juan E. Candelaria según 
De  la Fuente y Gutiérrez, Ecultura huasteca (vid.  supra n. 4), láms. XLVII, LXII y LXVI, 
respectivamente.

a) b) c)

125e Anales.indb   9125e Anales.indb   9 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



88	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

revisadas representarían postes cósmicos. Las obras, además, muestran nuevos 
centros plásticos dispuestos en la sección que corresponde al ombligo o al pecho 
(figs. 3a y 3b). Única en su tipo, hasta ahora, es una escultura femenina en cuyo 
torso y hombros se labró un conjunto de signos relacionados con la generación 
del fuego (fig. 3b), diseños que durante el Posclásico gozaron de una amplia di-
fusión en la región huasteca y son identificables en objetos como pintaderas o 
sellos, así como vasijas efigies femeninas que Claude Stresser-Péan ha señalado 
como posibles representaciones de mujeres muertas durante el parto (fig. 4).21

21.  Claude Stresser-Péan, “La cerámica en contexto ritual”, en Claude Stresser-Péan, coord., 
Vista Hermosa. Nobles artesanos y mercaderes en los confines del mundo huasteco, vol. II (Ciudad 
de México: Secretaría de Cultura-Instituto Nacional de Antropología e Historia-Museo Na-
cional de Antropología e Historia/Fundación Stresser-Péan/Centro de Estudios Mexicanos y 
Centroamericanos, 2018), 91.

3. Esculturas femeninas con 
tocados ofídicos y de marcada 
verticalidad. Dibujos del autor 
según Fuente y Gutiérrez (vid. 
supra n. 4), láms. CVIIIa y 
CXVIIa, respectivamente.

a) b)

125e Anales.indb   10125e Anales.indb   10 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 89

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

A finales del Posclásico, la producción escultórica del sur de la Huasteca 
asimiló componentes plásticos y temáticos del llamado estilo imperial mexi-
ca, de tal razón que en ella aparezca otro tipo de elementos plásticos o indu-
mentarios.22 En efecto, de Castillo de Teayo procede una escultura femenina 
poseedora de algunos rasgos de clara tradición huasteca como las manos so-
bre el vientre y el torso “desnudo”, a la que se integró el quechquemitl, pren-
da emblemática de la diosa Tlazoltéotl, situación que llevaría a considerar 
que el uso de dicho atavío podría derivar de la relación entre teenek y na-
huas durante el último periodo de la temporalidad mesoamericana (fig. 5).

22.  Emily Umberguer, “Historia del arte e Imperio Azteca: la evidencia de las esculturas”, 
Revista Española de Antropología Americana 37, núm. 2 (2007): 178-188.

4. Vasija efigie femenina con 
diseños pintados sobre el cuerpo. 

Colección del Museo Nacional de 
Antropología. Fotografía del autor. 
secult.-inah-méx. “Reproducción 

autorizada por el Instituto 
Nacional de Antropología 

e Historia”.

125e Anales.indb   11125e Anales.indb   11 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



90	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Los dispositivos figurativos huastecos posclásicos

Corresponde a Eduard Seler la primera interpretación de los signos pintados 
sobre las vasijas huastecas posclásicas. Fueron dos las figuras principales que 
identificó: el mamalhuaztli 23 y un “ala de mariposa”.24 Su línea interpretativa ha 

23.  “La traducción a este término sería ‘encendedor de barrena’. Ése es el nombre con que 
se aludía al instrumento para generar el fuego, sin embargo, como tal, una traducción literal al 
castellano desde la voz náhuatl no existe”.

24.  Eduard Seler, “The Teotihuacan Culture of Mexican Highlands”, en J. Eric S. Thomp-
son y Francis B. Richardson, eds., Collected Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, 
vol. VI (Culver City: Labyrinthos, 1998), 237-240.

5. Transiciones estilísticas en la escultura en piedra de Castillo de Teayo. Dibujos del autor según 
Felipe Solís, Escultura del Castillo de Teayo, Veracruz, México (Ciudad de México: Universidad 
Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1981), láms. 35 y 11, respec-
tivamente.

a) b)

125e Anales.indb   12125e Anales.indb   12 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 91

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

encontrado continuidad en Kuehne25 y Faust,26 quienes han reforzado la rela-
ción de dichas expresiones con el ritual del encendido del Fuego Nuevo. Otra 
línea interpretativa se desprende del trabajo de Blas E. Rodríguez,27 quien, apo-
yado en las ideas de Joaquín Meade, identifica como signo del maíz a la figu-
ra lepidóptera de Seler; en trabajos subsiguientes, Meade,28 Lorenzo Ochoa29 y 
Silvia Trejo30 proseguirán con dichas consideraciones. Debo indicar aquí que 
tales signos figurativos poseen una cualidad transfiguracional, por lo que su 
sentido visual y conceptual posibilitó aprehender y enlazar, mediante ellos, el 
aspecto ígneo del mundo vegetal (fig. 6).31

25.  Nicola Kuehne, “Iconografía prehispánica de la Huaxteca. Dios del fuego y cerámica”, en 
Jesús Ruvalcaba y Graciela Alcalá, coords., Huasteca II. Prácticas agrícolas y medicina tradicional. 
Arte y sociedad (Ciudad de México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antro-
pología Social, 1993), 157-169.

26.  Katherine A. Faust, “New Fire Figurines and the Iconography of Penitence in Huastec 
Art”, en Christina T. Halperin, Katherine A. Faust, Rhonda Taube y Aurore Giguet, eds., Me-
soamerican Figurines. Small-Scale Indices of Large-Scale Social Phenomena (Florida: University 
Press of Florida, 2009), 205-235.

27.  Blas E. Rodríguez, “Una escultura huasteca”, en Lorena Mirambell, coord., Arqueología de San 
Luis Potosí (Ciudad de México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1991 [1936]), 247-262.

28.  Joaquín Meade, La Huasteca: época antigua (Ciudad de México: Cossío, 1942) y El adoles-
cente. Escultura huasteca: una interpretación (Ciudad Victoria: Editorial Jus, 1982).

29.  Lorenzo Ochoa, Historia prehispánica de la Huaxteca (Ciudad de México: Universidad 
Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológicas, 1979). 

30.  Silvia Trejo, Escultura huaxteca de Río Tamuín (Ciudad de México: Universidad Nacional 
Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1989).

31.  Empleo el concepto de transfiguración, siguiendo a Marcia Castro-Leal, quien a su vez lo 
toma de la semiótica de Algirdas J. Greimas, véase: “El maíz y su transfiguración en la cultura 
huasteca”, en Memoria del Taller Arqueología de la Huasteca, 21-31. 

6. Representación del tema del encendido del Fuego Nuevo en la cerámica huasteca posclásica. 
Redibujado por el autor según Seler-Sachs, Die Huasteca-Sammlung (vid. infra n. 56), fig. 14c.

125e Anales.indb   13125e Anales.indb   13 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



92	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Formatividad ígnea

El dios del fuego es una figura altamente compleja en el pensamiento indíge-
na mesoamericano; de manera general se sabe que en el altiplano central mexi-
cano, Xiuhtecuhtli estaba vinculado con los fenómenos de transformación y 
regeneración de los seres y las cosas del mundo, en especial, por medio de la 
transición energética entre los aspectos fríos y calientes del cosmos de los que 
también era regente.32 Se le vincula con el principio de dualidad cósmica gene-
radora, aprehendida en la entidad de Ometéotl.33 Sahagún se refiere a él como 
“padre y madre de todos los dioses: el dios antiguo, que es el dios del fuego, 
que está en medio de las flores; y en medio del alberque cercado de cuatro pare-
des, y está cubierto con plumas resplandecientes, que son como las almenas”.34 
Gracias a la arqueología, se tiene conocimiento de que en la región del centro 
de México se le rendía culto desde el Preclásico Tardío (400 a.C.-200 d.C.), 
por medio de una figura antropomorfa en posición sedente, de aspecto joro-
bado y nariz aguileña, con un brasero en la cabeza. Salvo algunas modificacio-
nes, dicho modelo encontró continuidad en sitios como: Teotihuacan, Tula y 
Tenochtitlan. En la Huasteca, si bien se mantienen los rasgos remisores de su 
ancianidad, se le muestra sosteniendo entre sus manos un bastón cilíndrico, 
con el que parece perforar la superficie terrestre (fig. 7a). Otro rasgo distintivo 
es que también se le representa cargando a un recién nacido sobre la espalda 
(fig. 7b). Según Beatriz de la Fuente, el corpus escultórico huasteco aquí alu-
dido representa al dios viejo del fuego.35

32.  La bibliografía es amplia, véase por ejemplo: Jacinto de la Serna, “Manual de Ministros 
de indios, para el conocimiento de sus idolatrías y extirpación de ellas”, Anales del Instituto 
Nacional de Antropología e Historia 1, núm. 6 (1900): 281-282, https://revistas.inah.gob.mx/
index.php/anales/article/view/6632 (consultado el 20 de enero de 2023); Alfredo Chavero, 
“Libro segundo. Capítulo V. La fiesta Xocohuetzi”, Anales del Instituto Nacional de Antro-
pología e Historia 1, núm. 5 (1899): 423-439, https://revistas.inah.gob.mx/index.php/anales/
article/view/6417 (consultado el 2 de enero de 2023) y Hermann Beyer, “El origen natural 
del dios mexicano Xiuhtecuhtli. Un ensayo mitológico”, El México Antiguo, núm. 10 (1965): 
309-312. 

33.  Miguel León-Portilla, La filosofía náhuatl estudiada en sus fuentes (Ciudad de México: 
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Históricas, 1959), 91.

34.  Empleo aquí la traducción del náhuatl al castellano de Alfredo López Austin, “El dios 
enmascarado de fuego”, Anales de Antropología 22, núm. 1 (2010): 261-262.

35.  De la Fuente, “Un estilo original”, 119. 

125e Anales.indb   14125e Anales.indb   14 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 93

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Las fuentes etnográficas huastecas permiten establecer algunos paralelismos 
entre Xiuhtecuhtli, como deidad de la regeneración, y el dios teenek del true-
no: Muxi’. Según Ángela Ochoa, Muxi’ es una deidad que promueve la madu-
ración de los frutos y la vegetación.36 En este sentido, Gerardo Familiar-Ferrer 
ha reportado el uso de esculturas de ancianos en las tierras huastecas de cultivo, 
con el fin de favorecer las buenas cosechas.37 Una de las moradas de Muxi’ es el 
plano celeste, lugar donde golpea las nubes con su bastón para generar el true-

36.  Ángela Ochoa, “Significado de algunos nombres de deidad y de lugar sagrado entre los 
teenek potosinos”, Estudios de Cultura Maya, núm. 23 (2003): 82.

37.  Gerardo Familiar, “Las esculturas de encorvados: concepciones de seres ctónicos en la 
cosmovisión huaxteca”, Estudios Mesoamericanos 2, núm. 11 (2011): 12.

7. Esculturas de ancianos encorvados. Colección del Museo Francisco Cossío. secult-inah-méx. 
“Reproducción autorizada por el inah”. Fotografías del autor.

a) b)

125e Anales.indb   15125e Anales.indb   15 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



94	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

no y las lluvias.38 También se le asocia con el oriente, por lo que está ligado a 
los huracanes y el amanecer. El mito teenek sobre el origen del maíz refiere que 
Muxi’ encomendó a un zanate (Quiscalus mexicanus) la tarea de llevar, desde 
el oriente, un grano de maíz hacia la tierra; en pleno vuelo el ave decidió de-
jar caer la semilla en la boca de una niña y de tal unión nació Dhipaak, héroe 
cultural de los teenek, nieto de Muxi’.39 

A Muxi’ también se le relaciona con la capacidad transformadora ígnea 
por medio de su habilidad generadora del relámpago. Otro mito teenek re-
fiere que Dhipaak guardó los granos que obtuvo de la primera cosecha en 
una gran columna que unía el cielo y la tierra.40 Para obtener el cereal, los 
oc’ox inik, “primeros hombres” —antepasados de los teenek—, pidieron ayu-
da al Rayo del Norte para que trasladara a Muxi’ desde el oriente y lo llevara 
al enorme silo.41 Ya en el lugar, Muxi’ pidió a todos los presentes que se escon-
dieran para no lastimarlos, instrucción que fue desobedecida. Muxi’ alzó su 
machete, trazó la cruz, relampagueó, y la gran columna se partió en tres pe-
dazos que se dispersaron por el mundo. El Rayo del Norte murió chamusca-
do y, con sus cenizas, Muxi’ creó a la mamá de Dhipaak.42 Los oc’ox inik, en 
cambio, asomaron la cabeza en el momento del impacto, por lo que resulta-
ron noqueados, y, al despertar, notaron que sólo quedaba para ellos el maíz 
quemado por el rayo: el negro. 

38.  Pulik lejem, “gran laguna”, es el nombre que recibe el mar entre los teenek; Akan K’ij, 
que literalmente significa “base [del] Tiempo, base [del] Sol, oriente, horizonte”, es otro de 
los términos con que se designa su principal rumbo de acción, véase Ochoa, “Significado de 
algunos nombres de deidad”, 86; Anath Ariel de Vidas, El trueno ya no vive aquí. Representación 
de la marginalidad y construcción de la identidad teenek (Huasteca veracruzana) (Ciudad de Mé-
xico: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/ Colegio de San 
Luis/ Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2003), 469.
39.  Ángela Ochoa, “Las aventuras de Dhipaak o dos facetas del sacrificio en la mitología de los 
teenek (huastecos)”, Dimensión Antropológica, núm. 20 (2000): 103-104.

40.  Véase Rosalío Suárez, Mitos huastecos IV. Biyal t’ilabchic (Ciudad de México: Universidad 
del Centro de México, 2008), 21-35.

41.  Respecto del significado del término ocox’inik y su uso como gentilicio, véase Patrick 
Johansson, “La imagen del huasteco en el espejo de la cultura náhuatl prehispánica”, Estudios de 
Cultura Náhuatl, núm. 44 (2012): 78.

42.  Ejek Tsok, “rayo negro”, es el nombre que Ángela Ochoa registra para uno de los colabo-
radores de Muxi’. Si bien no lo relaciona con el rumbo del norte ni con el viento frío, infiero 
que se trata del Rayo del Norte que aún recuerdan los teenek de Aquismón. Ochoa, “Significa-
do de algunos nombres de deidad”, 83.

125e Anales.indb   16125e Anales.indb   16 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 95

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Ahora he de referirme a la narración del evento del diluvio con el que tiene 
origen la era actual de los teenek, y en el que también participan los oc’ox inik.43 
En resumen, se dice que un conejo aconsejó a un hombre que construyera una 
barca para sobrevivir a la inundación que se aproximaba. Una vez que descen-
dió el nivel del agua, el hombre bajó del bote, arrancó un pedazo a su barca y 
elaboró un mamalhuaztli. El humo resultante ennegreció el cielo recién lavado, 
lo que molestó mucho a Dios, quien envió un ángel a castigarlo; al encontrar-
lo, éste tomó el encendedor de barrena y se lo metió por la boca, atravesándolo 
hasta el ano. El hombre quedó convertido en mapache (Procyon hernandezii).

Los datos hasta aquí expuestos revelan tres aspectos fundamentales sobre la 
imagen que en términos cosmogónicos elaboró el pueblo teenek sobre sí mis-
mo en relación con el fuego: 

1. Genealogía ígnea. La genealogía del héroe cultural de los teenek, Dhi-
paak, es de tipo ígneo, toda vez que su madre fue creada a partir de las cenizas 
del Rayo del Norte; por tanto, podría tenérsele a él como su padre. También de- 
be indicarse que al ser el septentrión su rumbo de acción, está vinculado con 
el inframundo. El norte corresponde a los dominios de Mictlantecuhtli, una 
más de las personificaciones de Xiuhtecuhtli.44 En el espacio cósmico indíge-
na, el fogón doméstico y sus tres piedras se ubican en el rumbo en cuestión.45 

2. El cuerpo como figura análoga al encendedor de barrena. El castigo que 
recibe el primer hombre por la transgresión cometida definió la función y vo-
cación cosmogónica del pueblo teenek como colectividad humana, asimilada 
en el gentilicio de oc’ox inik. La estirpe ígnea de los teenek se fundamenta en 
el parentesco con animales cuyo aspecto fue determinado por el fuego, tales 
como el mono araña (Ateles geoffroyi), o bien, el tlacuache (Didelphis marsu-
pialis).46 Respecto de este último, se tiene conocimiento de que los teenek em-
plean el término uut’, “tlacuache”, para designar a los niños no bautizados y, 
además, el rebozo con que sus madres los cargan en la espalda —tejido análogo 

43.  Janis Alcorn, Huastec Mayan Ethnobotany (Austin: University of Texas Press, 1984), 60-
61.

44.  Chavero, “Libro segundo”, 434.
45.  Alfredo López Austin, Los mitos del tlacuache (Ciudad de México: Universidad Nacional 

Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológicas, 2006), 211-212.
46.  En algunos mitos, el encendido del fuego después del diluvio es realizado por el mono 

araña, no así, el mapache. Otras narraciones, en cambio, lo mencionan salvándose de ser que-
mado al subir a los árboles, o bien, refieren que su aspecto negruzco lo adquiere al sumergirse 
en el agua, véase: López Austin, Los mitos del tlacuache, 66, 148, 429, 438, 445.

125e Anales.indb   17125e Anales.indb   17 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



96	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

al marsupio de la zarigüeta—, recibe el nombre de akilab (kin, “Sol” y laab, 
“persona o señor”).47 Otro grupo de seres que los teenek tienen por ancestros 
son los baatsik’ (baats, “torcido”; ik, “viento”) o baatsik’i aatslaab (aatslaab, “es-
píritu viejo”), es decir, “viento torcido de los antepasados”, entes de naturaleza 
ctónica que se desplazan dando giros sobre sí mismos.48 Los teenek procuran no 
estar en el campo ya que pueden encontrárselos bajo la forma de tigres, mapa-
ches o tlacuaches. De manera coincidente, las figuras zoomorfas más recurren-
tes en la cerámica huasteca posclásica corresponden a los seres aquí referidos, y 
en ellas es posible apreciar el encendedor de barrena ocupando el eje de simetría 
de los cuerpos, ubicado en la sección de la cabeza, así como en la parte poste-
rior del torso. El elemento posibilitador del movimiento de giro de los baatsik’ 
y los oc’ox inik es el mamalhuaztli en su implicación somática (figs. 8a y 8b).49

3. El bastón y el encendedor de barrena como instrumentos análogos. Los 
mitos teenek remiten a dos procedimientos en los que intervienen instrumen-
tos distintos mediante los cuales es posible generar el fuego. El bastón produ-
ce el fuego por medio de la percusión, tal como sería el caso del choque de 
dos pedernales, mineral que los teenek designan con el término c’amal tujub, 
“piedra de fuego”.50 En términos mitemáticos, la producción del fuego me-
diante un impacto habría sido enlazada con el relámpago y el fuego que es ca-
paz de producir al impactar los árboles, lo que da lugar a un primer modelo 

47.  De Vidas, El trueno ya no vive aquí, 232-233.
48.  El trabajo de Anath Ariel de Vidas expone con claridad cómo es que los teenek de Tan-

toyuca han construido su etnicidad a partir de una relación de alteridad respecto de su propio 
pasado, de tal razón que se consideran a sí mismos como gente bautizada y de hábitos diurnos, 
por su nueva realidad religiosa en la que asocian a Cristo con el Sol; en cambio, sus antepasados 
son considerados como seres de naturaleza nocturna. Las explicaciones que los teenek realizan 
de sus antepasados son de utilidad toda vez que ofrecen una visión particular que muy posible-
mente corresponda —con las precauciones correspondientes— a la cosmovisión de sus antepa-
sados prehispánicos. Véase Ariel de Vidas, El trueno ya no vive aquí, 216-220.

49.  Ángela Ochoa reporta que los teenek tienen noción de la existencia de tres hijos de 
Muxi’: Yaxaal-Te, “palo verdor, árbol verdor”; Edhem, “mapache”, y Lo’nej, “el que es agujerado, 
el que fue agujerado”, vincula el nombre de este último con el castigo que recibió el mapache al 
ser agujerado con el leño; además, refiere que algunos teenek traducen el término lo’nej como 
“torpe al caminar o al hablar, aturdido”, por lo que infiero que posiblemente se esté aludiendo 
al tlacuache, animal de caminar maltrecho capaz de recomponerse de sus pedazos [¿el ser agu-
jerado?]. Véase, respectivamente: Ochoa, “Significado de algunos nombres de deidad”, 87 y 
López Austin, Los mitos del tlacuache, 294-297.

50.  Ramón Larsen, Vocabulario huasteco del Estado de San Luis Potosí (Ciudad de México: 
Secretaría de Educación Pública-Instituto Lingüístico de Verano, 1997), 108. 

125e Anales.indb   18125e Anales.indb   18 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 97

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

explicativo del origen: la ruptura del Monte Sagrado, o bien, del Árbol Flori-
do de Tamoanchan.51 El suceso de proyección centrífuga que supone la ruptu-
ra del axis mundi, pensado en Mesoamérica como el cuerpo de un lagarto, es 
al mismo tiempo un relato explicativo de la apertura del espacio, así como la 
instauración de sus distintas coordenadas, tanto verticales como horizontales. 
El silo vertical que resquebraja Muxi’ es una figura análoga al Tonacatépetl, 
cuya fractura conlleva la dispersión de los dones. En este contexto, las escultu-
ras de ancianos encorvados poseerían una connotación ígnea relacionada con 
la potencia destructora de su herramienta —el bastón vertical— y las conse-
cuencias proyectivas que esto conlleva, al penetrar-fecundar la superficie de la 
tierra y promover el reverdecimiento de la vegetación.52 

51.  Según Alfredo López Austin, el axis mundi tiene como base el mundo subterráneo de la 
muerte sobre el que se asienta el Monte Sagrado, posteriormente, el Árbol Florido, cuyas ramas 
llegan al cielo. Véase “Ligas entre el mito y el ícono en el pensamiento cosmológico mesoameri-
cano”, Anales de Antropología, núm. 43 (2009): 25-28.

52.  Silvia Limón, “El dios del fuego y la regeneración del mundo”, Estudios de Cultura Ná-
huatl, núm. 32 (2001): 60-61.

8. Vasija efigie que representa a un mono araña. Colección del Museo de la Cultura Huasteca. 
Fotografías del autor. secult.-inah-méx. “Reproducción autorizada por el Instituto Nacional 
de Antropología e Historia”.

a) b)

125e Anales.indb   19125e Anales.indb   19 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



98	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

El segundo procedimiento implica el uso del mamalhuaztli, instrumento me-
diante el cual, por medio de la fricción resultante de hacer girar una vara vertical 
sobre una tabla horizontal, se puede generar el fuego. Además de su representa-
ción en las vasijas posclásicas, el acto de encendido del Fuego Nuevo en la Huas-
teca prehispánica se representó en una orejera de concha, publicada por Beyer, 
donde se muestra una posible imagen de Xiuhtecuhtli manejando el encendedor 
de barrena, de cuya base emergen volutas en dirección vertical ascendente.53 Gra-
cias al Altar de Tamohi se tiene conocimiento de que el ritual del Fuego Nuevo 
se realizó en la región; por su orientación hacia el este, la práctica se ha relacio-
nado con la aurora.54 En términos virtuales,55 la operatividad funcional del en-
cendedor de barrena resulta compatible con la del bastón fecundador de Muxi’. 
Según se aprecia en los dispositivos figurativos, el mamalhuaztli vertical conecta 
el plano celeste —una de las moradas de Muxi’— con el plano terrestre (fig. 9). 
En una vasija de Pánuco, el signo figurativo que suele representar la llamarada 
de fuego fue reemplazado por unas fauces abiertas de lagarto, diseño que remite 
al glifo del día cipactli, o bien, al glifo altépetl, equivalente a un cuerpo sáurico.56 

En este caso, las fauces abiertas del reptil poseerían el mismo valor de pro-
yección ígnea de la llamarada, toda vez que se derivan del acto de la penetración 
corporal. En términos de actantes energéticos e instrumentales, esta variante 
figurativa del evento creador podría corresponderse con un pasaje del mito del 
maíz en el que Dhipaak, al hacerse de una herramienta que le permita producir 
el rayo, decide mutilar con su cuchillo la lengua de un lagarto, acción que de-
riva en la liberación de numerosos relámpagos.57 Un último ejemplo de cómo 

53.  Hermann Beyer, “Shell Ornament Sets from the Huasteca Mexico”, Studies in Middle 
America, núm. 5 (1934): fig. 24.

54.  Diana Zaragoza, Tamohi: su pintura mural (Ciudad de México: Gobierno del Estado 
de Tamaulipas, 2003), 20-21.

55.  Empleo el término virtuales para hacer referencia a figuras cognitivas y relaciones de 
sentido que están latentes de manera indicial en las imágenes, que permiten urdir constela-
ciones enteras de sentidos, en este caso, al enlazarlas con otro tipo de objetos culturales por 
medio de inferencias espaciales, geométricas o energéticas. Sobre las posibilidades exegéticas 
que abre el concepto de la virtualidad en el acto interpretativo de las imágenes, véase: Georges 
Didi-Huberman, Ante la imagen. Pregunta formulada a los fines de una historia del arte (Murcia: 
Cendeac, 2010), 27-45.

56.  Véase Caecilie Seler-Sachs, Die Huasteca-Sammlung des KGL Museum für Völkerkunde zu 
Berlin (Berlín: Druck und Verlag von B.G. Teubner, 1916), fig. 9c.

57.  Véase Rafael Nava, “‘El Costumbre: ofrendas y música a Chikomexochitl en Ixhuatlán de 
Madero, Veracruz”, Revista Entreverando, núm. 34 (2009): 48.

125e Anales.indb   20125e Anales.indb   20 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 99

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

el acto del encendido del fuego se encuentra anidado en el pensamiento teenek 
como modelo y principio del origen es la imagen instituida en la escena de un 
pájaro carpintero horadando el tronco de un árbol. Para los teenek, el pájaro 
carpintero representa a un leñador —el que quiebra árboles—, quien es una 
personificación de Muxi’, cuya cresta de plumas coloradas, representa el fue-
go; el orificio, en cambio, es el lugar que Dhipaak utiliza para esconderse y no 
ser asesinado por la hermana de su abuela.58 

El desglose de los puntos anteriores revela la urdimbre ígnea que definió a 
los teenek prehispánicos como colectividad humana. En cuanto modelo del 
origen, el acto de encendido del fuego, por medio de un elemento axial, tam-
bién se encuentra latente de manera virtual en la Danza del Volador, expresión 
que ha sido bien caracterizada como una danza del fuego, en la que se da lugar 
a una imagen invertida del mamalhuaztli, en torno al cual las mujeres teenek 

58.  Rosalío Suárez, Mitos huastecos I. Biyal t’ilabchic (Ciudad de México: Universidad del 
Centro de México, 2008), 85-94.

9. Vasija que representa la conexión entre el plano celeste (banda de xicalcoliuhquis) y el plano 
terrestre (Mamalhuaztli). Colección del Museo Regional Huasteco. Fotografía del autor. 
secult.-inah-méx. “Reproducción autorizada por el Instituto Nacional de Antropología e 
Historia”.

125e Anales.indb   21125e Anales.indb   21 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



100	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

danzan vistiendo el dhayemlaab, mientras los voladores descienden con gorros 
cónicos de plumas coloradas.59 

Las nociones axiales y proyectivas que subyacen en el momento de la rup-
tura del Monte Sagrado se encuentran latentes en los monumentos 32 y 33 de 
Tamtoc. A reserva de elaborar un estudio más amplio, quiero resaltar que la 
escultura de La mujer escarificada (M33) —fragmentada de manera delibera-
da— debió haber poseído características semejantes a las de la figura femenina 
vertical que se encuentra parada sobre un par de cráneos, y que secciona el M32 
justo por la mitad. Además, el megalito está orientado hacia el norte, por lo que 
podría conferírsele un determinado valor ígneo. A lo sumo, las extremidades 
del personaje central parecen haber sido mutiladas, toda vez que en sus ante-
brazos y tobillos fueron labradas una serie de incisiones rectas complementa-
das con diseños incisos en zigzag. A mi entender, lo que este recurso figurativo 
expresa es la idea de liberación de cierta luminosidad generada en el acto de la 
mutilación —el resquebrajamiento—, que en este caso sería cuatripartito (¿los 
cuatro rumbos cósmicos?).60 El rasgo en cuestión no lo presentan las figuras fe-
meninas que complementan la composición, en cambio, en sus manos levan-
tadas hacia lo alto, cada una sujeta un elemento zigzagueante de cinco puntas, 
que podría constituir un antecedente temprano de las estrellas teotihuacanas 
del Clásico, y las más tardías del templo de Venus en Cacaxtla.61 Más allá de 
la posible significación venusina de los diseños de cinco puntas, lo que quiero 
destacar es el valor iridiscente implícito en las formas angulosas de la figurati-
vidad mesoamericana.62 A partir de las relaciones expuestas, sugiero que desde 
el Preclásico Terminal (ca. 350 a.C.), algunas expresiones figurativas huastecas 

59.  Guy Stresser-Péan, La Danza del Volador entre los indios de México y América Central 
(Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica/Centro de Estudios Mexicanos y Centroa-
mericanos/Secretaría de Cultura de San Luis Potosí-El Colegio de San Luis, 2016), 76-79.

60.  El M33 posee una serie de diseños en alto relieve que posiblemente representarían esca-
rificaciones. Aquellos que fueron dispuestos a manera de banda en la sección correspondiente 
al hombro suman 52, número emblemático relacionado con los ciclos calendáricos mesoameri-
canos, lo cual la vincularía con la propuesta aquí vertida entre el acto análogo de la ruptura del 
Monte Sagrado y la periodicidad con la que se realizaba el acto del encendido del Fuego Nuevo.

61.  Jesús Galindo, “Una visión celeste de Cacaxtla: estudios arqueoastronómicos de su pin-
tura mural”, en María Teresa Uriarte y Fernanda Salazar, coords., La pintura mural prehispánica 
en México V, t. II (Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de 
Investigaciones Estéticas, 2013), fig. 2.30.

62.  Los motivos de cinco puntas del M32, son identificados por Uriarte y Salazar, La pintura 
mural prehispánica, como “cuchillos dentados”, “Espacios sagrados en Tamtoc”, 273.

125e Anales.indb   22125e Anales.indb   22 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 101

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

denotan que fueron elaboradas, siguiendo una noción fundamental semejante, 
identificable en las articulaciones formales y espaciales que tienen lugar en los 
distintos centros plásticos de las imágenes, que tendrían como modelo virtual 
la noción del evento formativo de la ruptura del eje cósmico (fig. 10). 

Base formémica y topológica de los dispositivos  
figurativos huastecos posclásicos

El valor ígneo de los diseños pintados sobre la cerámica huasteca posclásica se 
expresó por medio de las formas angulosas que definen su visualidad. El tra-
tamiento plástico empleado para trazarlos parece corresponderse con una es-
trategia figurativa compartida por diversos pueblos mesoamericanos a lo largo 
del tiempo, de tal razón que Eduard Seler determinara el sentido ígneo subya-
cente a los diseños huastecos, a partir de la iconografía clásica de Teotihuacan.63 

63.  Seler, “The Teotihuacan Culture”, figs. 174, 175, 176 y 179, respectivamente; ejemplos 

10. El M32 de Tamtoc. Redibujado por el autor según Salazar, et al., “Espacios sagrados en 
Tamtoc” (vid. supra n. 15), fig. 1.

125e Anales.indb   23125e Anales.indb   23 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



102	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Los diseños pintados en la cerámica teenek posclásica se trazaron emplean-
do una estrategia visual que denomino como recursividad figurativa, con la cual 
enlazaron un amplio número de nociones cosmogónicas mediante la repetición 
constante de dos elementos visuales que designo como: formemas figurativos.64 
El primero es el formema punta y es una de las figuras más versátiles de signifi-
cación ígnea. Su forma es la de un triángulo de lados cóncavos cuya repetición e 
integración a otras formas da lugar a signos como la llamada Cruz de Malta,65 el 
joyel del viento y otras figuras zoomorfas (figs. 11a-f ). El formema punta, inclu-
so, define la forma básica del mamalhuaztli y, además, se encuentra implícito en 
cada una de las puntas del signo de la llamarada de fuego (fig. 12). 

El formema redondo es la segunda figura más utilizada en los diseños pin-
tados de la cerámica. En términos topológicos, éste se emplea con frecuencia 

de llamaradas de fuego muy semejantes a aquellas trazadas por los teenek prehispánicos, son 
identificables en los numerosos glifos de conquista del Códice Mendoza.

64.  Patrick Johansson define el formema como la unidad mínima de significación pictórica, 
véase “La imagen de Aztlán en el Códice Boturini”, Estudios de Cultura Náhuatl, núm. 51 (2016): 
115-116; dado que el sentido de las obras plásticas se construye sobre todo de la disposición y 
arreglos de diversos diseños previamente convencionalizados, se puede indicar que pertenecen a 
la categoría de lo figurativo, entonces, el formema también puede ser entendido como unidad 
mínima de significación figurativa. 

65.  Meade, La huasteca, 122. 

11. El formema punta (a) y su implicación en la concepción de otros signos y diseños figurativos 
huastecos posclásicos. Dibujos del autor a partir de las piezas originales, a excepción de la figura 
f, redibujada según Seler-Sachs, Die Huasteca-Sammlung (vid. supra n. 56), fig. 9c.

a)

d) e)
f )

b)
c)

125e Anales.indb   24125e Anales.indb   24 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 103

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

para establecer centros, mientras que el formema punta, por lo común, expre-
sa ideas de proyectividad o direccionalidad, aunque también define centros 
gracias a su apariencia simétrica. De hecho, el mamalhuaztli es una figura de 
marcado valor axial con la que se articulan operaciones espaciales relativas a las 
oposiciones centro vs. periferia y alto vs. bajo. 

El empleo de una rejilla topológica, la comprensión de la forma y el enla-
ce con las nociones espaciales que del cosmos aún posee el pueblo teenek, es 
lo que en buena medida posibilitó detectar las operaciones de memoria plásti-
ca que vinculan el dhayemlaab con la plástica huasteca posclásica. 

La figuratividad del dhayemlaab

En la actualidad, el medio de expresión figurativa más rico y complejo que po-
see el pueblo teenek es el dhayemlaab. Como instrumento de la memoria, re-
sulta sumamente significativo que las mujeres teenek se refieran a él como un 
repositorio de conocimiento: “Como dice Lamberta, dham es ‘guardar’; dha-
yemlaab es ‘guardar todo lo que uno sabe’. Hilaria le enseñó que en el dhayem 
tienes guardada toda tu sabiduría”.66 La sabiduría a la que se hace referencia 

66.  Claudia Rocha, Tejer el universo. El dhayemlaab, mapa cosmológico del pueblo teenek I 
(Ciudad de México: Gobierno del Estado de San Luis Potosí-El Colegio de San Luis, 2014), 
168, 171, 222, respectivamente. 

12. Variante figurativa del tema del encendido del Fuego Nuevo. Redibujado por el autor según 
Seler-Sachs, Die Huasteca-Sammlung (vid. supra n. 56), fig. 16.

125e Anales.indb   25125e Anales.indb   25 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



104	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

tiene que ver con las figuras que se bordan en la prenda, cuya realización se lle-
va a cabo “de memoria”.67 

El corpus tradicional de figuras se preserva al interior de la comunidad, a 
partir de dar continuidad al repertorio figurativo familiar, o bien, de lo que 
cada mujer es capaz de retener en su memoria, de los diseños que otras mu-
jeres portan en su dhayemlaab. A grandes rasgos, ésta ha sido la dinámica que 
ha posibilitado la transmisión comunitaria de los diseños de la prenda sagra-
da de las mujeres teenek. El uso del dhayemlaab en eventos como la Danza 
del Volador, una boda o un funeral, da lugar a una de las condiciones que Se-
veri plantea para que una imagen se vuelva memorable: la existencia de un 
contexto ritual.68 

Coincido con Rocha69 cuando señala que el repertorio figurativo del dha-
yemlaab es de origen europeo, lo que me lleva a considerar el bordado teenek 
como una expresión plástica de tipo sincrético.70 Infiero aquí que el repertorio 
occidental habría sido bien acogido por el pueblo teenek por la compatibilidad 
figurativa que ofrecía en cuanto la integración y expresión de los fundamentos 
cosmogónicos y valores plásticos del arte posclásico, sin poner en riesgo de per-
secución religiosa a los miembros de la comunidad.71 A principios del siglo xix, 

67.  Rocha, Tejer el universo I, 168.
68.  La segunda condición es la existencia de una saliencia visual que posibilitará la operati-

vidad de la quimera, es decir, la existencia de un repertorio que yo llamo aquí figurativo, cuyo 
funcionamiento “sintagmático” puede insertarse en los mismos principios severianos de la 
pictografía amerindia, a saber: el ser convencional, cerrado, selectivo, redundante, secuencial, per-
sistente en el tiempo, de amplia difusión y de capacidad evolutiva. La traducción de los términos 
es mía, véase: Severi, The Chimera Principle, 20, 151-152.

69.  Rocha, Tejer el universo I, 226.
70.  Los diseños del dhayemlaab, al asimilar la figura de Cristo, cumplen los cuatro rasgos 

básicos que caracterizan la imagen sincrética de la Nueva España, véase Pablo Escalante, “El 
término sincretismo y el estudio del arte novohispano del siglo xvi”, en Patricia Díaz Cayeros, 
Montserrat Galí Boadella y Peter Krieger, eds., Nombrar y explicar. La terminología en el estudio 
del arte ibérico y latinoamericano (Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de Mé-
xico-Instituto de Investigaciones Estéticas, 2012), 312.

71.  Al igual que en otras regiones mesoamericanas, los teenek ponían en riesgo su vida si eran 
descubiertos rindiendo culto a sus deidades. Entre las ordenanzas para las visitas de los pueblos 
indios de la Huasteca, promulgadas por Nuño de Guzmán en 1528, se solicitaba la erradicación 
de las prácticas idolátricas so pena de muerte o esclavitud. Juan Manuel Pérez, Visita de Gómez 
Nieto a la Huasteca (1532-1533) (Ciudad de México: Centro de Investigaciones y Estudios Supe-
riores en Antropología Social/El Colegio de San Luis/Centro Francés de Estudios Mexicanos y 
Centroamericanos/Archivo General de la Nación, 2001), 58-70.

125e Anales.indb   26125e Anales.indb   26 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 105

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

el diseño central del dhayemlaab ya se encontraba definido, tal como se puede 
observar en la litografía Indios de la cierra [sic] de Guauchinango, de Carl Ne-
bel (ca. 1839). Una fotografía, tomada en 1924 por Carl Schuller, muestra a una 
mujer teenek de Tancanhuitz portando un dhayemlaab con diseños muy se-
mejantes a los registrados por Nebel.72 La cercanía compositiva y formal de las 
figuras, elaboradas casi con un siglo de diferencia, da cuenta de la integración 
indumentaria que nahuas y huastecos mantenían a principios del siglo pasado.73 

Base formémica del dhayemlaab

En la técnica del punto de cruz se trabaja a partir de pequeños módulos cua-
drangulares para dar forma a las figuras. Un rápido examen de la expresividad 
figurativa del dhayemlaab permite identificar una marcada inclinación por el 
empleo de triángulos, rombos y romboides, de tal razón que los postule aquí 
como sus formemas básicos. Otro formema frecuente es la espiral, aunque, por 
lo general, aparece integrada en las puntas laterales de los formemas triangu-
lares (figs. 13a y 13b).

Es en el uso repetitivo de figuras de corte anguloso donde encuentro el as-
pecto formal de enlace más claro entre la figuratividad teenek prehispánica y 
la del dhayemlaab. Así, el formema punta encontraría correspondencias con el 
formema triángulo de la época actual. Por tanto, debe comprenderse el dha-
yemlaab como una obra en la que está implícita una fuerte idea de proyectivi-
dad y luminosidad. De hecho, el uso de estambres de acrilán parece reforzar lo 
que las propias formas expresan, ya que se los prefiere por ser más “brillantes”.74 

72.  Véase, Rocha, Tejer el universo I, figs. 2 y 57, respectivamente.
73.  En otro trabajo he abordado el tema de la integración regional por medio del análisis 

de la cerámica teenek prehispánica y la que aún elaboran hoy día los nahuas de Chililico, 
Hgo. Véase: Juan E. Candelaria, “Relaciones estilísticas e iconográficas entre la cerámica de 
Chililico, municipio de Huejutla, Hidalgo, y la cerámica huasteca del periodo Posclásico 
(900-1521 d.C.)”, en Arturo Gómez Martínez, coord., La Huasteca y la Sierra Norte de Puebla. 
Estudios de la cultura nahua (Ciudad de México: Instituto Nacional de Antropología e Histo-
ria/Instituto Veracruzano de la Cultura, 2022), 119-141. Véase también Guy Stresser-Péan, El 
Sol-Dios y Cristo (Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica/Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes/Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/Embajada de Francia 
en México, 2011). 

74.  Rocha, Tejer el universo I, 170.

125e Anales.indb   27125e Anales.indb   27 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



106	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

13. Implicación del formema triángulo en los diseños bordados de un 
dhayemlaab (ca. 1950); a) vista frontal; b) vista posterior. Imágenes 
tomadas de Rocha, Tejer el universo (vid. supra n. 66), tabla 5. 

a)

b)

125e Anales.indb   28125e Anales.indb   28 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 107

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

En las composiciones, el formema triángulo se emplea para dar lugar a fi-
guras zoomorfas, fitomorfas y geométricas (figs. 14a, 14b, 14c y 14d). Entre las 
de tipo zoomorfo, destacan por su simplicidad figurativa, aquellas que repre-
sentan mariposas (fig. 14a). La base formémica de las figuras de aves está en 
buena medida determinada por el triángulo; como tal, se le detecta en la cabe-
za, lo que recuerda su aplicación prehispánica (figs. 11b y 11c); o bien está im-
plícito en la forma general del cuerpo, las alas y la cola (fig. 14b). 

Respecto a las figuras fitomorfas, el formema triángulo es identificable prin-
cipalmente en un diseño que los teenek relacionan con una flor o con la mazor-
ca de maíz (fig. 14c). El diseño se logra a partir de la intercalación en un mismo 
eje de tres figuras triangulares complementadas con espirales ortogonales. Por 
lo general, en el conjunto se inserta un rombo que opera como centro visual y 
conceptual. Sugiero que estas figuras, al poseer un claro arreglo axial, se corres-
ponden con el mamalhuaztli y las volutas prehispánicas, mientras que las inter-
calaciones triádicas podrían explicarse como una pervivencia del numeral ígneo. 

Por último, el formema triángulo también se encuentra latente en un 
diseño de banda en zigzag que suele disponerse en el cuello del dhayemlaab, 
cuyos espacios intersticiales se complementan con figuras triangulares. El 

a) b) c)

d)

14. El formema triángulo como base formal de los diseños bordados del dhayemlaab; a) 
mariposa; b) ave de posible significación ígnea; c) flor o mazorca de maíz; d) posible figuración 
de la serpiente de fuego o xiuhcoatl. Dibujos del autor según Rocha, Tejer el universo (vid. supra 
n. 66), tablas 9, 10, 11 y 23, respectivamente.

125e Anales.indb   29125e Anales.indb   29 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



108	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

antecedente prehispánico de dicho diseño remitiría a la serpiente de fuego, 
xiucóatl (fig. 14d).75

La estrella de ocho puntas

Se trata de un signo figurativo constituido por ocho romboides opuestos, aco-
modados en cuatro pares y arreglados a partir de un centro común. Su diseño 
es compatible con el cosmograma mesoamericano que señala los cuatro rum-
bos del universo.76 El aspecto cruciforme ha posibilitado su enlace con la figura 
de la cruz y con Cristo-Sol.77 Además, la estrella de ocho puntas se ha vincula-
do con el planeta Venus como lucero del alba, con el término chuzel oot’, “gran 
estrella”.78 Su disposición en el área central superior del dhayemlaab, cerca del 
corazón, la relaciona con la figura del caracol cortado, emblema venusino que 
identifica a Ehécatl-Quetzalcóatl (fig. 15). 

La flor central

La figura más importante del dhayemlaab es conocida como ts’ejel wits o “flor 
central”. Es la primera figura que se borda en la prenda, lo que le confiere un 
valor fundacional, y es a partir de ella que los demás diseños son distribuidos 
(fig. 16a).79 Siempre se le borda cerca del vértice inferior del dhayemlaab, lo que 
la ubica en la sección corporal correspondiente al vientre femenino. Se le re-
presenta de dos formas: a manera de eje vertical intersecado por tres elemen-
tos lineales horizontales, rematados con siete diseños de estrellas o flores, o a 

75.  Rocha, Tejer el universo I, 108.
76.  Arturo Gómez, Arte textil potosino. Los tének: catálogo iconográfico (Ciudad de México: 

Secretaría de Cultura-Gobierno del Estado de San Luis Potosí, 2019), 44-47.
77.  Rocha, Tejer el universo I, 191-192 y Claudia Rocha, “El camino de la estrella. Tradición 

textil de oriente a occidente, los teenek y los wixaritari”, en Arturo Gutiérrez del Ángel, ed., 
Hilando al norte. Nudos, redes, vestidos, textiles (Ciudad de México: El Colegio de San Luis/El 
Colegio de la Frontera Norte, 2012), 152.

78.  Carlos de Tapia Zenteno, Paradigma apologético y noticia de la lengua huasteca, ed. René 
Acuña (Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1985 [1767]), 105.

79.  Rocha, Tejer el universo I, 164.

125e Anales.indb   30125e Anales.indb   30 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 109

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

partir del modelo conocido como árbol de la Vida, llamado wajudh wits, “flor 
o árbol extendido o desparramado” (fig. 16b). 

Propongo aquí que los diseños de la ts’ejel wits y wajudh wits tienen su ante-
cedente indígena en los diseños labrados en esculturas como El adolescente y La 
apoteosis, mediante los cuales se aludió en términos figurativos a Dhipaak y a Chi-
comexóchitl, ambas, entidades sagradas análogas de los teenek y nahuas de la 
Huasteca (fig.17a).80 La relación compositiva entre la ts’ejel wits y wajudh wits, y 
su referente indígena, se afianza al desplegar uno a uno los paquetes de signos en 
la pierna derecha de El adolescente, donde queda el mamalhuaztli al centro y, a 
cada costado, el signo de la mazorca o llamarada de fuego (fig. 17b). 

Los conjuntos figurativos anteriores se presentan a manera de una tríada 
que se instaura en orden ascendente en la obra plástica. En cada una de las re-
peticiones, las mazorcas van adquiriendo mayor tamaño, hasta alcanzar un total 
de siete; la más grande es aquella situada en el extremo superior del eje verti-
cal, aspecto que también se ha identificado en las composiciones de la ts’ejel 
wits (fig. 18).

80.  Chicomexóchitl o “siete flor” es el héroe cultural de los nahuas de la Huasteca, en los 
mitos prácticamente supera los mismos peligros y pruebas que Dhipaak, por tanto, se puede 
indicar que se trata de la misma figura sagrada que, durante la época virreinal, se asimiló a la fi-
gura de Cristo. Para una revisión comparativa sobre las afinidades entre ambas deidades, véase: 
Oswaldo Rosas, “La creación del maíz en las culturas del Golfo de México: los mitos de Chi-
comexóchitl, Dhipaak y Homshuk”, Revista de Estudios Interculturales, núm. 4 (2016): 86-101. 

15. La estrella de ocho puntas. Dibujo del 
autor según Gómez, Arte textil potosino (vid. 

infra n. 76), 53.

125e Anales.indb   31125e Anales.indb   31 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



110	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

En los bordados teenek, el mamalhuaztli no aparece como tal; sin embargo, 
su presencia está implícita en las composiciones, cuando se define con la ts’ejel 
wits, el centro y eje de simetría de la prenda. Súmese a este hecho que aquello 
que se muestra en el frente del dhayemlaab se repite en la parte posterior, de tal 
razón que al duplicar el par de wajudh wits, ubicados a cada costado de la ts’ejel 
wits, se obtiene la imagen de los cinco postes cósmicos que sostienen la bóveda 
celeste, contenidos por el perímetro romboidal del dhayemlaab, figura que tam-
bién constituye una imagen del cosmos y del Monte Sagrado.81 ¿Acaso la figu-
ra axial desmembrada del M32 no se encuentra situada sobre un par de cráneos, 
contenida en un gran espacio romboidal delimitado por corrientes de líquido 
que manan de los cuellos de dos cuerpos femeninos decapitados? ¿Acaso el M32 
no está constituido por cuatro figuras zoomorfas y tres antropomorfas femeni-
nas de corte axial, que en total suman siete elementos? Coincido con Claudia 
Rocha cuando señala que la mujer que porta el dhayemlaab deviene en metáfora 
del centro del universo, en símbolo de la fertilidad que da origen y sustento a la 
vida, al personificar a la Pulik Miim-Tsabaal, “Gran Madre Tierra”.82

81.  Alfredo López Austin, “Ícono, mito y su convergencia”, Ciencias, núm. 74 (2004): 12-13.
82.  Rocha, Tejer el universo I, 187.

16. Diseños del árbol y flor extendida; a) ts’ejel wits; b) wajudh wits. 
Dibujos del autor según Rocha, Tejer el universo II (vid. infra n. 90), 
tablas 13 y 12, respectivamente.

a)

b)

125e Anales.indb   32125e Anales.indb   32 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 111

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Vuelvo al conjunto figurativo de siete mazorcas; me adhiero ahora a las 
ideas de Marcia Castro-Leal, quien propone que en la isotopía dual —vida ve-
getal-vida humana—, la mazorca más grande —la séptima— se transfigura en 
la imagen del recién nacido que El adolescente carga en su espalda.83 En su pro-
puesta, la autora no contempla el valor ígneo inherente al signo de la mazorca, 
de tal razón que la isotopía exigiría enlazar un tercer elemento: el Sol-Fuego. 
Westheim ya había asociado la figura del recién nacido con el astro rey.84 La 

83.  Castro-Leal, “El maíz y su transfiguración”, 29-30. 
84.  Paul Westheim, Ideas fundamentales del arte prehispánico en México (Ciudad de México: 

Era, 1991), 308.

a)
b)

17. Diseños esgrafiados en la pierna derecha de la escultura El adolescente; a) sección posterior; 
b) sección frontal; las líneas punteadas son reconstrucción mía. Dibujos del autor según Castro-
Leal, El maíz y su transfiguración (vid. supra n. 31), fig. 3.

125e Anales.indb   33125e Anales.indb   33 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



112	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

relación entre la figura de un neonato que después se convierte en Sol, tam-
bién se ha reportado entre los nahuas de Huauchinango.85 Un plato localizado 
en Platanito parece constatar la identificación aquí sugerida, al mostrar una fi-
gura semejante bordeada con elementos triangulares como confiriéndole cier-
ta luminosidad.86

El dato etnográfico ofrece otro tipo de relaciones que refuerzan el valor ge-
nésico de la imagen descrita. Las figuras de las ts’ejel wits y wajudh wits también 
tendrían relación con los baatsik´, seres que, según los teenek de Tantoyuca, 
cuentan de a siete (3+4), número que Ariel de Vidas87 y Nava88 han asociado 
con la configuración del universo (los tres niveles verticales y los cuatro rum-
bos horizontales). Ariel de Vidas agrega que en lengua teenek las palabras que 

85.  Guy Stresser-Péan, El Sol-Dios y Cristo, 571-572.
86.  Véase, Claude Stresser-Péan, “La cerámica en contexto ritual”, fig. A.V.5. VH 65.
87.  De Vidas, El trueno ya no vive aquí, 304.
88.  Nava, “El Costumbre: ofrendas y música a Chikomexochitl”, 34.

18. La proyección vertical y el orden creciente de 
las figuras vegetales en el diseño de la ts’ejel wits. 

Dibujo del autor según Rocha, Tejer el universo II 
(vid. infra n. 90), tabla 17.

125e Anales.indb   34125e Anales.indb   34 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 113

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

comparten la raíz del número siete, buk, llevan implícita la idea de dispersión 
caótica, como los granos de maíz que caen al suelo de manera accidental, buk 
udh.89 En este contexto el siete pertenece al universo del desorden, toda vez 
que los teenek de Tantoyuca, al convertirse al cristianismo, confirieron valores 
nefastos a sus creencias ancestrales. Entre los nahuas de la Huasteca, el siete es 
un número en esencia benéfico y se relaciona con el Sol.90 La idea de disper-
sión expresada en los elementos figurativos vegetales de siete flores, mazorcas 
o estrellas del dhayemlaab, se asociaría, al igual que en la escultura de El adoles-
cente, con el acto formativo del cosmos que tiene lugar cuando el Sol emerge 
como fuego celeste oriental, gracias al impulso que le confiere la fuerza centrí-
fuga liberada por el bastón de Muxi’, quien provoca el transcurrir del tiempo 
y la dispersión de la luz y los dones sobre la tierra.91

Los espacios de la memoria

He procurado mostrar, mediante la visualidad propia de las obras, cómo es 
que algunas articulaciones de sentido en la figuratividad teenek posclásica han 
encontrado continuidad en la figuratividad teenek contemporánea. Gracias a 
que aún se emplean ciertos términos lingüísticos —la evocación de Severi— 
para referirse a figuras particulares como: chuzel oot’, ts’ejel wits y wajudh wits, 

89.  De Vidas, El trueno ya no vive aquí, 305.
90.  En contraste, el término buuk, entre los teenek potosinos, parece no estar asociado a 

un aspecto benéfico o maléfico en especial; sin embargo, se le emplea para designar un diseño 
que en ocasiones sustituye la estrella de ocho puntas (Venus). Los términos son: Buuk’laak o 
Buuk’Laax Tajaax, “flor o luz esparcida”, respectivamente. Véase Claudia Rocha, Tejer el uni-
verso. El dhayemlaab, mapa cosmológico del pueblo teenek II (Ciudad de México: Gobierno del 
Estado de San Luis Potosí-El Colegio de San Luis, 2014), tablas 16a y 20d.

91.  Respecto de Chicomexóchitl como deidad benéfica y otorgadora de dones, véase, por 
ejemplo: Danielle Gréco, “Notas para el estudio de la medicina tradicional en una comunidad 
náhuatl de la Huasteca hidalguense”, en Jesús Ruvalcaba y Gilberto Alcalá, coords., Huasteca II. 
Prácticas agrícolas y medicina tradicional. Arte y sociedad (Ciudad de México: Centro de Investi-
gaciones y Estudios en Antropología Social, 1993), 51-73; Alan R. Sandstrom, El maíz es nuestra 
sangre. Cultura e identidad étnica en un pueblo indio azteca contemporáneo (Ciudad de México: 
Centro de Investigaciones y Estudios en Antropología Social, 2010), 327-329; Rafael Nava, “El 
Costumbre: ofrendas y música a Chikomexóchitl en Ixhuatlán de Madero, Veracruz”, en Anus-
chka van’t Hooft, coord., Lengua y cultura nahua de la Huasteca [dvd multimedia] (Ciudad 
de México: Centro de Ciencias Sociales y Humanidades-Universidad Autónoma de San Luis 
Potosí, 2012), 1-37. 

125e Anales.indb   35125e Anales.indb   35 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



114	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

se puede indicar que la figuratividad huasteca posclásica formaba parte de un 
arte de la memoria mucho más complejo. La aparente imposibilidad explicati-
va de las mujeres teenek para ampliar la información sobre el valor cosmogóni-
co de alguna figura en especial parecería tener su origen en la fragmentación de 
su tradición cultural; empero, ha quedado demostrada la eficacia de los dispo-
sitivos figurativos como instrumentos de descarga y almacenamiento de infor-
mación, a pesar de que la relación con el signo lingüístico se haya diluido. En 
este contexto, hacer memoria plástica al bordar un dhayemlaab supone la pues-
ta en marcha de un acto de recordar un procedimiento figurativo que parece 
operar de manera independiente al procedimiento de la interpretación; es de-
cir, pareciera que entre las mujeres teenek no hay mayor necesidad de explicar 
el sentido de las figuras, quizá, porque a éstas se las contempla ya como la sabi-
duría misma, y como tales, han sido conservadas de generación en generación 
—no exentas de adaptaciones— tanto en la praxis plástica como en la memo-
ria visual. En efecto, Ariel de Vidas experimentó una situación similar cuando 
esperaba obtener de sus informantes teenek mayores datos sobre las danzas que 
realizaban en Loma Larga; sin embargo, no obtuvo los resultados esperados. 
Al respecto, refiere que la parquedad de las explicaciones quizá se deba a que 
lo que está visible y expuesto no requiere de exégesis, o bien, a que las danzas 
se encuentran divorciadas por completo de las prácticas y las creencias, a pesar 
de que se trata de la manifestación más ostensible del patrimonio cultural.92 

Me parece que el anterior es un problema relacionado con aquello que se 
muestra y se oculta en el arte ritual indígena,93 cuya posible respuesta no nece-
sariamente se desarrollaría a partir de las hipótesis de Ariel de Vidas, sino de la 
integración y análisis de un corpus más amplio que contemple otro tipo de 
dispositivos figurales.94 Hablo de aquellos utilizados en las prácticas ritua-
les, mediante los cuales pueda determinarse si es en la profundidad de la vida 

92.  De Vidas, El trueno ya no vive aquí, 443; sobre una situación similar, entre los nahuas del 
norte de Veracruz, véase: Alan R. Sandstrom, “El nene lloroso y el espíritu nahua del maíz: el 
cuerpo humano como símbolo clave en la Huasteca veracruzana”, en Jesús Ruvalcaba, coord., 
Nuevos aportes al conocimiento de la Huasteca (Ciudad de México: Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social, 1998), 65.

93.  Para distintos enfoques sobre este tema en particular, véase Guilhem Olivier y Johannes 
Neurath, coords., Mostrar y ocultar en el arte y en los rituales: perspectivas comparativas (Ciudad 
de México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 
Instituto de Investigaciones Históricas, 2017).

94.  Didi-Huberman, Ante la imagen, 41-44.

125e Anales.indb   36125e Anales.indb   36 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 115

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

comunitaria donde aún se fundamenta el sentido implícito, que no explíci-
to, de expresiones culturales como el dhayemlaab y sus diseños bordados, o las 
danzas a las que alude la autora. 

La manera en que se rinde culto a Chicomexóchitl entre los nahuas de la 
Huasteca puede arrojar luz al respecto. Si bien el chikweyi xochi kwahuitl 95 o 
“árbol de siete flores” bordado en el quechquemitl nahua tampoco se asocia de 
manera explícita con Chicomexóchitl, la relación proyectiva y energética que 
lo vincula en el fondo con el evento creador puede rastrearse a partir de las re-
laciones espaciales, energéticas y proyectivas que se articulan en distintos tipos 
de objetos rituales. Entre los habitantes de Tepoxteco, Chicontepec, una de las 
adoraciones a Chicomexóchitl consiste en elaborar un montículo de mazorcas 
de arreglo radial y forma circular llamado elotzacualli, “pirámide de mazorcas”, 
en cuyo centro se coloca un racimo de flores de coyol que representan los ra-
yos del Sol, mientras que sobre las mazorcas se colocan algunas velas encendi-
das que simbolizan la luz que dio origen al maíz.96 Las velas, al situarse en la 
sección superior del conjunto, podrían corresponderse con la imagen del Sol 
que carga El adolescente en su espalda.

Las figuras de papel picado, por su parte, parecen dar cuenta de cómo el 
proceso psicológico de la memorización visual es facilitado por el arreglo mis-
mo de los elementos constitutivos de la imagen, lo que, a la postre, posibilita 
el surgimiento de un nuevo dispositivo figural.97 Así, los siete centros visua-
les latentes en los conjuntos de mazorcas de El adolescente y en la ts’ejel wits, 

95.  Rocha, Tejer el universo II, tabla 3a, fig. 3.
96.  Otro arreglo floral que parece reproducir la imagen del árbol de siete flores es el poloco, 

adorno hecho de una vara tallada con un machete para obtener tiras que forman siete bolitas 
rizadas, que posteriormente son pintadas de color morado; véase, Victoriano de la Cruz, “Chi-
comexóchitl y el maíz entre los nahuas de Chicontepec: la continuidad del ritual”, Politeja 6, 
núm. 38 (2015): 135 y 143.

97.  Sobre cómo es que el trabajo de la memoria visual es facilitado por medio de determi-
nadas cualidades compositivas de la imagen, como la semejanza, el agrupamiento o el arreglo 
vertical, véase por ejemplo: Dwight J. Peterson y Marian E. Berryhill, “The Gestalt Principle 
of Similarity Benefits Visual Working Memory”, Psychon Bull Rev, núm. 20 (2013): 1282-1289; 
Lisa Durrance, “Stimulus Familiarity Improves Consolidation of Visual Working Memory 
Representations”, Atten Percept Psychophys, núm. 77 (2015): 1143-1158; Laura Dempere-Marco, et 
al., “A Computational Study of Visual Working Memory Capacity in the Presence of Saliency 
Effects”, BMC Neuroscience, núm. 12, supl. 1 (2011): 64; Renée Raphael, “Teaching through 
Diagrams: Galileo’s Dialogo and Discorsi and his Pisan Readers”, en Jardine y Fay, Observing 
the World through Images, 201-230.

125e Anales.indb   37125e Anales.indb   37 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



116	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

continúan replicándose en las figuras de papel, donde se identifica que éstas 
poseen tres oquedades a cada costado del torso, y una más grande a manera 
de boca. Entre los otomíes de la Huasteca, las imágenes de Chicomexóchitl si-
guen el mismo principio, empero, los siete centros plásticos están ubicados en 
el extremo periférico de la figura (figs. 19a y 19b). 

Algunas plegarias a Chicomexóchitl de las que se tiene noticia refuerzan el 
sentido genésico y solar de los dispositivos figurativos y figurales aquí analiza-
dos. Las plegarias son bastante cristalinas y no ahondaré en ellas; sin embar-
go, considero útil introducirlas con un fragmento del texto con el que Roberto 

19. Agrupaciones formales de siete elementos en figuras de papel recortado; a) imagen de ejécatl o 
viento, figura redibujada según Sandstrom, El maíz es nuestra sangre (vid. supra n. 91), 355; b) Chi-
comexóchitl, figura redibujada según Guy Stresser-Péan, Viaje a la Huasteca con Guy Stresser-Péan 
(Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 2008), 225.

a)

b)

125e Anales.indb   38125e Anales.indb   38 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



	 el dhayemlaab y el sol-fuego	 117

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

Williams las presenta: “La exclamación clave en el rezo: ¡retoñaste! padre Jesu-
cristo, indica claramente que el maíz es una manifestación de Dios. Esta ma-
nifestación, en época prehispánica se llamó Chicomexóchitl”.98 Algunas de las 
plegarias dicen lo siguiente:

VIII
Te ofrendaremos tu ropita
te ofrendaremos una velita
por donde viene Dios
por donde su luz viene
XIV
Por donde llegó Dios
por donde viene alumbrando
por donde viene resplandeciendo
te di una flor Chicomexóchitl
te di una lucecita.99

Cabe preguntarse si, en efecto, el arte ritual indígena requiere de una exégesis 
que constate su funcionalidad simbólica y si la ausencia de ésta puede explicar-
se como resultado de un fenómeno de fragmentación de la memoria. Los ejem-
plos nahuas analizados, donde los dispositivos figurales —de clara tradición 
indígena— son completamente funcionales en la práctica ritual, parecen dar 
cuenta de que su operación no se ciñe a la lógica ilustracional y, por tanto, su 
presentación como unidad de sentido no exige que alguno de sus componentes 
se nombre o explique como una imagen específica de la divinidad. Los dispo-
sitivos figurativos y figurales alcanzan su eficacia en el enlace de muy diversos 
componentes de la esfera de la experiencia humana, por lo que pueden operar 
como modelos que se encuentran cargados de evidencia.100 Téngase en cuen-
ta que la potencia proyectiva de Dhipaak y Chicomexóchitl, a la cual se alude 
en las objetivaciones plásticas, mitológicas, lingüísticas y rituales, se encuen-
tra latente en el evento de la aurora y en el brote de las espigas del maíz. Así, 
las operaciones quiméricas en las que se sostiene un arte de la memoria deben 

98.  Roberto Williams, “Chicomexóchitl”, La Palabra y el Hombre, núm. 46 (1968): 261.
99.  Williams, “Chicomexóchitl”, 265-267.
100.  Gottfried Boehm, “Conocimiento icónico. La imagen como modelo”, en Cómo generan 

sentido las imágenes. El poder del mostrar, trad. Linda Báez Rubí (Ciudad de México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 2017), 142-145.

125e Anales.indb   39125e Anales.indb   39 20/11/24   13:4820/11/24   13:48



118	 juan eduardo candelaria ampacún

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLVI, NÚM. 125, 2024

contemplar, en su justa dimensión, aquellos actos icónicos que tienen lugar 
en el mundo, que fungen como detonantes de procesos reflexivos e intelec-
tuales que pueden llevar a la construcción de un determinado tipo de conoci-
miento.101 Si los dispositivos figurativos y figurales de los teenek y nahuas aún 
perviven y son funcionales, sería en parte porque también se encuentran pro-
fundamente anclados a eventos de suma relevancia para la vida comunitaria, 
tales como el tránsito diario del Sol por la bóveda celeste y el ciclo de creci-
miento del maíz.  3

101.  Bredekamp, Image Acts, 18-20.
N.B. Expreso mi agradecimiento a Conahcyt por haber apoyado la realización de la presente 

investigación, en el marco del programa de Estancias Posdoctorales por México, cvu 828353.

125e Anales.indb   40125e Anales.indb   40 20/11/24   13:4820/11/24   13:48


