
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022� 11

Las rutas de migración de los grutescos al arte novohispano 
del siglo xvi: el caso de Luis Lagarto

Grotesque Migration Routes to 16th-century Art in New Spain:  
The Case of Luis Lagarto

Artículo recibido el 27 de octubre de 2020; devuelto para revisión el 3 de febrero de 2021; aceptado el 
30 de agosto de 2021; https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798

	 Edgar Mauricio	 Universidad de Costa Rica (ucr), Facultad de Artes, Escuela de Artes 
	 Ulloa Molina	 Plásticas, https://orcid.org/0000-0002-8883-8734, edgar.ulloamolina@

ucr.ac.cr

	 Líneas de investigación	 Arte y arquitectura medieval; arte del Renacimiento; teoría del arte; 
historia del pensamiento.

	 Lines of research	 Medieval art and architecture; Renaissance art; art theory; history of 
thought.

	 Publicación más relevante	 “De Materialibus ad Inmaterialia Transferendo: el influjo de la filoso-
fía del Pseudo Dionisio Areopagita en la reforma arquitectónica de la 
iglesia de la abadía real de Saint Denis en época del abad Suger”, Revis­
ta de Filosofía de la ucr 54, núm. 139 (2015): 19-225.

	 Resumen	 Con la guía de las nociones “supervivencia de la Antigüedad” y “rutas de 
migración”, las cuales provienen de la obra de Aby Warburg, se reconstruye 
un itinerario de viaje de los grutescos desde la Antigüedad tardía, su redes-
cubrimiento durante el Renacimiento, hasta Granada, España y de allí a 
la iluminación de libros de coro de Luis Lagarto en la Nueva España.

	 Palabras clave	 Domus Aurea; grutesco; Luis Lagarto; supervivencia de la Antigüedad; 
rutas de migración; libros de coro; iluminación novohispana.

	 Abstract	 With the guidance of the notions “Survival of Antiquity” and “Migra-
tion Routes”, which come from the work of Aby Warburg, a travel itin-
erary of the Grotesques is recreated from late Antiquity, its rediscovery 
during the Renaissance, to Granada, Spain and from there to the illu-
minated choirbooks by Luis Lagarto in New Spain.

	 Keywords	 Domus Aurea; grotesque; Luis Lagarto; survival of Antiquity; migra-
tion routes; choirbooks; New Spain; illuminated manuscripts.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



12�
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

EDGAR MAURICIO ULLOA MOLINA
universidad de costa rica

Las rutas de migración  
de los grutescos al arte novohispano 

del siglo xvi:
el caso de Luis Lagarto

La presencia de la cultura grecorromana en el arte novohispano del si
glo xvii no ha sido desatendida en la literatura especializada. Para citar 
solamente el ejemplo paradigmático, Francisco de la Maza publicó, en 

1968, un estudio inaugural y fundamental sobre estos problemas, que tituló La 
mitología clásica en el arte colonial de México.1

Si bien De la Maza consagró en su libro un espacio considerable a la influen-
cia de la mitología clásica en las artes plásticas durante el siglo xvii en México,2 
no se ocupó de la presencia del sistema decorativo de los grutescos en la obra 
de Luis Lagarto (ca. 1556-1624). A principios de ese siglo, este iluminador sevi-
llano realizó una gran cantidad de iniciales de libros de coro, enriquecidas con 
una fantástica profusión de grutescos, en la Ciudad de México y en Puebla de 
los Ángeles.3

En conformidad con la orientación cardinal del programa de investiga-
ción establecido por Aby Warburg y continuado por el Warburg Institute: “la 

1.  Francisco de la Maza, La mitología clásica en el arte colonial de México (Ciudad de Méxi-
co: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1968).

2.  De la Maza, La mitología clásica en el arte colonial de México, 44-140.
3.  Guillermo Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía: el arte de los Lagarto, iluminadores no­

vohispanos de los siglos xvi y xvii (Ciudad de México: Fomento Cultural Banamex, 1988).

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 13

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

supervivencia de la tradición clásica en épocas posclásicas” (Das Nachleben der 
Antike),4 y según han mostrado las investigaciones del mismo Aby Warburg,5 de 
Erwin Panofsky y Fritz Saxl6 y de Jean Seznec,7 el influjo de la Antigüedad en la 
cultura occidental es un agente de transformación cultural y, en el ámbito espe-
cífico de las artes visuales, supone un cambio estilístico, una reorientación de 
las fuerzas creativas y psicológicas que están en juego en el desarrollo histórico.

De acuerdo con Gertrud Bing, Warburg se preguntó por los “factores selec-
tivos” que “definen la forma recordada” de la herencia antigua “en diferentes 
periodos”.8 Para ello indagó acerca de las relaciones entre artistas y patronos 
—sus costumbres religiosas populares, las imágenes en sus objetos suntuarios, 
sus festejos y fiestas, en síntesis, “la imaginería completa de la ‘vida en movi-
miento’”— y “el estrecho vínculo que une la obra de arte con su contexto social  
y su función práctica”.9 No es, luego, tanto el alcance geográfico y temporal de  
la supervivencia lo importante para Warbug, como su significado: “¿de qué 
naturaleza es la influencia de la Antigüedad en las generaciones posteriores?”10

Entonces, desde semejante perspectiva, la herencia de la Antigüedad es mul-
tifacética, no algo estático o determinado de antemano. Así, cada época y cada 
periodo admitirá la influencia de ciertos aspectos mientras rechazará la de otros. 
En palabras de Warburg:

No debemos intimar con la Antigüedad para que nos responda a la cuestión de si 
es clásicamente serena o, por el contrario, está afectada de un frenesí demoníaco, 
apuntando una pistola sobre su pecho, obligándola a elegir entre una cosa o la otra. 
Saber si la Antigüedad nos empuja a la acción apasionada o nos induce a la sere-
nidad de una tranquila sabiduría depende en realidad del carácter subjetivo de la 

  4.  Fritz Saxl, “La biblioteca Warburg y su propósito”, en Warburg continuatus: descripción 
de una biblioteca, ed. Salvatore Settis, Coup de Fés (Barcelona: Ediciones de La Central, 2010), 
91-101.

  5.  Aby Warburg, El renacimiento del paganismo: aportaciones a la historia cultural del Rena­
cimiento europeo, eds. Gertrud Bing y Felipe Pereda, trad. Elena Sánchez Vigil, Alianza Forma 
(Madrid: Alianza, 2005).

  6.  Erwin Panofsky y Fritz Saxl, Mitología clásica en el arte medieval, trad. Isabel Mellén (Vi-
toria-Gasteiz y Buenos Aires: Sans Soleil Ediciones, 2016).

  7.  Jean Seznec, The Survival of the Pagan Gods: The Mythological Tradition and Its Place in Re­
naissance Humanism and Art, trad. Barbara F. Sessions (Nueva York: Harper Torchbooks, 1961).

  8.  Gertrud Bing, “Prólogo”, en El renacimiento del paganismo, 62.
  9.  Bing, “Prólogo”, 61.
10.  Saxl, “La biblioteca Warburg”, 92.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



14	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

posteridad antes que de la consistencia objetiva de la herencia clásica. Toda época 
tiene el renacimiento de la Antigüedad que se merece.11

Por tanto, no sólo es relevante establecer si hubo o no supervivencia de la Anti-
güedad en un lugar o tiempo particular, sino también averiguar qué aspectos del 
mundo antiguo ejercieron su influjo y de qué manera lo hicieron en un territo-
rio y coordenadas temporales específicos, incluso, de ser posible, en cada artífi-
ce particular.

De igual manera, y por razones similares, es importante identificar las rutas 
de migración de las imágenes (Bilderwanderung) de la tradición clásica en épo-
cas posteriores. El paso de los motivos y los temas por diversos trayectos espa-
ciales y temporales estampa huellas en ellos que trasmutan su forma y su 
significado cultural, y revisten, idénticamente, el carácter de su asimilación por 
las distintas culturas y los diversos momentos históricos.12

11.  Warburg, El renacimiento del paganismo, 17 [nota del material relativo a la conferen-
cia “Italienische Antike im Zeitalter Rembrandts”, mayo de 1926 (WIA III.101) (las cursivas 
son mías)]. [“Man darf der Antike die Frage „klassisch ruhig“ oder „dämonisch erregt“ nicht 
mit der Räuberpistole des Entweder -Oder auf die Brust setzen. Es hängt eben vom subjekti-
ven Charakter der Nachlebenden, nicht vom objektiven Bestand der antiken Erbmasse ab, ob 
wir zu leidenschaftlicher Tat angeregt, oder zu abgeklärter Weisheit beruhigt werden. Jede Zeit 
hat die Renaissance der Antike, die sie verdient”, en Aby Warburg, “Italienische Antike im Zeital-
ter Rembrandts (1926)”, en Aby Warburg, Nachhallder Antike. Zwei Untersuchungen, ed. Pablo 
Schneider (Zurich y Berlín: Diaphanes, 2012), 101 (las cursivas son mías)]. 

12.  Aby Warburg, “Arte italiano y astrología internacional en el Palazzo Schifanoia de Ferra-
ra (1912)”, en El renacimiento del paganismo, 417. En este artículo Warburg llamó la atención en 
que el simbolismo del registro intermedio de los frescos del Salone dei Mesi del Palazzo Schi-
fanoia —el cual no había sido explicado hasta el momento— correspondía a “los símbolos de 
las estrellas fijas que, transcurridos siglos de migraciones desde Grecia, pasando por el Asia Me-
nor, Egipto, Mesopotamia y Arabia hasta España, han perdido la claridad de su forma griega” 
(“als Fixsternsymbole, die allerdings die Klarheit ihres griechischen Umrisses auf jahrhunderte­
langer Wanderung von Griechenland durch Kleinasien, Ägypten, Mesopotamien, Arabien und 
Spanien gründlich eingebüßt haben”, en Aby Warburg, “Italienische Kunst und internationale  
Astrologie im Palazzo Schifanoja zu Ferrara (1912)”, en Aby Warburg, Gesammelte Schriften. 
Herausgegeben von der Bibliothek Warburg. Band 2, ed. Gertrud Bing (Leipzig y Berlín: B. G. 
Teubner, 1932), 462-464 [las cursivas son mías]). En Aby Warburg, “Profecía pagana en palabras  
e imágenes en la época de Lutero (1920)”, en El renacimiento del paganismo, 446, el autor se 
ocupa de la presencia de la Antigüedad —mediante la astrología— en la propaganda político- 
religiosa durante la Reforma protestante, Warburg resalta que los dioses antiguos sobrevivie-
ron en la forma de demonios astrales, los cuales fueron “[f ]idedignamente transmitidos a través 
de los caminos migratorios que llevan desde el helenismo, pasando por Arabia, España e Italia,  

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 15

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

¿Cómo llegó el sistema decorativo de los grutescos a la producción artística 
novohispana de Luis Lagarto y cómo podemos caracterizar, al menos de forma 
general, su asimilación de esta herencia antigua?

Los grutescos de Lagarto no son ni las únicas ni las primeras manifestacio-
nes de este sistema decorativo en el arte virreinal de México.13 Representan, 

hasta llegar a Alemania” (las cursivas son mías) (Durch getreue Überlieferung auf der Wanderstraße  
vom Helienismus her über Arabien, Spanien und Italien nach Deutschland”. Warburg, “Heid-
nisch-antike Weissagung in Wort und Bild zu Luthers Zeiten (1920)”, en Warburg, Gesammelte 
Schriften. Band 2, 491 [las cursivas son mías]). Por su parte, Aby Warburg, en “Astrología orien-
talizante (1926)”, en El renacimiento del paganismo, 415-416, coloca el estudio de las rutas de 
migración de las imágenes del mundo antiguo como un objetivo fundamental de su bibliote-
ca: “La esperanza de la K.B.W. […] es que sean desenterradas las innumerables señales de esta 
ruta migratoria en la que apenas hemos presentado su trazado y que recorre Cícico–Alejandría–
Oxene–Bagdad–Toledo–Roma–Ferrara–Padua–Augsburgo–Erfurt–Wittenberg–Goslar–Lü-
neburg–Hamburgo. Una vez completado, la cultura europea aparecerá con claridad creciente  
como el producto de una confrontación; un proceso en el cual nosotros, mientras estudie-
mos los intentos del ser humano por buscar una orientación astrológica, no necesitamos  
tomar partido, sino más bien encontrar los síntomas de una agitación psíquica unitaria que bas-
cula entre dos polos opuestos de enorme tensión: de la práctica del culto religioso a la contem-
plación matemática, y viceversa” (Die Hoffnung der K.B.W. ist, daß noch zahlreiche weitere  
Meilensteine auf der vorerst nur trassierten Wanderstraße Kyzikos-Alexandrien–Oxene–Bag-
dad–Toledo–Rom–Ferrara–Padua–Augsburg–Erfurt–Wittenberg–Goslar–Lüneburg–Ham-
burg. Ausgegraben werden, damit in steigender Unanfechtbarkeit die europäische Kultur als 
Auseinandersetzungserzeugnis heraustritt, ein Prozeß, bei dem wir, soweit die astrologischen 
Orientierungsversuche in Betracht kommen, weder nach Freund noch Feind zu suchen haben,  
sondern vielmehr nach Symptomen einer zwischen weitgespannten Gegenpolen pendeln-
den, aber in sich einheitlichen Seelenschwingung: von kultischer Praktik zur mathematischen 
Kontemplation — und zurück”. Warburg, “Orientalisierende Astrologie (1926)”, en Warburg, 
Gesammelte Schriften. Band 2, 565 (las cursivas son mías)]. 

13.  De la Maza, La mitología clásica en el arte colonial de México, 54-56; Elena Isabel Estra-
da de Gerlero, “El friso monumental de Ixmiquilpan”, en Actes du XVII Congrès International 
des Américanistes, vol. 10 (París: Société des Américanistes, 1976), 9-19; Elena Isabel Estrada de 
Gerlero, “Apuntes sobre el origen y la fortuna del grutesco en el arte novohispano de evange-
lización”, en Muros, sargas y papeles: imagen de lo sagrado y lo profano en el arte novohispano del  
siglo xvi (Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investiga-
ciones Estéticas, 2011), 507-28; Patrizia Granziera, “El grutesco en el arte novohispano: imágenes 
profanas en los muros conventuales”, Colonial Latin American Review 26, núm. 2 (2017): 154-
75, https://doi.org/10.1080/10609164.2017.1312879; María Celia Fontana Calvo, “El esplendor  
del grutesco en los conventos novohispanos del siglo xvi”, en Imaginarios del grotesco: teorías y 
crítica, eds. Angélica Tornero y Lydia Elizalde, Teorías y Crítica del Arte y la Literatura (Ciu-
dad de México: Universidad Autónoma del Estado de Morelos/Juan Pablos Editor/Universidad 
Iberoamericana, 2011), 49-65.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



16	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

sin embargo, su asimilación más sistemática y creativa, y no solamente por 
su número.

Una respuesta que parecería evidente para el interrogante arriba plantea-
do es que el intermediario fundamental en este proceso fue el grabado. Y segu-
ramente así lo fue en la mayoría de los casos en América, tanto los anteriores 
como los posteriores a la obra del iluminador sevillano, así como en la mayo-
ría de países europeos.14

No obstante, en los casos de España, de Granada, y concretamente de Luis 
Lagarto, es posible mostrar que fue otra la ruta de migración del sistema de 
decoración de los grutescos. Una vía más vital y directa, la cual vincula las orna-
mentaciones novohispanas de Lagarto directamente con el desarrollo del esti-
lo decorativo all’antica de grutescos en el arte italiano de las últimas décadas del 
Quattrocento y las primeras del Cinquecento.

Este artículo no trata, luego, de los grutescos antiguos de la Domus Aurea, 
ni se consagra a un análisis pormenorizado de los grutescos renacentistas, ni de 
la obra de Luis Lagarto (aunque sí se observarán, con cierto detalle, dos ejem-
plos de su obra). Su único objetivo es dilucidar la ruta de migración de este sis-
tema decorativo en su producción plástica.

De la Domus Aurea al nuevo estilo all’antica de decoración  
de grutescos en el Renacimiento

Todos los grutescos renacentistas, manieristas y barrocos, europeos o americanos, 
derivan, en última instancia, de las decoraciones de la Casa dorada, Domus Aurea 
(fig. 1) —ubicada entre las colinas del Palatino y el Esquilino—15 del emperador 
romano Nerón Claudio César Augusto Germánico (ca. 37-68 d. C.). Ésta cons-
tituía un gran complejo de alrededor de 59 hectáreas, construido inmediatamen-
te después del desastroso incendio de 64 d. C. y hasta la muerte del emperador.16

14.  Granziera, “El grutesco en el arte novohispano”; y Fontana Calvo, “El esplendor del gru-
tesco en los conventos novohispanos del siglo xvi”.

15.  Nicole Dacos, La Découverte de la Domus Aurea et la formation des grotesques à la Renais­
sance, Studies of the Warburg Institute 31 (Londres y Leiden: Warburg Institute; E. J. Brill, 1969); 
y Alessandra Zamperini, Le grottesche: il sogno della pittura nella decorazione parietale (San Gio-
vanni Lupatoto [Verona]: Arsenale Editrice, 2013), 91-118.

16.  P. Gregory Warden, “The Domus Aurea Reconsidered”, Journal of the Society of 
Architectural Historians 40, núm. 4 (1981): 275-278.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 17

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

1.  Severo y Celer, planta 
del bloque central Domus 
Aurea (64-68 d. C.), ca. 1800, 
Premoderno, tomado de  
https://premoderno.tumblr.com/ 
(consultado el 14 de diciembre 
de 2021).

	 1.	 Criptopórtico

	 2.	 Peristilo

	 3.	 Fuente

	 4.	 Sala de los búhos

	 5.	 Sala de la cúpula amarilla

	 6.	 Sala de la cúpula negra

	 7.	 Pórtico

	 8.	 Criptopórtico

	 9.	 Corredor de Aquiles

	10.	 Ninfeo de Polifemo

	11.	 Patio

	12.	 Jardín

	13.	 Sala de la bóveda dorada

	14.	 Sala de Aquiles y Esciro

	15.	 Sala del comedor octogonal

	16.	 Criptopórtico

	17.	 Sala de Héctor y Andrómaca

	18.	 Sala de las máscaras

	19.	 Patio

1

D
om

us
 B

 - 
Au

re
a

(6
4-

10
4 

d.
C

.)

D
om

us
 A

 - 
(T

ra
ns

ito
ria

)?
(6

4-
10

4 
d.

C
.)

9

5

14

2

10

6

14

3

11

7

16

4

13 12

8

17
18

19

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798

https://premoderno.tumblr.com/


18	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Las paredes y las bóvedas de muchas de las estancias de la Domus Aurea esta-
ban recubiertas con una profusa ornamentación en fresco y estucos correspon-
diente a lo que actualmente los arqueólogos clásicos denominan “Cuarto estilo 
de decoración mural” (fig. 2).17

No se conoce con precisión la fecha del descubrimiento de la Domus Aurea, 
posiblemente fue durante la segunda mitad del Quattrocento. Ha de haber suce-
dido entre los últimos años de la década de 1470 y los primeros de la siguiente, 
durante el papado de Sixto IV della Rovere.18 La confrontación con la decora-
ción pictórica ornamental allí ejemplificada provocó el surgimiento, en el arte del 
Renacimiento italiano, de un nuevo estilo de decoración denominado grutesco.

17.  Michael Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’: The Domus Aurea, the Renaissance, and 
the ‘Grotesque’”, en A Companion to the Neronian Age (Chichester, West Sussex: John Wiley 
& Sons, 2013), 445-46, https://doi.org/10.1002/9781118316771.ch25; y Zamperini, Le grottesche, 
31-55.

18.  Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 446; y Zamperini, Le grottesche, 95.

2.  Detalle de la bóveda de la Sala de Héctor y Andrómaca en la Domus Aurea de Nerón 
(habitación 129), 64-68 a.C., fresco, Roma. Foto Sebastià Giralt, cc by-nc-sa 2.0.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 19

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Se le dio este nombre —grottesche en italiano— porque las visitas a la 
Domus Aurea, enterrada bajo la colina del Esquilino, debían hacerse mediante 
túneles cavados en las paredes, los cuales eran genuinas grotte (cuevas) que había 
que cruzar agachado y a la luz de antorchas:19 “Por último, sabemos que las 
excursiones se organizaban bajo la forma de meriendas, con manzanas, jamón y 
vino ‘para hacer más extravagantes a los grutescos’, como recuerda el anónimo 
escritor de Antiquarie Prospettive (escrito entre 1496 y 1498), lo que nos restitu-
ye intacto el entusiasmo por este descubrimiento”.20

Durante el Renacimiento, sólo las bóvedas y la parte superior de las paredes de 
algunas de las estancias estaban excavadas. Lo demás permanecía oculto. La expe-
dición para adentrarse en estas cuevas era difícil y peligrosa.21 Esto, sin embargo, 
no detuvo a los interesados entusiastas. Vasari narra, por ejemplo, el descenso, la 
sorpresa y la seducción de Rafael Sanzio y su discípulo Giovanni da Udine.22

19.  August Schmarsow, “Der Eintritt der Grottesken in die Dekoration der italienischen Re-
naissance”, Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen, núm. 2 (1881): 132; y Zamperini,  
Le grottesche, 95.

20.  “Sappiamo infine che le escursioni erano organizzate sotto fonna di merende, con tanto 
di mele, prosciutto e vino ‘per esser più bizzarri alle grottesche’, come ricordava l’estensore ano-
nimo delle Antiquarie Prospettive (stese fra il 1496 e il 1498), che ci restituisce intatto l’entusias-
mo per quella scoperta”, en Zamperini, Le grottesche, 95.

21.  J. Schulz, “Pinturicchio and the Revival of Antiquity”, Journal of the Warburg and Cour­
tauld Institutes 25, núms. 1-2 (1962): 47.

22.  “Poco después, se encontraron algunas habitaciones subterráneas en San Pietro in  
Vincoli, entre las ruinas del palacio de Tito, todas cubiertas y llenas de grutescos, pequeñas 
figuras e historias, con algunos ornamentos de estuco en bajo relieve. Ya que cuando Gio-
vanni fue con Rafael, quien fue llevado a contemplarlos, ambos quedaron asombrados por 
la frescura, la belleza y la bondad de esas obras, pues les pareció sorprendente que se hubie-
ran conservado durante tanto tiempo: pero no era gran cosa, al no haber sido tocadas o vistas  
por el aire, el cual con el tiempo todo lo consume, mediante la variedad de las estaciones. 
Estos grutescos por tanto (que grutescos se les llamó por haber estado dentro de las cuevas  
encontradas), realizados con tanto diseño, con tantos y extravagantes caprichos, y con esos 
adornos de fino estuco intercalados con varios campos de colores, con esas pequeñas histo-
rias tan hermosas y graciosas, entraron en el corazón y la mente de Giovanni, quien se en
tregó a este estudio y no se conformó con una o dos veces dibujarlos y retratarlos”. [Vita di 
Giovanni da Udine: “Non molto dopo, cavandosi da San Piero in Vincola fra le ruine ed an-
ticaglie del palazzo di Tito per trovar figure, furono ritrovate alcune stanze sotterra, ricoperte 
tutte, e piene di grotteschine, di figure piccole e di storie, con alcuni ornamenti di stucchi bassi.  
Perchè andando Giovanni con Raffaello, che fu menato a vederle, restarono l’uno e l’altro stu-
pefatti della freschezza, bellezza e bontà di quell’ opere, parendo loro gran cosa ch’elle si fusserò 
sì lungo tempo conservate: ma non era gran fatto, non essendo state tocche nè vedute dall’a-
ria, la quale col tempo suole consumare, mediante la varietà delle stagioni, ogni cosa. Queste  

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



20	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Sobre las paredes de la residencia imperial neroniana los visitantes renacen-
tistas dejaron graffiti que han permitido a los historiadores del arte identificar 
algunos de los artistas que realizaron la travesía para estudiar el sistema de deco-
ración de los grutescos in situ.23

En la Domus Aurea se encontraron los renacentistas ante un nuevo estilo de 
pintura all’antica radicalmente opuesto al estilo ideal de movilidad intensificada 
que los artistas italianos del periodo habían derivado de los relieves triunfales y 
de los sarcófagos antiguos24 y cuyos fundamentos se estaban codificando y siste-
matizando precisamente en ese periodo.25 Lo que les fascinaba a los renacentistas 
de este nuevo sistema decorativo era la frescura, la belleza, la variedad, la inven-
ción y la extraña fantasía desplegada en las bóvedas de estas grotte: “realizadas” 
—en palabras de Vasari— “con mucho diseño, con tantos y extraños caprichos”.26

Las decoraciones del palacio imperial del Esquilino estaban conformadas 
por un amplio repertorio figurativo que incluía figuras híbridas y mitológicas,  
tíasos (figuras de culto báquico), pelte, zarcillos, putti, eflorescencias, gor- 
gonas, hojas de acanto, candelabros, elementos fitomorfos y antropomorfos, 
pájaros posados ​​o en vuelo, hipocampos y cabras, atlantes, pinakes, estatuillas 
femeninas, pavos reales sobre flores, candelabros que sostienen imágenes, entre 
otros. Éstas se combinan, sin solución de continuidad, con imágenes reales tales 
como ánforas y urnas, vegetación, búhos, liras, cisnes, episodios literarios y diver-
sos elementos arquitectónicos “con cierta labilidad tectónica” —en conformidad 
con la adecuada caracterización de Granziera—27 entre otros. Todos estos moti-

grottesche adunque (che grottesche furono dette dall’essere state entro alle grotte ritrova-
te), fatte con tanto disegno, con sì varj e bizzarri capricci, e con quegli ornamenti di stucchi  
sottili tramezzati da varj campi di colori, con quelle storiettine così belle e leggiadre, entraro-
no di maniera nel cuore e nella mente a Giovanni, che datosi a questo studio non si contentò  
d’uma sola volta o due disegnarle e ritrarle”], en Giorgio Vasari, Le vite de’ più eccellenti pittori,  
scultori ed architettori, ed. Gaetano Milanesi, vol. 6 (Florencia: G.C. Sansoni, 1906), 551-552.

23.  Nicole Dacos, “Graffiti de la Domus Aurea”, Bulletin de l’Institut Historique Belge de Rome/ 
Institut Historique Belge, núm. 38 (1967): 145-175.

24.  Aby Warburg, “The Entry of the Idealizing Classical Style in the Painting of Early Renais-
sance”, en Art History as Cultural History: Warburg’s Projects, eds. Richard Woodfield y Kathryn 
Brush, Critical Voices in Art, Theory and Culture (Ámsterdam: G+B Arts International, 2001), 7-29.

25.  Sobre la doctrina humanística de la pintura véase Rensselaer W. Lee, Ut pictura poesis: la 
teoría humanística de la pintura, trad. Consuelo Luca de Tena (Madrid: Cátedra, 1982).

26.  Vita di Giovanni da Udine: “fatte con tanto disegno, con sì varj e bizzarri capricci”, en 
Giorgio Vasari, Le vite, vol. 6, 551.

27.  Granziera, “El grutesco en el arte novohispano”, 155.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 21

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

vos adquirían, además, una cualidad gráfica y lineal, y se combinaban, con base 
en ciertos principios, en un proceso aditivo, aparentemente infinito, organizado 
por recuadros que subdividían las bóvedas de la Domus Aurea.28 Por lo general, 
estos elementos se desenvolvían en bandas horizontales a modo de friso, o bien, 
de manera vertical, estas últimas denominadas a candelieri.29

Se debe comprender que para los artistas y humanistas italianos del Rena-
cimiento no se trataba del palacio de Nerón, sino que identificaban vagamen-
te estas cuevas y estructuras con los Baños o el Palacio de Tito. Para ellos, estas 
decoraciones representaban el ejemplo principal, más espléndido y extenso de 
pintura antigua conocida.

A la luz del descubrimiento de Pompeya, en la primera mitad del siglo xviii, 
se ha aprendido a ver el Cuarto estilo como el resultado de un largo proceso de 
desarrollo de la pintura mural romana.30 Para los renacentistas esto no era así.31

Al mismo tiempo, sin embargo, el Renacimiento estaba familiarizado con 
el texto canónico del teórico romano de la arquitectura del siglo i a. C., Marco 
Vitruvio Polión, en el cual, con paladina claridad, el arquitecto augusteo denos-
taba el sistema decorativo de los grutescos que estaba en boga en su época por 
su carácter “irracional”:

Estas representaciones pictóricas, que eran una copia o imitación de objetos reales, 
ahora son despreciadas por el mal gusto del momento presente, ya que se prefiere pin-
tar en los enlucidos deformes monstruos mejor que imágenes de cosas reales: se sus-
tituyen las columnas por cañas estriadas y los frontones por paneles con hojas rizadas 
y con volutas. Pintan candelabros que soportan como pequeños templos y sobre sus 
frontones hacen emerger de las raíces muchos tallos con volutas, que absurdamente 
sirven de soporte para estatuillas sedentes; y también otros tallos más pequeños que en 
su parte central poseen figuritas con cabeza humana por un lado y de animal por otro.

Todo esto ni existe, ni existió ni puede existir. Estas costumbres modernas han 
forzado a que jueces ignorantes nos han hecho despreciar la buena calidad artística, 
debido a su estupidez, pues ¿cómo puede una caña soportar realmente un techo, o 
cómo puede un candelabro sostener todos los adornos de un frontón?, ¿cómo un 
pequeño tallo frágil y delicado puede sustentar una estatua sedente?, ¿cómo pue-
den salir de unas raíces y de pequeños tallos unas flores por un lado y además unas 

28.  Zamperini, Le grottesche, 31-47.
29.  Granziera, “El grutesco en el arte novohispano”, 155.
30.  Zamperini, Le grottesche, 9-53.
31.  Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 445-446.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



22	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

figuritas con doble rostro? Muchas son las personas que, observando tales fraudes, 
no los censuran, sino que muestran su agrado, sin percatarse de si son factibles en la  
realidad o no. Sus opiniones, ensombrecidas por apreciaciones sin peso, carecen de 
fuerza para valorar lo que sí se puede hacer conforme a la garantía que avalan las 
reglas del decoro. No es posible dar la aprobación a pinturas que no imitan la rea-
lidad y, aunque fueran esmeradas y correctas, técnicamente hablando, no se deben 
estimar o apreciar al instante como buenas, a no ser que expresen cierta estructura 
racional, sin ningún tipo de contradicción con las reglas del buen gusto y del arte.32

Las tensiones entre la esplendorosa pintura mural del palacio neroniano, la teo-
ría humanística de la pintura y el texto canónico de Vitruvio produjeron un 
importante y significativo caudal de discusiones teóricas y dogmáticas duran-
te el Alto Renacimiento, de las cuales no se ocupará este artículo.33

Vale la pena enfatizar que, precisamente por sus características irreales, 
caprichosas, extrañas y fantasiosas —el aspecto “irracional” identificado en el 
texto de Vitruvio y por el cual le condena—, el sistema de decoración de los 
grutescos ejemplifica de forma paradigmática la noción “diferencia icónica” del 
teórico de la imagen Gottfried Boehm: “[l]o icónico descansa […] sobre una 
‘diferencia’ que acaece en el acto de ver. Ésta instituye la posibilidad de ver lo 
uno a la luz de lo otro”.34 Desde semejante punto de vista, luego, el sistema de 

32.  “Sed haec, quae ex veris rebus exempla sumebantur, nunc iniquis moribus inproban-
tur, nam pinguntur tectoriis monstra potius quam ex rebus finitis imagines certae: pro colu-
mnis enim struuntur calami striati cum crispis foliis et volutis, pro fastigiis appagineculi, item 
candelabra aedicularum sustinentia figuras, supra fastigia eorum surgentes ex radicibus cum 
volutis teneri flores habentes in se sine ratione sedentia sigilla, non minus coliculi dimidia-
ta habentes sigilla alia humanis, alia bestiarum capitibus. Haec autem nec sunt nec fieri pos-
sunt nec fuerunt quemadmodum enim potest calamus vere sustinere tectum aut candelabrum 
ornamenta fastigii, seu coliculus tam tenuis et mollis sustinere sedens sigillum, aut de radici-
bus et coliculis ex parte flores dimidiataque sigilla procreari? at haec falsa videntes homines non 
reprehendunt sed delectantur, neque animadvertunt, si quid eorum fieri potest necne ergo ita  
novi mores coegerunt, uti inertiae mali iudices convincerent artium virtutes; iudiciis autem 
infirmis obscuratae mentes non valent probare, quod potest esse cum auctoritate et ratione de-
coris, neque enim picturae probari debent, quae non sunt similes veritati, nec, si factae sunt 
elegantes ab arte, ideo de his statim debet ‘recte’ iudicari, nisi argumentationis certas rationes 
habuerint sine offensionibus explicatas”, en Vitruvius Pollio, Vitruvii De architectura libri de­
cem, ed. F. Krohn (Leipzig: in aedibus B.G. Teubneri, 1912), lib. VII, § 5, ¶ 3-4.

33.  Sobre estas controversias véase André Chastel, El grutesco, trad. Miguel Morán Turina 
(Madrid: Akal, 2000), 39-56.

34.  Gottfried Boehm, “¿Más allá del lenguaje? Observaciones sobre la lógica de las imáge-

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 23

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

decoración de grutescos “se encuentra a medio camino entre una clara realidad 
fáctica y un sueño etéreo, es la paradoja de una irrealidad real”.35

De acuerdo con Vasari, fue el pintor Morto da Feltre, cuyo nombre era Piero 
Luzzi (o Lorenzo Luzzi),36 el primer artista en explorar las grotte y en estudiar con 
entusiasmo el sistema decorativo de las bóvedas de la Domus Aurea.37 Sin embar-
go, actualmente no se conserva ninguna obra o decoración de grutescos suya.38

Sea lo que fuese de lo anterior, lo cierto es que este pintor fue colaborador 
de Bernardino di Betto di Biagio (1454-1513), llamado Pinturicchio, en las deco-
raciones de los Appartamento Borgia (fig. 3) en el Vaticano y en la realización 
de los frescos, hoy día desaparecidos, de la logia y las salas del piso inferior del 
Castel Sant’Angelo.39 Ambos trabajos, concluidos hacia 1495, incluían grutescos 
y fueron comisionados por el papa Alejandro VI.40

nes”, en Cómo generan sentido las imágenes: el poder del mostrar, ed. y trad. Linda Báez Rubí 
(Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones 
Estéticas, 2017), 49 (las cursivas son del original).

35.  Boehm, “¿Más allá del lenguaje?”, 48.
36.  Chastel, El grutesco, 25-30.
37.  “Morto recobró los grutescos más similares a la forma antigua que cualquier otro pin-

tor, y por esto merece un elogio infinito, ya que por su principio ahora son reducidos por las 
manos de Giovanni da Udine y otros artesanos a tal belleza y bondad, como se puede obser-
var. Pero si dicho Giovanni y otros lo han reducido a la perfección extrema, no es sin embargo 
que el primer elogio no sea de Morto, que fue el primero en encontrarlos, y puso todo su estu-
dio en este tipo de pinturas, llamadas grutescos por ser helenísticos y que se han encontrado en 
su mayor parte en las cuevas de las ruinas de Roma; sin que todos sepan que es fácil agregar co-
sas a las ya encontradas”. [Vita di Morto da Feltre: “Ritrovò il Morto le grottesche più simili alla 
maniera antica, ch’alcuno altro pittore; e per questo merita infinite lode, da che per il princi-
pio di lui sono oggi ridotte dalle mani di Giovanni da Udine e di altri artefici a tanta bellezza e 
bontà, quanto si vede. Ma se bene il detto Giovanni ed altri l’hanno ridotte a estrema perfezio-
ne, non è però che la prima lode non sia del Morto, che fu il primo a ritrovarle, e mettere tutto 
il suo studio in questa sorte di pitture, chiamate grottesche per essere elleno state trovate per la 
maggior parte nelle grotte delle rovine di Roma; senza che ognun sa, che è facile aggiugnere alle 
cose trovate”], en Vasari, Le vite, vol. 5, 205-206.

38.  Sobre Morto da Feltre véase Christian Hülsen, “Morto da Feltre”, Mitteilungen des Kunst­
historischen Institutes in Florenz 2, núms. 3 y 4 (1915): 81-89.

39.  Vita di Morto da Feltre: “[I]n quel tempo che il Pinturicchio per Alessandro VI dipigne-
va le camere papali, e in Castel Sant’Angelo le logge e stanze da basso nel torrione, e sopra altre 
camera”, en Vasari, vol. 5, Le vite, 201-202. [En ese momento Pinturicchio pintaba las cámaras 
papales para Alejandro VI, y en Castel Sant’ Angelo las logias y las habitaciones inferiores de la 
torre, y encima de otras cámaras].

40.  Schmarsow, “Der Eintritt der Grottesken”, 133-134.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



24	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

3.  Pinturicchio y ayudantes, detalle de la bóveda de la Sala del Credo, Appartamento Borgia, 
1492-1495, fresco, Palacio Vaticano, Roma. Photo Scala, Florencia.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 25

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Pinturicchio ha sido reconocido como uno de los primeros artistas en asi-
milar, de forma paulatina, pero finalmente metódica, el sistema de decoración 
de grutescos.41 El ejemplo más temprano que conservamos de la utilización de 
grutescos en el Renacimiento es su decoración de los antepechos de las ventanas 
y de las pilastras que articulan las bahías en la Capella de San Girolamo (fig. 4) 
en Santa Maria del Popolo, realizada para el cardenal Domenico della Rovere.42

Poco a poco, Pinturicchio desarrolló un sistema de decoración de bóvedas 
—explotando las posibilidades que aprendió de la organización y composición 
de los frescos de la denominada Volta Dorata de la Domus Aurea—, en el que 
los grutescos tuvieron un papel fundamental. Este proceso culmina con el 
esquema ornamental del ciclo de frescos de la Libreria Piccolomini, en Siena 

41.  Schmarsow, “Der Eintritt der Grottesken”, 134; Zamperini, Le grottesche, 99-106.
42.  Claudia la Malfa, “The Chapel of San Girolamo in Santa Maria Del Popolo in Rome. 

New Evidence for the Discovery of the Domus Aurea”, Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes, núm. 63 (2000): 259-270; Zamperini, Le grottesche, 102.

4.  Pinturicchio, Capella de San Girolamo, 1477-1479, fresco, Santa Maria del Popolo, Roma. 
cc by-sa 4.0 https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Santa_Maria_del_Popolo_(Rome)_-_
Cappella_Della_Rovere.jpg.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Santa_Maria_del_Popolo_(Rome)_-_Cappella_Della_Rovere.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Santa_Maria_del_Popolo_(Rome)_-_Cappella_Della_Rovere.jpg


26	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

5.  Pinturicchio, detalle de la bóveda de la Libreria Piccolomini, 1502-1507, fresco, Siena. 
Photo Scala, Florencia.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 27

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

(fig. 5). Las ornamentaciones fueron ejecutadas entre 1502 y 1507, para Frances-
co Todeschini Piccolomini.43

El contrato para estos frescos se conserva y es uno de los primeros documen-
tos en utilizar el vocablo grottesche. En él se instruye a Pinturicchio a que

[l]a bóveda de esta Biblioteca hay que trabajarla con esas fantasías, colores y divisio-
nes que serán a juzgar más vagas, más bellas y llamativas, de colores buenos, finos 
y contenidos, una forja y diseños que hoy llamamos grutescos, con campos variados, 
como se estimase lo más bello y vago.44

Rápidamente, después del desarrollo inicial del nuevo estilo decorativo all’antica 
en el entorno de Pinturicchio, los grutescos se utilizaron en el ambiente artístico 
romano por un grupo cada vez más amplio de decoradores murales y arquitectos, 
tales como Pietro Perugino (Collegio del Cambio, Sala delle Udienzi, Perugia, 
1500),45 Filippino Lippi (Santa Maria sopra Minerva, Cappella di San Tommaso 
d’Aquino, Roma, 1489-1493 y Santa Maria Novella, Cappella Strozzi, Florencia, 
1487-1502),46 Luca Signoreli (Duomo di Orvieto, Cappella Nuova di San Brizio, 
Orvieto, 1499-1504),47 Giovanni Antonio Bazzi, llamado il Sodoma (Monte Oli-
veto, Chiostro dell’Abazzia, Siena 1505-1508),48 entre otros.49 Sobresale dentro de 
este grupo, el taller de Rafael, en particular su colaborador y discípulo Giovanni 
Nanni (1487-564), conocido como Giovanni da Udine.50 Rafael y Nanni, como 
ya se vio, visitaron juntos las grotte de la Domus Aurea.

Vasari le atribuye a Giovanni, a partir del estudio de las decoraciones de la 
Domus Aurea, el redescubrimiento de la fórmula romana antigua del estuco, al 
mezclar cal blanca de travertino con mármol blanco en polvo.51

43.  Schulz, “Pinturicchio and the Revival of Antiquity”, 48; Zamperini, Le grottesche, 105.
44.  “Sia tenuto et debba lavorare la volta de essa Libraria con quelle fantasie, colori et spar-

timenti che più vaga, più bella et vistosa iudicarà, di buoni, fini et recipienti colori, a la for-
gia et disegni che hoggi chiamano grottesche, con li campi variati, como più belli et più vaghi sa-
ranno stimati”, en Gaetano Milanesi, Documenti per la storia dell’arte senese: raccolti ed illustrati 
dal Dott. Gaetano Milanesi, vol. 3 (Siena: Presso Onorato Porri, 1854), 9 (las cursivas son mías).

45.  Zamperini, Le grottesche, 105.
46.  Zamperini, Le grottesche, 105.
47.  Zamperini, Le grottesche, 106.
48.  Zamperini, Le grottesche, 110.
49.  Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 452.
50.  Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 456; Zamperini, Le grottesche, 123-148.
51.  Zamperini, Le grottesche, 130; “Pero finalmente [Giovanni], después de haber triturado las-

cas del mármol más blanco que se pudo encontrar, reducido a un polvo fino y tamizarlo, lo mez-

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



28	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Parte del resultado de la colaboración de estos artistas fueron dos decoraciones 
con grutescos antonomásticas en el Vaticano. Primero, los frescos para la Stufetta 
del Cardenal Bibbiena (fig. 6) en sus residencias privadas, del año 1516,52 y la Log­
gia Vaticane (fig. 7) ejecutada ca. 1517-1519, para el papa León X.53

Poco tiempo después, mediante la labor de Marcantonio Raimundi y otros 
grabadores como Agostino Veneziano, Giagiacomo Caraglio y Marco Marche-
tti, el nuevo estilo all’antica del sistema de decoración de grutescos se convirtió 

cló con argamasa de travertino blanco. [Vita di Giovanni da Udine : “Ma finalmente [Giovanni] 
fatto pestare scaglie del più bianco marmo che si trovasse, ridottolo in polvere sottile e stacciato-
lo, lo mescolò con calcina di trevertino bianco”], en Vasari, Le vite, 6, 552 (lo agregado es mío).

52.  Michael Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 456; Zamperini, Le grottesche, 124-
128; Una Roman D’Elia, “Grotesque Painting and Painting as Grotesque in the Renaissance”, 
Notes in the History of Art Source: Notes in the History of Art 33, núm. 2 (2014): 7.

53.  Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 457-460; Zamperini, Le grottesche, 128.

6.  Rafael Sanzio, 
Giovanni da Udine y 
otros colaboradores, 

Stufetta del Cardenal 
Bibbiena, interior, 

Vaticano. Photo Scala, 
Florencia.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 29

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

en una moda entusiasta que alcanzó todos los territorios europeos54 y, eventual-
mente, los americanos de la monarquía compuesta castellana.55

54.  Squire, “‘Fantasies so Varied and Bizarre’”, 460.
55.  Cada vez hay una mayor conciencia de que el fenómeno cultural que denominamos  

Renacimiento, en especial el siglo xvi, debe estudiarse como un proceso de intercambios y 
transferencias globales y la circulación de los grutescos es un buen ejemplo de ello. Otro ejem-
plo interesante es el desarrollo de la tipología del palacio urbano. Curiosamente, en la ciu-
dad de Puebla se encuentra una encarnación ejemplar de la transferencia de esta tipología a los  
virreinatos americanos en lo que sobrevive de la Casa del Deán Tomás de Plaza y Goes (1580). 
Sobre este enfoque global respecto del Renacimiento véase Claire J. Farago, ed., Reframing the 
Renaissance: Visual Culture in Europe and Latin America, 1450-1650 (New Haven: Yale Univer-
sity Press, 1995); Thomas DaCosta Kaufmann, “Pintura de los Reinos. Una visión global del 

7.  Rafael Sanzio, Giovanni da 
Udine y otros colaboradores, Loggia 
Vaticane, ca. 1517-1519, fresco, Palacio 
del Vaticano, Roma. Foto: Gaspard 
Miltiade, cc by-sa 3.0.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



30	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

La migración de los grutescos de Italia a Granada, España

El grutesco se extendió con rapidez por los demás territorios europeos fuera de 
la península itálica. En un principio, mediante artistas italianos peregrinos.56 
A Francia llegó en 1531, por ejemplo, con Rosso Fiorentino (1495-1540), llamado 

campo cultural”, en Pintura de los Reinos. Identidades compartidas. Territorios del mundo hispáni­
co siglos xv-xviii, ed. Juana Gutiérrez Haces, vol. 1, 4 vols. (Ciudad de México: Grupo Financie-
ro Banamex, 2008), 87-135; Claire J. Farago, “On The Peripatetic Life of Objects in the Era of 
Globalization”, en Cultural Contact and the Making of European Art since the Age of Exploration, 
ed. Mary D. Sheriff, Bettie Allison Rand Lectures in Art History (Chapel Hill, North Carolina:  
University of North Carolina Press, 2010), 17-41; Thomas DaCosta Kaufmann, Catherine 
Dossin y Béatrice Joyeux-Prunel, eds., Circulations in the Global History of Art, Studies in Art 
Historiography (Londres y Nueva York: Ashgate, 2015).

56.  Zamperini, Le grottesche, 191-195.

8.  Andrés de Melgar, 
Diseño grutesco, ca. 1545-

1560, 19.8 × 33.7 cm, 
tinta negra y café oscuro, 

The Elisha Whittelsey 
Collection, The Elisha 

Whittelsey Fund, 1952, The 
Metropolitan Museum of 

Art, Nueva York. 

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 31

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

a trabajar en la Galería de Francisco I en Fontainebleau. Al año siguiente arri-
bó también Francesco Primaticcio (1504-1570).57

Por su parte, en España la asimilación y adaptación de la cultura del Rena-
cimiento italiano supuso la introducción de los grutescos,58 los cuales, a decir 
de Zamperini, “en un círculo particularmente sensible a las innovaciones roma-
nas, se inspiraron directamente en modelos rafaelescos, incluso con ideas preci-
sas procedentes de las obras genovesas de Perino del Vaga”.59

A principios de la década de 1530 llegó a España el pintor romano Giulio 
Aquili (muerto en 1556, Úbeda, España) —conocido por los españoles como 
Julio de Aquiles— junto con Alexandre Mayner, quienes fueron discípulos de 
Giovanni da Udine.60 Se les convocó para decorar con grutescos el palacio 
de Francisco de los Cobos en Valladolid, pero de estas pinturas ya nada se con-
serva. Algo de su aspecto se puede reconstruir, empero, mediante los dibujos de 
Andrés de Melgar (ca. 1500-1554) que se conservan en el Metropolitan Museum 
of Art en Nueva York (fig. 8). Trabajaron juntos, asimismo, en el Peinador de 
la Reina61 y en la antecámara conocida como de la Estufa,62 en la Casa Real de la 
Alhambra (1537-1541), donde los motivos decorativos de los grutescos derivan 
de los prototipos vaticanos.63

En términos generales, sin embargo, en la mayoría de los territorios de la 
península hispánica los grutescos se vincularon al llamado estilo plateresco, 
donde un repertorio decorativo italianizante —entre los que se encontraban 

57.  Zamperini, Le grottesche, 191.
58.  Sobre los grutescos en territorio español, en el ámbito específico de la arquitectura ficti-

cia, pero sin mención de Granada, véase Ana Ávila, Imágenes y símbolos en la arquitectura pinta­
da española (1470-1560), Iconografía 18 (Barcelona: Anthropos, 1993), 104-120.

59.  “presso una cerchia particolarmente sensibile alle novità romane vennero direttamente is-
pirate da modelli raffaelleschi, con persino spunti precisi dai lavori genovesi di Perin del Vaga”, 
en Zamperini, Le grottesche, 192.

60.  Nuria Martínez Jiménez, “La trayectoria italiana de Julio Aquiles en el círculo de Rafael”, 
Archivo Español de Arte 92, núm. 365 (2019): 1-16, https://doi.org/10.3989/aearte.2019.01.

61.  Nicole Dacos, “‘Julio y Alejandro’ Grutescos italianos y cartografía flamenca en el Peina-
dor de la Reina”, Cuadernos de la Alhambra, núm. 47 (2007): 80-117. 

62.  Juan Carlos Hinojosa Canovca, “La torre de la Estufa y la introducción del clasicismo en 
la Alhambra”, Cuadernos de la Alhambra, núm. 47 (2007): 69-79. 

63.  Zamperini, Le grottesche, 192; Martínez Jiménez, “La trayectoria italiana de Julio Aquiles 
en el círculo de Rafael”, 2; Rosa López Torrijos, “Las pinturas de la Torre de la Estufa o del Pei-
nador”, en Carlos V y la Alhambra: 24 julio-30 diciembre, 2000: Palacio Carlos V, Alhambra, Gra­
nada [catálogo de exposición], ed. Pedro A. Galera Andréu (Granada: Patronato de la Alham-
bra y Generalife/Consejería de Cultura, 2000), 107-129.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



32	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

aquellos— se superponía a una “persistencia de un espíritu ‘gótico’ en lo que 
éste tiene de negación de la idea renacentista del orden y proporción, tal como 
lo entendía el sistema vitruviano”.64

Así, este tipo de ornamentación se desarrolló, de manera preferente, en el 
ámbito de la decoración arquitectónica y escultórica.65 Como ejemplo para-
digmático se puede recordar la fachada esculpida de las Escuelas Mayores de la 
Universidad de Salamanca (1514-1529), donde el sistema decorativo se hermana 
con elementos autóctonos de procedencia medieval:66

los grutescos se sustentan en criaturas híbridas, mitológicas y monstruosas, en cru-
ces de jarrones, bustos, escudos y medallones. Y si Diego de Sagredo, en el tratado 

64.  Fernando Checa Cremades, Pintura y escultura del Renacimiento en España, 1450-1600, 
Manuales Arte Cátedra (Madrid: Cátedra, 1983), 109.

65.  Granziera, “El grutesco en el arte novohispano”, 158-160.
66.  Zamperini, Le grottesche, 192.

9.  Atribuido a Jacopo Torni. 
Madonna del Pozzo, 1515-
1518. Galleria degli Uffizi, 
Florencia, Italia, tempera 

grassa sobre panel, 106 × 81 
cm. Inv. 1890 no. 1445. Photo 

Scala, Florencia.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 33

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Las medidas del Romano (1526), asignaba a la decoración una función “más de orna-
mento que de necesidad”, en Salamanca se suman a la celebración del conocimien-
to de la Corona, dejando al mundo de los cruces irrazonables la tarea de detectar por 
contraste las imágenes de los sabios y gobernantes que protegían la Universidad.67

Mientras tanto, Andrés de Melgar utilizó, asimismo, grutescos en la policromía 
del retablo de la Catedral de Santo Domingo de la Calzada (ca. 1540), inspira-
do en las pinturas parietales de Julio de Aquiles para el palacio de Francisco de 
los Cobos.68

En el mismo ambiente granadino en el que se desarrollarían las innovacio-
nes de Aquiles y Mayner había arribado, en 1520, Jacopo Torni L’Indaco (1476-
1526), llamado también Jacopo Fiorentino (fig. 9).69 Éste fue uno de los muchos 
asistentes y colaboradores de Pinturicchio en las decoraciones realizadas para 
Rodrigo Borgia —el papa Alejandro VI.

Torni también era discípulo del maestro florentino Domenico Ghirlandaio 
cuando conoció a Miguel Ángel y fue, posteriormente, colaborador suyo en los 
frescos del techo de la Capilla Sixtina (1508-1511).70 En España se quedó hasta su 
muerte.71 Allí contrajo nupcias con Juana de Velasco, hija del entallador Juan José 
López de Velasco, quien participó en la producción de la sillería de coro de la cate-
dral de Jaén.72

L’Indaco conocía con profundidad y de primera mano la primigenia asimi-
lación renacentista del sistema de decoración de los grutescos —pues, como se 

67.  “le grottesche si sostanziano in creature ibride, mitologiche e mostruose, in incroci di 
vasi, busti, stemmi e medaglioni. E se Diego de Sagredo, nel trattato Las medidas del Romano, 
(1526), asegnava alla decorazione una funzione «più di ornamento che di neccesità», a Salaman-
ca essa si affianca alla celebrazione del sapere della Corona, lasciando al mondo degli incroci 
irragionevoli il compito di rilevare per contrasto le immagini dei saggi e dei sovrani che prote-
gavano l’Università”, en Zamperini, Le grottesche, 192.

68.  Zamperini, Le grottesche, 192.
69.  Su presencia se encuentra documentada, a partir de 1520, en torno a la Capilla Real de 

Granada. Marzia Villella, “Jacopo Torni detto l’Indaco (1476-1526) e la cappella funebre ‘a La 
Antigua’ di Don Gil Rodríguez de Junterón nella cattedrale di Murcia”, Annali di Architettura: 
rivista del Centro Internazionale di Studi di Architettura “Andrea Palladio”, núms. 10-11 (1999): 84.

70.  Liliana Campos Pallarés, “Un recorrido por la pintura de Jacopo Torni: características e 
hipótesis en torno a ella”, Cuadernos de arte de la Universidad de Granada, núm. 42 (2011): 20-
21, https://doi.org/doi:10.30827.

71.  Campos Pallarés, “Un recorrido por la pintura de Jacopo Torni”, 21; Tovar de Teresa, Un 
rescate de la fantasía, 23.

72.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 23.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



34	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

vio con inmediata antelación, fue colaborador en el taller de Pinturicchio. Pero 
también, con toda seguridad, ha de haberse familiarizado con la regularización 
de dicho sistema que significó su adopción rafaelesca a partir de la Stufetta del 
Cardenal Bibbiena y la Loggia Vaticane. Tal vez, inclusive, conoció los proyec-
tos y el inicio de la ejecución de las ornamentaciones de la Villa Madama, en 
Roma, realizadas por el taller de Rafael para el cardenal Giulio de Medici (pos-
teriormente papa Clemente VII), entre 1518 y 1525.73

Torni tuvo un hijo con Juana, Lázaro de Velasco (después de 1520-1584).74 
El licenciado Velasco “fue clérigo mayordomo del arzobispo don Pedro Guerre-
ro (1546-1576), beneficiado de la parroquia de San Andrés y rector del colegio 
de Niños”.75

Ostentó, además, inclinaciones hacia las artes visuales. Practicó la arquitec-
tura, como lo demuestra su nombramiento como maestro de obras de la cate-
dral de Granada, tras la muerte de Juan de Maeda (en 1576), al que al poco 
tiempo tuvo que renunciar, no obstante, por la oposición de Juan de Orea 
Racionera (1525-1580).76

También se ocupó de la pintura y después de 1550 se consagró —como 
miniaturista sobresaliente— a la iluminación de manuscritos y trabajó en los 
libros de coro de la Catedral de Granada. En ellos utilizó con profusión la deco-
ración con grutescos, particularmente en sus iniciales iluminadas.

Velasco poseía, por añadidura, una formación humanista y fue, además, 
traductor del tratado arquitectónico de Vitruvio al español.77 No se debe olvi-
dar que en la ciudad de Granada se encontraba la Real Cancillería, instituida 
por los Reyes Católicos en febrero de 1505, con jurisprudencia sobre Andalucía, 

73.  Zamperini, Le grottesche, 133-34.
74.  Campos Pallarés, “Un recorrido por la pintura de Jacopo Torni”, 21.
75.  María Angustias Álvarez Castillo, “Lázaro de Velasco pintor de libros de coro en la Cate-

dral de Granada”, Cuadernos de Arte de la Universidad de Granada, núm. 23 (1992): 120.
76.  Álvarez Castillo, “Lázaro de Velasco”, 120.
77.   Álvarez Castillo, “Lázaro de Velasco”, 120. Hasta donde se sabe, Velasco realizó su tra-

ducción entre 1573 y 1583 pero su obra no se editó, muy probablemente porque la traducción de 
Miguel de Urrea se hizo en los años de la década de 1560 y se publicó en Alcalá de Henares en 
1582. Por estas razones, actualmente se considera que la primera traducción de Vitruvio al caste-
llano fue la de Urrea (véase Fernando Marías, “Entre modernos y el antiguo romano Vitruvio: 
lectores y escritores de arquitectura en la España del siglo xvi”, en Teoría y literatura artística 
en España: revisión historiográfica y estudios contemporáneos, eds. Nuria Rodríguez Ortega y Mi-
guel Taín Guzmán [Madrid: Real Academia de Bellas Artes de San Fernando, 2013], 199-233).

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 35

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Extremadura, parte de La Mancha, el reino de Murcia y las islas Canarias. Esto 
dio un impulso significativo al arte de la iluminación en esa ciudad.78

Como resultado de la labor de Torni, sus colaboradores, su hijo, Julio de 
Aquiles y Mayner, y la de otros artistas como Domenico Fancelli (1469-1519) y 
Pietro Torrigiano (1472-1528), entre otros, en la Granada del siglo xvi y princi-
pios del xvii se vivió una fuerte influencia italianizante —desde el punto de vis-
ta de la producción artística—,79 que favoreció poderosamente la asimilación 
del sistema decorativo de grutescos de primera mano.

La migración de los grutescos al arte de la iluminación novohispano  
de Luis Lagarto

Luis Lagarto de la Vega nació hacia la mitad del siglo xvi, seguramente en Sevi-
lla.80 Fue hijo, con toda probabilidad, de Luis Lagarto de Castro, quien fuese 
maestro mayor de escribir, leer y contar de la ciudad de Granada en la déca-
da de 1560.81

En conformidad con Tovar de Teresa en su investigación seminal acerca de 
la obra del iluminador sevillano, con seguridad Lagarto de Castro conoció a 
Lázaro de Velasco, uno maestro de primeras letras y el otro rector del colegio 
infantil. Si el primero fue, en efecto, el padre del artista, es muy probable que 
colocase su formación en manos de uno de los iluminadores más sobresalientes 
y activos en ese momento en la ciudad de Granada, mientras éste trabajaba en 
las letras capitulares de los libros de coro de la catedral.82

Con su maestro y en el italianizante ambiente granadino ha de haber apren-
dido, es de suponer, el sistema de decoración de los grutescos y se ha de haber 
familiarizado, asimismo, con las obras de Juan de Aquiles, Mayner, Andrés de 

78.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 25.
79.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 23.
80.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 156.
81.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 19. En la biblioteca de Lagarto se encontraba 

una edición de 1563, impresa en Granada, del Teatro de aritmética por fray Juan de Ortega, que 
reza en un agregado de la portada: “Todo lo qual en esta postrera impresion, va visto, corregido 
y enmendado por Juan Lagarto de Castro, maestro de enseñar a escribir y contar de esta insigne 
ciudad de Granada”, en Manuel Romero de Terreros, “La biblioteca de Luis Lagarto”, Memo­
rias de la Academia Mexicana de la Historia 8, núm. 4 (1949): 376.

82.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 24.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



36	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Melgar, entre otros. Lamentablemente, no quedó huella material de su acti
vidad artística en España. Por su parte, la producción en miniaturas novohispa-
na de Luis Lagarto debe enmarcarse en el contexto del manierismo.

Luis Lagarto fue poeta83 y compositor de comedias para las fiestas colonia-
les del Corpus Christi de la Ciudad de México, en las cuales trabajó como con-
tratista para las celebraciones de 1592, 1593 y 1594.84 Fue también dueño de una 
importante biblioteca.85 Además, en la Nueva España fue nombrado, en 1586, 
examinador sinodal —al igual que su padre en Granada— del arte de leer, 
escribir y contar por el virrey marqués de Villamanrique.86 Todo esto revela que 
Lagarto era poseedor de una profunda cultura humanística.

No se sabe con certeza la fecha de llegada del miniaturista sevillano a la Nue-
va España, lo cierto es que para 1585 —sugerentemente, el mismo año de la 
muerte de su putativo maestro, Lázaro de Velasco, y del III Concilio Provincial 
Mexicano— ya se encontraba en la Ciudad de México y es probable que haya 
arribado poco tiempo antes.87

En la Nueva España, Luis Lagarto iluminó varios capitulares de libros de 
coro de la antigua Catedral de la Ciudad de México y consta que estuvo rela-
cionado con la obra de ésta en 1586.88 Ulteriormente, alrededor de 1600 se tras-
ladó a la ciudad de Puebla de los Ángeles y desde ese año hasta 1611 se consagró 
a elaborar las iniciales figuradas y algunas de ellas historiadas, de más de cien de 
los libros de coro de la Catedral de Puebla,89 enriquecidas, muchas de ellas, con 
decoraciones de grutescos.

Bien puede ser que su traslado a Puebla y contrato por parte del cabildo catedra-
licio estén vinculados con el obispo de Puebla-Tlaxcala, Diego Romano y Govea 
(1578-1606), quien había sido provisor y gobernador de la diócesis de la ciudad 
de Granada, donde pudieron haberse conocido por medio de Lázaro de Velasco.

Ahora bien, para analizar de manera adecuada los grutescos de algunas de 
las iniciales de los libros de coro de la Catedral de Puebla es necesario tener al 
menos una idea sumaria de cómo se diseñaban las páginas en las que Luis Lagar-
to, tiempo después, estamparía sus iluminaciones. Esto se puede conseguir si se 

83.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 42-45.
84.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 33-41.
85.  Romero de Terreros, “La biblioteca de Luis Lagarto”.
86.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 19 y 29.
87.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 26.
88.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 70.
89.  Tovar de Teresa, Un rescate de la fantasía, 79-125.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 37

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

presta atención a la doble página que contiene el folio 68r del volumen 97 de la 
Catedral de Puebla de los Ángeles.90

Allí es posible destacar algunos elementos importantes respecto de su mise-
en-page, la cual condicionó en alguna medida, como es natural, las circunstan-
cias formales en las que Lagarto realizó sus iniciales. La caja de justificación está 
trazada de manera visible con delgadas líneas dobles en tinta roja. Los bordes 
de los márgenes tanto internos como externos son amplios, mientras que el de 
cabecera es considerablemente más estrecho y el borde del margen de pie posee 
dimensiones similares a las de los márgenes externos.

La caja del renglón está pautada con un lineamiento sencillo y la escritura 
es de renglón tirado, esto es, en una sola columna. La página consigna 12 líneas 
de texto. La caligrafía consta de una letra gótica libraria redonda91 de genero
sas dimensiones. Está asentada en tinta negra con rúbricas en rojo, con una 
pluma con un corte en bisel agudo de alrededor de 45 grados. Las letras mayús-
culas, en este caso, letras a, están decoradas con trazos de curvas contrapuestas 
en la parte inferior del lado izquierdo.

La escritura presenta, también, halografía en las letras erres, las cuales varían 
si se encuentran después de otra letra con trazo redondo, como en la primera 
palabra del primer renglón de la página de la izquierda —gloria—, mientras que 
en la segunda palabra del cuarto renglón de la misma página —paraclito—, la 
erre es la denominada de martillo. Por su parte, las eses exhiben un fenómeno 
similar. La ese inicial de la segunda palabra del quinto renglón de la página de la 
izquierda —sempiterna— está construida por una vertical larga con una curva  
en la parte superior, pero la correspondiente al final de la palabra, en rúbrica, 
Psalmus, en la página derecha, en el segundo renglón, al lado de la inicial ilu
minada, es de doble curva. Por último, la letra d también varía entre una con 
forma uncial y otra de trazo recto, sin ningún criterio discernible.

En este caso, la inicial M figurada de Lagarto ocupa tres reglones y está con-
tenida en un marco cuadrado. El trazo vertical central de la letra está formado 

90.  Lamentablemente, no fue posible reproducir en este artículo las imágenes correspondien-
tes de los libros de coro de Luis Lagarto, resguardados en la Catedral de Puebla, porque las au-
toridades a su cargo optaron por no otorgar los permisos necesarios. La consecuencia inmedia-
ta de decisiones de este tipo es que el estudio académico y el aumento del conocimiento respecto 
de la obra de este iluminador novohispano no podrá avanzar, para desmedro de la comunidad.

91.  Juan Carlos Galende Díaz, “Los ciclos escriturarios”, en Introducción a la paleografía y la 
diplomática general, ed. Ángel Riesco Terrero, Letras Universitarias (Madrid: Editorial Síntesis, 
1999), 43-45.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



38	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

por un sátiro alado sentado con las piernas de cabra abiertas sobre un tronco en 
cuya parte inferior hay una abertura en la que se encuentra un hombre de edad 
madura rezando (quizá se trate de un santo). A ambos lados, en la parte inferior 
del tronco, se encuentran dos personajes vestidos de azul, en pena, con el rostro 
oculto entre las manos. El sátiro sostiene en cada mano unas cintas que tienen 
en sus extremos amarradas ramas con hojas y diversas frutas. Por su lado, los tra-
zos laterales de la M están hechos de especies de cartelas de cuero tensado que 
se curvan sobre sí mismas en sus partes más delgadas y que tienen unos meda-
llones ocres en los cuales se representó un caballero en cada uno. La textura de  
las cartelas se consiguió mediante una sucesión prieta de puntos en un tono 
de azul más oscuro que el fondo.

En la parte de arriba de estos elementos de cuero se superponen unas hojas de 
acanto de las cuales salen unas flores que se dirigen hacia las esquinas superiores 
y las cuales están rodeadas por los cuernos del sátiro alado. En la parte inferior 
hay atados, con unas cintas, unos demonios alados con cuernos en las cabezas y 
con las extremidades inferiores como las de un sátiro, las cuales se curvan al final 
y terminan en hojas de acanto. Sobre la de uno de ellos se posa una mariposa y 
en la del otro un animal similar a un ratón. Todo este conjunto sorprendente se 
destaca mediante la proyección de sutiles sombras sobre un fondo oro.

Por último, el folio 16v, del volumen 49 de la Catedral de Puebla, contiene 
una miniatura de una inicial D historiada con la llegada de Cristo a Jerusalén; 
la escena se representa en el centro del formato cuadrado que enmarca la inicial. 
Ésta se encuentra dentro de una cartela de cuero tensado, cuya textura se logró 
de la misma manera que la inicial comentada anteriormente, sólo que ahora los 
tonos son naranjas. Esta cartela está sostenida en la parte inferior por una gran 
flor en forma de copa, con una guirnalda de diversas frutas a cada lado, unidas a 
la cartela mediante unas perforaciones por las que pasan unas cintas que se jun-
tan en la parte inferior de la flor en forma de copa. A ambos lados de la cartela, 
que está parcialmente cubierta por hojas de acanto, unos jóvenes de pie obser-
van la parte central superior de ésta. Allí se encuentra un pequeño escudo oval  
con el monograma de Cristo (ihs) coronado por las alas y la cabeza de un que-
rubín rechoncho sonriente. A ambos lados de este escudo oval, la cartela de 
cuero gira en dirección opuesta y se transmuta en unos mascarones de abultadas 
narices y gruesos labios inferiores. En la cartela, por sobre ellos, reposan mace-
tas con sendas flores y frutos.

El cuerpo de la letra, que rodea todo este conjunto que contiene la carte-
la con la escena historiada, está también formado por elementos que simulan 

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 39

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

cuero de tono rojizo, ejecutados con la misma textura. Éstos están rodeados 
por hojas de acanto de tonos azules claros y rosas, las cuales describen comple-
jas curvas en el espacio y se entrelazan entre sí y con los elementos de cuero que 
conforman, en sí mismos, la forma de la letra D. De las hojas de acanto crecen, 
en algunos pocos lugares, flores o frutos. En las extremidades del trazo vertical 
de la inicial hay otras hojas sobre las que descansan unas mariposas. En la esqui-
na superior derecha se encuentra un ave posada sobre un acanto, mientras que 
en la mitad superior del borde izquierdo hay una especie de dragón que mira, al 
parecer enfadado, la terminación de una hoja de acanto.

En el lado opuesto al dragón, acomodado en una abertura que se abrió en 
la parte más pronunciada del trazo curvo de la D, se encuentra un ser fantás-
tico fitomorfo: su cabello termina en lo que parecen ser hojas y sus piernas se 
transforman también en hojas de acanto que describen distintas formas sinuo-
sas. Lo más sobresaliente de este personaje, no obstante, es que sus manos están 
juntas a la altura de su pecho en señal de plegaria y mira directamente a la esce-
na representada de la vida de Cristo. De esta manera, un motivo que de ini-
cio parece del todo ornamental se integra al universo discursivo doctrinal de la 
escena narrativa, y refuerza y complica su contenido y significado. No es éste, 
sin embargo, el único personaje que reacciona y participa del drama neotesta-
mentario. En el extremo opuesto, por debajo del dragón, un hombre maduro 
con sencillas vestimentas se hinca de una pierna sobre el arabesco de un acan-
to, también en oración, con las manos juntas a la altura del pecho, contemplando 
el monograma de Cristo.

Por último, cabe resaltar que en los grutescos que adornan las capitulares de 
sus miniaturas, Luis Lagarto no se contenta, como se ha visto, con repetir un 
repertorio heredado y aprendido de motivos y fórmulas. Muy al contrario, lo 
que deja entrever un examen atento de sus producciones para las catedrales de 
la Ciudad de México y Puebla es una utilización variada, libre y creativa de los 
principios del sistema de decoración de grutescos realizados por un magnífico 
dibujante y colorista. Sus creaciones, donde las formas vegetales dan paso a ani-
males fantásticos, y torsos humanos, a mascarones y urnas, etc., que conviven 
con animales del mundo natural, festones, guirnaldas, jarrones, putti, y demás, 
son variantes, en efecto, de todo el repertorio procedente del palacio neroniano 
que fue codificado en el Renacimiento al que se ha estado haciendo referencia, 
y mucho más. Por ello, nunca dejan de sorprendernos. Además, sus composi-
ciones revelan un humor inteligente y, a veces, incluso lascivo.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



40	 edgar mauricio ulloa molina

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

Conclusión

De la Domus Aurea en el periodo antiguo al entusiasmo renacentista por el siste-
ma de decoración de grutescos; de Molto da Feltre a Pinturicchio; de éste a Jaco-
po Torni en Granada, España; de allí a su hijo Lázaro Velasco y hasta Luis Lagarto 
en el mundo novohispano, se ha recreado un itinerario de viaje migratorio plausi-
ble —sin la necesidad de la mediación de grabados— del estilo all’antica del siste-
ma de decoración de los grutescos en el arte de la miniatura en la Nueva España.

Lo anterior no quiere decir, vale la pena aclarar, que Lagarto fuese ciego e 
indiferente a las diversas fuentes visuales —pinturas, esculturas, iluminaciones, 
dibujos y, por supuesto, grabados de toda índole— con las que debió haber-
se enfrentado durante su formación en España y, posteriormente, cuando desa-
rrolló su labor profesional en la Nueva España. Pretender lo contrario sería de 
necios, sobre todo a la luz de su vena humanística y su actividad como artis-
ta visual. Claro está, lo anterior es también cierto respecto de sus decoraciones 
miniadas con grutescos.

Para repetir lo que se estatuyó al inicio, los grutescos de Lagarto no son ni 
los únicos ni los primeros en el arte novohispano. Los conventos en la Nueva 
España de las órdenes mendicantes presentan sobre sus muros, asimismo, una 
profusa decoración de grutescos, por lo general monocromos, cuyos mode-
los provienen de frontispicios de libros impresos y de estampas cuyo origen 
era diverso: español, alemán, flamenco, italiano, entre otros.92 Mientras que 
para las escenas narrativas contenidas dentro de las iniciales con grutescos de 
Luis Lagarto se han encontrado diversas fuentes y modelos de los que éstas 
dependen,93 para los grutescos sólo es posible mostrar similitudes generales de 
algunas secciones o de motivos particulares con otras obras —entre ellas graba-
dos, como es evidente. Esto sucede porque comparten un repertorio visual que 

92.  Así, el modelo de los grutescos de los muros de la escalera del convento agustino de Acto-
pan se identificó en el frontispicio de la Brevísima relación de la destrucción de las Indias, de fray 
Bartolomé de las Casas (1552), los del convento de Zinacantepec proceden del Libro de Ho­
ras de Rouen, impreso por Simon Vostre en 1508. De este mismo proceden algunos motivos de 
aves del friso de la iglesia de Cuernavaca, véase Granziera, “El grutesco en el arte novohispano”, 
160. En Zinacantepec se identificó también otra fuente en el frontispicio del Dialogo de doctri­
na christiana, de fray Maturino Gilberti (1559), véase Fontana Calvo, “El esplendor del grutesco 
en los conventos novohispanos del siglo xvi”, 55.

93.  Xavier Moyssén Echeverría, “Un grabado de J. Sadler y el miniaturista Luis Lagarto”, Bo­
letín del inah, núm. 34 (1968): 8-10.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798



	 las  rutas de migración de los grutescos	 41

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XLIV, NÚM. 121, 2022

procede de la recuperación renacentista de los grutescos descubiertos en el pala-
cio imperial en el Esquilino, en la que tanto se ha insistido.

En esto reside, precisa y concretamente, la diferencia central entre los grutes-
cos de Lagarto y su ruta de migración y la de los conventos novohispanos de las 
órdenes mendicantes: los últimos dependen en gran medida de la mediación de 
grabados, los primeros, en contraste, pueden haber abrevado del capital visual que 
Lagarto ha de haber acumulado, pero dependen en gran medida de su familiari-
dad con el sistema de decoración de grutescos según fue normalizado por Rafael 
y, por supuesto, de su inagotable imaginación, inventiva y capacidad técnica.

Hay, luego, para retomar, un vínculo directo y una evolución continua entre 
el descubrimiento de la Domus Aurea, el desarrollo del estilo all’antica del sis-
tema de decoración de grutescos en el taller de Pinturicchio en el Quattrocento 
tardío y las capitulares angelopolitanas de Lagarto.

No deja de ser sintomático que este tipo de ornamentación, de carácter 
humanístico y que supone una relajación de las costumbres de la estricta y 
observante sociedad novohispana y una ampliación del ámbito vital de la expe-
riencia, solamente haya sido gozado por unos pocos: los religiosos de las ca
tedrales de la Ciudad de México y Puebla, quienes por sus privilegios sociales 
contaban con la licencia para disfrutar de estos delicados y deliciosos produc-
tos artísticos.  3

n. b. Este artículo es un adelanto de la investigación en curso para mi disertación doctoral res-
pecto de la supervivencia del arte de la Antigüedad clásica en la pintura novohispana.

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.121.2798




