https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“Ver para creer”: cristianismo, fotografia y propaganda. El caso
de la Mision Salesiana de Méndez en la amazonia ecuatoriana

(1920-1940)

“Seeing is Believing”: Christianity, Photography and Propaganda.
The Case of the Salesian Mission of Mendez in Ecuadorian Amazonia

(1920-1940)

Articulo recibido el 12 de abril de 2021; devuelto para revisién el 25 de agosto de 2021; aceptado el

23 de noviembre de 2021, https://doi.org/10.22201/iie.18703062¢.2022.120.2777

Matria Fernanda Troya

Lineas de investigacién

Lines of research

Publicacién mis relevante

Resumen

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022

rLACSO-Ecuador, mftroya@flacso.edu.ec,
hetps://orcid.org/oo00-0001-7582-3536

Archivos visuales sobre pueblos indigenas del Ecuador; historia visual;
economia visual del mundo amazdnico; usos antropoldgicos y artisti-

cos de la fotografia; arte contempordneo.

Photographic archives about indigenous peoples of Ecuador, visual his-
tory, visual economy of the Amazonian world, artistic and anthropo-

logical uses of photography, contemporary art.

“Memoria colectiva, memorial oral y nombre propio. Una etnogra-
fia con fotografias de archivo de la Misién Salesiana de Méndez entre
comunidades shuar del Ecuador”, Confluenze, Rivista di Studi Ibe-

roamericani 11, nim. 2 (2019): 485-512.

El caso estudiado, la utilizacién de fotografias sobre el pueblo shuar
en el marco de estrategias de propaganda llevadas a cabo por los sale-
sianos durante las primeras décadas del siglo xx, nos permite indagar
sobre la relacién fundacional que existe entre imagen y palabra, una
de las discusiones clave para la antropologfa de la imagen. Se anali-
za esta relacion a partir del trabajo de Hans Belting intercalado con el
pensamiento de los filésofos franceses Marie-José Mondzain y Jacques
Ranciere. La cuestién del “reparto” de lo visible, en la primera, y de lo
sensible, para el segundo, aportan para la comprensién filoséfico-criti-
ca de una cierta “economia politica” de las imdgenes, tema que se com-

plementa con la reflexién de Serge Gruzinski.

215


https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777
mftroya@flacso.edu.ec
https://orcid.org/0000-0001-7582-3536

216

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

Palabras clave

Abstract

Keywords

Fotografias; archivo; misiones catélicas; shuar; palabra; imagen;

propaganda.

The case studied —the use of photographs representing the Shuar peo-
ple of Ecuador taken by the Salesian order of Don Bosco for propa-
ganda purposes during the first decades of the twentieth century— has
allowed us to search into the fundamental relationship between word
and image, one of the key discussions in the field of the anthropolo-
gy of images. I examine this relation by reviewing Hans Belting’s work
and its intersection with the philosophical reflections of Marie-José
Mondzain and Jacques Ranci¢re. The work of these authors is situated
in a vast field in which the debate about the “division” of the visible,
for the former, and the “division” of the sensible, for the latter, facili-
tates a philosophical and critical comprehension of a certain “political
economy’” of the images, a subject that I treat also through Serge Gruz-

inski’s theory.

Photographs; archive; catholic missions; Shuar; word; image;

propaganda.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

MARIA FERNANDA TROYA

FLACSO-ECUADOR

“Ver para creer’: cristianismo,

fotografia y propaganda
El caso de la Misién Salesiana de Méndez
en la Amazonia ecuatoriana (1920-1940)

Todo el esfuerzo portard entonces sobre la retérica
como arte de hablar de la imagen

como algo que estd mds alld de la palabra,

pero también como arte de la imagen misma,
apoderdndose de los poderes de la palabra.

Hacer creer, es hacer ver.

MARIE-JOSE MONDZAIN'

Predmbulo

a relacién imagen-propaganda constituye una de las bases fundacionales
del cristianismo como sefiala Marie-José Mondzain en su libro £/ comer-
cio de las miradas. Segtin la autora, el cristianismo supo organizar en tor-
no a la imagen un andamiaje conceptual ligado a la nocién de “encarnacién”

1. “Tout l'effort portera donc sur la rhétorique comme art de parler de 'image comme au-dela
de la parole mais aussi comme art de 'image elle-méme s'emparant des pouvoirs de la parole. Faire
croire, Cest faire voir”, en Marie-José Mondzain, Le Commerce des regards (Paris: Seuil, 2003), 19.
Todas las citas textuales de los trabajos de M.-J. Mondzain las he traducido yo del francés, al no
existir versiones en castellano de las obras citadas. Procedi de la misma manera para todas las citas
provenientes de fuentes en otras lenguas para las cuales no existe una versién en castellano.

217

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

218 MARfA FERNANDA TROYA

—al otorgar “cuerpo” a la trascendencia invisible y atemporal—, y tal “cuerpo”
—su dimensién temporal, historica y visible— se cristaliz6 gracias a la imagen.
Dios entra asi en la Historia por medio de la imagen de su hijo.” Este proce-
so condujo a la profusién de imdgenes del mundo occidental contemporineo,
lo que paradéjicamente demostrarfa una profunda “crisis de la imagen”, pues
segiin Mondzain ésta serfa un “bien precioso” que no puede separarse de lo
que constituye la humanidad, pues es “solidaria de la palabra y del pensamien-
to. Y por ello correria los mismos peligros que aquellos”.?

La filésofa francesa analiza cémo la institucion eclesidstica comprendié el
juego politico desde sus inicios, y adopté las innovaciones que en el camino
se le iban imponiendo (técnicas de comunicacién, educacién, difusién y pro-
paganda), ya que la Iglesia misma dio origen a todas las “invenciones del espi-
ritu y de las técnicas” gracias a esta “economia encarnacional”.* Desde que la
Iglesia “descubri6é” la imagen, la definié y constituy6é como cimiento de todos
los modos de comercio entre los humanos, sobre la base de una interpretacién
“econémica’ de la misién cristica que puede ilustrarse mediante el debate que
opuso a los iconoclastas y a los iconéfilos en la revolucion iconoclasta de 843,°
en la que se utilizé el término “moneda” para referirse a los iconos religiosos.

Conquistar, convencer, y esto por todos los medios, supone un conocimiento pro-
fundo de las competencias de la movilidad del intelecto y de los cuerpos, de los
juicios emitidos por los cuerpos y de la gestion politica de las pasiones frente a lo
visible. Aquello necesita también la creacidon de esta “moneda” icdnica que trans-
forma lo visible en especies que simbolizan el valor de los intercambios. Ese es el
comercio extrafio que se abre desde el signo de la liberacién de la mirada y desde
aquel del apetito de riquezas y de poder.®

2. Mondzain, Le Commerce des regards, 18.

3. “Solidaire de la parole et de la pensée. Cest en cela quelle court les mémes dangers qu'elles”,
en Mondzain, Le Commerce des regards, 17.

4. Mondzain, Le Commerce des regards, 19.

5. Mondzain, Le Commerce des regards, 19.

6. “Conquérir, convaincre, et cela par tous les moyens, suppose une connaissance approfon-
die des ressorts de la mobilité de I'intellect et des corps, des jugements émis par les corps et de la
gestion politique des passions face au visible. Cela nécessite aussi la création de cette ‘monnaie’
iconique qui transforme le visible en especes symbolisant la valeur des échanges. Tel est I'étrange
commerce qui s'ouvre sous le signe de la libération du regard et sous celui de 'appétit de riches-
ses et de pouvoir”, en Mondzain, Le Commerce des regards, 19.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAFIA Y PROPAGANDA 219

Como vemos, los fundamentos mismos del cristianismo estarfan comprometi-
dos por la imagen, cuya concepcién temprana en tanto moneda de intercam-
bio estarfa implicita en toda empresa de la Iglesia. El poder de la imagen para
mostrar, emocionar y convencer, para “penetrar la carne y el alma por todos
los medios disponibles y a cada momento de la historia”, fue entonces descu-
bierto muy tempranamente por la Iglesia y explotado para sus fines. La encar-
nacién de lo invisible en las “visibilidades temporales” habria permitido a la
Iglesia controlar a las poblaciones desde los primeros siglos del cristianismo.”

Otros autores han abordado también esta economia “encarnacional” de la
imagen que se extenderfa desde las imdgenes propiamente religiosas a la con-
cepcion que Occidente tiene de la imagen en general. Georges Didi-Huberman
trata de lo encarnacional en su libro sobre Fra Angelico,® y relaciona la pintura
de éste con la nocién de “desemejanza” (dissemblance) derivada de la interpre-
tacién de santo Tomds de Aquino segtin la cual después del pecado original el
hombre habria perdido toda semejanza a Dios, salvo en su alma. ;Cémo repre-
sentar entonces lo divino? Segin Didi-Huberman, la encarnacién estarfa pre-
sente en los frescos de Fra Anggélico bajo la forma de planos de color sin figuras
(una de-figuracion, desemejanza). Queda claro en este acercamiento a la pin-
tura de Fra Angelico que su autor, Didi-Huberman, asienta su andlisis en las
preguntas cldsicas que desde la revolucién iconoclasta y hasta bien entrado el
Renacimiento se habrian hecho los artistas y te6logos: ;cémo dar cuerpo a lo
divino en la imagen? Eso si, sin poner nunca en duda la necesidad de la imagen.

Segin Mondzain, el pensamiento encarnacional se explica por la creencia
segin la cual Dios deja su invisibilidad para salvar su creacién, y en el mis-
mo acto ilustra el cardcter redentor de la iconicidad (mediante la imagen de
Jests).? Para esta autora, éste es el origen de la doctrina globalizada en la que
la imagen se ha vuelto dominante en toda comunicacién y para toda realiza-
cién comunitaria.”” Para Mondzain, la Iglesia necesité una forma planetaria
y supranacional para apropiarse de los espiritus y de los cuerpos. Lo que hoy
dia llamamos globalizacién habria en efecto sido pensada hace mil anos des-
de el concepto de oikouméné, el “conjunto de tierras habitadas” para los grie-
gos. Mediante estos términos se entendia el espacio que se ofrecia para “ser

7. Mondzain, Le Commerce des regards, 19.

8. Georges Didi-Huberman, Fra Angelico. Dissemblance et figuration (Paris: Flammarion, 1990).
9. Mondzain, Le Commerce des regards, 21.
10. Mondzain, Le Commerce des regards, 21-22.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

220 MARfA FERNANDA TROYA

invertido en imdgenes y en operaciones comunicacionales”. La Iglesia enten-
dié este poder, y se constituy6 en una centralidad que gestionaba mensajes
y espectdculos. Siempre a la vanguardia, la Iglesia habria sabido adaptarse a
todos los cambios, actualizindose de acuerdo con los contextos, esto serfa par-
te de su “pensamiento econémico”." Las realidades de los mundos a conquis-
tar fueron asimiladas en este proceso de reactualizacién constante. Y de eso es
testimonio el uso del término “economia” por parte de los bizantinos y de alli
en adelante, tomando en cuenta que la raiz de este término coincide con la de
oikouméné (oikos): “este término de economia es ciertamente el que comien-
za por designar el plan providencial de la encarnacién de la persona de Cris-
to, antes de ser, por consecuencia, el operador de todas las adaptaciones de lo
invisible a las visibilidades”.”

Por su parte, Serge Gruzinski, en su libro La guerra de las imdgenes® da
cuenta de los usos de la imagen, de cierzas imdgenes, y de la destruccién de
otras en el momento de la conquista de América y de su primera colonizacién.
La imagen es tratada por este autor como una de las herramientas de conquista
mayores de la cultura europea y, por tanto, una de las bases de la gran empresa
que se pone en marcha en aquel momento, que da lugar a una “guerra de im4-
genes” que continuard durante siglos y que seria de actualidad adn hoy.* Lo
que Gruzinski explica con el término de occidentalizacion seria s6lo una parte
de una gigantesca empresa de la Iglesia que llevaba ya varios siglos de vigencia.

La Mision Salesiana de Méndez y Gualaquiza y las estrategias
de propaganda de la congregacion de 1920 a 1940

El término propaganda (del latin propagare, difundir) nace en el seno de la Igle-
sia catélica, ligado a la institucién de la Congregacién de la Propaganda Fide

11. Mondzain, Le Commerce des regards, 21.

12. “Or ce mot d’économie est bien celui qui commenga par désigner le plan providentiel
del'incarnation dans la personne du Christ, avant d’étre, par voie de conséquence, 'opérateur de
toutes les adaptations de linvisible aux visibilités”, en Mondzain, Le Commerce des regards, 21.
El énfasis es mio.

13. Serge Gruzinski, La Guerre des images de Christophe Colomb d “Blade Runner” 1492-2019
(Paris: Fayard, 1990). Para la versién en espanol, véase La guerra de las imdgenes. De Cristébal
Colon a “Blade Runner” (1492-2019)” (Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica, 1994).

14. Gruzinski, La Guerre des images, 13.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 221

en 1622. En nuestro caso tomo esta primera acepcion sin olvidar la mds comn,
aquella que hace referencia a una manipulacién de la informacién por diver-
sos medios de comunicacién de masas, con el fin de influir en cémo las perso-
nas actiian y comprenden el mundo.

Los salesianos de don Bosco se hicieron cargo del vicariato de Méndez y
Gualaquiza, en la hoy provincia de Morona Santiago, Ecuador, desde 1893.
Se instalaron en Gualaquiza inicialmente en lo que quedaba de los edificios
que habian ocupado décadas antes los jesuitas. Desde alli empezaron su labor
evangelizadora entre las poblaciones shuar.” En 1920, después de un primer
periodo marcado por el sello del fracaso, los salesianos optaron por un cam-
bio de estrategia de evangelizacion, por una parte, y por una campafa de
comunicacién y propaganda en la que la imagen fotogréfica tiene un papel
preponderante, por otra. La primera estd marcada por la fundacién de nue-
vos centros misioneros y la apertura de internados en los que acogian a nifios
shuar para su educacién. En este articulo me concentraré en la segunda, en la
estrategia comunicacional y propagandistica de los salesianos en este perio-
do. Es necesario tomar en cuenta que ninguno de los materiales que se citan
a continuacién circularon en Ecuador en aquel momento, y no fueron conoci-
dos por los integrantes de esta nacionalidad indigena hasta décadas después.”
Lo que se plantea es una reflexién sobre la relacién que los espectadores y fie-
les europeos pudieron haber establecido respecto a las imdgenes producidas
por los salesianos sobre los shuar.

La estrategia comunicacional a la que se alude es visible durante la segunda
década del siglo xx, mediante dos figuras importantes de la misién: el vicario
Doménico (Domingo) Comin y el sacerdote Carlo Crespi. Me detendré un

15. Los shuar constituyen uno de los subgrupos de lo que se conoce como el conjunto j#baro.
Su lengua es el shuar chicham. Habitan la parte suroriental del pais (provincias de Pastaza, Mo-
rona Santiago y Zamora Chinchipe). Han sido estudiados en particular respecto a la practica de
la reduccién de cabezas (zsantsas) en lazo con guerras entre facciones. Al respecto véase Philippe
Descola, “Les Affinités sélectives. Alliance, guerre et prédation dans 'ensemble jivaro”, LHom-
me 33; La remontée de ['Amazone, nims. 126-128 (1993): 171-90.

16. Juan Botasso, Los salesianos y la Amazonia 1. Relatos de viajes (1893-1909) (Quito: Abya-Ya-
la, 1993), 14.

17. En otros trabajos he indagado sobre el valor que las mismas imdgenes pueden tener para
las comunidades actuales shuar, a partir de un trabajo etnogréfico y de fotoelicitacién. Maria
Fernanda Troya, “Memoria colectiva, memorial oral y nombre propio. Una etnografia con fo-
tografias de archivo de la Misién Salesiana de Méndez entre comunidades shuar del Ecuador”,
Confluenze, Rivista di Studi Iberoamericani 11, ndm. 2 (2019): 485-512.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

N. 11 - Novembre — 1915 g |
A4 Anno XXXIX f&

oxY

Shvalors i L‘fl[ﬂg'l:]l:f snper g e{/)_z{l}za/wn:
i die mala liberadit eam domnines— (8. XL

Divesione &
Dia CEottolenad, 52
Torino.

1. Portada del Bollettino Salesiano, ano XXXIX, nim. 11 (noviembre de 1915).



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 223

BOLLETTINO SALESIANO

PERIODICO MENSILE PER I COOPERATORI
DELLE OPERE E MISSIONI DI DON BOSCO

ANNO XLVIIL. TORINO, FEBBRAIO 1924 NUMERO 2.

2. Portada del Bollettino Salesiano, | R e TR

afio XLVIII, nam. 2 (febrero de f

« Cxr .
192’4)' Mons' Comln’ Vlcarlo A'P' REDAZIONE E' AMMINISTRAZIONE: VIA COTTOLENGO, 32 - TORINO )
de Mendez y Gualaquiza, entre los -

jibaros”.

poco en los papeles que ocuparon ambos en la misidn, para luego analizar el
contexto global de propaganda catélica que da coherencia a sus acciones, tex-
tos e imdgenes.

Los salesianos publicaron, pricticamente desde la fundacién de la con-
gregacion, el Bollettino Salesiano (BS), su principal 6rgano de comunicacién
(figs. 1y 2)." En sus inicios, la misién luchaba por sobrevivir debido a facto-
res diversos, entre ellos las medidas tomadas por los gobiernos liberales con-
tra los religiosos extranjeros, asi como la resistencia de las poblaciones shuar
ante las iniciativas evangelizadoras de los misioneros.” En 1920, monsenor

18.  El Bollettino Salesiano se publicaba en italiano, editado e impreso en Turin por la Societa
Editrice Internazionale (editorial de la congregacién salesiana).

19. Juan Botasso, Los shuar y las misiones. Entre la hostilidad y el didlogo (Quito: Abya-Ya-
la, 1982).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

224 MARfA FERNANDA TROYA

Domingo Comin es nombrado vicario, y con él se inaugura un nuevo periodo
en la historia de la misién. Para ese momento era ya posible la realizacién de
publicaciones impresas de amplio tiraje por medios fotomecdnicos, en las que
la imagen fotografica tendrd cada vez una mayor importancia.>

En 1915 la seccién del Bollettino, dedicada a las misiones, tenfa como titu-
lo “Lettere dei missionnari” (cartas de los misioneros) y para finales de ese afio
se denominé “Flores y frutos. Memorias de nuestros misioneros”. A partir de
1920 asistimos también a un nuevo tono en los articulos sobre la misién en
el Bollettino, y a un empleo diferente de las fotografias que acompanaban los
articulos. La imagen fotografica funciona de forma cada vez mds independien-
te respecto del texto, y adquiere una cierta autonomia. El padre Carlo Cres-
pi, quien habia sido enviado a la misién en 1923, desde Italia, para recolectar
materiales y documentos para la Exposicién Misional Vaticana que tendria
lugar en 1925, fue la figura que marcé ese cambio estratégico (fig. 3).

Al seguir las politicas favorables a las misiones que el recientemente elegi-
do papa Pio XI habia promulgado, los salesianos vuelcan su atencién hacia lo
etnogréfico.” Como resultado de ello, la congregacién desarroll$ una serie de
productos “medidticos” alrededor de su trabajo en las misiones. El padre Cres-
pi, que trabajé en la misién hasta 1926, produjo dicha documentacidn, gracias
a sus estudios de historia natural y su facilidad con las técnicas fotograficas y
cinematogréficas.”> Juan Botasso, historiador de la congregacion salesiana en
Ecuador, se refiere al “lenguaje” usado por Crespi, sobre todo en sus peliculas,

20. Respecto a las publicaciones periédicas catélicas en la region, véase: Aida C. Gdlvez A.,
Una limosna, caro lector’: la propaganda misionera de los carmelitas descalzos de Uraby,
Antioquia”, Boletin Cultural y Bibliogrdfico XLIX, ntim. 89 (2015): 25-45; Carolina Pérez B., “Fo-
tografia y misiones: los informes de misién como performance civilizatorio”, Maguaré 30, nim. 1
(2016): 103-139; Giovanny Arteaga Montes, “Indulgencias, coros y reconocimiento: la revista de
misiones y las obras misionales pontificias en el mundo infiel, Putumayo, 1925-1930”, Historia
y Espacio 16, ntim. 54 (2020): 157-158; David Diaz Baiges, “Misiones catélicas, representaciones
y fotografia. Claretianos y carmelitas descalzos en el Chocé y Urabd, Colombia (1908-1952)”,
Revista Complutense de Historia de América, nim. 47 (2021): 255-282; y Gabriel Cabrera Bece-
rra, “Las publicaciones periddicas eclesidsticas y la visidn sobre los indios como fuente para la
historia de las misiones en el Alto Rio Negro-Vaupés, 1913-1989”, Historia y Sociedad, ndm. 28
(2015): 17-45.

21. Benedicto XV en la carta apostdlica Maximum illud de 1919 habia ya sentado las bases, y
luego Pio XI promulgd la enciclica Rerum Ecclesiae, en 1926.

«c

22. Crespi es el autor de la que se considera como la primera pelicula sobre los shuar: Los
invencibles shuaras del Alto Amazonas, producida entre 1926 y 1927.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAFIA Y PROPAGANDA 22§

XXX ANNIVERSARIO DELLA MISSIONE DI QUALAQUIZA 125

rare di averli qualche ora con noi, di averli sulla loro anima, avida di libertd; perd alcuni
attenti per qualche minuto al catechismo, e birichini gid si sono indotti a convivere coi

di udirli ripetere magari macchinalmente al- missionari. ¥ una vita collegiale, tutta singo-
cune delle preghiere, che il compianto Monsi- lare, a cui il sacerdote non solo deve mantenere
gnor Costamagna fece comporre nella loro lautamente i selvaggetti, e fare grandi spese
lingua. per procurare loro anche delle distrazioni, ma

Salviamo i giovani!

Don Bosco, parlando della civilizzazione dei
selvaggi dell’America del Sud, disse chiara-
mente che la conversione degli adulti sarebbe
stata difficilissima e che i giovani avrebbero

La famigila del Capitan Cayapa.

2 necessario che ogni tanto paghi le mamme,
affinché permettano ai fighi di rimanere alla
Missione.

La_riorganizzazione della Missione richiede,
| quindi, dei grandi mezzi. Le coltivazioni dei
campi devono essere estese, affinché abbon-
danti siano i frutti per mantenere i selvaggi
di passaggio; le comunicazioni colle diverse
Kivarie devono essere pitt rapide con sentieri
praticabili e ponti sicuri; i locali delle Missioni
devono essere rinnovati secondo le nuove esi-
EQUATORE. — Un capltans kivers. genze.

Si fa quindi vivo appello agli amici d'Ttalia,

.« . . S5y PR (220 Spagna, Stati Uniti, Messico, Cuba e del mondo
3. Carlo Crespi, “Salviamo i e, Aot i BV % itero, che ik generosamente vollero autare

. 2. Bollettino Salesi Merct dificili_esplorazioni alle Kivarie, si 1 Povero Vescovo dei Kivaros ¢ gli i

el esploriond 'ile st Jiniiare nisenovo Tavoro, iEachbicuutioniio

giovanil”, Bollettino Salesiano, om0 potuti studiare ottimi clementi che aprono  d1niziare un nuovo lavoro, afinche continvino

il cuore alla pit bella speranza.

=4 A B certo difficile indurli 1 missio-
ano XLIX, ndm. S SR B sy s bR g e Prof. Don CarLo CResri.
(mayo de 1924): 125.

guate ai nuovi ed urgenti bisogni

como “publicitario”, puesto que habia recurrido a (y abusado) de puestas en
escena y reconstrucciones.”

Crespi realizé la mayor parte de las fotografias de la misién que circula-
ron en Europa durante la década de los afios veinte, no obstante que su vida
“misionera” duré pocos afos. En ese lapso de tiempo produjo los materia-
les que se expondrian en la Exposicién Vaticana y en la Exposicién Misional
Salesiana de Turin en 1926. Algunas de esas piezas se exhibieron, antes de su
partida a Italia, en Guayaquil en 1924. A lo largo de esos afios continué el BS
como el principal érgano de comunicacién de la congregacién y muchas de
las colaboraciones sobre la Misién de Méndez fueron de la autoria de Crespi.

23. Juan Botasso, Los shuar y las misiones. Entre la hostilidad y el didlogo (Quito: Abya-Yala,
1982), 54.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

226 MARIA FERNANDA TROYA

Por ejemplo, en el nimero de noviembre de 1923 hay un texto titulado “Las
maravillas naturales del Ecuador”, el primero de una serie de dos, que da cuen-
ta del primer viaje de Crespi a la misién.* Se trata de un articulo de cardcter
naturalista: ademds del relato de viajes, el autor da cuenta de sus conocimien-
tos sobre los paisajes y las especies encontradas en su camino. En cambio, la
segunda parte, publicada en marzo de 1924, habla de los “usos y costumbres”
de los indigenas de la sierra y tiene un abierto cardcter etnolégico. Como este
caso, encontramos varios en los que Crespi articula un discurso pseudocien-
tifico y se sirve de varias imdgenes sobre escenas de vida de las comunidades
shuar. Ademds, documenta las visitas que hace el vicario Comin a diversas
poblaciones, sin olvidarse de llamar a los fieles catdlicos de todo el mundo a
hacer donaciones, y subrayar las dificultades del trabajo misionero. Crespi via-
ja mucho a lo largo del vicariato durante esos afios, y toma muchas fotografias.
Su presencia en el vicariato se asemeja mds a la de un naturalista, explorador o
reportero, que a la de un misionero.

En el BS, desde mediados de la década de los anos veinte, la imagen funcio-
n6 de modo casi independiente del texto, pues contenia suficiente informa-
cién para interesar por si misma a los lectores. Durante esta etapa las portadas
dan también protagonismo a la imagen fotogréifica (fig. 2), al volverse mds
“documentales”,” pero s6lo por un breve tiempo para dar paso luego a una
suerte de retorno a una iconografia piadosa alrededor de la figura de don Bos-
co, comun desde finales del siglo x1x. Destaca también la explotacién de la
imagen del vicario Comin (figs. 2, 6, 7), que aparece muchas veces tanto en las
fotografias del Bollettino como en las series de tarjetas postales que los salesia-
nos publicaron y que circularon por Europa. Comin fue el autor también de
algunos relatos publicados en el BS, acompanados de fotografias. Estos ulti-
mos se caracterizan por una instrumentalizacién de la informacién: Comin
busca relacionar directamente las fotografias con sus textos para provocar ciertas
reacciones en los lectores-espectadores. Como ejemplos tenemos los articulos
“Historia y complicaciones de una vendetta entre los jibaros” (del diario de
monsefior Comin), publicado en el BS de marzo de 1929, y “Crueldad de los

24. Carlo Crespi, “Le meraviglie naturali dell’Equatore”, Bollettino Salesiano XLVII, ndm. 11
(1923): 293-295; y Bollettino Salesiano XLVIIIL, nim. 3 (1924): 68.

25. Utilizo el término documental en el sentido en que es tratado por Olivier Lugon en su
libro E/ estilo documental. De August Sander a Walker Evans, 1920-1945 (Salamanca: Universidad
de Salamanca, 2016).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAFIA Y PROPAGANDA 227

Crudelts di stregoni
e generosita di cristiani.

V'ha ancora, purtroppo, chi da credito a
questl imbroglioni ¢ solo quando sono ridotti
e

stregone era 1i i per finirlo. Ve !nmn se u.u-
Missione pe cre la lute
parlare e cio
vedendo che
o il lavoro de’ suoi gl

0 lo spitito di
vendetta in questi pove Nor

che il kivaro Tsucar

Q'un suo che

potd amministrare il S. Battesimo.
) da buon ©
ul

sid
.uu indi-
e tive d'un

sturbati 1 A nosts
fiumicello  det
con questo

€ un bravo womo se ne sta giA
stode.

Cominciammo a _disboscare per fame dei
prati per bestiame, il cf aiuto alla Mis-

me qualche

presto presto s'abbia una
ia che & ogni di pid nu-

4. Domenico Comin, “Crudelta di

cominciano a p.r

suadersi cls sanno curare i loro

stregoni e generosita di cristiani”, Sl ssat gl ehe i tregont. R
Bollettino Salesiano, ano LVI, U
ndm. 2 (febrero de 1932): 56.

brujos y generosidad de los cristianos”, que apareci6 en el nimero de febre-
ro de 1932 (fig. 4).”° En efecto, tanto la préctica de la guerra como de las cura-
ciones tradicionales fueron duramente criticadas por los salesianos desde su
arribo al territorio shuar, y en torno a ellas se construyé tanto la imagen de
alteridad exdtica de este pueblo como la justificacién de la necesidad de ser
evangelizados.”

26. Subtitulos originales: “Storia e complicazioni di una vendetta tra i Kivaros”, y “Crudelta
di stregoni e generosita di cristiani”. Este tltimo estd dentro del texto titulado “Lavoro aposto-
lico nell’Equatore”, Bollettino Salesiano LVI, ntim. 2 (1932): 55-57.

27. Sobre las guerras entre facciones, propias de la sociedad shuar, véase Descola, “Les Affi-
nités sélectives. Alliance”, 171-190.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

228 MARfA FERNANDA TROYA

Los salesianos y las exposiciones misionales

Crespi y Comin, los dos principales responsables de la estrategia comunicacio-
nal de propaganda de la misién en la década de los anos veinte, cumplieron su
papel cada uno a su manera y supieron explotar de modo fructifero la imagen
de los shuar en el Bollettino.”® A continuacién mencionaré otras dos formas de
propaganda que utilizaron los salesianos en el periodo estudiado: las exposi-
ciones misionales y la publicacién de tarjetas postales. Al seguir el modelo de
las grandes exposiciones universales, se organizaron en Europa varias muestras
misionales. Pio XI desarroll6 una politica misional resumida en seis princi-
pios, de entre los cuales se pueden citar tres en relacién directa con los pueblos
misionados: a) un estudio profundo de su historia; b) una comprensién com-
pleta de su condicidn presente, y ¢) una preparacién extensa y precisa para su
futuro.” Esta estrategia coincide con lo que algunos consideran el “tercer perio-
do de secularizacién” que se hace visible en Francia, por ejemplo, con la ley de
separacién de la Iglesia y el Estado de 1905.%° El Vaticano intenta, mediante su
politica misional, centralizar el poder de la Iglesia y ganar terreno en este cli-
ma de secularizacién creciente. Ademds de la Exposicién Vaticana se organiza

28. Anotamos algunos de los articulos publicados en el BS de autoria de Crespi y de Comin
a continuacién. Domenico Comin, “Aiutate la povera missione dei Kivari”, Bollettino Salesiano
XLIX, nam. 1 (1925): 14-15; Domenico Comin, “Una visita alla missione”, Bollettino Salesiano L1,
num. 2 (1927): 43-48, 50; Domenico Comin, “Lavoro apostolico nell’ Equatore”, Bollettino Sa-
lesiano LVI, nim. 2 (1932): 55-57; Domenico Comin, “Sinite parvulos venire ad me”, Bollettino
Salesiano LXI, ntm. 5 (1937): 110-113; Domenico Comin, “Come si sostengono questi centri di
missione”, Bollettino Salesiano LXIV, ntim. 10 (1940): 232; Carlo Crespi, “Le meraviglie naturali
dell’Equatore”, Bollettino Salesiano XLVII, ntim. 11 (1923): 293-295; XLVIII, ndm. 3 (1924): 68;
Catlo Crespi, “Gli Indii della Sierra Equatoriana”, Bollettino Salesiano XLVIII, nim. 3 (1924):
69-71 y num. 4 (1924): 99; Carlo Crespi, “Tra i selvaggi di Gualaquiza”, Bollettino Salesiano
XLVIII, ndm. 7 (1924): 178-181 y nim. 10 (1924): 264-265; Carlo Crespi, “Un’esplorazione al
Santiago”, Bollettino Salesiano XLVIII, nim. 10 (1924): 266-269; Carlo Crespi, “XXX anniver-
sario della Missione di Gualaquiza”, Bollettino Salesiano XLVIII, nim. 5 (1924): 123-125; Carlo
Crespi, “Quaranta giorni di escursioni nella regione di Indanza’, Bollettino Salesiano XLIX,
num. 4 (1925): 100-102 y nim. 5 (1925): 124-126; Carlo Crespi, “Tra i kivari”, Bollettino Salesiano
L, nim. 10 (1926): 264-265; Carlo Crespi, “Cento giorni di escursioni nella valle dell'Upano”,
Bollettino Salesiano LI1, ntim. 2 (1928): 53-55 y ndm. 5 (1928): 144-147.

29. Erik Cakpo, “LExposition missionnaire de 1925. Une affirmation de la puissance de
PEglise catholique”, Revue des Sciences Religieuses 87, ntim. 1 (2013): 41-59, https://journals.ope-
nedition.org/rsr/1294 (consultado el 21 de enero de 2019).

30. Cakpo, “UExposition missionnaire de 19257, 44-4s.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022


https://journals.openedition.org/rsr/1294
https://journals.openedition.org/rsr/1294

https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAFA Y PROPAGANDA 229

el Dia Mundial de las Misiones en 1926 y se crea el Colegio y Universidad de la
Propaganda Fide.”" La Exposicién Misional Vaticana, por su parte, resulta tam-
bién de la necesidad de responder con “armas” nuevas a las corrientes cientifi-
cas modernas que cuestionaban el dogma cristiano. Habia llegado el momento
en el que el Vaticano debia tomar posicién publicamente frente a la comuni-
dad cientifica internacional respecto a temas delicados, en particular las teorfas
evolucionistas. Segtin Luis Angel Sinchez Gémez, estudioso de las exposicio-
nes misionales y etnoldgicas,

Inmersa, casi acosada, en este tenso ambiente, la Iglesia catélica se convence de que
la apologética tradicional no basta para enfrentarse con éxito a ciertos modelos te6-
ricos sobre el origen de la humanidad, la diversidad étnica o la propia condicién
humana. Es necesario luchar con las mismas armas y hacerlo desde el interior de la
propia Iglesia, no sélo a través de cientificos catélicos laicos o de religiosos apolo-
getas sin la adecuada formacién cientifica. En definitiva, se considera indispensa-
ble formar a determinados miembros del clero en las dos disciplinas que de manera
mis estruendosa y exitosa se estdn enfrentando al poder ideoldgico y espiritual de
la Iglesia catdlica: la arqueologia prehistérica y la etnologia.*

Segtin Laurick Zerbini, la obra misionera debia sobrepasar el cardcter misera-
bilista de los primeros tiempos, y dotar a los misioneros del “arsenal ideoldgi-
co” necesario para comprender a las poblaciones autéctonas, inico medio de
fortalecer su papel y lugar en el mundo. El concepto del “deber misionero”
es, segin Zerbini, vehiculado desde el Vaticano mediante dos ejes: metodolo-
gia y adaptacién.” Los fundamentos “cientificos” de la Exposicién Misional
Vaticana reposaban justamente en el principio de “adaptacién” segin el cual
los misioneros debian respetar los rasgos de los pueblos no cristianos en cuan-
to a sus culturas, mientras que éstos no fueran en contra de los principios
cristianos. Este concepto de adaptacién era simple: mientras que el dogmay
la “decencia” no fueran violentados, las obras misioneras debian adaptarse al

31. Cakpo, “LExposition missionnaire de 19257, 44.

32. Luis Angel Sdnchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios: la Exposicién Misional Vatica-
na de 19257, Revista Dialectologia y Tradiciones Populares LXII, nim. 2 (2007): 64-65.

33. Laurick Zerbini, “De I'Exposition Vaticane au Musée Missionaire Ethnologique du La-
tran”, en ed. C. Prudhomme, Une Appropriation du monde. Mission et missions. Xixe-xxe siécles
(Paris: Editions Publisud, 2004), 223-251, citado en Erik Capko, “L'Exposition missionnaire de
19257, 49.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

230 MAR{fA FERNANDA TROYA

modo de pensar indigena, lo que facilitaria el avance de las tareas del apos-
tolado y evitaria los conflictos.** Esto tomard con los afios el nombre de
“etnologfa catdlica” cuyos fundamentos provienen de las teorfas del padre
Wilhelm Schmidt.

Schmidt es el autor de la “metodologia histérico-cultural” asociada a la
Escuela de Viena, de la que es el principal representante. Este religioso, for-
mado en antropologia, fue fundador de la revista Anthropos en 1906 y del ins-
tituto del mismo nombre en 1931. Sus tesis sobre el “monoteismo primitivo”
fueron fundamentales pues la idea de que todos los pueblos habrian tenido
un dios tnico en su origen y que luego habrian sufrido transformaciones que
habrian producido una degeneracion moral, permitia a la Iglesia proponer una
hipétesis alternativa a las teorfas cientificas de la época, ademds de que justifi-
caba la necesidad de la presencia misionera para “rectificar” dicha “degenera-
cién” y “reencontrar” la divinidad dnica mediante un trabajo de investigacién
etnogréfico y lingiifstico.”

Segtin esta teoria las sociedades llamadas “primitivas” habrian sido socie-
dades monoteistas cuya estructura social era la familia, regidas por la mono-
gamia y un cédigo moral ejemplar. Ellas habrian “recibido” el monoteismo
bajo la forma de una revelacién primordial. Sin importar su desarrollo mate-
rial y tecnolégico, su religién habria sido desde el origen una forma espiri-
tual “alta”.’* Como podemos ver, esta teorfa convenia mucho a un proyecto
de expansién misionera, aunque en la prictica tuvo una influencia limitada
en el trabajo propiamente dicho de los misioneros. Como teoria sobre la que
se basé la nueva faz que la Iglesia catdlica pretendié dar a la comunidad inter-
nacional, en cambio, tuvo mucho éxito. De hecho, Pio XI encargé al padre
Schmidt la realizacién de la “Sala de etnologia” de la Exposicién Misional
Vaticana, en la que se expusieron objetos y documentos de varios museos
etnoldgicos de Europa (Berlin, Budapest, Dresde, Viena, Modling, Liibeck,
Gotenburgo y Helsinki), asi como del Museo Vaticano y del Museo Borgia
de la Congregacién de Propaganda Fide.”” El papa deseaba entonces, median-
te este evento, mostrar al mundo el “valor cientifico del apostolado”.?® La

34. Sdnchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 103.

35. Sdnchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 65.

36. Stefan Dietrich, “Mission, Local Culture, and the ‘Catholic Ethnology’ of Pater Schmidt”,
Journal of the Anthropological Society of Oxford 23, nim. 2 (1992): 116.

37. Sénchez Gémez, “Por la etnologfa hacia Dios”, 75.

38. Cakpo, “LExposition missionnaire de 19257, 49.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAFfA Y PROPAGANDA 231

exposicién se organizé en dos partes, la parte denominada “general” que gira-
ba en torno a la “Sala de etnologia” del padre Schmidt. Y una parte “espe-
cifica’, compuesta por pabellones en los que las congregaciones exponian
documentos de sus respectivas misiones.

En la “Sala de etnologia” se exhibieron en el centro cuatro grandes vitrinas,
organizadas en subsecciones; cerca de los muros otras cuatro, a los lados, cada
una de las cuales comportd cinco espacios. En las vitrinas centrales se encon-
traban las colecciones etnogréficas organizadas de acuerdo con el sistema de
ciclos del padre Schmidt.”? En la mayoria de ellas se podian encontrar image-
nes fotograficas y mapas lingiiisticos. Se exponen asi, por ejemplo, 173 maque-
tas de templos de las grandes religiones de Africa y Asia.*

En el nimero de julio de 1925 de la revista Missions Catholiques publicada
por la Obra de la Propagacién de la Fe de Lyon,* encontramos un articulo titu-
lado “Una visita a la Exposicién Vaticana”, en el que se describe cada pabellén y
la “Sala de etnologia”. Sobre ésta, el autor afirma que las vitrinas contienen los:

especimenes de la industria humana, desde las humildes herramientas y armas rudi-
mentarias de los primitivos hasta objetos decorados de ornamentacién casi artisti-
ca, de poblaciones cultivadas [...]. Armas, se encontrardn por todos lados, vemos
alli un indicio del cardcter de estos pueblos que quieren convertir los misioneros:
el culto del demonio y de idolos les ha vuelto feroces, el Evangelio les aporta la paz
y la dulzura de Cristo.*

Otras salas tuvieron titulos muy evocativos: “Historia de las misiones des-
y
de la Antigiiedad”, o “Sala de los mértires” en las que se exhibieron imdgenes

39. El sistema de los ciclos culturales del padre Schmidt era de corte difusionista: se basaba
en la difusién geogréfica de formaciones originales cuya sucesidén no implicaba una conver-
gencia evolutiva. Dentro de esta concepcidn se superponian tanto los “ciclos culturales” como
los “circulos culturales”, expresiones usadas de manera indistinta por Schmidt para aludir a su
teorfa. Frederico Rosa, L’Age d'or du totemisme. Histoire d’un débat anthropologique (1887-1929)
(Paris: cNrs/Editions de la MsH, 2003).

40. Sdnchez Gémez, “Por la etnologfa hacia Dios”, 75.

41. Asociacién catélica fundada en 1822 por Pauline Jaricot. En su inicio tuvo como finalidad
ayudar financieramente a las misiones extranjeras de Paris, pero poco a poco gané poder y
hacia finales del siglo x1x concentraba una buena parte de las donaciones de los fieles catélicos
europeos para las misiones.

42. Anénimo, “Une visite & I'Exposition Vaticane”, Missions Catholiques, Bulletin Hebdoma-
daire de 'Oeuvre de la Propagation de la Foi 57, nim. 2916 (1925): 237 (la traduccién es mia).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

232 MARfA FERNANDA TROYA

y reliquias cuyo fin era recordar a los fieles los sufrimientos de los primeros
“misioneros” catdlicos.® De los testimonios de visitantes se puede concluir que
la apuesta “cientifica” de la “Sala de etnologia” no era cosa fécil para el espec-
tador comtin,* y que los objetos y materiales expuestos provocaron reacciones
muy diversas, desde el asombro hasta el rechazo rotundo.*

Por otra parte, los elementos y documentos mostrados en los pabellones
encargados a las congregaciones no correspondian con la “teoria” de la “Sala
de etnologia”, pues los misioneros habrian tenido muchas dificultades en
traducir sus experiencias en el terreno y hacer suyas las bases de la reflexién
antropolégica de la Escuela de Viena. El tnico principio cuya aplicacién
es visible en el trabajo misionero es el denominado como “adaptacién” que
se definié con anterioridad. Para los antropélogos catdlicos, la funcién del
misionero se asemejaba a la del “informante” o del funcionario colonial para
los antropélogos llamados “de escritorio”. Lo que se practicaba era, enton-
ces, una etnografia misionera.* Sin embargo, la exposicién habria cumpli-
do su papel al presentar a los misioneros como los legitimos herederos de la
misién de Cristo. Un seminarista de Burgos, que habria visitado la exposi-
cién, afirmd, por ejemplo, que ésta habria “borrado” las denuncias de oscu-
rantismo que pesaban contra la Iglesia y demostrado al mundo entero que
ella posefa el secreto de la “verdadera” civilizacidn, pues entre sus misioneros
se podia contar con “fundadores de pueblos y ciudades, obreros y arquitec-
tos, lingiiistas, agricultores, médicos, legisladores y gobernadores, sacerdo-
tes y sabios, santos y héroes en nimero tal que ninguna nacién los podria
igualar”.+ Segan la Revista Ilustrada de la Exposicion Misional Vaticana, 6rga-
no oficial del suceso, el nimero de visitantes que atrajo habria llegado al
mill6n.# Cifra que da cuenta del logro medidtico que tuvo, directamente
proporcional al logro de la estrategia de propaganda a favor de las misiones
impulsada por Pio XI.

Nos quedan algunos testimonios que dan cuenta de la valoracién positi-
va de la participacién salesiana en la Exposicién Vaticana. Entre lo que mds
llamé la atencién de dicha participacién fueron los grupos escultéricos de

43. Sénchez Gémez, “Por la etnologfa hacia Dios”, 73.

44. Sénchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 7s.

45. Sénchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 93-94, 96.
46. Sénchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 102.

47. Sénchez Gomez, “Por la etnologia hacia Dios”, 69.

48. Sdnchez Gomez, “Por la etnologia hacia Dios”, 91-2.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 233

Missiont NE VEN. D. Bosco
- e

11. - Nel Giardino, Capanna dei Jivaros nellEquatore (Stafue di G. Cerini)

S

5. S.a., Nel Giardino. Capanna dei Jivaros nell Equatore (Statue di G. Cerini) (“En el jardin.
Cabana de los jibaros del Ecuador [Estatuas de G. Cerini]”), tarjeta postal, ca. 1925, 9 x 14 cm,
s.p.i. Coleccién de la autora.

tamano real, tipo dioramas, que representaban tanto a personas shuar de la
Misién de Méndez (figs. 5y 8) como a indigenas de la Patagonia argentina
(para ese entonces los salesianos tenfan misiones ademds en Matto-Grosso y
Rio Negro en Brasil, y en el Chaco paraguayo).* Los salesianos no escatima-
ron los medios para promover sus misiones americanas: “De modo particular
encontramos que las escenas presentadas por los salesianos sobre los grupos de
Ecuador son remarcables, por su realismo”.*® En esta cita se hace referencia a
los grupos escultéricos mencionados (tanto dentro del pabellén que les corres-
pondia, como en el “jardin” del Vaticano, en donde construyeron incluso una
“cabana jibara” (fig. 5). Ademds de las ya mencionadas, los salesianos organiza-
ron otra exposicién misional en Turin hacia 1930 y una en Cuenca, Ecuador,

49. Al respecto de los dioramas véase Ivan Karp y Stephen D. Lavine, Exhibiting Cultures.
The Poetics and Politics of Museum Display (Washington: Smithsonian Institution Press, 1991);
Deborah Dorotinsky, “Fotografia y maniquies en el Museo Nacional de Antropologia”, Luna
Cérnea, nim. 23 (2002): 60-65.

s50. Sdnchez Gomez, “Por la etnologfa hacia Dios”, 79.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

234 MAR{fA FERNANDA TROYA

en 1940." Estas exhibiciones, en particular la Exposicién Misional Vaticana,
no diferfan en mucho de las grandes muestras coloniales de la época, como
lo afirma Zerbini, y sirvieron ademds como catalizadoras de las vocaciones
misioneras entre la juventud catdlica y para suscitar donaciones de los fieles
para las misiones en el mundo.” La exhibicién de materiales sobre la Misién
Salesiana de Méndez y Gualaquiza no fue la excepcién.

Tarjetas postales forogrdficas de la Mision Salesiana de Méndez y Gualaquiza

Como se afirmé antes, durante la década de los afos veinte los salesianos
implantaron una estrategia con base en la explotacién de la imagen fotogréfica
con fines de eficacia comunicacional y propaganda. Esto es visible en los diver-
sos numeros del BS, pero también en otras publicaciones, como por ejemplo
el libro Vicariato apostolico di Mendez e Gualaquiza. Tra I Jivaros dell Ecuador,”
publicado en 1925 en ocasién de la Exposicién Vaticana. En la misma época
vemos un giro en el tipo de fotografias que pueblan dichas publicaciones, que
acompana un cambio en la funcién que ellas debian cumplir en esos contex-
tos, a saber, la imagen debia dar cuenta por si sola de los contenidos transmi-
tidos. De acuerdo con esto, la imagen debia permitir creer en la fidelidad de la
situacion de la que era huella. Ella debia 7ncluir la descripcién de los eventos,
mostrar situaciones en las que suceden acciones, y no sélo imagenes de perso-
nas posando frente a la cdmara, como era el caso en las primeras fotografias de
la misién. Ahora se debia poder “mirar” el “trabajo misionero” al ser realizado.
La fotografia funciona como testigo ocular de los hechos, del mismo modo que
lo seria para la observacién participante, metodologia antropolégica que tam-
bién nacia en aquel momento. Los salesianos publicaron varias series de tarjetas
postales durante las décadas de los afios veinte a los cuarenta, y en ellas pode-
mos evidenciar lo dicho. Frente a la pregunta hipotética de los fieles europeos:
“¢Para qué sirven las donaciones que hacemos a las misiones?”, las fotografias

s1. Juan Botasso, ed., Los salesianos y la Amazonia 2: relaciones etnogrdficas y geogrdficas (Qui-
to: Abya-Yala, 1993).

52. Laurick Zerbini, “Les Expositions missionnaires. De I'objet-document a I'objet-mémoi-
re”, en Chantal Paisant, ed., La Mission en textes et en images. xvI*-xx* siécles (Paris: Karthala,
2004), 290.

53. Pia Societa Salesiana, Vicariato apostolico di Mendez e Gualaquiza, Tra I Jivaros dell’ Ecua-
dor (Turin: Societa Editrice Internazionale, 1925).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER’: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 23§

MISSIONS SALESIENNES

EQUATEUR 7. En classe de chant
k

6. Misiones Salesianas, En classe de chant (“En clase de canto”), tarjeta postal, 9 x 14 cm (Lyon,
Francia: Fototipia Lescuyer, ca. 1925). Coleccién de la autora.

debian mostrar de modo eficiente el trabajo misionero. En una de ellas (fig. 6),
por ejemplo, no vemos guerreros shuar ataviados con sus trajes tradicionales,
sino un grupo de ninos y jévenes aprendiendo canto, guiados por los misio-
neros. En el fondo, el vicario Comin sonrie complacido. Tanto la situacién
misma (una leccién de canto) como la disposicién y el orden de los cuerpos
de los niflos y jévenes, atentos a los misioneros (a pesar de que alguno vuelve
la mirada hacia la cdmara, traicionando asi la aparente neutralidad de la ima-
gen), debian comunicar a los fieles catélicos el trabajo civilizatorio que se lle-
vaba a cabo. Entre los signos de ese cardcter civilizatorio tenemos la vestimenta
de los ninos y jévenes, y el hecho de que los mayores sostengan en las ma-
nos documentos con letras de canciones, ademds de las partituras e instrumen-
tos de los musicos. Asi, en una sola imagen se comunican varios “logros” mediante
la vestimenta, la disposicién ordenada y atenta de los cuerpos, la alfabetizacién,
ademds de la formacién musical de los ninos.

En cuanto a las postales, se puede afirmar, sin duda, que junto con las
revistas ilustradas, la postal fue uno de los medios de comunicacién mds desa-
rrollado y popular en aquella época. De entre ellas, las postales fotogréficas

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

236 MAR{A FERNANDA TROYA

7.S. a, s. t., tarjeta postal
fotogréfica, ca. 1925, 14x 9 cm,
s.p.i. Coleccién de la autora.

(tirajes en papel fotogréfico puestos en circulacién como postales) (fig. 7) fue-
ron cada vez mds apreciadas, por ello se habla de la “edad de oro de la postal
fotografica” entre 1900 y 1920.** Al comparar las tarjetas postales de misio-
nes de varias congregaciones, constatamos que este tipo de fotografias crean
y recrean convenciones, algunas heredadas de la pintura,” otras de la practica
antropolégica®® y otras mds de la iconografia religiosa.”

54. Aline Ripert y Claude Frere, La Carte postale, son histoire, sa fonction sociale (Paris: CNRs, 1983).

ss. Laura Gonzdlez Flores, Fotografia y pintura, ;dos medios diferentes? (Barcelona: Gustavo
Gili, 2005).

56. Juan Naranjo, ed., Forografia, antropologia y colonialismo: (1845-2006) (Barcelona: Gusta-
vo Gili, 2006).

57. Georges Didi-Huberman, Invention de Ihystérie. Charcot et l'iconographie photographique
de la Salpétriére (Paris: Macula, 1982).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 237

Las décadas de los afios veinte y treinta fueron, en especial, fructiferas en
la produccién de postales de misiones catdlicas alrededor del mundo. Las que
publicaron los salesianos sobre la Misién de Méndez circularon por miles en
Europa, en varios idiomas. De acuerdo con mi investigacién, se imprimian
por “series”, cada una de por lo menos 10 imdgenes. Gracias a ellas podemos
abordar también el valor de cambio que estos objetos implicaban, ademads del
de uso que, si seguimos a Deborah Poole, estarfa ligado a su funcién “represen-
tacional”.®* El valor de cambio de estos objetos residia sobre todo en su capa-
cidad de circulacién y de ser intercambiados por otros objetos considerados
equivalentes. Las postales que representaban a pueblos exdticos en esa época
circulaban en verdaderas rutas de intercambio en el seno de la prictica cienti-
fica y también por fuera de ella.”

De entre las postales sobre la Misién de Méndez que he podido reunir® se
distinguen dos de los tres tipos de editores identificados por Frederick Angle-
viel en uno de los pocos estudios publicados a la fecha sobre este tipo de
impresos.® Primero las editoriales religiosas ligadas a la “obras” de las misio-
nes: asociaciones internacionales como la Obra de la Propagacién de la Fe de
Lyon mencionada arriba; en segundo lugar las publicadas por la congrega-
cién misma o sus editoriales directamente. Aunque los estudios serios sobre
este tipo de postales son todavia muy escasos, y rara vez se encuentran archi-
vos o fondos en los que se hayan guardado, el estudio de Angleviel es util
como referencia general. De los datos editoriales de las postales encontradas
sabemos que un tercio se publicé en Francia, un segundo en Italia, y un ter-
cero no posee datos editoriales. Aquellas editadas en Francia pertenecen a la
Editorial Lescuyer, de Lyon, mientras que las impresas en Italia las produ-
jo la Societa Editrice Internazionale. Esta casa publica series en al menos tres

58. Deborah Poole, Visidn, raza y modernidad. La economia visual del mundo andino de imd-
genes (Lima: Editorial Sut, 2000), para la version en inglés véase: Vision, Race and Modernity.
A Visual Economy of the Andean Image World (Princeton: Princeton University Press, 1997), 10.

59. Elizabeth Edwards, “Exchanging Photographs: Preliminary Thoughts on the Currency of
Photography in Collecting Anthropology”, en eds. P. J. Jehel, S. Maresca e Y. Marzouk, Journal
des Anthropologues; Questions d optiques: apercus sur les relations entre la photographie et les sciences
sociales, nims. 80-81 (2000): 21-46.

60. El estudio se realizé sobre la base de una coleccién personal de postales de propiedad de
la autora.

61. Frederick Angleviel, “Premiére Contribution 4 I'étude des cartes postales anciennes con-
sacrées aux missions catholiques (1900-1920)”, en Chantal Paisant, ed., La Mission en textes et en
images (Paris: Karthala, 2004), 326-341.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

238 MAR{A FERNANDA TROYA

lenguas: italiano, espafiol y hiingaro. A pesar de la falta de estudios al respec-
to, es posible proponer que la mayoria de imdgenes se tomaron en las décadas
de los anos veinte y treinta, gracias a un trabajo de cruce de fuentes textua-
les y visuales.

Una antropologia de las imdgenes: el cuerpo
como medio vivo en Hans Belting

En su obra Por una antropologia de las imdgenes® Hans Belting distingue entre
imagen mental e imagen fisica con la finalidad de defender un acercamiento a
la imagen que tome en cuenta no sélo el objeto sometido a la percepcidn, sino
también a la medialidad en la que ella reposa, y la mirada de quien la perci-
be.® Segun este autor, los estudios sobre la imagen la reducen de una forma
u otra, sobre todo en Occidente, donde después del Renacimiento se ligd la
imagen a discursos que la analizan s6lo de forma parcial, ya sea al reducirla al
arte, o al signo.® El discurso actual no seria distinto, en el sentido en el que se
suele analizar la imagen de modo abstracto, como si no existieran ni el cuerpo
ni la medialidad, confundiendo la imagen con sus dispositivos técnicos. Para
Belting, la Gnica manera de aprehender las imdgenes es partir de un acerca-
miento antropoldgico capaz de devolver su lugar al hombre consciente de ser
y de actuar en tanto medio de las imdgenes:®

Sabemos que todos tenemos o que todos poaseemos imégenes, que viven en nuestros
cuerpos o en nuestros suefos y que, para aparecer, esperan a ser convocadas por
nuestros cuerpos. Algunos idiomas, como el alemdn, distinguen un término para la
memoria como un archivo de imdgenes (Gediichtnis), de un término para la memo-

ria como una actividad, es decir, como nuestro recuerdo de imdgenes (Erinnerung).

62. Hans Belting, Pour une Anthropologie des images (Paris: Gallimard, 2004).

63. Prefiero el término medialidad (y médium) al de medio para evitar la muy comtn confu-
sién que se da al hablar en términos de medios desde la teorfa de la comunicacién. La mediali-
dad es, para Belting, la “portadora” de la imagen y puede ser el cuerpo mismo cuando se trata
de imdgenes mentales. Aunque en algunos aspectos medialidad y medio puedan utilizarse como
sinénimos, las discusiones que Belting desarrolla respecto a la antropologia de la imagen se
alejan de las que son comunes en el estudio de los medios (y mds atin de los mass media).

64. Belting, Pour une anthropologie des images, 17.

65. Belting, Pour une anthropologie des images, 18.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 239

Esta distincidn significa tanto que poseemos como que producimos imégenes. En
cada caso, los cuerpos (es decir, el cerebro) funcionan como un médium vivo que
nos hace percibir, proyectar o recordar imdgenes y que también permite a nuestra

imaginacién censurarlas o transformarlas.®

La imagen visible siempre llega por medio de una medialidad, dice Belting, y su
“visibilidad se basa en su medialidad particular, que controla su misma percep-
cién y dirige la atencién del espectador”.” Siempre habria existido una corres-
pondencia entre la historia de las imdgenes y la historia de los médiums, afirma,
pero se deberfan tratar al mismo tiempo las imdgenes mentales o interiores
que se producen en el cuerpo humano. En ese caso éste acttia como médium
de la imagen, y condiciona su visibilidad, tal como lo hacen los otros tipos de
medialidades. Ahora bien, segin el autor, se debe reconocer que la diferencia
entre la imagen y su medialidad no es siempre sencilla de percibir pues mien-
tras la primera siempre tiene una dimensién mental, la segunda toda vez estd
ligada a su cardcter material.®® Para que la primera se produzca debe existir un
“acto de animacién” que la coloca en la imaginacién al separarla de su médium.
Pierde asi su opacidad y se vuelve transparente respecto a lo que vehicula, pero
cuando la percibimos, la imagen aparece siempre “a través” de su medialidad:®

Cuando distinguimos un lienzo de la imagen que representa, se presta atencién a
uno o a la otra, como si fueran distintas, pero no lo son; se separan sélo cuando
estamos dispuestos a separarlos con nuestra mirada. En este caso, disolvemos la
“simbiosis” a través de nuestra percepcién analitica. Incluso recordamos las im4-
genes por la mediacién especifica con la que nos las encontramos por primera vez,
y recordar significa primero desencarnarlas de sus medios originales y luego darles
un nuevo cuerpo en nuestro cerebro.”

De acuerdo con este acercamiento, la imagen no puede nunca concebirse por
fuera del médium particular y del cuerpo como médium. La distincién entre
interioridad y exterioridad, entre imagen mental e imagen material, es ttil sélo

66. Hans Belting, “Imagen, medium, cuerpo: un nuevo acercamiento a la iconologia”, Cua-
dernos de Informacion y Comunicacién, nim. 20 (2015): 156.

67. Belting, “Imagen, medium, cuerpo’, 1s5.

68. Belting, Pour une anthropologie des images, 43.

69. Belting, Pour une anthropologie des images, 43.

70. Belting, “Imagen, medium, cuerpo”, 155.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

240 MAR{fA FERNANDA TROYA

para la demostracién puesto que en realidad siempre estarfan conjugadas.”
La imagen visible es para Belting un objeto del mundo perceptible. En tanto
espectadores, al momento de percibirla, la transformamos en imagen mental,
transponemos de cierto modo lo que el médium nos da a ver hacia una imagen
interior de la que extraemos el sentido. Y el cuerpo como médium, asi como
cualquier otro médium, anade una significacién a la posibilidad de existencia
de toda imagen.”

Un ejemplo de intermedialidad: forografias y grupos escultéricos salesianos
en la Exposicion Misional Vaticana de 1925

Para completar esta reflexién sobre la medialidad, Belting postula que los
médium serfan “intermediarios por definicién” pues “se reflejan, citan, se super-
ponen y corrigen o censuran el uno al otro”.”” De acuerdo con este autor, los
médium antiguos no desaparecen, sino que sobreviven de cierto modo en los
nuevos, los implican. Asi, la pintura estarfa presente en la fotografia, por ejem-
plo.7* Por ello la intermedialidad implica esa pervivencia de los medios antiguos
en los nuevos, ademds de una relacién de superposicién entre varios de ellos.

Las exposiciones misioneras dieron origen a varias publicaciones. En el
caso de la Exposicién Vaticana se editaron y publicaron varios folletos por
parte de las congregaciones participantes, ademds de sus habituales érganos de
comunicacion y de las publicaciones “oficiales” del suceso (dentro de las que
se cont6 con un calendario-atlas que se ha citado en varias fuentes).” En el
fondo todas estas publicaciones compartian el mismo objetivo: hacer un lla-
mado a los fieles catdlicos a participar de forma activa con sus donaciones en
el gran proyecto misionero. Aquello trascendié los eventos meramente misio-
neros pues, por ejemplo, en la Exposicién Colonial de Paris de 1931, el Vatica-
no hizo un llamado al pueblo francés para con sus donaciones poder construir
los pabellones.” Todos estos eventos y publicaciones formaban parte de un

71. Belting, Pour une anthropologie des images, 8.

72. Belting, Pour une anthropologie des images, 30.
73. Belting, “Imagen, medium, cuerpo”, 164.

74. Belting, “Imagen, medium, cuerpo”, 164.

75. Cakpo, “LExposition missionnaire de 19257, 46.
76. Cakpo, “LExposition missionnaire de 19257, 56.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER”: CRISTIANISMO, FOTOGRAFfA Y PROPAGANDA 241

8. D’Amico, Un'indiana
dell’America del Sud (Salesiani
di Don Bosco) (“Una indigena

de América del Sur”), tarjeta
postal, 9 x14 cm (Roma:

Grafia-Sezione Edizioni

d’Arte, ca. 1925). Coleccién de
la autora. s a |

verdadero “marketing misionero””” que combinaba las estrategias mds tradi-
cionales de exaltacién de la fe, con los medios mds modernos para rentabilizar
una etnologia catélica oficial.

En cuanto a las medialidades utilizadas por los misioneros en este tipo de expo-
siciones, éstas fueron copiadas del modelo de las grandes exposiciones universa-
les: la informacién se montaba en cartones, los objetos en vitrinas, la circulacién
en los espacios se hacia de acuerdo con un recorrido planificado con anticipa-
cién. Sin embargo, el médium mds atractivo sin duda alguna fueron las puestas

77. Sénchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 68.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

242 MARfA FERNANDA TROYA

en escena de grupos escultéricos a tamafio natural (a modo de dioramas).”®
Las escenas expuestas representaban a menudo los “tipos” indigenas (fig. 8) y
los misioneros en su trabajo. La obra “civilizatoria” de la Iglesia, entre otras,
se exploté también en la “Sala de medicina” de la Exposicién Vaticana, su
organizacién aliaba ciencia y propaganda mediante moldes que reproducian
a tamano real los principales sintomas fisicos de las enfermedades infecciosas,
uno de los recursos mds impresionantes de entre los usados en la exhibicién.”

La imagen fotografica cumplia una triple funcién en estos eventos: prime-
ro en tanto documentacién visual (como contenedores de informacién) per-
mitian “acercar lo lejano”. En segundo lugar, las fotografias de las exposiciones
misioneras permitieron difundir informacién sobre dichos sucesos: las salas,
la distribucién de los elementos, etc. (por ejemplo, la documentacién foto-
gréfica sobre los pabellones de la Exposicién Vaticana, que también originé
una serie de tarjetas postales). En tercer lugar, tenemos un uso indirecto de
la imagen fotografica pues sirvié con seguridad de modelo para la creacién
de figuras en tres dimensiones, como los grupos escultéricos que ya mencio-
né.*> Asistimos asi a una intermedialidad * en la que la imagen fotografica
actia como fuente que provee el material icénico a partir del cual se crean y
recrean diversidad de “encarnaciones” materiales de éste (figs. 5y 8).

Predicar la palabra divina: palabras e imdgenes

He tomado este desvio por la teorfa de la medialidad de Belting para tratar de
explicar lo que ocurre en los procesos de intermedialidad en cualquier expe-
riencia con imdgenes, en general, y en la utilizacién de la fotografia en la propa-
ganda catélica, en particular. Ahora abordaré otro aspecto de esta discusion: de
acuerdo con Belting, ademds de tomar en cuenta la medialidad de las imdgenes
y el cuerpo como médium vivo de éstas, debemos también tomar en cuenta
que dicha medialidad va mucho mds alld del 4mbito visual pues depende en

78. Al respecto véase Irina Podgorny y Maria Margaret Lopes, E/ desierto en una vitrina:
museos e historia natural en la Argentina, 1810-1890 (México: Limusa, 2008).

79. Sénchez Gémez, “Por la etnologia hacia Dios”, 77-78.

80. Deduzco esto por la semejanza existente entre estas figuras e imdgenes fotogréficas en-
contradas en el Archivio Salesiano Centrale, en Roma, y en las publicaciones salesianas men-
cionadas en este texto.

81. Belting, “Imagen, medium, cuerpo”.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 243

mucho del lenguaje verbal que nos permite transformar las palabras en imd-
genes mentales y viceversa. El lenguaje sirve, entonces, de médium de las image-
nes.” Belting afirma que en general estarfamos entrenados para distinguir la
imagen del médium en la imagineria verbal, mucho mds que para distinguir
la imagen del médium en el caso de las imdgenes fisicas.® Para mayor claridad
en la demostracidn, hablaré de estas tltimas en tanto imdgenes-objeto. Del mis-
mo modo, contintia Belting, ocurre algo similar en la distincién entre lengua-
je y escritura, pues la lengua hablada estd ligada al cuerpo como medium, pero
se “desencarna” en lenguaje escrito, al salir del cuerpo y tomar cuerpo en el
libro o monitor.* En todos los casos, concluye el autor, la “constelacién triddi-
ca’ de cuerpo-médium-imagen esta siempre interconectada, y lo ha estado des-
de los inicios de la humanidad.® Todo esto nos hace pensar que en el acto de
produccién y percepcién de imdgenes-objeto, como por ejemplo fotografias,
se producen procesos de ida y vuelta del interior al exterior del cuerpo y vice-
versa, entre la imagen y el médium que, como dice Belting, en Gltima instancia
siempre es el cuerpo, “pues el espectador (re)produce la imagen forzosamen-
te en su interior”.*

Tanto Belting como Mondzain toman la imagen como el origen mismo
de la capacidad de imaginar, en el sentido de crear imdgenes mentales. Para
liberar lo visible de sus ataduras habria que tomar en cuenta aquello, y preve-
nir los malentendidos que confunden, como diria Belting, la imagen con sus
medialidades. E1 mejor ejemplo de ello es la batalla librada por los iconoclas-
tas que, al querer eliminar ciertas imdgenes, habrian destruido en primera ins-
tancia sus medialidades. A la larga, al cancelarlas, y sobre todo al “controlar”

82. Belting, “Imagen, medium, cuerpo”, 156.

83. Belting, “Imagen, medium, cuerpo”, 156.

84. Belting, “Imagen, medium, cuerpo’, 157.

8s. Belting, “Imagen, medium, cuerpo’, 158.

86. Belting, Pour une Anthropologie des images, 44. En estudios recientes sobre la memoria
en neurociencia se evidencia la actualidad del uso de los términos “imagen mental” e “imagi-
nerfa visual mental” a los que recurren los cientificos para designar justamente la produccién
de imdgenes resultantes de la actividad cerebral. Al respecto véase Scott D. Slotnick, William
L. Thompson y Stephen M. Kosslyn, “Visual Memory and Visual Mental Imagery Recruit
Common Control and Sensor Regions of the Brain”, Cognitive Neuroscience 3, nim. 1 (2012):
14-20, DOI: 10.1080/17588928.2011.578210; y Manila Vannucci, Claudia Pelagatti, Carlo Chiorri
y Giuliana Mazzoni, “Visual Object Imagery and Autobiographical Memory: Object Imagers
Are Better at Remembering their Personal Past”, Memory 24, nim. 4 (2016): 455-470, DOL:10.1
080/09658211.2015.1018277

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

244 MARfA FERNANDA TROYA

el médium de las imdgenes, se logrd extinguir ciertas imdgenes mentales
colectivas,’” lo que operé también en la sustitucién de imaginarios durante
la conquista y colonizacién hispdnica en América como lo afirmé Gruzinski.®

La reflexion de Belting nos lleva de nuevo a los argumentos de Mondzain
sobre las imdgenes como lugar de crisis, pues en ellas se originaria la comuni-
dad. Mondzain reflexiona sobre la relacién entre palabra e imagen en términos
muy pertinentes. Segun la filésofa, en nuestros dias asistirfamos a una crisis de
la palabra y de su papel en las operaciones icénicas. Al preguntarse por el esta-
tus de la palabra en la imagen, y no al contrario,” la autora entiende otorgar a
dichos términos su sentido original. En efecto, la imagen no es sélo algo que
se ofrece a la vista, asi como la palabra no es tnicamente la emisién de algo
por medio del habla.

Al respecto, tanto Jacques Ranciere como Belting nos recuerdan las criti-
cas emitidas por Platén respecto a la escritura y la pintura, como pricticas de
“signos silentes”, sin vida, que amenazarian la “vida” misma, encarnada en la
“palabra”.® El acto de la palabra es lo que da vida al locutor en busca de un
destinatario adecuado. Ranciére se refiere a esto como el “reparto politico de
la experiencia comun”, ejemplificado en el coro y en el teatro, pero no sola-
mente.” La imagen, por su parte, implica la existencia de ese lugar comparti-
do, lo “comtn”. Ranciére reflexiona, en efecto, sobre el “reparto de lo sensible”
en términos similares a aquellos que emplea Marie-José Mondzain.”* Para la
autora, la condicién de existencia de la imagen es el compartir de las miradas,
la existencia de un mirar juntos. La imagen es entonces, para Mondzain, “el
reto fundador en el uso de la semejanza y de lo probable en la constitucién
de la vida en comtn”. Esa vida en comun, origen de las imdgenes en sentido
antropoldgico, es lo que estaria en crisis segtn la autora.

87. Belting, “Imagen, medium, cuerpo’, 158.

88. Serge Gruzinski, La colonizacién de lo imaginario. Sociedades indigenas y occidentalizacion
en el México espanol. Siglos xvi-xviir (Ciudad de México: Fondo de Cultura Econémica, 1991).

89. Mondzain, Le Commerce des regards, 24.

90. Jacques Rancitre, Le partage du sensible (Paris: La Fabrique, 2000), 19; Belting, Pour une
anthropologie des images, 12-13, 91.

91. Ranciere, Le partage du sensible, 20-25.

92. Para una acertada comprensién de lo que implica esto, se debe tomar en cuenta que la
traduccién del término francés partage en “reparto” no abarca la idea original que implica tanto
“divisién” como “compartir”.

93. Mondzain, Le Commerce des regards, 18.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER’: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 24§

MissIONI SALESIANE DEL MENDEZ E GUALAQUIZA (EQUATORE) » Serie Il
A 3 A g

9. Misiones Salesianas, Catechismo ai kivari (“Catecismo a los jibaros”), tarjeta postal, 9 x14 cm
(Turin: Societa Editrice Internazionale, ca. 1925). Coleccién de la autora.

El retablo portdtil con el que a menudo viajaban los misioneros para ayu-
darse en la diddctica de la evangelizacién era un icono no sélo en el sentido en
que estaba compuesto por representaciones figurativas susceptibles de ser inter-
pretadas como imitaciones del mundo sensible, sino sobre todo porque era
una forma de “reparto de lo sensible” que implicaba otorgar a ese cuadro una
caracteristica propia de lo “vivo™: dotarlo de palabra. El problema surge en el
momento en que nos preguntamos sobre guiénes son los actores designados
para dotar a un zcono de la facultad de la palabra. Al respecto, Ranciére dice que
el reparto de lo sensible visibiliza quién puede acceder a lo comin y quién no.%*

La respuesta de este autor es que para disputar el reparto de lo sensible hay
que primero formar parte de lo comiin. Pero esto es a la vez condicidn y conse-
cuencia, por ello el “sistema de evidencias sensibles” debe ser compartido, lo
“comtin” debe “hacerse ver”, asi se vuelven visibles también las diversas par-
tes que lo componen y los papeles de cada uno en el sistema.” Con Ranciére

94. Jacques Ranciere, Le partage du sensible, 13.
95. Ranciere, Le Partage du sensible, 12-13.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

246 MAR{A FERNANDA TROYA

nos preguntamos entonces por la posibilidad misma del espacio comtn por
medio de la imagen y de la palabra. La politica designaria justamente aquello
que vemos y lo que podemos decir sobre lo que vemos, guién tiene la compe-
tencia en el ver y la calidad para decir.”® En el caso estudiado, estd claro que la
competencia en el ver y el poder para decir estuvieron siempre del lado de los
misioneros, y no del de los pueblos indigenas representados. Como se ha visto,
el cristianismo habria desplegado en los productos visibles “las potencialida-
des de la emocién y del juicio que la palabra no agoté, promoviendo su circu-
lacién y regulacién al mismo tiempo”.”” La palabra y el escrito no dejan de
ocupar también un papel preponderante, pero la imagen los acompana como
vehiculo de todos los poderes y resistencias.”®

Al retomar parte de la discusién que evoqué antes, las imdgenes, sea que
procedan de la percepcién o de la imaginacion, sea que su origen haya sido
visual o verbal (escrito u oral), terminan por formar imdgenes mentales que
podran ser compartidas entre los miembros de un grupo o comunidad siem-
pre y cuando tomen cuerpo mediante alguna medialidad particular. En la
mayoria de los casos esta tltima estd definida por el lenguaje verbal (oral o
escrito), a través del relato. Por esta via retomamos la discusién sobre el papel
de la palabra en las operaciones iconicas, que estd dado, desde las épocas més
remotas, por la capacidad de la palabra para conjugar junto con las imdgenes,
sentidos mds alld de los obvios y literales. Un claro ejemplo de ello es justa-
mente el sentido de la palabra para la evangelizacion catélica. Los misioneros
en las Américas, sean éstos los pertenecientes al primer frente misionero, como
al segundo® (al que pertenecen los salesianos), usan y abusan de la dupla
imagen-palabra con fines evangelizadores. Esta conjuncién no es de ninguna
manera anodina. Habia sido efectiva desde hacia siglos, si tomamos en cuen-
ta lo planteado por Mondzain.

Occidente proyectd, por ejemplo, sobre la América indigena una serie
de categorias a partir de las cuales comprenderla y dominarla. Mediante la
imposicién de los iconos cristianos, los conquistadores habrian logrado “in-
troducir visiones celestiales” en los “suenos” de los indigenas, y con ello una

96. Rancitre, Le Partage du sensible, 14.

97. Mondzain, Le Commerce des regards, 19.

98. Gruzinski, La Guerre des images, 15.

99. Anne-Christine Taylor, “El Oriente ecuatoriano en el siglo x1x: ‘el otro litoral””, en Juan
Maiguashca, ed., Historia y region en el Ecuador 1830-1930 (Quito: Flacso-Ecuador/Corporacién
Editora Nacional/cerLAc, 1994), 17-67.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022



https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2022.120.2777

“VER PARA CREER: CRISTIANISMO, FOTOGRAF{A Y PROPAGANDA 247

“colonizacién mental”, una suerte de imposicién de imdgenes mentales.” Ser-
ge Gruzinski, en su célebre libro sobre La guerra de las imdgenes —mencionado
tanto por Belting, como por Didi-Huberman y por Mondzain— analiza en
detalle los mecanismos por los cuales los espafioles impusieron esta coloniza-
cién de imdgenes mentales en el Nuevo Mundo. Los misioneros renovaron en
la conquista el discurso de los padres de la Iglesia y actualizaron la cuestién
en términos de “idolatrias”.""

Para terminar, segin Mondzain, el ecumenismo actual no deberia confun-
dirnos pues produce la “negacién de las diferencias y de las contradicciones
irreductibles sin las que no existe mds la vida ni la comunidad en la palabra”.*
Segtin Mondzain, olvidamos que el objeto de esta crisis es la imagen misma, y
que no existird una solucién si no es en el “libre debate de los sujetos sobre sus
elecciones imaginarias. El pensamiento no se impone ni se establece sino en el
reconocimiento de las brechas infranqueables que separan a los sujetos del des-
tino de su palabra y de todas sus producciones simbdélicas”.**

En el caso que me ocupa, esta colonizacién del imaginario se dio en el
seno mismo de Occidente: mediante modernos “iconos” (fotos) sobre pue-
blos “exéticos” (no occidentales), los misioneros (nuevos conquistadores en la
empresa transnacional de la Iglesia) contribuyeron a fortalecer el imaginario
colonial que se imponia desde hacia siglos a través de relatos de viajes, obras
literarias, grabados y misiones cientificas.** Se reforzaron asi “visiones” colo-
niales y redentoras en los “suefios” de los europeos, que convencieron a los fie-
les catélicos de su “deber” para con los pueblos misionados en una empresa
evangelizadora y civilizatoria. Esto explica el sofisticado aparataje de comuni-
cacién y propaganda puesto en préctica durante las décadas de los afios viente
y treinta por la Iglesia catdlica y el caso salesiano presentado en este articulo. %

100. Belting, “Imagen, medium, cuerpo’, 169.

101. Gruzinski, La Guerre des images, 19.

102. Mondzain, Le Commerce des regards, 23.

103. Mondzain, Le Commerce des regards, 23.

104. Poole, Vision, Race and Modernity; Mary-Louise Pratt, Imperial Eyes. Travel Writing and
Transculturation (Londres/Nueva York: Routledge, 2008).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XLIV, NUM. 120, 2022





