El birrete de santa Teresa y la ciencia infusa. Creacion y expansion
de un nuevo modelo femenino en el arte novohispano

Saint Teresa’s Biretta and Infused Science. Creation and Expansion of a New
Female Model in New Spain Art

Articulo recibido el 9 de enero de 2017; devuelto para revisién el 12 de marzo de 2017; aceptado el

25 de abril de 2017, http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062¢.2018.112.2626

Antonio Rubial Garcia

Lineas de investigacién
Lines of research

Publicaciones mas relevantes

Universidad Nacional Auténoma de México-Facultad de Filosofia y

Letras, México. abrugarciagq9o@gmail.com
Historia social y cultural de la Nueva Espafia.
Social and Cultural History of New Spain.

El convento agustino y la sociedad colonial (1533-1630) (Ciudad de Méxi-
co: Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Inves-
tigaciones Histéricas, 1989); Una monarquia criolla (La provincia
agustina de México en el siglo xvir) (Ciudad de México: Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes, 1990); La hermana pobreza. El francis-
canismo: de la Edad Media a la evangelizacién novohispana (Ciudad
de México: Universidad Nacional Auténoma de México-Facultad
de Filosoffa y Letras, 1996); La santidad controvertida: hagiografia y
conciencia criolla alrededor de los venerables no canonizados de Nue-
va Espana (Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de
México/Fondo de Cultura Econdémica, 1999); La evangelizacién
de Mesoamérica (Ciudad de México: Consejo Nacional para la Cul-
tura y las Artes, 2002); Monjas, cortesanos y plebeyos. La vida cotidiana
en la época de sor Juana (Ciudad de México: Taurus, 2005); Profetisas
y solitarios (Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de
México/Fondo de Cultura Econdémica, 2006); El paraiso de los elegi-
dos (Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de México/
Fondo de Cultura Econémica, 2010); La justicia de Dios. La violencia
fisica y simbélica de los santos en la bistoria del cristianismo (Madrid y
Ciudad de México: Trama Editorial-Educacién y Cultura. Asesorfa
y Promocién, 2011); coordinador y coautor del libro La Iglesia en el
Meéxico colonial (Ciudad de México: Universidad Nacional Auténo-
ma de México-Instituto de Investigaciones Histdricas, 2013).

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XL, NUM. 112, 2018 99



I00

Resumen

Palabras clave

Abstract

Keywords

En el siglo xvirr novohispano se extendieron de manera notable las
representaciones en las cuales santa Teresa portaba como uno de sus
atributos el birrete doctoral de teologfa; dicho objeto era un atributo
propio de los varones universitarios que estaban vinculados con dicha
facultad. El tema estaba muy relacionado con una propuesta escolds-
tica: las mujeres podian conocer los misterios divinos, sin mediar el
estudio de los textos sagrados, gracias a la ciencia infusa. La vida y
obra de santa Teresa de Avila se inserté en ese supuesto y, al ser con-
siderada sabia, comenz6 a representarse no sélo en su papel de escri-
tora, sino también en el de doctora de la Iglesia. En la Nueva Espafa
se volvié muy comin en el siglo xviir colocar un birrete doctoral de
teologia en las imdgenes pintadas y esculpidas de la santa de Avila
para simbolizar su sabiduria, la cual se mencioné también en diver-
sos sermones. Dicho atributo, al igual que la pluma, el tintero y el
escritorio, comenzaron a difundirse tanto en otras representaciones
de mujeres santas, como en algunas de escritoras contemporaneas. El
enorme influjo medidtico de santa Teresa pudo influir en una nueva

perspectiva sobre la capacidad femenina para el conocimiento.
Teresa de Avila; escritura femenina; género y pintura; ciencia infusa.

In 18th century New Spain, representations of Saint Teresa wearing
a biretta as one of her attributes increased significantly; this was an
object worn by men who had taken a doctorate in a pontifical facul-
ty and gives Saint Teresa the symbolic status of a “doctor in theology.”
The subject was closely related to a thesis of scholastic tradition: wom-
en could know the divine mysteries without the study of sacred texts,
as a result of infused science, knowledge divinely conferred. The life
and work of St. Teresa of Avila gave credence to this assumption and,
in view of her patent wisdom (which was also mentioned in several
sermons), she was represented not only as a writer, but also as a Doc-
tor of the Church. In 18th century New Spain it became customary
to include a symbolic doctoral biretta in painted and sculpted imag-
es of the saint from Avila. This attribute—as well as the pen, inkwell
and desk—, came to be extended to representations of other saintly
women as well as those of certain contemporary female authors. St.
Teresa’s enormous media impact may have influenced a new perspec-

. , .
tive on women’s capacity for knowledge.

Teresa de Avila; women’s writing; gender and painting; infused science.



ANTONIO RUBIAL GARCIA
UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO
FACULTAD DE FILOSOFfA Y LETRAS
MEXICO

El birrete de santa Teresa
y la ciencia infusa

Creacién y expansion de un nuevo modelo femenino

en el arte novohispano

n 1606 salia en Zaragoza la primera edicién de la Vida, virtudes y mila-

gros de la bienaventurada virgen leresa de Jesis, firmada por Jerénimo

fray Diego de Yepes (1530-1613), quien por entonces era obispo de Tara-
zona. La obra estaba inmersa en el proceso de beatificacion abierto en Roma
de quien serfa considerada una de las mayores santas de la cristiandad catli-
ca de la Contrarreforma. El autor expresaba con estas palabras el excepcional
favor que Dios habia concedido a tan excepcional mujer y que se conocia en
su tiempo como ciencia infusa:

Esta sabiduria infundié Dios a la Santa Madre con grande abundancia; porque
como ella antes fuese muy ruda y inhdbil, no sélo para decir las cosas espirituales,
sino también para entenderlas, en brevisimo tiempo la dio el Sefior tanta luz y tanta
inteligencia de las cosas sobrenaturales y divinas, cual grandes te6logos con muchos
afios de estudio no pudieran alcanzar. Espantdbase la Santa Madre de esta mudanza
y admirdbanse también los confesores como los que entonces no descubrian los fines
que Dios en esto tenia: porque la habifa escogido por Maestra y Doctora de espiritu.”

1. Diego de Yepes, Vida, virtudes y milagros de la bienaventurada virgen Teresa de Jesiis, 2 vols.

101



102 ANTONIO RUBIAL GARCIA

El autor jer6nimo continuaba diciendo que la Santa Madre habia obtenido tal
don “por medio de la oracién” y que los libros que escribi6 estaban “llenos de
admirable doctrina”. El mismo autor explicaba que ese “altisimo conocimiento
de las cosas divinas”, no sélo se adquirfa por medio de revelaciones que “pasan
presto y no estd en manos de quien las recibe usar de ellas cuando quiere”. La
ciencia infusa en cambio era: “una sabiduria divina, no alcanzada con industria
ni estudio humano, sino que es una Teologfa que viene de arriba, y se apren-
de cursando en la escuela del cielo, donde lee la citedra la misma sabiduria,
que es Dios”. Se le llama también “teologia mistica y secreta” y no es adqui-
rida por especulacién, “sino infundida por el Espiritu Santo en el corazén de
aquellos a quien ¢l escoge para maestros y doctores de espiritu”. Gracias a esa
ciencia “le nacfa entender muchas cosas de la Sagrada Escritura maravillosa-
mente; de tal manera que algunos hombres doctos, después que trataban con
ella, confesaban que entendian muchos lugares de ella, cuyo sentido antes no
habian penetrado”.

La ciencia infusa, una puerta de entrada

El tema de la ciencia infusa venia definiéndose desde la escoldstica y ya santo
Tomis lo mencionaba en la Suma Teolégica respecto al conocimiento absoluto
que tuvo el alma humana de Cristo.> Después de él, varios autores como Rai-
mundo Lulio (ca. 1232-1315) en el Blanquerna y sobre todo los escritores misti-
cos del Renacimiento y del barroco mencionaban que esta facultad la habian
tenido Addn y la Virgen Maria, quienes habian recibido de Dios todo el cono-
cimiento sin mediar los sentidos ni el razonamiento. Desde la Edad Media,
estos favores se atribuian a los misticos, hombres y mujeres, pero la posibili-
dad de plasmarlos por escrito para su difusién habia sido un privilegio casi

(Madrid: Placido Barco Lépez, 1797), vol. IL, lib. III, cap. XVIIL, 156 y ss. Aunque se ha probado
que la obra la escribi6 fray Tomds de Jests, he preferido utilizar la atribucién original del texto.

2. De Yepes, Virtudes y milagros.

3. Tomds de Aquino, Suma Teoldgica, 16 vols. (Madrid: Bac, 2010), trat. ITI, q. 11 y 12.

4. Se puede consultar la edicién reciente del Blanquerna de Raimundo Lulio (Madrid: Bac,
2009). Entre los autores que trataron el tema en el Renacimiento y el barroco se encuentran
Dionisio el Cartujano, Jan van Ruysbroeck, Hendrik Harphius, Juan de Santo Tomds, Tomds de
Jests y José del Espiritu Santo. Ermanno Ancilli, Diccionario de espiritualidad, 3 vols. (Barcelona:
Herder, 1987), vol. I, 386 y ss.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  I03

exclusivo de los varones. Desde el siglo x11 y con el surgimiento de una pro-
fusa actividad visionaria por parte de las mujeres, los confesores comenzaron
a solicitar a sus dirigidas que escribieran sus visiones, pero estos manuscritos
estaban destinados a ser leidos sélo por ellos.’ Dicha actividad no se conside-
raba como un acto social, sino como algo personal e intimo. Es por esto que
en la pldstica, mds bien tardia, que representa a mujeres santas, el papel més
destacado no lo tuvieron las escritoras sino las mdrtires, convertidas gracias a su
muerte violenta en “otros Cristos”; y en segundo lugar las misticas, a quienes
se les representaba con sus visiones pero muy rara vez en su actividad literaria
y sus imdgenes estaban apenas circunscritas a algunos manuscritos. Una de esas
figuras fue Hildegarda de Bingen (1098-1179), destacada en actividades intelec-
tuales y misticas, pero que al no estar canonizada ni ser su escritura reconocida
por la Iglesia como inspirada (esto pasé hasta el siglo xx), sus representacio-
nes fueron escasas.

En otra situacién debemos situar a las dos santas del siglo x1v que inaugu-
raron el tema de la escritura publica femenina. En la terciaria dominica Cata-
lina de Siena, canonizada en 1461 por Pio II, sus biégrafos (como Raimundo
de Capua) pusieron especial énfasis en los “favores” que Cristo le hacia durante
sus éxtasis, los cuales la santa “describia” y eran “capturados” por sus secretarios
y seguidores.® Es por ello que en las pinturas sobre su vida se privilegiaban ese
tipo de escenas (como la que la mostraba acercindose a la llaga del leproso y
después a la de Cristo), y aunque a veces se le representaba con un libro en las
manos (el Didlogo de la divina providencia), nunca la iconografia de esa época
la mostré en una posicién teoldgica de escritora. Distinto fue el caso de santa
Brigida de Suecia (1303-1373), viuda, abadesa y fundadora de una orden religio-
sa, quien tuvo un importante papel en el regreso del papado a Roma después
del “cautiverio” de Avifién. Durante el Gran Cisma se impulsé su fama como
escritora mistica, lo que motivé su temprana canonizacién en 1391. Dentro de
ese mismo contexto sus Revelaciones se tradujeron al latin por sus discipulos y,
gracias a los oficios de Alfonso de Jaén, fueron utilizadas para sostener la legi-

5. Sobre la mistica femenina medieval se pueden consultar: Caroline Walker Bynum, Fragmen-
tation and Redemption. Essays on Gender and the Human Body in Medieval Religion (Nueva York:
Zone Books, 1992). Y de la misma autora: Holy Feast and Holy Fast. The Religious Significance of
Food to Medieval Women (Los Angeles y Berkeley: University of California Press, 1987).

6. Las obras de Catalina de Siena estdn publicadas en la BAc (Madrid: 1980). La biografia de
Raimundo de Capua sobre la santa tiene una edicién en castellano (Barcelona: La Hormiga
de Oro, 1993).



104 ANTONIO RUBIAL GARCIA

timidad de los obispos romanos Urbano VI y Bonifacio IX (quien la canonizd)
frente a las pretensiones del de Avinén, Clemente VII. Una vez terminado el
conflicto en 1415 y reconocida la canonizacién anterior por Martin V, la figu-
ra de santa Brigida como escritora tuvo una gran difusién y sus Revelaciones,
cargadas de tintes apocalipticos, sirvieron de inspiracién a varios autores.” Sin
embargo, su iconografia insisti6 sobre todo en su papel de abadesa fundadora
y de visionaria mistica y en muy pocas ocasiones fue representada escribiendo,
sobre todo en libros miniados dirigidos a unos cuantos monjes lectores.®

Brigida y Catalina son los primeros ejemplos de cémo se utilizé la escritura
femenina con fines politicos y de qué manera la capacidad mistica de las muje-
res, como receptoras de mensajes divinos, podia avalar a una faccién o una pos-
tura. Ademds quedaban fusionadas escritura, santidad y reconocimiento como
parte de esta nueva percepcién sobre las mujeres. Pero este papel de media-
doras las convertia en tedlogas autorizadas? Es dudoso, pues en ambos casos
sus escritos se sometieron a dictdmenes expertos y no siempre dichas escrito-
ras salieron bien libradas. Las criticas que Brigida hacia a las autoridades ecle-
sidsticas le valieron la descalificacién de varios tedlogos en el siglo xv, y es bien
conocida la opinién adversa que tenia sobre Catalina de Siena el afamado te4-
logo de Paris, Jean Gerson.?

Por ello, las representaciones plésticas mds comunes alrededor del tema de la
escritura teoldgica fueron las de los personajes masculinos, sobre todo los docto-
res de la Iglesia san Jerénimo y san Agustin, quienes, coronados con su halo de
santidad, sostenian una pluma y ostentaban sobre sus cabezas el capelo carde-
nalicio o la mitra episcopal. Su prestigio como pilares de la Iglesia y sus muchos
afios de estudio les otorgaban el aval de que escribfan “autorizadamente” sobre
la teologfa, considerada la “ciencia” suprema. La ortodoxia de las mujeres escri-
toras, en cambio, era dudosa y nacia del prejuicio de considerar que su intelec-
to no les permitia acceder a las complejas disquisiciones teoldgicas y al entrar en
ese terreno podian ser enganadas por el demonio. Posefan, si, una gran capacidad

7. Ellibro de las Revelaciones celestiales de Santa Brigida de Suecia puede consultarse en: http://
aparicionesdejesusymaria.wordpress.com. Sobre su vida y su obra véase Néstor Daniel Villa, Santa
Brigida de Suecia: su orden, sus escritos (Madrid: Ediciones Tres Américas, 1997).

8. Claudio Leonardi, Andrea Riccardi y Gabriella Zarri, Diccionario de los santos, 2 vols. (Ma-
drid: Ediciones San Pablo, 2000), 1, 393 y ss., 458 y ss.; Louis Réau, Iconografia del arte cristiano,
s vols. (Barcelona: Ediciones del Serbal, 1997), I1I, 244 y ss. 284 y ss.

9. Sobre este tema constltese Valerio Lazzeri, Teologia mistica e teologia scolastica: U'esperienza
spirituale come problema teologico in Giovanni Gerson (Mildn: Glossa, 1994).



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  IO§

emotiva, sus corazones se inflamaban con la inspiracién del Espiritu, pero podian
caer muy fécilmente en el error, como lo demostraban las herejias alumbradis-
tas del siglo xv, en las cuales las beatas tuvieron una participacién muy activa.’
Esa supuesta incapacidad femenina para los estudios formales llevé a que
la “ciencia infusa” se volviera el territorio en el cual las mujeres tuvieron cada
vez mds presencia, pues en €l lectura y escritura ocupaban un papel secundario.
Poco a poco ambos saberes, el adquirido por los estudios y el infuso, se equipa-
raron, sobre todo como reaccién a las criticas contra la experiencia mistica que
hicieron los movimientos humanistas de renovacién cristiana y el protestantis-
mo." No obstante, incluso en los que la aceptaban, la presencia de una “ciencia
infusa” en las mujeres siempre debia estar sujeta a los dictdmenes de un director
de conciencia que avalara su veracidad y su ortodoxia; ya que ambos saberes no
podian ser opuestos, era necesaria la supervisién masculina para que la debili-
dad e impericia de las mujeres no las hiciera victimas del engano demoniaco.
En vida, Teresa de Avila tuvo que enfrentar esos prejuicios por parte de sus
confesores, pero no es mi interés en este articulo abordar el tema de la obra misti-
ca de la santa, ya profusamente estudiado, ni de su gran influencia en la literatura
femenina posterior, sino trabajar el alcance iconogrifico que tuvo su figura como
escritora después de muerta, la gran publicidad que comenzé a recibir gracias a
la imprenta y, de manera tangencial, su incidencia en el cambio de mentalidad
alrededor de la capacidad femenina para acceder al conocimiento teoldgico.

Santa Teresa y su birrete en Espana

Marfa José Pinilla Martin, en su sobresaliente tesis de doctorado de la Univer-
sidad de Valladolid sobre la iconografia de la santa de Avila, sefala la temprana
presencia del tema de la escritura como parte central de la propaganda teresiana
con miras a su proceso de beatificacién (iniciado en 1591), tanto en grabados,
como en pinturas y esculturas. Su representacién con una pluma en la mano y
un libro fue tan importante como la famosa de la transverberacién.” Ya desde

10. Marcel Bataillon, Erasmo y Esparna, estudios sobre la historia espiritual del siglo xvi, trad.
Antonio Alatorre (México: Fondo de Cultura Econémica, 1966), 61y ss.

11. Sobre este tema se puede consultar Leszek Kolakowski, Cristianos sin Iglesia. La conciencia
religiosa y el vinculo confesional en el siglo xvir (Madrid: Taurus, 1982), 239 y ss.

12. Maria José Pinilla Martin, “Iconografia de santa Teresa de Jests”, tesis de doctorado (Univer-
sidad de Valladolid-Facultad de Filosofia y Letras-Departamento de Historia del Arte, s. £.), 639 y ss.



106 ANTONIO RUBIAL GARCIA

1599, esta autora sefiala, en la versién italiana de su Vida, escrita por el jesuita
Francisco de Ribera (publicada en 1590), que aparece el tipo iconogréfico de la
santa frente a su escritorio con libro abierto, tintero y pluma y la paloma que
la inspira. Rubens, Ribera, Zurbardn, Herrera y todos los pintores que trata-
ron ese tema seguirdn el mismo modelo. La escultura en cambio la represen-
tard de pie, no sentada, pero con los mismos atributos.”

Con la consumacién de su metedrico proceso de beatificacién (1614) segui-
do de su rdpida canonizacion (1622), la imagen medidtica de la santa se vol-
vié incuestionable, no sélo para la Peninsula Ibérica y sus colonias sino para
todo el 4mbito catdlico. Junto con Ignacio de Loyola, Teresa de Avila se cons-
tituirfa en un simbolo de hispanidad y catolicidad, en el emblema de la lucha
del imperio contra las potencias protestantes secuaces del demonio. Un nuevo
hito en la difusién de dicha propuesta fueron dos intentos fallidos por nom-
brarla patrona de las Espanas, uno (después de su beatificacién) por parte de
las Cortes de Castilla con la aprobacién de Felipe 111, y el otro mds tardio (con
su canonizacién) apoyado por el Conde Duque de Olivares bajo el reinado y
apoyo de Felipe IV; la propuesta desat6 una conflictiva disputa con la cate-
dral compostelana, que insistia en la exclusividad del patronato para Santiago
ap6stol, un guerrero invicto que se “negaba’ a aceptar un copatronazgo sobre
Espana (en esa década en la que la guerra de treinta anos enfrentaba a catdli-
Cos y protestantes) y menos con una mujer “pacificadora”.™#

Muy posiblemente en esa segunda polémica, que se dio entre 1626 y 1630, y
ante el fracaso de la propuesta de un patronato compartido, comenz4 la repre-
sentacion de santa Teresa con un birrete como atributo. Debié ser a partir de
entonces que las esculturas de la santa comenzaron a mostrarse ataviadas con
el birrete doctoral durante las procesiones, quizd por la injerencia que los doc-
tores de la Universidad de Salamanca tuvieron en el proceso de beatificacién y
canonizacién. Es muy probable que en ese ambiente haya aparecido la prime-
ra obra con ese atributo realizada por Alonso Cano en 1629, y que formé parte
del retablo que encargé Francisco de Ortega y su esposa en 1628, con destino

13. Otras dos vidas se publicaron a principios del siglo xvir: la de fray Juan de Jestis Marfa en
1609, en latin; y la que firmé fray Diego de Yepes (Zaragoza, 1606). Maria José Pinilla sefala que
se ha probado que esta tltima obra en realidad la escribié fray Tomds de Jests. Pinilla Martin,
“Iconografia de santa Teresa”, 23.

14. Pinilla Martin, “Iconografia’, 299 y ss. Véase también Erin Rowe, Saint and Nation: San-
tiago, leresa of Avila, and Plural Identities in Early Modern Spain (Pennsylvania State University
Press, 2011).



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA 107

a la iglesia del Colegio de San Alberto de Sicilia, perteneciente al Carmen Cal-
zado." Esas esculturas debieron servir de modelo para algunos grabados, sien-
do el primero en el cual la santa presentaba ese atributo que ilustra la portada
del libro Avisos espirituales de santa Teresa de Jesiis comentados por el padre Alon-
so de Andrade de la Compania de Jesiis.® En ella, dicho objeto estd colocado
sobre el altero de libros que son sus obras. Poco a poco dicho articulo comen-
z6 a tener una fuerte presencia en los grabados hasta volverse un atributo pro-
pio de la santa de Avila en el siglo xvrir; en algunos ejemplos que resguarda la
Universidad de Navarra, el birrete sobre la cabeza de la santa y portar un libro
y una pluma en las manos demuestran su destacado papel doctoral."”
Ningtin autor moderno ha insistido en este atributo, que se volvié suma-
mente popular a partir de finales del siglo xvii. Marfa José Pinilla Martin lo
trata de manera muy tangencial en su tesis y lo considera s6lo una variante de
la iconografia de la “santa escritora”. El tema, segtin ella, se volvié mds popular
en el siglo xv1ir en inscripciones y grabados que se referian a santa Teresa como
Doctrix Seraphica, a veces en paralelo con el Doctor Angelicus, santo Tomds de
Aquino.” La autora agrega una variante muy importante del tema, en la cual se
le representa como maestra de doctores, de la que existen dos ejemplos: uno en
el convento carmelita de Toro, en Zamora, que muestra a la catedrtica corona-
da con una guirnalda de flores; otro, un lienzo del xvi11 en la iglesia parroquial
de Pastrana donde la santa aparece perorando desde una cdtedra, con su birre-
te a un lado y ante un grupo de doctos varones que la escuchan extasiados. El
lienzo, que debid estar en el convento carmelita de San Pedro de dicha ciu-

15. Maria Dolores Mdrmol Marin, “Cuatro imdgenes de la iconografia carmelitana en la
escultura barroca andaluza”, Cuadernos de Arte e Iconografia. Revista virtual de la Fundacién Uni-
versitaria Espariola, V1, 12 (1993): 22-28 (www.fuesp.com). La autora sefiala que en la imagen se
presenta a la santa con los atributos que la distinguen como doctora de la Iglesia: en una mano
la pluma delicadamente sujeta, en la otra el libro y la cabeza cubierta con el birrete caracteristico
de su grado. Segtin la misma autora, al desaparecer el convento en el siglo x1x se perdié parte del
retablo, pero se salvé esta magnifica escultura que pertenecia a la época sevillana del maestro Cano
y que se encuentra en la actualidad en la iglesia de Nuestra Sefiora del Buen Suceso de Sevilla.
Algunos autores piensan que el birrete es posterior, pero esto no invalida la posibilidad de que la
escultura haya sido utilizada para procesiones y que el birrete se le haya colocado con tal finalidad.

16. Avisos espirituales de santa Teresa de Jesiis comentados por el padre Alonso de Andrade de la
Compania de Jesiis (Madrid: Gregorio Rodriguez, 1647).

17. Estos ejemplos se pueden ver en: www.unav.es/biblioteca/fondoantiguo/hufaexpz2/o1b.html.

18. Pinilla Martin, “Iconografia”, 644. Dicha autora pone el ejemplo de dos cuadros del convento
de carmelitas descalzos en Ratisbona, Alemania, obras de Gottfried Eichler.



108 ANTONIO RUBIAL GARCIA

dad, tomé el modelo de un grabado de 1731 que se encuentra en la Biblioteca
Nacional de Madrid.”

Considero, sin embargo, que el tema del birrete tiene mayores implicaciones
que las que Pinilla Martin descubre para la Peninsula Ibérica y que no explora
suficientemente, a pesar de que, al hablar de la escultura, esta autora muestre
numerosos ejemplos de santa Teresa escritora de pie, teniendo en la mayoria
de ellos el atributo del birrete.

El tema se difunde en la Nueva Espana

En el siglo xviir novohispano era una préctica coman colocar un birrete a las
esculturas procesionales de la santa, como se hace patente en dos cuadros que
describen traslados de monjas. En el primero, en el templo de la Soledad de
Puebla, las monjas carmelitas, trasladadas a su nueva casa por el obispo Panta-
leén Alvarez Abreu, siguen a las imdgenes de la Virgen y de la madre fundadora
doctorada con su birrete (fig. 1). En el segundo, en el Museo Regional Michoa-
cano, las monjas dominicas de Valladolid llegan a su templo de Santa Catalina
de Siena, donde las esperan las esculturas de los santos fundadores de las 6rde-
nes religiosas que tenian casa en la ciudad; la de los carmelitas estd representa-
da por una santa Teresa de Avila que porta birrete (fig. 2).°

En 1756, el diarista José Manuel de Castro Santa Anna daba esta noticia
del 9 de noviembre: en la dltima parte de las fiestas de celebracién por la con-
firmacién pontificia del patronato de la Virgen de Guadalupe sobre América,
“la religién carmelitana en nimero de cien sujetos, [llevd] a la mistica doctora
santa Teresa, con hdbito de tist de plata guarnecido de diamantes y rubies, y la
borla del bonete toda de perlas netas gruesas, que valuaron su adorno en mis
de 100.000 pesos”.”" Muy posiblemente de esta préctica procesional deriven
las numerosas pinturas y grabados que se encuentran en Espana, en la Nueva
Espafa y en otros lugares de América, en las que Teresa de Avila aparece rela-

19. Pinilla Martin, “Iconografia”, 646.

20. El cuadro lo estudié Nelly Sigaut, “Azucenas entre espinas. El traslado de las monjas de
santa Catalina de Siena en Valladolid, 1738”, en Elena Estrada de Gerlero, ed., XVI Cologuio
Internacional de Historia del Arte, El arte y la vida cotidiana (Ciudad de México: Universidad
Nacional Auténoma de México-Instituto de investigaciones Estéticas, 1995), 199-215.

21. José Manuel de Castro Santa Anna, Diario de sucesos notables, 3 vols. (Ciudad de México:
Imprenta de Juan N. Navarro, 1854), VI, 56.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA I09

1. Pablo de Talavera, Traslado de las monjas carmelitas a su nueva casa por orden del obispo
Pantaleén Alvarez Abreu (detalle), ca. 1748, 6leo sobre tela. Templo de la Soledad de Puebla.
Secretarfa de Cultura-INaH-Méx. “Reproduccién autorizada por el Instituto Nacional de
Antropologia e Historia”.



110 ANTONIO RUBIAL GARCIA

2. Anénimo, Las monjas dominicas de Valladolid llegan a su nuevo templo de Santa Catalina de
Siena (detalle), 1738, 6leo sobre tela. Museo Regional Michoacano. Secretarfa de Cultura-iNan-
Méx. “Reproduccién autorizada por el Instituto Nacional de Antropologia e Historia”.

cionada con el birrete doctoral, y que se volverd un referente obligado en una
buena parte de las representaciones de la santa escribiente (fig. 3). Se debe tener
en cuenta que los grabados serdn una importante herramienta de expansion y
publicidad del tema. El otro instrumento fueron los sermones, de los que se
conservan dos impresos en Puebla y uno en la Ciudad de México, en los cua-
les se habla abiertamente de santa Teresa como doctora.*

El primero, publicado en 1719, con el titulo La quinta essencia de la virtud:
santa Teresa de Jesiis, sermdn panegirico de sus glorias fue obra del carmelita fray
Andrés de San Miguel, quien decia lo siguiente:

22. Los tres sermones los publicé y comentd Alejandra Soria Gutiérrez, Retdrica sacra en la Nueva
Espana. Introduccion a la reoria y edicion anotada de tres sermones sobre Santa Teresa, Coleccién
Batihoja (Nueva York: Instituto de Estudios Auriseculares, 2014), consultado el 17 de mayo de
2016, en www.ideauriseculares.com.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA II1

3. José de Nava, Santa Teresa de Avila
como doctora, grabado, segunda mitad del
siglo xviir. Coleccién particular.

Sts THERESA de JE SUS.

Al asombro milagroso de las mujeres, a la confusién de los hombres, a la admiracién
de los dngeles, a la que supo hacer lugar entre los mayores principes, monarcas y reyes,
a la que tom¢ asiento entre los patriarcas mds ilustres, a la que si toma la pluma
reduce a claro y fécil estilo, todo lo que de la més recéndita y dificultosa teologia
dejaron sin orden esparcido en sus escritos los doctores sagrados, y que por esto se
hizo lugar atin entre los doctores de la iglesia, ddndole en la universidad del cielo la
borla y titulo de celestial a su doctrina el sumo vicario de Cristo.?

Después de esta introduccidn, el autor comparaba a Teresa con una Palas “ar-
migera y guerrera” y una “Minerva sabia”, la llamaba “Doctora de la Verdad”
y declaraba que su doctrina era “celestial”.>4

El segundo sermén, publicado en 1737 por el mercedario Juan de Salazar
para las carmelitas de Puebla, lleva por titulo Vida del amor de Cristo estampada

23. El texto estd en la biblioteca del Museo de Antropologfa. Andrés de San Miguel, La quin-
ta essencia de la virtud: santa Teresa de Jesiis, sermdn panegirico de sus glorias (Ciudad de México:
Herederos de Juan José Guillena Carrascoso, 1719), f. 1 1.

24. San Miguel, La quinta essencia, f. 19 vta.



112 ANTONIO RUBIAL GARCIA

en el corazon de Teresa. La tesis del autor era que Cristo se miré reflejado en
Teresa como en un espejo y todos sus argumentos iban dirigidos a mostrar los
paralelismos entre ambos personajes. En un arranque retérico, el autor llama-
ba a la santa

esclarecida matrona y felicisima heroina, en el merecer tan eminente que fue la
honra de Espana, lustre de la Europa, maestra de espiritus, doctora de las mansiones
del cielo, profeta en tantos misticos presagios, como gritan sus libros, mdrtir en las
adversidades, gloria de las virgenes, Minerva de la sabiduria, vida de la observancia,
alma de la aspereza y corazén de la gracia mds portentosa.”s

El tercer sermon, de titulo Sermdn quinto y segundo de Santa Teresa de Jesiis, lo
escribié el jesuita Nicolds de Segura y se publicé en México en 1742, junto con
otros en una coleccién. Por él sabemos que, en la bula de su canonizacidn, el
Sumo Pontifice declard que la santa habia alcanzado: “los puntos mds arca-
nos de la teologia mistica con una sabidurfa verdaderamente celestial”, y los
auditores de la Rota, “la calificaron doctora y maestra que Dios prepard para
su Iglesia”, por lo que concluia que debia ser considerada “en el gremio de los
doctores”. El jesuita agregaba: “nos veremos obligados a pronunciar, que en
sola esta prodigiosa Virgen se halla una perfectisima copia y vivisimo retrato
de toda la corte celestial y de todos y cada uno de los santisimos 6rdenes que
la ennoblecen”.?¢

Para el siglo xvir el doctorado de santa Teresa era ya vox populi, tanto asi
que en la Gaceta de México siempre que resenaba la fiesta de la santa la llamaba
con ese titulo. El 15 de octubre de 1731, por ejemplo, se decia: “Todos los Con-
ventos de Religiosos y Religiosas Carmelitas celebraron con gran solemnidad
4 la Seraphica Doctora Santa Teresa de Jestis y Ahumada, Madre y Maestra de
tan Ilustre Reforma”.?”

25. Juan de Salazar, Vida del amor de Cristo estampada en el corazon de Teresa. Sermén panegirico,
que en la plausible fiesta que anualmente celebra el convento de carmelitas descalzas de esta ciudad
de Puebla predicé... (Puebla: Viuda de Miguel de Ortega, 1737). Véase Soria Gutiérrez, Retdrica
sacra, 397.

26. De Salazar, Vida del amor de Cristo, 460y 462.

27. Juan Francisco Sahagtn de Arévalo y Juan Ignacio Castorena y Ursta, Gaceta de México, 3
vols., nim. 47, introd. Francisco Gonzdlez de Cosio (Ciudad de México: Secretaria de Educacién
Pdblica, 1949-1950), vol. I, octubre de 1731, 356.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  II3

Estos sermones y noticias se hacian eco de la difusién de las representacio-
nes pictéricas de santa Teresa portando el birrete doctoral, las cuales se vol-
vieron sumamente populares en la Nueva Espana desde la dltima década del
siglo xvir. La primera de ellas se inscribié en un cuadro firmado por Nicolds
Rodriguez Judrez en 1695 que se encuentra en la iglesia del Carmen de Cela-
ya. Un carruaje triunfal que aplasta herejes bajo sus ruedas y porta a la Virgen
Maria llega escoltado por pontifices y obispos a las puertas monumentales de
la casa carmelitana; frente a ella reciben al cortejo san Elias, el beato Juan de la
Cruz y la madre fundadora santa Teresa de Avila, los tres personajes portan en
sus manos sendos birretes doctorales apoyados en libros (fig. 4).

Un segundo ejemplo, poco més tardio, se encuentra en un cuadro de dni-
mas firmado en 1708 por Cristébal de Villalpando en el templo parroquial de
Santiago Tuxpan, Michoacdn, en cuyo centro estd santa Teresa con un birrete
a sus pies y cuyo patronato se debe a los condes de Miravalle.?® Es muy signi-
ficativo que esta obra no se halle en contexto carmelitano, lo que prueba la gran
difusién del culto y de la representacion del doctorado teresiano en todos los
dmbitos novohispanos (fig. 5). A partir de entonces el birrete se convertird en
atributo constante en la iconografia teresiana, siendo los ejemplos mds nota-
bles los que se encuentran en la Ciudad de México y en Puebla. Lo mds comin
es que el birrete aparezca asociado con su actividad de escritora, sobre su escri-
torio y en relacién con la pluma que la mistica sostiene en la mano; pero tam-
bién constituye uno de sus principales atributos en las representaciones de
santa Teresa acompanada por san Juan de la Cruz o por san Elias bajo el man-
to protector de la Virgen del Carmen. Por tltimo, el birrete aparece en oca-
siones coronando su cabeza, modelo directamente tomado de las esculturas
procesionales.

;Debemos considerar que estas representaciones novohispanas estaban influi-
das por la difusién de retratos de doctores universitarios que se daban en ese
momento? En una muestra de casi 300 retratos que se conservan y que forma-
ban parte de diversos acervos, entre ellos el de la universidad, se representé a
los ilustres miembros de ella de pie y con el imprescindible birrete colocado
a su lado. La mayor parte de los lienzos pertenecen a las tltimas décadas del

28. Pedro Angeles Jiménez elaboré la ficha catalogréfica, véase Juana Gutiérrez Haces, Pedro
Angeles, Clara Bargellini y Rogelio Ruiz Gomar, Cristdbal de Villalpando (Ciudad de México:
Fomento Cultural Banamex/Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investi-
gaciones Estéticas, 1997), 322 y ss.



114 ANTONIO RUBIAL GARCIA

4. Nicolds Rodriguez Judrez, Carro triunfal de la Virgen Maria llega al templo de la Jerusalén
carmelitana, 1695, Iglesia del Carmen de Celaya. Foto: Hugo Armando Félix Rocha.

siglo xv11 y sobre todo al xv111, etapa que coincide precisamente con la gran difu-
sién del tema que ahora me ocupa. No resultaria extrafio que las representacio-
nes de santa Teresa, con el emblema mds caracteristico de los egresados de dicha
casa, pudieran estar influidas por ese auge que tuvo la retratistica universitaria.>

Por otro lado, es muy sintomdtico que los carmelitas descalzos, orden que
nunca tuvo citedra universitaria en México, insistieran tanto en incluir el birre-
te doctoral de su santa fundadora, quizd como un acto simbélico para hacer
patente su presencia teoldgica en un dmbito del que estaban excluidos. Esto
también explicaria la insistencia en colocar birretes como parte de los emble-
mas de algunos santos varones de la orden o vinculados con ella. En el acervo

29. Sobre este tema véase el magnifico catdlogo de la exposicién coordinada por Clara Inés
Ramirez, Armando Pavén y Ménica Hidalgo, 7an lejos, tan cerca. A 450 afios de la Real Universidad
de México (Ciudad de México: Universidad Nacional Auténoma de México, 2001).



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  II§

5. Cristébal de Villalpando, Cuadro de dnimas con santa Teresa al centro, 1708, dleo sobre

tela. Templo parroquial de Santiago Tuxpan, Michoacdn. Secretarfa de Cultura-iNan-Méx.
“Reproduccién autorizada por el Instituto Nacional de Antropologia e Historia”.

del Museo del Carmen en San Angel, en los retratos de san Cirilo de Alejan-
dria, san Cirilo de Constantinopla, san Isidoro Pelusiota, san Juan de la Cruz
y san Cirilo de Jerusalén, todos representados como ilustres tedlogos, el birrete
aparece sobre su escritorio como parte de sus atributos.’® Ademis de ellos, sola-
mente los franciscanos tuvieron tal interés por mostrar a sus te6logos con ese
emblema doctoral de manera tan ostensible, sobre todo a su doctor sutil Duns
Scoto (defensor del inmaculismo), quien por no estar canonizado necesitaba
mostrarse con ese emblema de autoridad.>

30. Catdlogo de pintura del Museo del Carmen (Ciudad de México: Probursa, 1987), 88 y ss.
31. Véase Antonio Rubial Garcia, “Dos santos sin aureola. Las imdgenes de Duns Scoto y la
madre Agueda en la propaganda inmaculista franciscana”, en Peter Krieger, ed., XXVIII Coloquio



116 ANTONIO RUBIAL GARCIA

Respecto a santa Teresa, ese afdn por presentarla como doctora queda paten-
te en dos grandes lienzos anénimos del siglo xvIir que se encuentran en el
templo del Carmen de San Angel en la Ciudad de México y que pueden consi-
derarse como paradigmdticos de tales representaciones. En uno aparecen varios
frailes y monjas carmelitas presididos por los tres santos fundadores de la orden
(entre ellos santa Teresa con el birrete a sus pies) y protegidos bajo el man-
to de la Virgen del Carmen, el cual estd sostenido por la parentela celestial de
Marfa: san José, san Joaquin, santa Ana y san Juan Bautista, acompafiados
de grupos angélicos. El otro, mds interesante para nuestro propésito, muestra
a la santa de Avila ante un escritorio en el acto de escribir y frente a ella, como
en un espejo, santo Tomds en la misma actitud. Ambos santos reciben en su
oido el soplo de la paloma del Espiritu Santo (simbolizando su ciencia infusa)
y tienen a sus espaldas anaqueles de libros, complementos de su saber teolé-
gico. Este nuevo elemento, una biblioteca, es de suma importancia pues daba
a la lectura un valor que no se oponia a la ciencia infusa, sino que le era nece-
saria. Frente a un Aquinate cuya fama teolégica era incuestionable, al lado de
santa Teresa unos angelillos juguetean con su birrete doctoral que muestra, en
un guino aparentemente anecddtico, la necesidad de equiparar su sabiduria a
la del prestigiado tedlogo dominico, pues ambas provenian de Dios (fig. 6). El
centro de la imagen lo ocupa el venerado santo Cristo de Burgos, patrono de
los mercaderes santanderinos, grupo con el que los carmelitas novohispanos
tenfan fuertes ligas y bajo cuyo mecenazgo se debié pintar el cuadro.’*

La mayoria de estas representaciones se encontraban en templos y conven-
tos de la orden, tanto masculinos como femeninos, sin embargo, existen algu-
nos ejemplos en iglesias de otras érdenes y, sobre todo del clero secular. En el
templo parroquial indigena de Yauhquemecan, en Puebla, en el intradés que
remata el retablo mayor, se representé a la santa de pie, en actitud de escribir
mientras un dngel atraviesa su corazén flotante con una flecha. Sobre su escri-
torio, junto al libro abierto y el tintero, un bonete doctoral colocado sobre otro

Internacional de Historia de Arte, La imagen sagrada y sacralizada, 2 vols. (Ciudad de México:
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 2011), II, 563-
580. En el siglo xvi1 el birrete doctoral se volvié también atributo indispensable de otro santo
muy popularizado por los jesuitas, san Juan Nepomuceno.

32. Sobre la relacidn entre los carmelitas y los santanderinos véase Victor Manuel Cruz Lazcano,
“Hermanos de sangre y religién. Oligarquias y la orden del Carmen en Nueva Espafa borbénica”,
tesis de maestrfa en Estudios Virreinales (Ciudad de México: Universidad del Claustro de Sor
Juana, 2016).



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  II7

6. Anénimo, Santo Cristo de Burgos con Santa Ieresa y Santo Tomds escribientes, detalle, segunda
mitad del siglo xvii1, 6leo sobre tela. Templo del Carmen de San Angel, Ciudad de México.
Foto: Antonio Rubial.

libro cerrado avala que su saber teoldgico era incuestionable. ;Quién pudo ins-
pirar este cuadro sino el cura pdrroco de Yauhquemecan? Muy posiblemente
bachiller egresado de la Universidad de México, este sacerdote tuvo interés por
mostrar la sabiduria teoldgica de la santa, lo cual lo llevé a incluir en el lien-
zo encargado dicho birrete propio de los universitarios (fig. 7). Al igual que
muchos otros detalles pictéricos, esta inclusién debié pasar inadvertida para
sus feligreses indigenas, ajenos a tales sutilezas teoldgicas.

El birrete doctoral se difunde para otras santas
El cura de Yauhquemecan debié tener una especial devocién a santa Teresa y

a santa Gertrudis, la otra santa que comparte con ella el espacio del intradés
del retablo mayor. Sin embargo, los miembros de su corporacién universitaria



118 ANTONIO RUBIAL GARCIA

7. Anénimo, Santa Teresa de
Jestis con el corazdn traspasado,
primera mitad del siglo

xviiL, dleo sobre tela. Templo
parroquial de Yauhquemecan,
Puebla. Foto: Doris Bienko.

tenfan su propia santa te6loga y mdrtir, Catalina de Alejandria, cuya fiesta
como patrona de la institucién se celebraba con gran aplauso el 25 de noviem-
bre. A partir de que la universidad comenzé a ser controlada por el cabildo de la
catedral y de que las 6rdenes perdieron presencia en ella, santa Catalina de Ale-
jandria se convirti6 en el simbolo “seglar” mds importante de la corporacién
y a partir del siglo xvr el birrete comenzé a ser uno se sus emblemas asocia-
dos, como lo muestra un cuadro de la santa con donante que se encuentra en
una coleccién particular (fig. 8).

Santa Catalina de Alejandria, quien, segtn la Leyenda dorada de Jacobo de la
Vorégine, habia disputado con un grupo de filésofos antes de ser condenada al



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  II9

8. Anénimo, Santa Catalina de
Alejandria con donante, finales
del siglo xv11, éleo sobre tela.
Coleccion particular.

martirio, se consideré como la patrona de la filosofia.» En un cuadro de Balta-
sar de Echave Rioja fechado en 1678 (en la actualidad en el Museo Nacional de
Arte de la capital) se le represent6 disputando con los doctores. Esta obra fue
realizada por encargo de Luis Martinez Hidalgo y Montemayor, egresado de
Leyes de la Universidad de México y fiscal de las audiencias de Santo Domingo
y Guadalajara, y formé parte del acervo universitario. Unos afios atrds, el bachi-
ller Pedro de la Vega, cura de la parroquia de Santa Catalina Mdrtir, imprimia
en México, en 1672, un largo “poema heroico” sobre ella con el titulo La rosa

33. Jacobo de la Vordgine, Leyenda dorada, trad. José Manuel Macfas, 2 vols. (Madrid: Alianza,
1982), cap. CLXXII, 11, 766.



120 ANTONIO RUBIAL GARCIA

de Alejandria, entre flores de divinas y humanas letras, texto que debid inspirar
a sor Juana Inés de la Cruz.3* El cuadro estaba inmerso en una promocién que
el clero secular, tan vinculado a la Universidad de México, realizaba alrededor
del culto a esta santa.

En ese contexto, y bajo la influencia de las representaciones teresianas, es
posible entender un enorme lienzo que representa la Dormicién de la Virgen
en la capilla de Mixtecos anexa al convento de Santo Domingo de Puebla. En
él, dos figuras femeninas flanquean la figura de la Virgen ascendida a los cie-
los: santa Catalina de Siena y santa Catalina de Alejandria, ambas con el birrete
doctoral coronando sus cabezas. Es muy significativa la referencia a la tercia-
ria dominica, que hasta entonces habia estado un poco opacada (fig. 9). Sus
representaciones no son muy abundantes en las tltimas décadas del xv1r, pues
la presencia de santa Rosa de Lima, también terciaria dominica e imitadora de
su santidad y ademds criolla, recibié la atencién de todo el aparato publicitario.
Después de su metedrico proceso de beatificacién y canonizaciéon (1668-1673)
se convirtié en el paradigma de santidad femenina para los americanos, pero
no como escritora sino como visionaria.’> A pesar de ello, la orden de Santo
Domingo habia sido desplazada por el clero secular como corporacién recto-
ra en la universidad, por lo que necesitaba darle difusién a la actividad inte-
lectual de Catalina de Siena, que con su birrete se convertia en su timbre de
orgullo como universitarios.

Ademds del cuadro de la capilla de Mixtecos de Puebla, en un segundo
lienzo excepcional del siglo xvir, firmado por Pascual Pérez Salazar (m. 1721),
que se encuentra en el Museo de Arte Religioso de Santa Ménica de Puebla,
la santa de Siena es representada como doctora, con todos los atributos tere-
sianos ya fijados por la tradicién. En su cabeza porta el birrete doctoral, escri-
be de pie frente a su escritorio, contempla un crucifijo y tiene como fondo un
mueble lleno de tratados misticos y comentarios sobre los evangelios. Como
se ha visto la ciencia infusa ya no se consideraba como algo opuesto a la teo-
logia libresca, ambas se complementaban (fig. 10). En la segunda mitad del

34. Jaime Cuadriello, “Baltasar de Echave y Rioja. Santa Catalina de Alejandria discutiendo
con los sabios”, Catdlogo comentado del acervo del Museo Nacional de Arte. Nueva Espana. Pintura,
2 vols. (Ciudad de México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto Nacional de
Bellas Artes/Universidad Nacional Auténoma de México/Patronato del Museo Nacional de Arte,
2004), I1, 321 y ss.

35. Ramon Mujica, Rosa limensis: mistica, politica e iconografia en torno a la patrona de América
(Lima: Fondo de Cultura Econémica/Instituto Francés de Estudios Andinos, 2001), 65 y ss.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA 121

9. Anénimo, La dormicién y la coronacion de la Virgen con santa Catalina de Alejandria y santa
Catalina de Siena, primera mitad del siglo xv111, 6leo sobre tela. Capilla de Mixtecos. Conjunto
conventual de Santo Domingo, Puebla. Foto: Montserrat Andrea Bdez Herndndez.



122 ANTONIO RUBIAL GARCIA

siglo xvi11, los dominicos llamaban a su santa escritora “serdfica doctora”, y asi
aparece mencionada en una novena dedicada a ella, impresa en Guatemala en
1766 y escrita por fray Nicolds Rizo.3

Una tltima santa escritora promovida por el clero secular y por los jesuitas,
cuya iconografia se vio influida por la imagineria teresiana, fue santa Gertru-
dis, monja escritora y mistica alemana que vivié en el siglo xi1. En Yauhque-
mecan, como vimos, aparece representada frente a santa Teresa en su forma
mis tradicional: vestida de negro, con un béculo abacial en una de sus manos,
y muestra en su pecho un corazén en cuyo interior se encuentra resguarda-
do un nifo Jests. Su culto llegd a Espafia desde el siglo xv1 (la misma Teresa
ley6 su obra) y el biégrafo de la monja de Avila, fray Diego de Yepes, fue tam-
bién uno de sus grandes promotores a principios del siglo xv11;37 sin embargo,
después de la canonizacién de santa Teresa en 1622 la asociacion entre ambas
santas decayo, crecié la fama de la espafiola y ensombreci6 la de la alemana.
No fue sino hasta el siglo xviir que las imdgenes de santa Gertrudis se multi-
plicaron y difundieron en todo el imperio espafiol, tanto en Castilla, Aragén y
Portugal como en Bolivia, Pert, Nueva Granada y Nueva Espafia. La imagen
se presentd en grabados, lienzos y esculturas, se colocé en retablos y se incluyé6
entre los santos mds destacados en pinturas que mostraban la corte celestial,
sobre todo asociada con el rescate de las almas del purgatorio. Ademds, queda-
ron de ella una gran cantidad de menciones en sermones, novenas, oraciones,
misas y hagiografias en los cuales se enfatizaba a menudo su cardcter, como
alemana, de antidoto contra la berejia luterana.®

Junto con su iconografia tradicional que la mostraba con un corazén y el
nifio Jesus, en algunas de las representaciones novohispanas comenzé a mos-
trarse a la monja como escritora, frente a un bufete, un libro abierto y un tin-
tero, como en el lienzo de Juan Tinoco o en otro que se encuentra en el Museo

36. Nicolds Rizo, Novena a mayor honra, veneracién y culto de la Esclarecida Virgen y Seraphica
Doctora Santa Catharina de Sena. Lustre y honra de la Sagrada Religion de Predicadores (Guatemala:
imprenta de Sebastidn de Arébalo, 1766); José Toribio Medina, La imprenta en Guatemala (1660-
1821) (Santiago de Chile: imprenta del autor, 1910), 151, entrada 316.

37. Carta de Diego de Yepes a Leandro de Granada fechada en 15 de noviembre de 1603, véase
Gertrudis la Magna, Segunda y viltima parte de las admirables y regaladas revelaciones de la gloriosa
Santa Gertrudis (Valladolid: Juan de Bostillo, 1607), s. p.

38. Antonio Rubial y Doris Biefiko, “La mds amada de Cristo. Iconografia y culto de santa
Gertrudis la Magna en la Nueva Espana”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas XXV,
nam. 83 (2003): 5-54.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA 123

10. Pascual Pérez Salazar, Santa Catalina de
Siena con birrete, primera mitad del siglo
xvIIL, dleo sobre tela. Museo de Arte Religioso
de Santa Ménica de Puebla. Secretarfa de
Cultura-1INaH-Méx. “Reproduccién autorizada
por el Instituto Nacional de Antropologia

e Historia”.

Universitario de Puebla. Este tipo de representacién fue mds comin en Perti y
en ella se ve clara la huella de la iconografia teresiana. A esa misma influencia
se debe un grabado de José de Nava de finales del siglo xviir, muy difundido
en Puebla, en el cual santa Gertrudis aparece con el nifio Jests en los brazos,
sin el libro, pero ya coronada con el birrete doctoral (fig. 11).

Las VEpVESE;’lt[lCiO}’ZES dE escritoras contempom’nms

El modelo de las mujeres escritoras antiguas (las dos Catalinas y Gertrudis),
consagrado con la imagen de santa Teresa e implantado a partir de la propa-
ganda teresiana, muy pronto fue copiado por las otras érdenes religiosas y abri6
las pautas para que aparecieran nuevas representaciones de mujeres sabias “con-
tempordneas’ .

Los primeros que iniciaron este “descubrimiento” fueron los franciscanos,
quienes encontraron en la visionaria Marfa de Jests de Agreda (1602-1665)



124 ANTONIO RUBIAL GARCIA

su mejor ejemplo. Esta monja, autora de un popular libro, Mistica ciudad de
Dios, puso el tema de la ciencia infusa en el centro de su discurso, lo cual abrié
multiples discusiones alrededor de su inspiracién, tanto a favor como en con-
tra. El libro pretendia ser una biografia de la Virgen dictada por ella misma e
inmersa en una perspectiva apocaliptica centrada en la imagen de la Inmacu-
lada Concepcidn: Jerusalén, al igual que Maria, era centro y escenario de las
maravillas del Altisimo; ambas se asociaban también con el arca de la alianza y
en ellas estaban “cifradas todas las gracias y excelencias de la Iglesia triunfante
y militante”.3 La ciudad celeste, lo mismo que Maria lo hiciera con el templo
de Diana en Efeso, habfa vencido también al demonio y extirpado la idolatrfa.
A partir de la obra de la madre Agreda, la imagen de la Inmaculada, mujer vestida
de sol del Apocalipsis, qued6 indeleblemente unida a la de la Jerusalén celeste.°

La causa de la beatificacién de la monja se inicié tres afos después de su
muerte en 1668, y su obra mds polémica se publicé en 1670. Sin embargo, la
curia romana condend la Mistica ciudad de Dios en 1681y la incluy6 en el indi-
ce, siendo una de las principales acusaciones contra ella que la autora mantenia
las doctrinas de Duns Scoto como divinamente reveladas. Con todo, al poco
tiempo, el papa ordend la supresién del decreto para Espafa y Portugal y en
1686 la Inquisicidn espafola, que también habia puesto reparos a la obra desde
su aparicion junto con 16 universidades, daba un fallo favorable a su difusién.*"
No obstante, todavia en 1690 llegaban a la Nueva Espafia “tres edictos de la
Inquisicién prohibiendo los escapularios, oratorios, libros de la monja Agreda
y cruces”.** Como se puede observar, se habfa desarrollado toda una parafer-
nalia devocional alrededor de la monja concepcionista a pesar de los pruritos
y de las prohibiciones inquisitoriales.

Esa “desobediencia” fue especialmente notoria en los territorios de la Amé-
rica septentrional, donde las im4genes de la madre Agreda recibieron una gran
difusién, no sélo porque la Mistica ciudad de Dios se volvié un pilar funda-

39. Maria de Jests de Agreda, Mistica ciudad de Dios, ed. Celestino Solaguren (Madrid: Fareso,
1992), lib. I, cap. 17, parr. 250.

40. Antonio Rubial, “Civitas Dei in Novus Orbis, La Jerusalén celeste en la pintura novohispana”,
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas XX, nam. 72 (primavera 1998): 5-35.

41. Un problema similar se dio en Francia a raiz de la edicién de la Mistica ciudad de Dios en
francés en 1695, lo cual desaté una pugna entre marianos y antimarianos, estos tltimos apoyados
por los jansenistas. Celestino Solaguren, introduccion a la Mistica ciudad de Dios, XXX VIl y ss.

42. Antonio de Robles, Diario de sucesos notables, 3 vols. (Ciudad de México: Porrta, 1972), 11,
211. “Domingo 24 [septiembre de 1690].



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA 125

11. José de Nava, Santa Gertrudis, 1793,
grabado, tomado de Francisco Pérez Salazar,
El grabado en la ciudad de Puebla de los Angeles
(Puebla: Gobierno del Estado de Puebla,
Secretaria de Cultura, 1990), §3.

mental del inmaculismo novohispano, sino también por su asociacién con las
misiones franciscanas en el norte del territorio. De hecho, desde las tiltimas tres
décadas del siglo xvir esta orden fue tejiendo poco a poco una leyenda apoya-
da por supuestos testimonios indigenas que hacian aparecer a sor Marfa como
una sefiora de azul que habia anunciado a los indios la llegada de los francisca-
nos. Los misioneros en Nuevo México y Texas aseguraban que estas tradicio-
nes indigenas tenfan una enorme difusién en el norte, desde la regién de los
ocoroni y el Nuevo México hasta Canadd.® La leyenda se vio reforzada, ade-
mds, por la rebelién indigena que durante 12 anos (1680-1692) arrebaté Nue-
vo México del dominio espafiol y produjo la muerte de 21 franciscanos.* El
cronista de la orden, fray Agustin de Vetancurt, en su Zeatro mexicano (impre-
so en 1698), daba una extensa noticia respecto a la intervencién de la madre

43. Existen muchos estudios sobre la relacion de esta monja (conocida por los indios como
“la mujer de azul”) con las misiones nortefias, sobre todo en los Estados Unidos. Véase William
H. Donahue, “Mary of Agreda and the Southwest United States”, The Americas, ntm. 9 (1953):
291-314, también, Rubial “Dos santos sin aureola”, 570 y ss.

44. Isidro Sarifana, Oracidn fiinebre... en las exequias de 21 religiosos... de san Francisco que
murieron a manos de los indios apdstatas de la Nueva México (Ciudad de México: 1681).



126 ANTONIO RUBIAL GARCIA

Agreda en la conversién de los xumanas y con ello aumentaba su fama y la de
los frailes.# Pero fueron sobre todo los colegios de Propaganda Fide los que
difundieron con mayor entusiasmo estas leyendas, convirtiéndolas en uno de
los principales instrumentos de difusién de sus logros misioneros.

En este dmbito aparecié una de las primeras representaciones de la madre
Agreda en la Nueva Espana, la realizada por el pintor criollo Cristobal de Villal-
pando en 1706 para el convento-colegio de Propaganda Fide de Guadalupe en
Zacatecas (lugar donde hoy se conserva). El cuadro, titulado La mistica ciudad
de Dios inscrito bajo los muros de una luminosa Jerusalén celeste, muestra a la
monja Agreda y a un san Juan Evangelista nimbado plasmando con sus plu-
mas, en sendos libros, la visién apocaliptica de una Inmaculada que sobrevuela
la ciudad de las 12 puertas. Clara Bargellini ha sehalado atinadamente la vincula-
cién de este cuadro con el grabado del frontispicio de la primera edicién de
la obra de sor Marfa impresa en Madrid en 1670, aunque con una diferencia pues
en el grabado, ademds de san Juan, aparece Duns Scoto como acompanante de
la monja.#® Este grabado debi tener gran difusién pues se encuentra represen-
tado con mayor fidelidad que en la obra de Villalpando en un lienzo anénimo
del Museo de Arte Religioso de Santa Ménica de Puebla en el que san Juan y la
madre Agreda (quien recibe la inspiracién directa del Espiritu Santo) compar-
ten el espacio iconografico con Scoto, el doctor sutil. También en este cuadro
se ha conservado la distincién que hacfa el grabado entre las figuras canonizadas
(san Juan y la Virgen) representadas con aureola, de aquellas que sélo eran con-
sideradas venerables. Sobre todo los colegios de Propaganda Fide fueron gran-
des promotores de esa iconografia, pero a diferencia de santa Teresa, el birrete
debia ir acompanado por la santidad, por eso sor Marfa de Agreda no lo llevaba.

Un caso excepcional en este sentido es el gran lienzo que representa el drbol
de la familia franciscana que estaba en su templo en Toluca y que es en la actua-
lidad el sagrario de la catedral de esa ciudad. En él, tres monjas con el hibito
de las concepcionistas portan en sus cabezas birretes doctorales, una de ellas
es sin duda la madre Agreda y otra Beatriz de Silva, la fundadora de la orden.
Una cuarta religiosa con habito pardo (quizds una terciaria) trae el bonete en

45. Agustin de Vetancurt, Zéeatro mexicano (Ciudad de México: Porrda, 1982), parte IV, 96.
46. Clara Bargellini describe este grabado y hace un estudio del cuadro en el libro que coordi-
naron Juana Gutiérrez Haces, Pedro Angeles, Clara Bargellini y Rogelio Ruiz Gomar, Cristébal

de Villalpando, 317 y ss.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA 127

12. Anénimo, Arbol genealdgico de la familia franciscana, detalle, mediados del siglo xvi1, 6leo
sobre tela. Sagrario de la catedral de Toluca. Foto: Pedro Lépez Agustin.

la mano mientras mira hacia la rama superior del 4rbol donde estédn represen-
tados los varones, varios de ellos también con el birrete doctoral (fig. 12).47

El modelo de la mujer escritora también tuvo su continuidad en dos reli-
giosas novohispanas del siglo xvii1 cuyas obras estuvieron fuertemente influi-
das por la gran difusién que tuvo en América la obra mistica de santa Teresa
de Avila. Fue también por eso que ambas recibieron la publicidad suficien-
te como para que sus libros se imprimieran e igualmente que a las dos se les
hicieran retratos en los cuales el modelo teresiano estaba presente. Hace casi
20 anos Kathleen Myers y Amanda Powell dieron a conocer los escritos de
Maria de San Joseph (1656-1719), una monja agustina recoleta poblana, diri-
gida del obispo Manuel Ferndndez de Santa Cruz, connotada escritora misti-
ca y visionaria y una de las fundadoras del monasterio de Nuestra Sefora de
la Soledad en Oaxaca en 1697. A lo largo de las 2 000 pdginas que abarcaban
sus diarios, la religiosa describia sus visiones, profecias, enfermedades y difi-
cultades interiores, acompafadas de noticias de la vida cotidiana y de su acti-

47. Agradezco a Mario Sarmiento la referencia a este excepcional lienzo.



128 ANTONIO RUBIAL GARCIA

vidad como priora y fundadora.#® A su muerte, en 1719, el obispo de Oaxaca,
Angel Maldonado, encargé al dominico criollo Sebastidn Santander y Torres,
quien predicé su sermén funebre, la elaboracién de una Vida de la monja (que
incluyé abundantes pérrafos de su autobiografia espiritual) y la edicién de
unas Estaciones devocionales a la Virgen escritas por ella. El Sermdn se impri-
mié en Puebla, la Vida recibié dos ediciones, una en México y otra en Sevi-
lla, mientras que las Estaciones se publicaron en numerosas ocasiones en esos
tres lugares.

La publicacién de una obra mistica escrita por una mujer no era algo
comun, pero en la Nueva Espafia se dio un segundo caso de este tipo, el de
la religiosa poblana sor Marfa Anna Agueda de San Ignacio (1695-1756), pri-
mera priora y fundadora del convento de religiosas dominicas de Santa Rosa,
quien ademds de llevar una vida de santidad escribié varias obras misticas.
El obispo de Puebla, Pantaleén Alvarez Abreu, promovié en 1758 la edicién
de sus trabajos Mar de gracias que comunicé al altisimo a Maria Santisima 'y
Misterios del Santisimo Rosario, con una introduccién biogrifica del jesuita
veracruzano Joseph de Bellido y el sermén finebre que predicé el dominico
poblano Juan de Villa Sdnchez. A partir de una exposicién sistemdtica de las
virtudes tomada de la obra de santo Tomds de Aquino y basada en las metd-
foras que utilizara san Juan de la Cruz para describir el viaje del alma, sor
Maria ofrecia una visién original en la cual el tema de la leche de la Virgen
ocupaba un papel central, por ser la fuente de donde broté la sangre reden-
tora de Ciristo (fig. 13).

Unos afnos antes de que se publicara la obra de sor Maria Anna, el pintor
Miguel Cabrera pintaba el cuadro emblemdtico de la “décima musa”, sor Jua-
na Inés de la Cruz, que custodia el Museo Nacional de Historia del Castillo de
Chapultepec. La afamada religiosa jerénima, convertida desde el siglo ante-
rior en una de nuestras glorias patrias, aparece representada frente a su escri-
torio, con un tintero lleno de plumas, con la mano sobre un libro abierto y
con una biblioteca impresionante a sus espaldas. ;Quién puede dudar que al
realizarlo, el pintor oaxaquefio tuviera en mente la muy difundida iconogra-
fia teresiana?

Sor Juana, al igual que Teresa de Avila, Marfa de Jestis de Agreda, Marfa de
San José o Marfa Anna de San Ignacio encontraron en el convento el Gnico

48. Kathleen Myers y Amanda Powell, Wild Country in the Garden. The Spiritual Journals of a
Colonial Mexican Nun (Bloomington: Indiana University Press, 1999).



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA 129

13. José Benito Ortufo, Sor Maria
Anna Agueda de San Ignacio, 1758,
grabado, tomado de Imprentas,
ediciones y grabados de México Barroco
(México: Pinacoteca Virreinal, 1995),

117.

espacio de autonomia y conocimiento que la sociedad de su tiempo permitia
a las mujeres. En ¢él, el aprendizaje de la retérica, por medio de los sermones
y la literatura hagiogréfica, les daba las herramientas conceptuales para escri-
bir, podian disfrutar del tiempo y del prestigio que les permitia crear, libres
de maridos opresores y demandantes y sélo sujetas a unos confesores bastan-
te tolerantes y a unos obispos respetuosos, en general, de sus mecanismos de
autogestion. No existia en el dmbito protestante una situacién semejante.

Epilogo

La representacién iconogréfica que mostraba a mujeres en el acto de escribir era
un reflejo de los profundos cambios que estaba viviendo la cultura occidental



130 ANTONIO RUBIAL GARCIA

entre el barroco y la Ilustracién. La ruptura de las estructuras estamentales del
Antiguo Régimen estaba propiciando el ascenso de nuevos sectores sociales, como
los mercaderes y los funcionarios quienes, al igual que sus mujeres, comenzaron
a tener acceso a la educacién y generaron nuevos valores seculares. Un aspecto
fundamental de esa laicizacién fue, sin duda, la mayor injerencia de las mujeres
seglares en la religion. Ademds del notable fortalecimiento de la presencia femeni-
na en cofradias y hermandades en este periodo, es significativa la mayor atencién
que mostraron predicadores y directores de conciencia hacia ellas y el incremen-
to considerable de instituciones de religiosas de vida activa dedicadas al cuidado
y la educacién de las mujeres, como la Compafifa de Marfa, las ursulinas o las
hermanas de la caridad.#® En ese contexto debemos entender la difusién, des-
de el siglo xvi1, de escenas en las que santa Ana ensefia a leer y escribir a la Vir-
gen nifa en un cémodo y acogedor ambiente doméstico lleno de cojines y rico
mobiliario. A pesar de que el tratadista espafiol Francisco Pacheco condend esa
representacion en su Arte de la pintura por parecerle absurda (pues Maria habia
nacido con la ciencia infusa y con una sabiduria ingénita),’° el tema tuvo cierta
difusién en Espafia y América como un reflejo de la nueva actitud hacia la edu-
cacién femenina, aunque dicha actitud considerara a la mujer como un mero
instrumento de expansion de la ensenanza religiosa en el mundo doméstico.
Para entonces varias mujeres, especialmente en el dmbito conventual, estaban
utilizando este instrumento y sus obras se publicitaban gracias a la imprenta.
Se podria decir que se habian masculinizado al practicar una actividad que has-
ta tiempos recientes estaba pricticamente monopolizada por los hombres. No
obstante esto, en muchos cuadros, escritos y sermones se seguia considerando
que la cualidad propia de las mujeres era la emotividad y que la racionalidad era
un atributo mds bien masculino.

A pesar de que la mayor parte de las obras pictéricas aqui estudiadas fue-
ron promovidas por agentes varones con la finalidad de promocionar a sus
corporaciones e institutos, en muchos casos dichas pinturas se encontraban
en espacios de acceso publico y, por tanto, tuvieron una cierta influencia en
la conformacién de una conciencia colectiva. Se puede decir que el birrete de
santa Teresa (como fenémeno medidtico) y la teoria de la ciencia infusa (como

49. Ronnie Po-Chia Hsia, E/ mundo de la renovacién catdlica, 1540-1770, trad. Sandra Chaparro
Martinez (Madrid: Akal Editores, 2010), 175 y ss. Véase también Anggélica Veldzquez Guadarrama,
“De la caridad religiosa a la beneficencia burguesa: la dddiva social y sus imdgenes”, Anales del
Instituto de Investigaciones Estéticas XXXVIII, nim. 109 (otono 2016): 45-95.

so. Francisco Pacheco, Arte de la pintura (Madrid: Cétedra, 1990), 582 y ss.



EL BIRRETE DE SANTA TERESA Y LA CIENCIA INFUSA  I3I

paradigma teoldgico) fueron factores que incidieron en el reconocimiento de
la capacidad intelectual de las mujeres en el siglo xvi1. A pesar de su exclusién
de la universidad y la educacién formal superior, esos espacios donde se con-
sideraron como transmisoras de la sabiduria divina se convirtieron en los pri-
meros sintomas de un largo proceso que atn no concluye. Hasta el siglo xx,
por ejemplo, la Iglesia catélica reconocié la capacidad intelectual de algunas
santas otorgdndoles oficialmente el titulo de doctoras: Paulo VI nombré con
esa dignidad a santa Teresa de Avila y a santa Catalina de Siena en 1970. En
1997, Juan Pablo II se lo otorgé a santa Teresita del Nifio Jests. Y hasta 2012
Hildegarda de Bingen fue canonizada y declarada doctora por Benedicto XVI.
Tales actos, consecuencia de la presién ejercida por los movimientos feminis-
tas actuales, es apenas una expresion de lo rezagada que estd la Iglesia catdlica
respecto a los acelerados cambios del mundo moderno." %

s1. Esta investigacién no hubiera sido posible sin el apoyo de quienes me ayudaron en la reco-
leccién de materiales documentales e imdgenes: Mario Sarmiento, Doris Biefiko, Marfa Fernanda
Malpica, Montserrat Bdez Herndndez, Alejandro Andrade y Victor Cruz Lazcano.

N.B. El presente articulo es una version extensa de una ponencia presentada en el congreso Saberes
y Ensenanzas en la América Colonial, siglos xvi-xvi1, llevada a cabo en el Centro de Estudios de
América Colonial en la Universidad de Barcelona, Espana, entre el 20 y el 22 de octubre de 2016.



