Modelos de la imagen. El Mago del tarot Visconti

A Model for the Image. The Magician of the Tarot Visconti

Articulo recibido el 9 de enero de 2017; devuelto para revisidn el 5 de mayo de 2017; aceptado el 11 de

septiembre de 2017, http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062¢.2018.112.2635

Vanessa Alvarez Portugal

Lineas de investigacién

Lines of research

Publicaciones mas relevantes

Resumen

Palabras clave

Abstract

vanessalvarez.portugal@gmail.com

Usos de la imagen en el Renacimiento italiano y en la Nueva Espa-
fia; alquimia y magia en imdgenes astroldgicas durante la moderni-

dad temprana; arcos triunfales.

Uses of the image in the Italian Renaissance and in New Spain;
alchemy and magic in astrological images in Early Modern times;
triumphal Arches.

“Las vestiduras de Apolo en la Nueva Espana”, en Arte y patrimo-
nio en Iberoamérica. Trdficos transocednicos, eds. Marfa Inmaculada
Rodriguez Moya, Marfa de los Angeles Fernindez Valle y Carmen
Lopez Calderén (Castellé de la Plana: Universitat Jaume I, 2016),
173-185; “Astros festivos. Imdgenes celestes en los arcos triunfales de
la Nueva Espafia”, Concinnitas, Revista do Instituto da Artes da UER]
1, ndm. 22 (2013), 6-22; “Bildwissenschaft. Una ciencia en construc-
cién”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas XXXVI, ntim.
105 (2014): 215-254.

El siguiente articulo presenta un andlisis iconolégico de una carta del
mazo del siglo xv actualmente conocido como el tarot Visconti. La
carta adquirié el nombre El Mago, debido al reiterativo uso del moti-
vo iconografico en mazos de tarot posteriores. Modelos iconograficos
anteriores y contempordneos a esta carta se han encontrado en imdge-
nes provenientes de manuscritos y grabados con contenido astrol6gi-
co, alquimico y simbélico que datan de los siglos xtv y xv. El presente
estudio considera la importancia que estas tradiciones tuvieron en el

desarrollo cultural del Renacimiento italiano temprano.

Tarot; imdgenes astroldgicas; alquimia; arte lombardo; Renacimien-

to temprano.

This article presents an iconological analysis of a playing card from
the 15th century deck now known as the Visconti Tarot. This card

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XL, NUM. 112, 2018 33



134

Keywords

became named 7he Magician following the reiterated use of the ico-
nographic motive in later tarot decks. Earlier and contemporary
iconographic models of this card have been found in images from
manuscripts and prints with astrological, alchemical and symbolic
contents dating from the 14th and the 15th centuries. The present
study considers the importance these traditions had in the cultural

development of the early Italian Renaissance.

Tarot; astrological images; alchemy; Lombard art; early Renaissance.



VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

Modelos de la imagen

El Mago del tarot Visconti

ste trabajo se centra en un andlisis de la imagen, desde el punto de
vista de la historia de su iconografia, del triunfo El Mago del mazo
del tarot Visconti-Sforza, proveniente del Mildn del siglo xv." Dada
la materialidad y la calidad estilistica de sus triunfos, asi como de
la herdldica que muestran, es posible decir que estos mazos tuvieron su origen
en la corte milanesa viscontea durante la segunda mitad del guattrocento. Los
mazos de cartas para juegos de diversos tipos asi como sus diferentes reglas se
volvieron populares en Europa a partir del siglo xv,? sin embargo, hasta la fecha

1. La carta de “El Mago” s6lo sobrevive en el mazo del tarot llamado Visconti-Sforza, aunque
es muy probable que fuera similar a las cartas del Mago, ahora perdidas, de los otros dos mazos
visconteos también del siglo xv: el tarot Brambilla y el tarot Visconti di Modrone. Cabe destacar
que esta investigacién es un estudio desde la historia del arte, de ninguna manera se intenta hacer
una interpretacion simbdlica del desarrollo del tarot a partir del siglo x1x. A este respecto véase
Samuel Liddell MacGregor, The Tarot: its Occult Signification, Use in Fortune-telling, and Method
of Play (Nueva York: Occult Research Press, 1988); Gérard Encausse, Papus, Absolute Key to Occult
Science: the Tarot of the Bohemians. The Most Ancient Book in the World. For the Exclusive Use of
Initiates, trad. A. P. Morton (Londres: Chapman and Hall, 1892); Piotr Demidnovich Ouspenski,
The Symbolism of the Tarot, trad. Pogossky (Nueva York: Dover Publicactions, 1976); para estudios
sobre la relacién entre el tarot y la egiptomania, el hermetismo, la cdbala y la Golden Dawn, entre
otros, véase Iarot in Culture, ed. Emily E. Auger (Clifford: Valleyhome Books, 2014); Helen Farley,
A Cultural History of Tarot. From Entertainment to Esotericism (Londres-Nueva York: I.B. Tauris
& Co., 2009). Todas las traducciones aqui citadas son mias, salvo que se especifique lo contrario.

2. Al respecto véase Andrea Vitali, “Ludus triomphorum e tarocchi”, en 1/ zarocchino di Bologna,
Storia, iconografia, Divinazione dal xv al XX secolo, eds. Andrea Vitali y Terry Zanetti (Bolonia:
Edizioni Martina Bologna, 2005), 9-14; y Andrea Vitali, “Trionfi, trionfini e trionfetti, fra gioco e
letteratura”, consultado el 2 de julio de 2015, en http://www.letarot.it/page.aspx?id=238. Asi como

135



136 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

no se han encontrado descripciones o reglamentaciones de los mazos de los
tarots visconteos; es precisamente la falta de fuentes primarias respecto al uso de
estos tarots lo que da pie a investigaciones, tanto sobre el origen como sobre el
desarrollo iconogréfico que presentan, y la relacion de éste con el uso del mazo.

Varios han sido los estudiosos de los diversos mazos de cartas que han apa-
recido desde el siglo xv y que han sido denominados tarot, desde los intere-
sados por el enfoque esotérico’ hasta los que incluyen un andlisis histérico,
como Michell Dummett* o Stuart R. Kaplan,’ quien realizé una Enciclopedia
del tarot en la que aborda mazos que datan desde el siglo xv hasta el actual. Las
investigaciones de Giordano Berti sobre el tarot destacan en particular debido
a la incorporacién de andlisis histéricos e iconograficos.® Mdltiples mazos de
tarots han sido notablemente estudiados desde la historia del arte por Germano
Mulazzani y Sandrina Bandera, quienes mediante un minucioso andlisis estilis-
tico y de contexto histérico han logrado proponerles autorias y fechas de data-
cién.” Por otra parte, desde una perspectiva filoséfica se encuentran los trabajos
de Ronald Decker® y de Christophe Poncet,? asi como los de Andrea Vitali,*® los

Robert Steele, A Notice of the Ludus Triumphorum and Some Early Italian Card Games, with Some
Remarks on the Origin of the Game of Cards (Londres: Nichols and Sons, Parliament Mansions,
1900); y Pietro Sella, “Nomi latini di giuochi negli statuti italiani (sec. x1r-xviv)”, consultado el 2
de julio de 2015, en http://documents.irevues.inist.fr/bitstream/handle/2042/2547/11%20TEXTE. pdf.

3. Gertrude Moakley, 7he Tarot Cards Painted by Bonifacio Bembo for the Visconti-Sforza Family:
An Iconagraphic and Historical Study (Nueva York: The New York Library, 1966); y Heather Mendel,
The Syzygy Oracle-Transformational Tarot and The Tree of Life: Ego, Essence and the Evolution of
Consciousness (Winchester y Washington: Dodona Books, 2013), entre otros.

4. Michael Dummett, // mondo e l'angelo i tarocchi e la loro storia (N4poles: Bibliopolis, 1993).

5. Jean Huets y Stuart R. Kaplan, The Encyclopedia of Tarot, 4 vols. (Connecticut: Game
Systems, 1978).

6. Giordano Berti, “I tarocchi in Piemonte”, en Tarocchi le carte del regno, la storia, i simboli,
il mito, eds. Andrea Ascari, Andrea Vitali y Giordano Berti (Bolonia: Edizioni le Tarot, 1997),
1-8; y Giordano Berti y Pietro Marsili, “La diffusione dei tarocchi tra i sec. xv-x1x", en Tarocchi
le carte del regno, 9-48.

7. Germano Mulazzani,  tarocchi viscontei e Bonifacio Bembo (Mildn: Amilcare Pizzi/Cinisello
B., 1981); Sandrina Bandera, Brera, I tarocchi: il caso e la fortuna Bonifacio Bembo e la cultura cortese
tardogotica (Mildn: Electa, 1999).

8. Ronald Decker, The Esoteric Tarot: Ancient Sources Rediscovered in Hermeticism and Cabalah
(Wheaton: Quest Books, 2013).

9. Christoph Poncet, “Un gioco tra profezia e filosofia: i tarocchi di Marsilio”, en 7/ linguaggio
dei cieli. Astri e simboli nel Rinascimento, eds. Germana Ernst y Guido Giglioni (Roma: Carocci
Editore/Frecce, 2012), 255-323.

10. Andrea Vitali et al., I tarocchino di Bologna, Storia, iconografia, Divinazione dal Xv al xx



MODELOS DE LA IMAGEN 137

cuales destacan por el cuidado que otorga al contexto sociohistérico para tender
lazos entre éste y las tradiciones culturales orientales y hebreas. Sin embargo, la
relacién que existe entre las representaciones de las cartas denominadas triunfos
del tarot y las utilizadas en almanaques, manuales o manuscritos de conteni-
do astrolégico ha sido abordada escasamente. El principal objetivo de la pre-
sente investigacion es mostrar el vinculo entre la representacién de la carta de
triunfo llamada El Mago, de los mazos de tarot Visconti, y las representaciones
astroldgicas y alquimicas de fuentes anteriores y contemporaneas. Su iconogra-
fia serd el hilo conductor del texto, de tal forma que resultardn incluidos diver-
sos motivos iconogréficos de la cultura occidental provenientes de finales del
medioevo, lo cual permitird lograr una aproximacién a la idea y probables usos
que se le daba a estos mazos de cartas en el Renacimiento europeo temprano.

Para el presente andlisis tomo como referencia las propuestas tedrico-icono-
l6gicas del historiador del arte y de la cultura Aby Warburg (1866-1929), quien
buscé trazar una correspondencia entre la produccién de imdgenes y la magia
astroldgica, para asi poder explicarlas de acuerdo con las pricticas culturales e
intelectuales de la sociedad que las producia.” De tal modo, se tratard el contex-
to cultural de la corte de Filippo Maria Visconti (1394-1447) y Francesco Sfor-
za (1401-1466), para llevar a cabo un estudio de la imagen dentro de las cartas,
asi como lo realiza Ewa Sniezynska-Stolot cuando aborda las imdgenes astro-
l6gicas integradas en diversos salterios;™ y, debido a la falta de fuentes escritas,
tanto de los mazos visconteos como de ciertos grabados astrolégicos y alqui-
micos, seguiré la propuesta iconogrifica de Guy de Tervarent,” quien sugiere

secolo (Bolonia: Edizioni Martina Bologna, 2005); y Andrea Vitali, “Trattato del gioco delle
Minchiate, un documento sul gioco delle Minchiate del 17167, consultado el 2 de julio de 2015,
en htep://www.letarot.it/page.aspx?id=257.

1. A este respecto, véase Aby Warburg, “Arte italiano y astrologfa internacional en el Palazzo
Schifanoia de Ferrara (1912)”, en Aby Warburg, £/ renacimiento del paganismo. Aportaciones a la
historia cultural del Renacimiento europeo, ed. Felipe Pereda (Madrid: Alianza Editorial, 2005),
415-438; y Aby Warburg, “VI Die Einwirkung der Sphaera Barbarica auf die kosmischen Orien-
tierungsversuche des Abendlandes”, en Davide Stimilli y Claudia Wedepohl, Per monstra ad
sphaeram. Sternglauben und Bilddeutung. Vortrag in Gedenken an Franz Boll und andere Schrifien
1923 bis 1925 (Manich: Délling und Galitz, 2008), 63-127. Sobre las investigaciones de Warburg,
véase Kurt W. Foster, “Introduccién”, en Warburg, E/ renacimiento del paganismo, 11-56.

12. Ewa Sniezynska-Stolot, “Christian Interpretation of the Zodiac in Medieval Psalters”, en
Umeni, Casopis, Ustavu Teorie a Déjin Umeni ceskoslovenské Akademie véd rocnik xxxvir (Praga:
Academia/Nakladatelstvi Ceskoslovenské Akademie ved Praha, 1989), 97-111.

13. Guy de Tervarent, De la Méthode iconologique (Bruselas: Palais des Académis, 1961), 25.



138 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

enfocarse en encontrar la relacién entre las representaciones de diversas fuen-
tes, documentos y objetos vy, tras ello, dejar abiertas diversas posibilidades de
interpretacién de acuerdo con el contexto filoséfico y cultural.

A continuacién, entonces, abordaré inicialmente los problemas de defini-
cién de los triunfos y del tarot. Debido a su iconografia y su estilo tardogético
es posible ubicar a los mazos visconteos en el quattrocento italiano e identifi-
carlos en su contexto politico con las practicas culturales correspondientes,
propias de la filosofia natural, permeante en la época.™ En seguida analizaré la
carta de triunfo llamada EI Mago, en su relacién con otras imdgenes semejan-
tes extraidas de diversos manuscritos y grabados, anteriores y contempordneos,
gracias a los que es posible establecer un vinculo con la iconografia astrolégi-

ca¥ y alquimica,'® como se explicard mds adelante.

14. La filosoffa natural de la Edad Media y el Renacimiento temprano estd influida por el
pensamiento aristotélico. Sus propuestas parten de que los seres estdn compuestos por forma y
materia. Para ello véase Cristia Mercer, quien presenta de manera clara algunas premisas base
de la filosoffa natural escoldstica: “Platonism in Early Modern Natural Philosophy. The Case of
Leibniz and Conway”, en The Perennial Tradition of Neoplatonism, ed. John J. Cleary (Leuven
University Press, 1997), 113-114. Para mayor referencia véase Edward Grant, A History of Natural
Philosophy: From the Ancient World to the Nineteenth Century (Cambridge University Press, 2007).

15. El origen de las imdgenes astroldgicas se puede encontrar en las denominaciones de las
formaciones estelares, por ejemplo, tanto en la determinacién de las constelaciones zodiacales
como en las personificaciones de los planetas, base del desarrollo de la ciencia astrolégica, desde
Arato. La iconografia de las fuentes griegas en tratados astrolégicos viajo al este, y sirvié para el
esparcimiento de conocimiento astroldgico con usos adivinatorios y médicos. Dentro de la his-
toria del arte, Warburg fue de los primeros en detectar estas rutas migratorias que incluso fueron
expuestas en los proyectos de exposicién como la planeada en el Museo Alemdn de Munich en
1927. Véase Aby Warburg, El Atlas de imdgenes Mnemosine, vol. 11, ed. trad. y notas de Linda
Béez Rubi (México: Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Estéticas, 2012), 35.

16. Enla Edad Media, la alquimia era considerada una préctica de transformacion de los metales,
para lo cual los postulados de Aristételes sobre la materia resultaban una autoridad. Barbara Obrist,
“Die Alchemie in der mittelalterlichen Gesellschaft”, en Wolfenbiitteler Forschungen, die Alchemie
in der europdischen Kultur-und Wissenschafisgeschichte, ed. Meinel Christoph (Wiesbaden: Herzog
August Bibliothek Wolfenbiittel, 1986), 40. Para la alquimia en la Edad Media véase Vincent
de Beauvais, Speculum naturale (Venecia: Hermannus Liechtenstein, 1494). Sin embargo, con
el tiempo el proceso de metamorfosis —tanto mediante la destilacién como la fermentaciéon—
fue aplicado para ejemplificar la transformacién del alma. Véase Titus Burckhardt, Alguimia,
significado e imagen del mundo, trad. Ana Maria de la Fuente (Barcelona: Plaza & Janés, 1976).
Las imdgenes del proceso alquimico surgieron, en gran medida, de reintérpretes alquimicos de
autores de mitologfa grecorromana, como Ovidio y Virgilio, entre quienes se encuentran Cornelius



MODELOS DE LA IMAGEN 139

De triunfos a juegos del tarot

En Italia, de 1400 a 1600 las palabras zrot y triunfo sirvieron para referirse
tanto a las cartas de un mazo,"” como a los distintos juegos a los que se podia
jugar con ellos.™

El término zarot deviene de los triunfos, figuras alegéricas que se afadian a
un mazo de generalmente 40 cartas numerales y 16 de personajes de corte.” El
vocablo zarocchi tiene muchas acepciones dependiendo de la época en que se

Agrippa, Michael Maier e incluso Francis Bacon. Véase Thomas Willard, “The Metamorphoses
of Metals: Ovid and the Alchemists”, en The Metamorphoses of Metals: Ovid and the Alchemists,
eds. Alison Keith y Stephen Rupp (Toronto: crRrs Publications, 2007), 156-158. Algunos ejemplos
de imdgenes alquimicas se encuentran en los frescos de la capilla Scrovegni de Padua, de prin-
cipios del siglo x1v, y en famosos manuscritos del siglo xvi como el Splendor Solis. Splendor solis
oder Sonnenglanz: Studien zu einer alchemistischen Bilderhandschrift, ed. Jorg Vollnagel (Munich:
Deutscher Kunstverlag, 2004).

17. En el quattrocento italiano se usaba la palabra triumphi para referirse al mazo compuesto
por 78 cartas, de las cuales 22 eran alegéricas y 56 representaban a la corte —paje, caballero, reina
y rey— y ntimeros. De finales del guattrocento al cinquecento, al mazo de los triumphi se le deno-
mind ludus tarochorum o juego de tarot. En el siglo xv1 al mismo mazo se le denominé zarocchi.
Literatos, como Giulio Cesare Croce se refirieron a las cartas triunfales como triumphi de’ rarrochi,
mientras que otros, como Notturno Napolitano, para referirse a las mismas, utilizaron el término
trionfi o triumphi. Andrea Vitali sugiere que estas cartas eran llamadas por los jugadores #rionfi en
tanto que posefan en el juego un valor superior al de las numerales y las de la corte. Véase Vitali,
“Trionfi, trionfini e trionfetti”.

18. Contempordneamente, con el término ludus triumphorum o ludus ad triumphos se nombré al
juego en el cual se utilizaban las cartas numerales y las cartas de corte. Este juego inclufa unas cartas
denominadas #ionfi, las cuales constitufan la baza —también llamadas brisca—, es decir, la carta que
sale del mazo barajeado y guia el resto del juego. Esta se descubria al inicio de la partida a la voz fudus
ad triumphos. Véase el término triumphorum, en Sella, “Nomi latini di giuochi”, 213. En sf existieron
diversos juegos de azar. En 1550 Cardano menciona el zriumphi, el triumfeti'y el sequentium tarochi
(véase Archaeologia, vol. LVIL, citado en Steele, A Notice of the Ludus Triumphorum, 10). El ludus
ad trapollinus era considerado un juego de #rionfi, mencionado por Pietro Sella. Por otra parte, en
el volumen VII del Dizionario della Lingua Italiana de 1830 se le llama #rionfo ala carta nombrada
por el jugador, mientras que el segundo volumen del Dizionario Piemontese ltaliano Francese dice
que el #rionfi abarca los juegos de cartas como el trionfetti, trionfini, chartularum lusus, el trionfi y
los juego de los triunfos. Vitali, “Trionfi, trionfini e trionfetti”.

19. Un ejemplo mds sobre la vastedad de uso del «érmino #iumphi es que a principios del
quattrocento existia un mazo de cartas denominado riumphi, el cual fue ideado por Marziano da
Tortona para Filippo Maria Visconti. Este contenfa imdgenes de divinidades clésicas, de figuras
de aves como 4guilas, fénix y tortugas. Para profundizar sobre el término zarot y triunfo, como
mazos y como juego, véase Tania Vanessa Alvarez Portugal, “El mago, el coche, el ermitano y el



140 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

emplee. Para facilitar el uso de términos, aclaro que me referiré con la palabra
taror a las 22 cartas alegdricas de un mazo de 78, entre las que se encuentran las
numerales y las de figuras de la corte.

En 1526 Francesco Berni escribe en Roma las primeras reglas del juego del
tarot, I/ Capitolo del Gioco di Primera.*® En el siglo xv1 se consideraba que
los juegos de tarot no eran de azar porque involucraban el uso de la memoria
mediante alegorias y personificaciones representadas en los triunfos, razén por
la cual no estuvieron proscritos por la Iglesia.? Sin embargo, en tanto que jue-
gos de cartas, fueron condenados por el vicio que causaban y por los delitos
que se perpeturaban en torno a la mesa de juego.?

El tarot fue muy popular en la corte milanesa, como lo prueban los testi-
monios sobre Alfonso de Este (1476-1534), Galeazzo Maria Sforza (1444-1476) y
Ludovico Sforza, el Moro (1452-1508), asi como la gran cantidad de cartas con-
servadas en el depdsito del castillo sforzesco de Mildn.» En el Palacio Borro-
meo se encuentra un fresco llamado la Stanza dei giochi, en donde se representa
a los jugadores del tarot con una actitud seria.

Carlo Pisarri en su Istruzioni necessarie per chi volesse imparare il givoco dilet-
tevolte delli Tarocchini di Bologna, escrito en 1754, y que dice estar basado en otro
manual mds antiguo, informa que durante las partidas estd prohibido hablar
porque el propio juego involucra una gran atencién y ejercicio de memoria.>*

colgado del tarot Visconti-Sforza”, tesis de maestria (México: Universidad Nacional Auténoma de
México-Facultad de Filosoffa y Letras, 2012), 10-15; y Andrea Vitali, “Trionfi, trionfini e trionfetti”.

20. Berti y Marsili, “La diffusione”, 14.

21. Sobre las referencias a prohibiciones de juegos de cartas desde el siglo x1v, véase Steele, A
Notice of the Ludus Triumphorum, 11. Otro tipo de juego que utilizé las cartas del tarot fue el de-
sarrollado por Troilo Pomeran, quien compuso un poema (poemeto) en el que une las 22 figuras
del tarot al nombre de mujeres venecianas solteras, creando asi el “juego de las mezclas” (degli
abbinamenti), seglin una costumbre de asociaciones y de motivos verbales que se mantuvieron
entre 1600 y 1700, de particular dificultad para leer en publico. Mds tarde, esta prictica se utilizé
junto con la sdtira politica de 1800, cuando a los triunfos se les afiadié la personalidad politica
del momento. Lucia Nadin Bassani, Le carte da Gioco a Venecia. Larte dei cartoleri (1400-1700)
(Venecia: Centro Internazionale della Grafica, 1989), 17.

22. Entre los cuales se encuentran el robo y el uso de la violencia. Véase Giovanni Dolcetti
citado en Vitali, “Trionfi, trionfini e trionfetti”. Testimonios al respecto pueden encontrarse en
archivos de Venecia, ciudad en la cual desde el cinguecento se hallan numerosos comentarios de la
difusién del juego de cartas en todos los estratos sociales. Nadin, Le carte da Gioco a Venecia, 16.

23. Nadin, Le carte da Gioco a Venecia, 17.

24. Este mazo consiste en 64 cartas y es para cuatro personas, en el cual juegan dos contra dos.
Al principio cada uno toma una carta al azar y quien tenga la carta més alta inicia la partida. El



MODELOS DE LA IMAGEN 141

Puede que el juego del siglo xvi11 asi como el representado en la stanza dei gio-
chi guarde un contenido literario-filoséfico, como los Triunfos de Petrarca, o
incluso alquimico® o astrolégico, como llegé a ser frecuente en la formacién
humanista, segin se verd a continuacién.

Me parece interesante destacar que pese a que las menciones de cartas de
juego inician desde 1377, con el De moribus et disciplina humani conversatio-
nis de Johannes Teutonicus, las referencias a los triunfos o al tarot son escasas
hasta 1484, salvo lo senalado por Decembrio sobre las cartas de dioses y ani-
males de Filippo Maria Visconti hechas por Marziano da Tortona alrededor
de 14115 el minchiate de Aurelia Visconti Gonzaga entre 1427 y 1447; y ya més
especificamente en 1484 un mazo de zarocchi hecho para Ascanio Maria Sfor-
za.?® Estimo que fue quizds el uso privado de estos mazos la razén por la cual
se encuentran tan pocas menciones de los mismos en la literatura popular.

Son pocas las fuentes del siglo xv que hablan sobre el uso aristocrético filo-
s6fico del tarot, como lo describe Vicenzo Imperiali para 1550 en la Risposta ala
inventiva contro il gioco del Tarocco, escrita en Ferrara por Flavio Alberti Lillio,
en donde afirmé que, “El juego del tarot es de senores, principes, reyes, baro-
nes y caballeros”.?” Tras un examen detenido es notable que las fuentes tien-
den a marcar una diferencia entre el uso que cada grupo social le imprimia al

objetivo es hacer tiradas de cartas en serie. Hay cinco series, la de las espadas, los bastos —que
siguen el mismo orden—y la de las copas y los oros. Estas estin compuestas por diez cartas, cuyo
orden en los bastones y las espadas es de rey, reina, caballo, paje, diez, nueve, ocho, siete y seis (el
rey es el més fuerte); mientras que en las copas y en las de oros, el orden es el contrario. La quinta
serie la conforman los triunfos, en el juego llamada la serie Granda, ahi el orden es: El Angel, El
Mundo, El Sol, La Luna, La Estrella, La Flecha, El Diablo, La Muerte, El Traidor, El Viejo, La
Rueda, La Fuerza, La Justicia, La Templanza, El Carro, El Amor; los cuatro Mori (papesa, papa,
emperador y emperatriz) no tienen un orden, sélo “toman” (o vencen) a la carta anteriormente
jugada; El Bagatela y El Loco recorren toda la secuencia por lo que se llaman contatore; véase
Catlo Pisarri, [struzioni necessarie per chi volesse imparare il ginoco dilettevolte delli Tarocchini di
Bologna (Bolonia: Ferdinando Pisarri, 1754), 16-18.

25. Bandera, Brera, I tarocchi, 18.

26. Realizado por el pintor Antonio de Cicognara. Ascanio Marfa Sforza fue nieto de Fili-
po Maria Visconti. Bordigallo, Chronache di Cremona, citado en Steele, A Notice of the Ludus
Triumphorum, 12.

27. “Il gioco del tarocco ¢ da Signori, Principi, Re, Baroni, et Cavalieri”, en Berti y Marsili,
“La diffusione”, 17. Esta asercion sirve de base para Berti y Marsili quienes consideran que el
tarot tuvo un origen aristocrdtico. Por otra parte, Vitali considera que su origen es popular, y que
la causa por la que no sobreviven cartas populares de tarot se debe a la constante manipulacién
de la que eran objeto.



142 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

juego del tarot. Asi, resultaria que el uso popular consideraria juegos azarosos
con los triunfos, como la brisca en el ludus triumphorum;*® mientras que, para
Imperiali, el tarot se define como un juego aristocrético filoséfico —como el
minchiate. Para el canénico Pierre Grégoire, el tarot poseia elementos de eru-
dicién que otros juegos de cartas, como la basseta, no tenian.*

Los tarots Visconti

Existen actualmente tres mazos de tarot determinados visconteos: el tarot Bram-
billa o tarot Brera-Brambilla,?° el tarot Visconti di Modrone o tarot Visconti

28. Véase la nota 18.

29. Véase Vitali, “Ludus triomphorum e tarocchi”, 15. Entre los mazos del tarot del siglo xv
que contenfan material filoséfico podemos encontrar el Zarocchi di Alessandro Sforza (ca. 1450
y 1460) de Ferrara y el Zarocco leber de probable origen veneciano, que contiene ocho cartas de
triunfos inspiradas en divinidades griegas, las cuales estdn enumeradas y portan leyendas en latin
que brindan su significado, mientras que las cartas de la corte retratan personajes histdricos de
la antigiiedad (Berti y Marsili, “La diffusione”, 20 y 44); el tarot de Carlos VI (de entre 1470 y
1480), que obtiene su nombre de la errénea identificacién con las cartas mencionadas en un libro
de cuentas de Carlos VI de Valois de 1392; asi como el zarocchino de Bolonia, el tarot siciliano y el
austriaco, cuyas reglas resultan similares (Vitali, “Ludus triomphorum e tarocchi”, 23). Asimismo,
el minchiate florentino, que contiene cartas de las virtudes teologales, de los elementos y de los
signos zodiacales. Del minchiate florentino cuyas reglas son principios moralizantes o filoséficos da
noticia la condesa Aurelia Visconti Gonzaga de Mildn (de 1427 a 1447) (véase Steele, A Notice
of the Ludus Triumphorum, 8-9). Sobre la forma de jugar, se encuentra el manuscrito Regole del
nobile e dilettevole gioco delle Minchiate, compuesto por el Avv. Niccold Onesti (Roma, 1716),
ubicado actualmente en la Biblioteca de Castiglion Fiorentino. El tratado proviene de la casa del
sefior Giuseppe Cagnoni, sobrino y heredero del histérico Giuseppe Ghizzi; asi como las Regole
genereli del ginoco delle minchiate, con divere istruzioni brevi, e facili per bene imparare a ginocarlo
(Florencia, 1781). Véase también Samuel Weller Singer, Researches into the History of Playing Cards,
with Illustrations of the Origin of Printing and Engraving on Wood (Londres: T. Bensley and Son
for Robert Triphook, 1816), 351-352.

30. Hay todavia un debate sobre el origen de los mazos. Concuerdo con Sandrina Bandera en
sus conclusiones, quien data el origen de estas cartas entre 1442 y 1445, las cuales toman el nombre
de Giovanni Brambilla, quien las compré en Venecia alrededor de 1900. En 1916 el mazo se le
ofreci6 a John Pierpont Morgan por 20 mil libras esterlinas, mas no aceptd la oferta (Bandera,
Brera, I tarocchi, 66). El mazo originalmente tenfa 78 cartas, de las cuales, 44 fueron compradas por
el gobierno de Mildn en 1971: dos triunfos, los llamados El Emperador y La Rueda de la Fortuna;
siete personajes de la corte y las cartas numerales de las cuatro figuras (espadas, bastos, oros y
copas). Estas cartas se encuentran en la Pinacoteca Brera de Mildn (Bandera, Brera, I tarocchi, 14).



MODELOS DE LA IMAGEN 143

Cary-Yale,” y el tarot Visconti-Sforza Colleoni-Baglioni o tarot Visconti-Sforza
Pierpont-Morgan-Bergamo.?> Cobran el nombre Visconti debido a la presen-
cia, en algunas de sus cartas, de la heraldica de esta casa milanesa —asi como
el dltimo mazo la contiene de la familia Sforza—, aunado al del coleccionis-

31. Para Sandrina Bandera estas cartas se hicieron antes de 1447 (Bandera, Brera, I tarocchi, 21).
En 1947 las cartas las compré Melbert B. Cary Jr. disefiador gréfico e importador interesado en
la imprenta y, junto con su esposa Mary Flager Cary, en las cartas de juego. Tras la muerte de la
sefiora Cary en 1967, su coleccidn de cartas, incluidas las del mazo Visconti di Modrone, fueron
donadas a la Biblioteca Beinecke de la Universidad de Yale donde se encuentran disponibles
en “Visconti Tarot Cary Collection of Playing Cards”, consultado el 8 de septiembre de 2016, en
http://brbl-dl.library.yale.edu/vufind/Search/Results?lookfor=Visconti+ Tarot&type=tag. Este
mazo, actualmente incompleto, estd compuesto por 60 cartas, entre las cuales 39 son numera-
les, 17 son de figuras de la corte, y 11 son triunfos: las tres iconograficamente identificadas por
Bandera como La Caridad, La Fe y La Esperanza (que Kaplan identifica con El Papa, La Papesa
y La Estrella), la Emperatriz, El Emperador, Los Enamorados, El Carro, La Fuerza, La Muerte,
El Juicio y El Mundo (Bandera, Brera, I tarocchi, 52). Este mazo presenta ciertas peculiaridades
iconograficas que lo diferencian de los otros dos: la tipologfa del hombre anciano con la barba que
representa al rey de espadas de este mazo contrasta con la tipologfa juvenil del rey de espadas y del
rey de oros del mazo Brambilla y con los cuatro reyes jévenes del mazo de la coleccién Baglioni;
también es importante destacar que en los triunfos y en las cartas de personajes se refleja el clima
de la corte, pues se representa a los personajes acompafiados por su valet.

32. Tras un andlisis iconografico, Bandera considera que este mazo se realizé entre 1450 —ano
en que Sforza tomé el poder— y 1455 (Bandera, Brera, I tarocchi, 21). Este mazo tomé el nombre
de los tltimos propietarios, los condes Alessando Colleoni y Francesco Baglioni. Cuando per-
tenecta a Alessando Colleoni, a finales del siglo x1x, el tarot tenia 75 cartas (sélo faltaban El Rey
de Oros, El Diablo y El Mundo). Segtin William M. Voelkle, el conde Emiliano di Parravicino
cuenta que un dia Francesco Baglioni persuadié a Alessandro Colleoni para intercambiar 26 cartas
por un retrato de una condesa Colleoni hecho por Galgario. Baglioni heredé luego sus cartas a la
Academia Carrara de Bérgamo (William M. Voelkle, The Visconti Sforza Tarots). En 1911 Colleoni
vendié a John Pierpont Morgan 35 cartas por una suma de alrededor de 200 mil francos (Pier-
pont Morgan Library and Museum, Additional Unpublished Information from the Internal Files:
Black Binders, M..630). Atn quedan 13 cartas numerales en la coleccién de la familia Colleoni en
Bérgamo. Actualmente el mazo ha perdido ademds la carta del Caballero de Oros. Las cartas de
la Academia Carrara son La Luna, La Estrella, La Torre, El Emperador, y siete cartas numerales.
De este mazo, seis triunfos: La Luna, La Estrella, El Mundo (actualmente en la Accademia de
Carrara), La Fuerza, La Temperanza y El Sol (ahora en la Pierpont Morgan Library) se realizaron
a finales del guartrocento, por Antonio Cicognara como sustitutos de cartas que se habfan perdido.
El mismo artista procedi6 a extender su restauracion, usando colores mds fuertes, sobre todo el
mazo (Bandera, Brera, I tarocchi, 64). En el mazo Visconti-Sforza se da una individualizacién de
los personajes y una mayor monumentalidad por los gestos imperiosos de las figuras. Para una
descripcién pormenorizada de cada uno de los mazos, sus similitudes, diferencias y las cartas que
actualmente conforman cada mazo, véase Alvarez “El Mago, El Coche”, 29-34.



144 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

ta que los dio a conocer, y al del actual repositorio donde se encuentran. Son
muy escasos los datos que se tienen respecto a los tarots Visconti. Gracias a
los andlisis iconograficos y estilisticos que han llevado a cabo algunos autores
como Sandrina Bandera y Algeri, entre otros, es posible ubicar su origen en el
norte de Italia en el siglo xv.

Los mazos de tarot de la corte Visconti estdn hechos de cartén. Las cartas
estdn pintadas al estilo de las miniaturas tardogdticas lombardas de finales del
trecento,? las cuales se caracterizan por la representacion de escenas cotidianas
y la inclusién de naturaleza.’* Cada carta se planed, dibujé y pinté al temple.
Algunas se recubrieron con limina de oro o plata¥ y tienen decoracién de zaroc-
cato.3® Los tres mazos contienen representaciones temdticas similares y escudos
herédldicos. Es por todas estas razones por las que se considera que se hicieron
en un entorno cortesano. En ninguno de los tres mazos aparecen los nombres
de las cartas posteriormente identificadas como triunfos, como se explicard mds
adelante, ni un nimero con el cual conocer el orden que debieron guardar. 37
Algunas cartas tienen un pequefio agujero en el marco superior central, lo que

33. El mecenazgo visconteo desde finales del #recento favorecié los cédices iluminados, la
orfebrerfa y los pequefios objetos de coleccién, de entre los cuales se encuentra un gran nimero
de manuscritos iluminados franceses. Sandrina Bandera, “Il tardogotico a Milano: la corte, le
famiglie nobili e il Duomo”, en Pittura a Milano dall’Alto Medioevo al Tardogotico, ed. Mina
Gregori (Mildn: Cariplo, Cassa di Risparmo delle Provincie Lombarde, 1997), 61-62.

34. Elestilo pictérico lombardo de la segunda mitad del trecento se basé en el estudio de la na-
turaleza —sobre todo en la representacion de los animales— que era luego plasmado en la escala
del arte deseado (orfebrerfa, miniatura). A decir de Bandera, es Giovannino de’Grassi quien con
su tendencia geometrizante e influencia de la miniatura figurativa bolofiesa y veneciana estructura
la linea general de la pintura tardogética lombarda desde finales del zrecento. De acuerdo con la
autora, el estilo tardogético es identificable en las cartas por medio de los trazos sinuosos de los
vestidos y del uso del simbolismo en escenas de la vida privada. De igual forma, la autora identifica
la representacién de caballos y taberndculos en comin con otros documentos artisticos del fondo
visconteo-sforzesco del guattrocento. Bandera, “Il tardogotico a Milano”, 18.

35. Bandera, “Il tardogotico a Milano”, 13.

36. Técnica decorativa de la ldmina a base de un punzén, la cual brinda volumen e imprime
un efecto tridimensional a la carta cuando la ldmina se encuentra en el fondo.

37. Esta es la razon por la cual los términos con los que me referiré a ellas son los convencionales
en la época actual, es decir: El Loco, El Mago, La Sacerdotisa, El Papa, La Emperatriz, El Empe-
rador, Los Enamorados, El Colgado, El Ermitafo, La Torre, El Diablo, La Muerte, La Estrella,
La Luna, El Sol, La Fuerza, La Templanza, La Justicia, El Carro, El Juicio Final, La Rueda de la
Fortuna, El Mundo. Para un comentario mds amplio sobre las diversas nomenclaturas aplicadas
a los triunfos con base en referencias iconograficas, véase Berti y Marsili, “La diffusione”, 11;
Pisarri, Istruzioni necessarie, 16-18; Steele, A Notice of the Ludus Triumphorum, 8-9.



MODELOS DE LA IMAGEN 145§

da pie a pensar que incluso podrian haber sido colgadas en un orden variable.
Por otra parte, indistintamente, los triunfos de estos mazos presentan altera-
ciones de color en algunos sitios, probablemente como signos de uso o resi-
duos de otras sustancias con las que pudieron haber estado en contacto.?®

Ha habido un serio debate sobre la autoria de los mazos visconteos basa-
do en estilos artisticos y probable datacién de las cartas,® sin embargo, la opi-
nién mds aceptada hasta el momento es que surgieron por obra de Bonifacio
Bembo.#° Bandera indica que Bonifacio Bembo (1447-1477) fue el autor de los
mazos de tarot visconteos, en los que reconoce la influencia veneciana —de
Pisanello (1395-1455), de Franceschino Zavattari y de Gentile da Fabriano (1370-
1427)— manifiesta en el refinamiento de las figuras, en la formacién de los
esquemas y en el empleo del cartén. Bandera ve en la elegancia de Bonifacio
Bembo la asimilacién de la obra de Gentile da Fabriano y de Pisanello; tam-
bién encuentra una influencia de este tltimo en la riqueza narrativa y la refina-
da ejecucion de la obra de Bembo, notable en los frescos de la capilla Berzoni
en San Fermo de Verona (ca. 1426), que lentamente fue absorbida en la pro-
duccién de los otros dos mazos, claramente ajustados a la 6rbita cultural mila-
nesa, y sobre todo a Zavattari.#

Los mazos visconteos actualmente son considerados como los primeros
mazos de tarot en tanto que sus triunfos presentan figuras alegéricas que son

38. Ademds de las diferencias iconograficas y que usan diversos materiales, también tienen una
pequefa variacién en el tamao. Por ejemplo las cartas del tarot Visconti-Sforza Colleoni-Baglioni
o el tarot Visconti-Sforza Pierpont-Morgan-Bergamo miden 8.7 x17.6 cm, las del tarot Visconti
di Modrone o el del Visconti Cary-Yale miden 9 x 18.9 cm, mientras que las del tarot Brambilla o
tarot Brera-Brambilla miden 8.9 x17.8 cm. Véase Alvarez, “El Mago, El Coche”, 29-34.

39. Desde la consideracién de Francesco Zavatarri, activo en Mildn en la primera mitad del
siglo xv, o algin miembro de esta familia de pintores lombardos; de Michelino da Besozzo
(ca.1370-1455), pintor de estilo gético muy activo en Siena, Mildn, Vicenza, Verona y Venecia,
heredero estilistico de Pisanello y de Gentile da Fabriano; a la consideracién de Bonifacio Bembo,
miembro de una familia de pintores cremoneses de mediados del siglo xv. Para aproximarse a los
andlisis y estudios comparativos al respecto que retoman las opiniones de los investigadores del
tarot como Adolfo Venturi, Pietro Toesca, Roberto Longhi, Carlo Ludovico Ragghianti, Ludwig
Wittgens, N. Rasmo, Samek Ludovici y Gertrude Moakley, entre otros, véase Mulazzani, [ tarocchi
viscontet, 36; Bandera, Brera, I tarocchi, 15; Bandera, “Il tardogotico a Milano”, 64-6s; Berti y
Marsili, “La diffusione,” 20. Véase también Alvarez, “El Mago, El Coche”, 39-47.

40. Sandrina Bandera tras andlisis estilisticos, iconograficos e investigacién de archivo, concluye
que los tres mazos de tarot pudieron haberse producido en el taller de los Bembo. Véase Bandera,
Brera, I tarocchi, 53.

41. Bandera, Brera, I tarocchi, s3.



146 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

retomadas en mayor o menor medida por otros mazos de tarot a lo largo del
tiempo.

Hay que notar, sin embargo, que los triunfos de los diferentes mazos viscon-
teos, aunque similares, presentan diferencias iconograficas particulares, como
es el caso del triunfo El Juicio del mazo Visconti di Modrone y del Visconti-
Sforza (figs. 1y 2). Esto hace posible pensar que pudo haber existido una cierta
secrecia y reglamentacién en cuanto a la produccién de tarots y cartas de juego
en general en el siglo xv a decir de Emilio Orioli, en 1908. Este autor presen-
ta el resumen del contrato notariado por Alberto Argellata (en Bolonia, 1477)
en donde Roberto Blanchelli pide a Pietro Bonozzi realizar una cierta canti-
dad de cartas y triunfos a la vez que se le sugiere guardar en secreto las imdgenes
de las dichas cartas.**

El tarot en la corte de Milin

Los mazos visconteos hacen referencia a personajes de la corte milanesa del siglo
x1v: en el tarot Brambilla algunas cartas sin figuras tienen caracteristicas de la
heréldica viscontea, como por ejemplo, el as de espadas que incluye la leyenda
“a bon droite phote mante [nir]” (un buen derecho [;porta?]); el as de bastos y
el cuatro de copas tienen escrito “a bon droiyt” (un buen derecho), lema de los
duques milaneses; a su lado se representa la moneda de Filippo Maria Visconti,

42. En el contrato se establece que Bonozzi debia hacer las cartas basindose en un modelo,
pero de tal forma que no resultaran iguales, 0 Bonozzi estaria obligado a rehacerlas. Debia ocu-
par en esta labor 18 meses. Ademds se inclufan cldusulas de exclusividad, pues Bonozzi no debia
dejar que nadie de su taller hiciera, vendiera o mostrara las cartas para nadie mds. Blanchelli le
dispensaria el cartén necesario para hacer dicte carte o vero triumphi. Véase Emilio Orioli, “Sulle
carte da giuoco a Bologna nel secolo xv”, en I/ Libro e la Stampa, afo 11 (1908): 112; Vitali, “Ludus
triomphorum e tarocchi”, 16.

43. Puesto que su hermano mayor Giovanni Maria Visconti era el heredero del ducado de
Milén, Filippo fue enviado a Pavia, entonces importante centro humanistico. Una vez que su
hermano fue asesinado en 1412, Filippo Maria tomé el poder y se volvié el tercer duque de Mildn.
Su biografia corrié a cargo del humanista Pier Candido Decembrio (Pavia, 1392-Mildn, 1477),
quien habia recibido su educacién en Pavia y se encontrd activo en la corte de Mildn, “fue uno de
los mds importantes humanistas; miembro de la secretaria viscontea de 1419 a 1447, y de aquella
de la Republica Ambrosiana del 49 al 50, fue a Roma de 1450 a 1456, a Nédpoles a finales de 1459
y finalmente fue huésped de Borso d’Este en Ferrara de 1466 a 1474. Traduce del griego y del
latin, y dejé ademds de numerosos Opuscula historica (de la cual forma parte la vida de Filippo
Maria Visconti), un epistolario que es una fuente preciosa de informacién sobre la vida de su



MODELOS DE LA IMAGEN 147

cuyas dos caras se reproducen en todas las cartas de la figura de los oros. Algu-
nas cartas con figuras a caballo presentan motivos e impresiones pertenecientes
a Filippo Maria Visconti, asi es la moneda sobre la vestimenta del caballero de
copas, la corona ducal con laurel y palma sobre el caballero de oros y el panue-
lo en el caballero de bastos.

El tarot Visconti di Modrone presenta en los oros la moneda acunada por
Filippo Maria Visconti. En la carta El Amor aparece el escudo de armas de
Visconti y el de Saboya. La inclusién de los escudos de ambas familias en la
representacién del rito matrimonial denominado Dextrarum junctio,** sugie-
re la representacién de un matrimonio. La carta podria referirse a la unién de
Filippo Maria Visconti con Maria Saboya (1411-1469) de 1428. Por su parte, en
el mazo del tarot Visconti-Sforza aparecen motivos de la herédldica Visconti y
de la Sforza, como la figura de tres anillos unidos, de Francesco Sforza, lo que
permite sugerir la datacién del mazo luego de 1447, ano de la muerte de Filip-
po Maria, o al menos después de 1450, cuando tras el periodo de la Republi-
ca Ambrosiana, inicié el ducado de Francesco Sforza, quien habia contraido
matrimonio con la hija de Filippo Maria Visconti, Bianca Maria (1472-1510)
en 1441.%

tiempo” (fu uno dei pitt importanti umanisti; membro della segretaria viscontea dal 1419 al 1447,
e di quella della Repubblica Ambrosiana dal 49 al 50, fu a Roma dal 1450 al 1456, a Napoli fino
al 1459 ¢ infine ospite di Borso d’Este a Ferrara dal 1466 al 1474. Tradusse dal greco e dal latino e
lascio, oltre a numerosi Opuscula historica [di cui fa parte la vita di Filippo Maria Visconti], un
epistolario che ¢ una fonte preziosa d’informazioni sulla vita del suo tempo), en Pier Candido
Decembrio, Vita di Filippo Maria Visconti, ed. Elio Bartolini (Mildn: Adelphi Edizioni S.PA.,
1983), 52. Decembrio tuvo como modelo para la Vida de Filippo Maria Sforza, la Vida de Augusto,
escrita por Suetonio, véase Ernst Ditt, Pier Candido Decembrio, contributo alla storia dell umanesimo
italiano (Mildn: Ulrico Hoepli Libraio del R. Istituto Lombardo di Scienze e Lettere, 1931), 65.
Para mayores referencias sobre el humanismo, véase Jill Kraye, The Cambridge Companion to
Renaissance Humanism (Londres: The Warburg Institute/Cambridge University Press, 2001).

44. Nombre que recibe la practica de estrechar la mano derecha en el ceremonial del matri-
monio. Christophe Poncet, “The Judgement of Lorenzo”, Bruniana ¢ Campanelliana, Richerche
Filosofiche e Materiali Storico-testuali, afio XIV, nim. MMVIII (2008): 543. La Dextrarum junctio
estd presente en las dos cartas sobrevivientes de EI Amor, una del mazo Pierpont-Morgan y la otra
perteneciente al Brera-Brambilla, aunque contienen diferente herdldica.

45. Puesto que el matrimonio de su hija podia servir a Filippo Maria Viconti para hacer rela-
ciones politicas, Filippo habia considerado primero casarla con Carlos Gonzaga de Mantua, y
luego con Leonello de Este. Stuart R. Kaplan, “The Visconti and Sforza Families and Heraldics
Devices”, en Visconti Sforza Tarot Deck Fifteenth Century (Bérgamo: Grafica Gutenberg, 1975), 6-8.



148 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

Para Mary Hollingsworth, desde el ducado de Filippo Maria Visconti, exis-
ti6 una necesidad politica que fomenté la presencia de humanistas al servicio
del ducado, y ésta era la de hacer propaganda a un régimen mondrquico muy
impopular, al exponer sus beneficios a diferencia de los “inestables” Estados
electivos, por ejemplo, mediante el patrocinio a las artes, como una forma de
mostrar la estabilidad, el poder y el prestigio del ducado.*® Entre los humanis-
tas al servicio de Filippo Maria Visconti se encontraron el embajador de la cor-
te Tommaso Moroni, quien, de acuerdo con Decembrio, era un maestro de la
mnemotecnia,* y Ferdinando Betico, de quien dice “parecia haber asumido
la capacidad divinatoria con la vida misma”.48

El biégrafo de Filippo Maria Visconti, Decembrio, escribe que el duque
desde joven gustaba mucho de los juegos, de los dados, de las cartas, del aje-
drez y de los astriagalos —un tipo de juego que por su evocacién homérica fue
muy practicado—;*’ menciona ademds que en 1415 Visconti pidi6 a Marziano
da Tortona un juego de cartas de divinidades cldsicas y de animales —como

46. Mary Hollingsworth, E/ patronato artistico en la Italia del Renacimiento de 1400 a principios
del siglo xvi (Madrid: Akal, 2002), 178.

47. Tommaso Moroni (1408-1476), “originario de Rieti, en algin momento de su vida se hizo
evidentemente, también maestro de arte mnemonica: [...] soldado, profesor, secretario de la curia
romana, hombre de Estado, diplomdtico, embajador de Filippo Maria Visconti, de Francesco Sforza
y; en su vejez, de Galeazzo Maria, o en la mds escudlida miseria o en medio de las comodidades y
los honores, fue uno de los mds bizarros aventureros del siglo xv (reatino [...] a un certo punto
della sua vita si fece, evidentemente, anche maestro d’arte mnemonica: [...] soldato, professore,
segretario della curia romana, uomo di stato, diplomatico, ambasciatore di Filippo Maria Visconti,
di Francesco Sforza e, nella sua vecchiaia, di Galeazzo Maria, or nella piti squallida miseria, or in
mezzo agli agi e agli onori, fu uno dei piti bizzarri avventurieri del secolo xv”), en Mario Borsa,
“Pier Candido Decembrio e 'Umanesimo in Lombardia”, Archivio Storico Lombardo Giornale
della Societa Storica Lombarda X, afio XX (1893): 53.

48. “sembrava aver assunto la capacita divinatoria con la vita stessa’, en Decembrio, Vita di
Filipo Maria Visconti, 116. “Dovrebbe trattarsi del famigerato Fernando da Cordoba, dalla memoria
rapaci, voraci, tenaci come gliela defini il Valla. Il 6 Giugno 1446 stupi i Genovesi disputando, in
gara con i pilt dotti della citta, ventotto questioni: dalla teologia alla poesia: ‘Ur Tagis in morem e
sulco erurus’ dice di lui il Decembrio. E in una civiltd dove ogni principotto era subito un divinus
Augustus e un Marte il pil scalcinato dei capitani di ventura, a dire di uno fornito di capacita
divinatore non ci si poteva non richiamare a Tages, nipote di Giove, uscito all'improvviso da un
solco tracciato dal bifolco Tarconte per insegnare agli Etruschi I'aruspicina, poi codificata appunto
nei libri Tagetici”, en Decembrio, Vita di Filipo Maria Visconti, 20s.

49. Decembrio, Vita di Filipo Maria Visconti, 113. Sobre el ajedrez y la politica en el Renacimiento
italiano véase Patricia Simons, “(Check) Mating the Grand Masters: The Gendered, Sexualized
Politics of Chess in Renaissance Italy”, Oxford Art Journal 16, nim. 1 (1993): 59-74.



MODELOS DE LA IMAGEN 149

dguilas, fénix y tortugas—, por el que pagd 1500 ducados. Berti y Marsili con-
sideran que estas cartas pudieron haber estado relacionadas con figuras cele-
brativas, como la escena de caza de un juego de cartas alemdn de principios del
quattrocento, o con fines educativos como las cartas de Mantegna.’® Este mazo
fue denominado Triumphi.

El tarot, la mnemotecnia y el neoplatonismo

La prictica de la mnemotecnia en la corte de Filippo Maria Visconti pudo
haberse visto alentada por la recepcién de la obra de Petrarca (1304-1374) en
la corte. Para 1388 Filippo Maria Visconti adquiri6 la biblioteca personal del
poeta y la deposité en el castillo de Pavia. Es posible percibir la influencia de
la obra del poeta en pinturas moralizantes, como el fresco Triumphus Cupidi-
nis (probablemente de 1445) pintado por Michelino da Besozzo (1370-1456) en
una sala del Palacio Borromeo.s?

En una de las mayores obras de Petrarca se encuentran los 77iunfos. En estos
versos, el autor narra los sucesivos triunfos del Amor, la Castidad, la Muerte,
la Fama, el Tiempo y la Eternidad como valores en la vida de los hombres.5?

Fabio Finotti considera que existe una relacién entre la Divina Comedia de
Dante y los 7riunfos de Petrarca, pues ambas obras presentan una estructura
vertical en la que, a manera de capitulos, cada escal6n representa una victoria

50. Berti y Marsili, “La diffusione”, 10. En el museo de Stoccarda y en el Museo de Viena se
conservan dos mazos iluminados incompletos con escenas de caza: el primero, renano de
1430, era de 50 cartas donde las cuatro figuras son patos, halcones, perros y ciervos. El segundo,
de originalmente 56 cartas, estd dividido en cuatro figuras: de garzas, halcones, perros y aves,
probablemente iluminado por Konrad Witz entre 1440-1445. Estos mazos hacen recordar el Gan-
Jjifa hindq, o el Kanjifah mameluco, en cuyas cartas se plasman elementos de la vida cotidiana y
fueron usados con diversos fines marcados culturalmente.

s1. Andrea Vitali, “Ludus triomphorum e tarocchi”, 9.

s52. Véase Bandera, Brera, [ tarocchi, 18. La aceptacion de los Triunfos de Petrarca se extendid a
diversas ciudades del norte de Italia. Asi también en Florencia, Piero de Medici encargé a Mateo di
Pasti una pintura de los Zriunfos de Petrarca a mediados del siglo xv. Ernst H. Gombrich, Norma y
Jorma, estudios sobre el arte del Renacimiento, trad. Santos Torroella (Madrid: Alianza Editorial, 1985), 90.

53. Véase Victoria Kirkham y Armando Maggi, Petrarch, a Critical Guide to the Complete Works
(Londres-Chicago: The University of Chicago Press, 2009). Sobre los grabados que ilustraron
los Triunfos en el siglo xv, Works of the Italian Engravers of the Fifteenth Century Reproduced in
Facsimile by Photo-Intaglio, ed. George William Reid (Londres: Bernard Quaritch, 1884), Q-X.



150 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

y progresién moral sobre el anterior.’* Asi, para Finotti los 77iunfos de Petrarca
son escalones en la via del acercamiento a Dios, que el hombre debe recordar
para poder mejorarse. En este proceso, la memoria es la base de la experiencia
que ha de llevar a actos morales, como una condicién necesaria para el arrepen-
timiento y la penitencia. Ademds, que la memoria histérica y literaria son las
que le permiten al individuo “forjar su destino en la tierra, conformar su iden-
tidad individual y colectiva.” En suma, mediante la memoria el individuo resca-
ta los valores de su experiencia terrenal del tiempo y por tal de la muerte.
Para Andrea Torre, la memoria de Petrarca marca el inicio de una experien-
cia educativa moral del individuo.® Por su parte, Berti y Marsili trazan una
relacién entre los triunfos del tarot con los 7riunfos de Petrarca.’” Ellos conside-
ran que las cartas denominadas #7ionfi cobraron ese nombre porque en el juego
siempre vencen a las cartas numerales, las cuales tienen menor valor;’® piensan
que estas cartas alegéricas pudieron haber tenido diversas fuentes de inspira-

54. “Del Triumphus Cupidinis (triunfo de El Amor) él llega al Triumphus Pudicitie (triunfo La
Prudencia) y asi sucesivamente hasta que llega al destino de su ascenso, el Triumphus Eternitatis
(triunfo La Eternidad). En la conclusién del trabajo, el autor mismo establece el titulo y el nimero
de triunfos, asi como su curso de la tierra al cielo”, en Fabio Finotti, “The Poem of Memory:
Triumphi”, en Petrarch, A Critical Guide to the Complete Works, eds. Victoria Kirkham y Armando
Maggi (The University of Chicago Press, 2009), 63.

s5. Finotti, “The Poem of Memory”, 83. Idea que Finotti rescata de Petrarca: “Ea est rerum
conditio humanarum, ut qui pauciora meminerit, minor illi fletuum causa sit. Ubi nec emendatio,
nec penitentia utilis locum habet, quid superest aliud quam oblivionis auxilium?”, en Francesco
DPetrarca, De remedis utriusque fortune, citado en Finotti, “The Poem of Memory”, 83.

56. Seglin esta autora la experiencia que propone Petrarca es por tanto una accién conjunta
de ojos, mano y mente, una lucrativa interaccidn entre lectura, escritura y meditacién, con el fin
tltimo de alcanzar la educacién intelectual y la formacién moral del individuo. Véase Andrea Torre,
“Memoria e mnemotecnica nell’esperienza di lettura del Petrarca”, Andrea Torre, Petrarcheschi
segni di memoria. Spie, postille, metafore (Pisa: Edizioni della Normale, 2007), 77. Sobre Petrarca
como poeta de la memoria véase Frances Yates, £/ arte de la memoria, trad. Ignacio Gémez de
Liafio (Madrid: Siruela, 2005).

57. Para un estudio critico de los T7iunfos de Petrarca véase Carl Appel, Die Triumphe Francesco
Petrarcas: in kritischen Texte (Halle: Max Niemayer, 1901).

58. La sucesién jerdrquica de valores de los triunfos de Petrarca puede ser relacionada con los
juegos de cartas triunfales como el Minchiate florentino o el Tarocchino de Bolonia, los cuales se
norman de acuerdo con el orden de triunfos. En sus “Zriumphi, Petrarca describe las principales
fuerzas que rigen a los individuos y les asigna un valor jerdrquico ascendente: primero se encuentra
el Amor al que vence la Castidad, después estd la Muerte, derrotada por la Fama, misma que se
ve afectada por el Tiempo; finalmente se eleva sobre todas las fuerzas la Eternidad divida. Véase
Berti y Marsili, “La diffusione”, 14.



MODELOS DE LA IMAGEN IsI

cién, y las identifican con los carros triunfales de las procesiones carnavales-
cas de la Edad Media*®® y con los Triunfos de Francesco Petrarca en tanto que
pudieron ser instrumentos de la prictica del arte de la memoria, ya que el con-
texto cultural en el que aparecié el juego de los triunfos ofrece varias posibles
fuentes de inspiracién de origen filoséfico neoplaténico y literario. Esto debido
a la semejanza de las figuras contenidas en los triunfos con imdgenes enciclo-
pédicas, que recuerda el Ars memorandi medieval, donde cada imagen esta-
ba cargada con un significado moral y espiritual que percibia el observador.®®

Bandera considera que los triunfos del tarot estdn relacionados con los de
Petrarca puesto que las virtudes que acompanan el triunfo de la Fama de Petrar-
ca—Templanza, Fuerza y Justicia— estdn incluidas en los triunfos del tarot.*"

Se sabe que los juegos ingeniosos fueron apreciados en las cortes del Rena-
cimiento italiano temprano tanto por su valor mnemotécnico como por su
ensefianza moral.®> La popularidad de los juegos de cartas en la corte, inclui-
dos los varios que eran denominados zrochi, se hace manifiesta en los frescos
de algunos palacios como el de Borromeo de Mildn, o los del castillo de Pavia®
e Issiogne.

59. Berti y Marsili, “La diffusione”.

60. Bertiy Marsili, “La diffusione”, 14.

61. Bandera, Brera, I tarocchi, 18.

62. En los juegos de cartas, la mnemotecnia auxiliada por las imdgenes era la base para el desarrollo
del juego, pues sentaba los valores y las reglas cuyo fin era la instruccién moral. Berti y Marsili
mencionan algunos ejemplos de juegos mnemotécnicos desafortunadamente no conservados,
pero registrados en el [nventario Rosselli, como el “tablero para el juego del Triunfo de Petrarca’,
el “juego de los apdstoles con nuestro Sefior”, un “juego de las siete virtudes”, un “juego de los
planetas con sus hijos”, e incluso un “juego con figuras de Dios y de los animales pintado por
Filippo Maria Visconti” (Berti y Marsili, “La diffusione”, 10). Sobre juegos de ensefianza moral-
mnemotécnica, véase Uwe Westfehling, “Tarocchi’ Menschenwelt und Kosmos. Ladenspelder, Diirer
und die “Tarock-Karten des Mantegna’, Wallraf-Richartz-Museum Koln, 9. Nov. 1988 bis 22. Jan. 1989,
catdlogo de la exposicién (Colonia: Wallraf-Richartz-Museum der Stadt Kéln, 1988). También
véase De Ludo Globi de Nicolds de Cusa, en donde inscribe hipdstasis neoplaténicas cuando dice
que el universo surge de un punto, y la regién mds alejada de él es la mds imperfecta. Nicolds
de Cusa, El juego de las esferas, trad. y notas de Rafael Martinez (México: Universidad Nacional
Auténoma de México-Facultad de Ciencias-Mathema, 1994). E incluso el ajedrez presente en
Espafia bajo el reinado del rey Alfonso X el Grande, de Castilla (1283). Véase el facsimil, Alfonso el
Sabio, Juegos del ajedrez, dados y tablas (Madrid y Valencia: Patrimonio Nacional/Vincent Garcia
Editores/Ediciones Poniente, 1987).

63. Galeazzo Maria Visconti comisiond a Bonifacio Bembo de 1468 a 1471 para la decoracién
de la sala del castillo de Pavia, destruido en el asedio francés a principios del cinquecento. En él se



152 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

En 1565 Francesco Piscina da Carmagnola publicé en Piamonte el Discorso
sopra lordine delle figure dei Tarocchi, obra dedicada al significado filos6fico de
las figuras y de su orden segin la presunta intencién del inventor, a quien el
autor refiere como “buen y fiel adepto de la fe catdlica y cristiana, pero atin més
experto y excelente de las costumbres de la vida civil”.®# Ah{ dice que el tarot
termina con el “paraiso celeste” representado en la carta de El Mundo, al cual
llegan las almas beatas. Para ello, el autor ha hecho pintar antes a un dngel (en
la carta El Juicio) que alegra con su canto a los espiritus benditos que con sus
buenas obras han conseguido aquella felicisima y sempiterna quietud.

La exposicién anterior ejemplifica el camino del alma humana hacia la divi-
nidad tal como lo propone el neoplatonismo.®® Segtin éste, el hombre debe ir
de la materia al mundo, al alma universal, al intelecto para luego llegar al Uno
(nodis). A grandes rasgos diré que para el neoplatonismo todos los elementos del
universo se encuentran conectados en una organizada correspondencia de seres
que va del 7o7is —la unidad perfecta, origen del mundo— a las esferas celestes,
y en ultima instancia a los seres humanos, animales, vegetales y minerales.®”

Hay que recordar que el neoplatonismo que surgié en el siglo 11 con Plo-
tino se desarroll6 con diversos autores que, con una finalidad mistica, retoma-
ron sincréticamente elementos de Platén (427-347 a.C.), Pitdgoras (s. via.C.),
Orfeo, Zenén (490-430 a.C.), Aristételes (384-322 a.C.), del estoicismo, asi
como también de Zoroastro (ca. siglo vir a.C.), de movimientos religiosos como
la gnosis y el hermetismo, de los cultos mistéricos del mundo antiguo y de las
doctrinas soteriolégicas de Oriente, de lo que resulté una amplia variedad de
interpretaciones y comentarios.®® En el Corpus hermeticum se identifica a Dios

representarfa “la ilustrisima madona, Bona de Saboya, y la ilustrisima madona Isabela jugando
con sus doncellas el triumphi, y se vefa a Virgilio, don Biaso y Zohanne Antonio”, en Bandera,
Brera, I tarocchi, 17.

64. “buono e fedel seguace della Catholica e Cristiana fede, ma etiandio molto esperto ed
eccellente de i costumi della vita civile”. Berti y Marsili, “La diffusione”, 1.

65. Berti y Marsili, “La diffusione”.

66. Véase Thomas Taylor, Collected Writings of Plotinus (Somerset: Prometheus Trust, 1994);
Pietro Prini, I/ Neaplatonismo nel Rinascimento (Roma: Istituto della Enciclopedia Italiana, 1993);
Juan Cruz Cruz, Neoplatonismo y mistica: la contemplacion en la obra de Tomds de Jesiis (s. Xv1)
(Pamplona: EUNSsA, 2013).

67. Véase Marsilio Ficino, Theologia platonica de immortalitate animorum, trad. Raymond
Marcel (Parfs: Société d’Edition Les Belles Lettres, 1964); Marsilio Ficino, Mercurii Trismegisti
Liber de potestate et sapientia dei: Pimander: Corpus Hermeticum I-XIV (Florencia: SPES, 1989).

68. Véase una compacta exposicion en José Alsina Clota, E/ neoplatonismo: sintesis del espiri-



MODELOS DE LA IMAGEN 153

con el bien; el hombre debe llegar a ser consciente de que el objetivo de su vida
es regresar a la divinidad, con lo cual se vuelve divino a si mismo. Para ello,
hay que purificarse de los verdugos de uno mismo.® La purificacién se logra
por medio de 10 remedios o potencias: “hay que ir oponiendo diez potencias:
conocimiento de dios, alegria, continencia, perseverancia, justicia, generosi-

dad, verdad”.7°

El triunfo de El Mago

Una vez esbozado el contexto cultural en el cual se jugaba al tarot, dirigiré mi
atenci6n a la carta del triunfo del Mago. Este triunfo es nombrado como bagat-
tella en el siglo xv7' y como giocoliere en el siglo xv1 (fig. 1).7* El Mago probable-
mente se representd con una imagen consistente en los tres mazos visconteos,”?
se trata de un hombre rubio con barba, vestido de rojo y sentado sobre un cubo
dorado. En la mano izquierda sostiene una vara. Frente a él se encuentra una
mesa sobre la cual estdn dispuestos, de izquierda a derecha: un cuchillo, un par
de objetos que podrian considerarse dos pequenas piedras, lo que parece ser un
vaso, y un objeto blanco indefinible dispuesto de forma redonda.

tualismo antigno (Barcelona: Anthropos, 1989). Este sistema filoséfico se extendié en Occidente
especialmente después de las traducciones que desarrollé Marsilio Ficino en Florencia durante
la segunda mitad del siglo xv. Mas al respecto del neoplatonismo en el humanismo italiano del
Renacimiento véase Amos Edelheit, Ficino, Pico and Savonarola: the Evolution of Humanist Theo-
logy 1461-1498 (Leiden: Brill, 2008); The Perennial Tradition of Neoplatonism, ed. John J. Cleary
(Leuven University Press, 1997); Neoplatonism and the Philosophy of Nature, eds. James Wilberding
y Christoph Horn (Oxford University Press, 2012); Neoplatonism and Gnosticism, eds. Richard T.
Walls y Jay Bregman (Albany: State University of New York Press, 1992).

69. “Este desconocimiento, hijo mio, es el primer tormento; el segundo es la tristeza; el tercero
la incontinencia; el cuarto, la lujuria; el quinto, la injusticia; el sexto, la avaricia; el séptimo, la
mentira; el octavo, la envidia; el noveno, el fraude; el décimo, la célera; el undécimo, la preci-
pitacién; el duodécimo, la malicia. Estos suman doce en total, pero detrds de ellos se esconden
muchos, hijo mio, que utilizan la prisién del cuerpo para atormentar a la persona interior con los
sufrimientos de los sentidos”, en Corpus hermeticum y Asclepio, ed. Brian P. Copenhaver, trads.
Jaume Portulas y Cristina Serna (Madrid: Siruela, 2000), 127-128.

70. Corpus hermeticum y Asclepio, 173.

71. Steele, A Notice of the Ludus Triumphorum, 2.

72. Berti y Marsili, “La diffusione”, 11.

73. Para este andlisis me basé en El Mago del tarot Visconti-Sforza.



154 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

Este sujeto era llamado el “jugador” porque representa a un hombre al lado
de una mesa, con lo que parecen los utensilios necesarios para los juegos de
cubilete. También era llamado bagatela porque como prestidigitador enganaba
a la vista con la manipulacién de su utileria, y lograba muchas veces la pérdi-
da de dinero del espectador. La bagatela, por ser un juego de azar, estaba pro-
hibido por la Iglesia.7+

Sin embargo, gracias a la iconografia de la imagen de El Mago es posible
aproximarse a una interpretacién diferente. Vettius Valens (120-175 a.C.) en
sus Anthologiarum libri habla de la influencia planetaria en la vida de los hom-
bres. Consideraba las caracteristicas del planeta regente de la fecha en que habia
nacido la persona para establecer correspondientemente las que dicha persona
habria de tener, entonces como “hijo” del planeta. Estas comprendian la fisiog-
nomia y la caracterologia con las especificas cualidades planetarias. A decir de
Lippman:

Pero el influjo de los Planetas cambiaba segtin la Constelacién en la que se encuentre.
En algunas constelaciones tiene el planeta su poder més alto o exaltado, en otro su
menor [poder] o en degradacién [retroceso]. En una o en dos constelaciones tiene
el planeta su casa o su vivienda. [...] Sobre el complicado rumbo de las conclusiones
astroldgicas se construye un sistema, que concede un conjunto de cualidades a cada
planeta, que en lo fundamental se basan en la mayor o menor malinterpretacién
del cardcter de las deidades antiguas [...] él tenfa otros planetas para enemistar o
amistar, que luego otra vez, segtn su lugar en las Constelaciones, fortalecia su poder
o lo debilitaba. Pero sobre todo, el planeta ejerce su influjo sobre la vida de los
hombres que nacen al momento de su camino sobre las diferentes constelaciones,
en efectividad afin. Estos hombres son los hijos de los planetas, su cardcter y sus
ocupaciones, las cuales persiguen con predileccidn, asi se formardn, como el planeta

comanda e implica.”s

74. Steele, A Notice of the Ludus Triumphorum, 2.

75. “Aber der Einfluss eines Planeten wechselt je nach dem Sternbild; in dem er steht. In ge-
wissen Sternbildern hat der Planet seine héchste Kraft oder Erhéhung, in anderen seine geringste
oder Erniedrigung. In einem oder in zwei Sternbildern hat der Planet sein Haus oder seine
Wohnung. [...] Auf den komplizierten Pfaden der astrologischen Schlussfolgerung bildete sich
ein System heraus, dass jedem Planeten eine Menge Eigenschaften erteilt, die in der Hauptsache
auf dem mehr oder minder missverstandenen Charakter der antiken Gottheiten fussen. [...] er
hat andere Planeten zu Feinden oder zu Freunden, die dann wieder, je nach ihrer Stellung in den
Sternbildern, seine Macht stirken oder schwichen. Vor allem aber iibt der Planet seinen Einfluss



MODELOS DE LA IMAGEN 155

1. Bonifacio Bembo, E/ Mago del tarot Visconti, Italia, ca.

1447-1477, miniatura con faroccato. Visconti-Sforza Tarot
Cards. The Morgan Library and Museum, Ms M.630.1.



156 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

En el grabado de los hijos de la Luna se representa a un prestidigitador. Tiene
en su mesita los elementos para realizar su acto performativo, dados y cubilete
(fig. 2).7¢ Segun el Picatrix, tratado de magia astrolégica o talismdnica escrito
en Espana alrededor del siglo x1 y ampliamente difundido a lo largo de la Edad
Media,”” la Luna imprime en sus hijos cualidades intelectuales para la geome-
tria y la aritmética, la nigromancia, la medicina y la investigacién de las cosas de
los antiguos, como la fabricacién y uso de idolos y los talismanes (fig. 3). Dice:

La Luna es quien recibe las virtudes planetarias y las infunde en el mundo, y es
mineral de la virtud natural. Y tiene influencia sobre la geometria y la aritmética, y
sobre el curso del agua por peso y por medida, y las altas ciencias, la nigromancia
y la fisica y peticiones de cosas antiguas [...] y por leyes a quienes invocan a idolos
e imdgenes; y de entre las piedras las perlas pequefias; y de entre los metales la plata
y aquellos que tienen cuerpo blanco.”®

El Mago hijo de Venus se representa como prestidigitador que engafa por
su répido movimiento de manos, y crea imdgenes que atentan contra la reali-
dad establecida. Puede establecerse en analogfa que el fabricante de talismanes,
a fin de atraer la influencia astral al mundo terrenal, atenta también contra el
curso establecido. El Mago se convierte en aquella persona que al crear image-

auf die Menschen aus, die in den Zeiten seiner durch die verschiedenen Konstellationen bedingten
Wirksamkeit geboren sind. Diese Menschen sind die Kinder des Planeten, ihr Charakter und die
Beschiftigung, der sie mit Vorliebe nachgehen, wird sich so gestalten, wie es der Planet gebietet
und mit sich bringt”, en Friedrich Lippman, Die sieben Planeten (Berlin y Nueva York: Amsler
& Ruthardt—H. Wunderlich, 1895), 1.

76. La figura 2 proviene de “Luna und ihre Kinder”, Miztelalterliches Hausbuch von Schloss
Wolfegg (ca. 1475-1500), consultada en la Photographic Collection Warburg Institute. Existen
abundantes representaciones del prestidigitador, tal vez una de las mds célebres sea la de Saint-
Germain-en-Leye (De goochelaar, ca. 1475-1500), sin embargo, en el presente estudio me enfoco
en las que presentan contenido astroldgico.

77. David Pingree, “Some of the Sources of the Ghayat al-haki”, Journal of the Warburg and
Courtauld Institutes, vol. 43 (1980): 1-15.

78. “Luna est que recipit virtutes planetarum et infundit eas in mundo, et est minera virtutis
naturalis. Et habet aspectum ad geometriam et aristmetricam, et in concursibus aquarum pondere
et mensura, et altas sciencias, nigromanciam et phisicam et peticiones earum et rerum antiquarum
[...] et ex legibus idola orantes et ymagines; et ex lapidibus perlas minutas; et ex metallis argentum et
ea que corpora alba habent”, Picatrix: the Latin version of the Ghayat al-hakim, ed. David Pingree
(Londres: The Warburg Institute, 1986). También véase Picatrix. Un traité de magie médiéval,
eds. Béatrice Bakhouche, Frédéric Fauquier y Brigitte Pérez-Jean (Turnhourt: Brepols, 2003).



MODELOS DE LA IMAGEN

2. Autor desconocido de los Paises Bajos, Los hijos de la Luna (Die sieben
Planeten), siglo xv, grabado en madera, en Das Mittelalterliche Hausbuch,
eds. Helmuth Th. Bossert y Willy E Storck (Leipzig: 1912), placa 18.
Coleccion Fotografica del Warburg Institute.

157



158 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

nes tiende un puente entre la suposicién normal de la existencia y la esfera de
las posibilidades.

Paolo Aldo Rossi, al analizar el papel practico de la magia en el Renacimien-
to italiano, considera que el Mago es el hombre consciente de las capacidades
de la filosofia natural, y aplica las empiricamente comprobadas potencias natu-
rales con fines practicos.”

Por lo general este tipo de potencias naturales estaba relacionado con la
influencia de los astros en la vida del hombre, idea que generaba grandes polé-
micas entre los hombres del Renacimiento, quienes intentaron aprovechar
su funcionalidad,® y explicar en un sentido filoséfico la coexistencia tanto de
las fuerzas naturales en el hombre, como el libre arbitrio humano frente a los
designios divinos.®"

79. Dice que el amor por el saber hace al Mago consciente de que el conocimiento es la via
para romper el circulo ineludible del destino, el cual se encuentra escrito en los cielos y cuyos
mensajeros son los astros. Para Rossi, el Mago, de acuerdo con el Picatrix, es la persona capaz de
seguir el intrincado conjunto de hilos entre la tierra y el cielo, y con ello puede conocer el mundo
natural, e incluso operar sobre ¢l, a decir de Pico della Mirandola en su XIII Conclusiones magicae.
Para Rossi, se trata de la operacién demitrgica de Trismegisto (de la que habla el Pimandro) donde
el Mago es investido por los poderes, inscrito en la naturaleza del todo y hecho participe de la
visién suprema. Véase Paolo Aldo Rossi, “Il ‘Gioco’ dei tarocchi fra ‘eremitismo’ e “Teatro della
memoria”, en Tarocchi le carte del regno, la storia, i simboli, il mito, eds. Andrea Ascari, Gior-
dano Berti y Andrea Vitali (Mildn: Edizioni Le Tarot, 1997), 55-66. Para Kieckhefer la forma de
diferenciar la magia natural de la demoniaca radica en que la primera se consideré incluso en el
medioevo en muchas ocasiones sospechosa debido a la poca claridad en sus mecanismos de op-
eracién empirica; mientras que la segunda se caracterizé por su pragmatismo y poder de eficacia,
aspectos que fomentaron mayor conciencia en los individuos, véase Richard Kieckhefer, Forbidden
Rites, a Necromancer’s Manual of the Fifieenth Century (Stroud: Sutton Publishing, 1997), 12. La
necromancia muchas veces se asimilé como la préctica de invocar a un demonio o al espiritu de
un muerto para llevar a cabo algin fin o recibir un augurio.

80. Como se ensefia en el quadrivium, y cuyas finalidades practicas se encuentran en tratados
médicos, como el manuscrito francés del siglo xi (facsimil, Coleccién Fotogrifica del Warburg
Institute, ms 0.1.20); y en la obra de Alberto Magno (Albertus Magnus, Liber de virtutibus herbarum,
lapidum et animalium, ed. Isabelle Draelants [Florencia: sismeL-Edizioni del Galluzzo, 2007]).

81. Véase Lettere, ed. Sebastiano Gentile [Florencia: L.S. Olschki, 2010]. Por su parte, Ficino
en sus Lettere no pudo rebatir las acusaciones de nigromancia realizadas por Savonarola. Véase
Girolamo Savonarola, Contro gli astrologi, ed. Claudio Gigante (Roma: Salerno Editrice, 2000).
También Pico della Mirandola en: Giovanni Pico della Mirandola, Conclusioni ermetiche, magiche e
orfiche, ed. Paolo Edoardo Fornaciari (Mildn: Mimesis, 2003); y Disputationes adversus astrologiam
divinatricem, ed. Eugenio Garin (Florencia: Vallecchi, 1946).



MODELOS DE LA IMAGEN 159

r

3. Autor alemdn
desconocido,
Prestidigitador hijo

de la Luna, grabado,
ca. 1450. Planetas
representados como
deidades planetarias
en (adaptacién
irregular alemana del)
Miguel Escoto, Liber
Introductorius (Berlin:
Staatsbibliothek, ca.
1450) germ. fol. 244,
fol. 190r. Coleccién
fotogréfica del Hamburg
Stamp, Biblioteca del
Warburg Institute.

La magia dentro de la fe cristiana s6lo es aceptada bajo el nombre de mila-
gro, y en la Biblia la practican los personajes ejemplares de Moisés y Jesus.
Todo otro uso de magia estd condenado por ser considerado hechiceria o adi-
vinacién. Sin embargo, en el Salmo 58, Clamor de justicia, el suplicante pide
a Dios justicia en contra de los poderosos malintencionados que causan vio-
lencia. Segtin el Salmo, estos malvados estdn “pervertidos desde el vientre y
son como viboras venenosas que se hacen las sordas para no oir la musica del
Mago, del experto en encantamientos”.’*

82. Salmo 58:5 (La Biblia, versién popular, Dios habla hoy [Bungay: Richard Clay The Chaucer
Press, 1979]), 69s.



160 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

La cita anterior sugiere la relacién de la musica con la armonia; El Mago
como productor de la misma seria el responsable de encantar al malvado enca-
mindndolo al bien.®? En este sentido, la figura del Mago se presenta como
buena en tanto que por medio de la musica —y de sus sortilegios— rompe el
esquema del vicio elevando al malo a un estado de bondad, aunque en la des-
cripcién anterior, El Mago fue incapaz de hacerse escuchar para transformar el
grado de maledicencia de los poderosos. Durante la Edad Media, se conside-
raba que los ermitafios eran santos con dones tetirgicos.’

Sin embargo, los elementos que tiene en su mesa El Mago no se limitan sélo
a una pelota y a un cubilete, como se muestran en la iconografia del prestidi-
gitador hijo de Venus. En una copia del Liber introductorius de Miguel Escoto

83. Laarmonia representada iconogréficamente con dioses grecorromanos fue muy difundida
en el Renacimiento italiano, como lo explica Warburg al dar cuenta de su personificacién bastante
difundida, pues se encuentra por ejemplo en los grabados del denominado tarot de Baldini, y
en la Harmonia Musicorum Instrumentorum de Gafurius, donde se puede apreciar una xilografia
con Apolo entronizado, desde cuyos pies desciende una sinuosa serpiente cuya triple cabeza
toca la tierra. Sobre la espalda de la serpiente, los nombres griegos de los modos forman las ocho
cuerdas de la lira, y en los extremos de las cuerdas hay unos medallones circulares: a la derecha,
las musas y, a la izquierda, los planetas; a la derecha de Apolo estdn las Gracias y sobre él pueden
leerse las siguientes palabras: Mentis Apollineae vis has movet undique musas (la fuerza de la mente
de Apolo mueve las musas por todos lados). Véase Aby Warburg, “El vestuario de los intermezzi de
1589 (1895)”, en Warburg, £/ renacimiento del paganismo, 299.

84. Heribert Rosweyde, Vitae Patrum, De vita et verbis (Amberes: Ex Officina Plantiniana:
apud viduam et filios Jo. Moreti, 1615), consultado el 2 de julio de 2015, en https://archive.org/
details/VitaePatrumRosweyde161s. Véase Andrea Vitali, “Trionfi, trionfini e trionfetti”. Existe
ademds una relacién entre santidad, ayuno y limpieza con la realizacién de ritos mégicos (Pica-
trix: the Latin Version of the Ghayat Al-hakim, s3). También se han encontrado textos mégicos
en manuscritos del alto clero (Kieckhefer, Forbidden Rites, 4). Claire Fanger en su estudio de la
magia ritual en el Renacimiento, puntualiza que la alta magia (learned magic) “problemdtica o
no, se encontraba en manos de una élite intelectual que también estaba involucrada en el dis-
curso teoldgico” “[problematically or not] the province of the intellectual elite who were also
involved in theological discourse”, y que la magia, si bien fuera de los limites de la legitimidad
eclesidstica, escap6 de las estructuras disciplinarias: “uno de los muchos cargos asestados contra
ella, empezando por parte de los Padres de la Iglesia, fue que no constitufa un conocimiento real;
propiamente no pertenecia al conocimiento teolégico ni al curricular, y estaba conectado mds
bien con la supersticién y con la curiosidad dafiina” “One of the many charges leveled against in
from the Church Fathers onward was that it did not constitute real knowledge; it did not properly
belong either to theological or curricular knowledge, and was connected rather to superstition
and harmful curiosity”, en Claire Fanger, “Christian Ritual Magic in the Middle Ages”, History
Compass 11, nim. 8 (agosto, 2013): 6IL.



MODELOS DE LA IMAGEN 161

—de la segunda mitad del siglo x1v—3 se representa a Saturno, Japiter, Mar-
te, Venus y Mercurio. La imagen de Jupiter es muy parecida a la del Mago del
tarot visconteo. En la mesa de Japiter se encuentran tres de los cuatro tipos de
elementos presentes en la mesa del triunfo del Mago.®¢ El texto que enmarca
la imagen describe la influencia benigna que Jupiter tiene sobre sus hijos:

Aqui Jpiter quien fija el buen augurio que tienen los nacidos bajo su trénsito. El
por su birreta indica la buena fortuna, fama, esperanza y paz. Japiter busca un buen
estatus, siempre es una influencia noble. La ramilla indica también dignidad (mérito,
prestigio) y mucha habilidad para ser el jefe de las personas. Causa guerra cruel y
destructora. Indica, al mirar a la derecha, que escoge juicios hacia el bien. Los guantes
que tiene en la mano indican la consolacién del vino. La bolsa (de reserva) indica
riqueza temporal que siempre tienen los nacidos bajo la indefectible estrella. Entre
los que no caen [ilegible] y que son de aspecto amable (atractivo) a toda persona en
cada etapa de su vida hasta el momento en que ésta se extingue.®”

Entre la descripcién de su simbologia poca mencién hace a los elementos de la
mesa, sin embargo, el texto habla de una virga, cuya traduccién es una ramilla
—como aparece representada en el manuscrito— aunque también puede ser
una varilla, un bastén o una asta. Al regresar al triunfo de El Mago, es posible
observar cémo éste sostiene una vara en la mano izquierda.®

Los mismos elementos aparecen en el grabado del siglo xv1 de Achille Boc-
chi (1488-1562), symbolon 118 (fig. 4), que lleva por titulo la méxima de Horacio
(65-8 a.C.) Sperne voluptates. Nocet empta dolore voluptas.® El symbolon incluye
un grabado donde se representa una mesa con varios comensales departiendo.
En el centro de la misma, se observan un mazo, una daga y un plato de con-
tenido irreconocible —parecido al presente en el triunfo del Mago.?° El tex-

85. Coleccion Fotografica del Warburg Institute. Miguel Escoto, Liber Introductorius, facsimil
(Padua, siglo x1v).

86. Coleccién Fotogrifica del Warburg Institute, consultada el 2 de julio de 2015, en htep://
iconographic.warburg.sas.ac.uk/vpc/VPC_search/pdf_alternative.php?image=00ois1s8.

87. Coleccién Fotogrifica del Warburg Institute.

88. La misma observacion puede hacerse incluso con el triunfo de El Carro y El Ermitafio.

89. “Perjudica el placer comprado con el dolor”, en Eclogae Horatianae, Pars II. Sermones
Prope Omnes Continens, addita est Familiaris Interpretatio Orellii, ed. Thomas Kerchever Arnold
(Londres: Rivington, 1843), so.

90. El symbolon es un signo icénico que refiere a la nocién de hieroglificos, como eran conside-
rados en el Renacimiento, es decir, como signo sagrado cuya interpretacion requiere conocimiento



162 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

to de Horacio es un llamado a gobernar el corazén usando la razén, asi como
dominar y reprimir los apetitos y los deseos. Otro grabado de Bocchi, el sym-
bolon 27 (fig. 5), expresa una idea similar, que el hombre que quiera ser digno
de Dios no debe ser guiado por las necesidades de la tierra, sino por la pala-
bra de Dios. En este grabado hay dos mujeres, con vestidura ligera que pre-
sentan la placa, con la leyenda escrita en griego, a un hombre que parece estar
llevindose algo a la boca con la mano izquierda; ¢l estd sentado en una mesa
cubierta con un mantel. Sobre la mesa se encuentra, del lado izquierdo, lo que
parece ser una ldmpara y un plato; cerca de la mano derecha hay dos elemen-
tos esféricos de mayor tamano que el otro par que se encuentra cerca del ante-
brazo derecho, también se ve un cuchillo y un modelo triangular sobre una
base cuadrada. Los elementos sobre la mesa no dejan de recordar a los repre-
sentados en la carta del Mago.

Otro grabado en el que se puede observar una mesa compuesta de manera
similar, es el de Filemén y Baucis del siglo xvir." En esta pieza se ejemplifica
la hospitalidad del par, que compartié su alimento con los dioses Zeus y Mer-
curio, quienes acudieron a su casa disfrazados de mendigos. Se observa sobre
la mesa algo de comida, un cuchillo, un par de pedazos de tela y una figura
geométrica, rectangular. Este grabado se integré después a diversas ediciones
del siglo xviir de las Metamorfosis de Ovidio (43 a.C.-17) (fig. 6),°* tanto por
hacer referencia a la metamorfosis de los cuerpos con los que Zeus y Mercurio
se presentaron a Filemén y a Baucis, como por la recepcion que Ovidio, poe-
ta del amor y la transformacidn, tuvo desde el medioevo, como base para la

esotérico especifico. Los symbola estdn compuestos por una guaestio que le da nombre; un epigrama
que describe el objeto y sus caracteristicas enigmdticas, y un grabado. El grabado es una ilustracién
y explota estrictamente la narrativa o los elementos icénicos del texto: el objeto simbélico, la
alegoria y el elemento comparativo de la metéfora, aunque la inclusién de los elementos icénicos
es selectiva. A veces el grabado también presenta interpretaciones de los textos, por lo que para
dilucidar el significado de los symbola se requiere un amplio conocimiento de la antigiiedad
cldsica, la psicologia y la cultura de la época, que constituyen las fuentes que Bocchi juxtapone.
Anne Rolet, “Achille Bocchi’s Symbolicae Quaestiones”, en Mundus Emblematicus Studies in Neo-
Latin Emblem Books, vol. 1V, eds. Karl Enenkel y Arnoud Visser (Thurnhout: Brepols, 2003), 115.

91. Otto van Veen, Quinti Horatii Flacci Emblemata (Amberes: Ex Officina Hieronymi Ver-
dussen, 1607).

92. Este grabado se utilizé luego en Ovidio, Les Metamorphoses d’Ovide en latin et frangais
(Amsterdam: Chez P. et J. Blaeu, Janssons & Waesberge, Boom et Goethals, 1702), 264. La edicién
de 1702 incluye grabados holandeses y flamencos, algunos de los cuales vieron la luz a principios de
1600 y otros en la edicién de 1677.



MODELOS DE LA IMAGEN

CEXLVITL LIB.AI1I11.
SPERNE VOLVPTATES

NOCET EMPTA DOLORE VOLVPTAS.

Symb. CXVIIL

g

i

4. Giulio Bonasone, Symbolon CXVIII: Sperne voluptates. Nocet empta dolore
voluptas, Bolona, 1574, grabado tomado de Achille Bocchi, Symbolicarum
quaestionum, de universo genere, quas serio ludebat, libri quinque, lib. 1111
(Bolofia: Apud Societatem Typographiae Bononiensis, 1574), 248. Coleccién
Fotografica del Warburg Institute.

163



164 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

LVIID ';L IB T.

PABVIA LATA ANIMI HAC NE SPERNE,
BEABERIS VLTRO.

Hoc 1vp BocCHI NOBILE SYMPOSIVM EST.

Symb, XX VII.

5. Giulio Bonasone, Symbolon XXVII: Pabula leeta animi heec ne sper-
ne, beaberis vitro, Bolofia, 1574, grabado tomado de Achille Bocchi,
Symbolicarum quaestionum, de universo genere, quas serio ludebat, libri
quinque, lib. I (Bolona: Apud Societatem Typographiae Bononiensis,
1574), 58. Coleccién Fotografica del Warburg Institute.



MODELOS DE LA IMAGEN 165

interpretacién alquimica.? Segun lo explica Thomas Willard, las Mezamorfosis
resultaban una buena guia para los procesos alquimicos, puesto que tradicio-
nalmente los metales obtenfan los nombres de diversos dioses grecorromanos.?*
Cabe recordar en este punto que la acepcién neoplaténica de los planetas como
daemones, con regencia sobre los elementos que se consideran creados por ellos,
abre la posibilidad de una magia talismdnica, es decir, de la prictica de dirigir
invocaciones a algtin daemon utilizando talismanes del mineral con el que éste
tiene simpatia y sobre el que ejerce mayor poder.?

El doble aspecto de los planetas, sensible e inteligible, se transmite también
a la naturaleza bajo su jurisdiccién,® de tal forma que la practica de la alqui-

93. Sobre la etimologfa antigua del término alquimia véase Charles Burnett, “The Astrologer’s
Assay of the Alchemist: Farly References to Alchemy in Arabic and Latin Texts”, en Charles Bur-
nett, Magic and Divination in the Middle Ages. Texts and Techniques in the Islamic and Christian
Worlds (Norfolk: Variorum, 1996), 104.

94. Willard, “The Metamorphosis of Metals”, 151.

95. Deacuerdo con el manual talismdnico Picarrix: “Arist6teles dijo en otro lado que cualquier
sabio tiene una fuerza propia influida por una alta espiritualidad, la cual le fortalece y le abre
las puertas cerradas de la percepcidn y el intelecto, y le da a conocer la ciencia. Y este poder estd
ligado con el poder del planeta dominante en origen del nacimiento, tal poder entonces concreado
consigo mismo se refuerza y se brinda intelecto a si mismo. Los sabios y reyes antiguos solian hacer
este trabajo y de esta forma, oraban diciendo oraciones con cuatro nombres, las cuales ayudaban
en sus ciencias e intelectos y aumentaban sus negocios y cosas, y desde estos se defendfan a si
mismos de las acechanzas de enemigos, y hacian muchas otras [cosas]. Que también Aristdteles
dijo que el primero que fue trabajado con imdgenes y cuyos espiritus aparecieron primero fue
Caraphzebiz.” (“Aristoteles autem ait quod unusquisque sapiens habet virtutem propriam sibi
a spiritibus altis infusam, quibus potenciis clausure sensus et intellectus aperiuntur et sciencie
patefiunt. Et hec virtus cum virtute planete dominantis in radice nativitatis coniungitur, que
virtus sic secum concreata ipsum roborat et sibi dat intellectum. Sapientes quidem antiqui et reges
hoc opus facere solebant et hac oracione cum quatuor nominibus supradictis orabant, quibus se
iuvabant in suis scienciis et intellectibus et augmentacionibus suorum negociorum et rerum, et
ex istis se tuebantur ab insidiis inimicorum, et multa alia faciebant. Qui eciam Aristoteles dixit
quod primus qui fuit cum ymaginibus operatus et cui spiritus primo apparuere fuit Caraphzebiz”),
en Picatrix: the Latin Version of the Ghayat al-hakim, 111.

96. Por ejemplo: “Saturno es fuente [...] de las gémas, el dnice, la piedra negra y el imédn; de
los minerales, el plomo, el hierro y todos los de color negro y olor a podrido [...]. Japiter [...] De
los minerales son suyos el escafio y el cing; de las plantas el nogal, el almendro [...] Marte [...]
de los oficios la forja del hierro, el trabajo con fuego y las cosas de la guerra y el latrocinio [...] de
las gemas la cornalina y todas las piedras rojo oscuro; de los minerales el arsénico, el fésforo, el
petréleo, el cristal y el cobre rojo” (“Saturnus [...] et ex lapidibus alianza et omnes lapides nigros;
et ex metallis plumbum, ferrum et omnia nigra et fetida [...] Iupiter [...] ex metallis stannum et
tuciam; et ex arboribus nuces et avellanas, pinos, [...] Mars [...] ex magisteriis laborantes fe-



166 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

mia no se limitaba a la transformacién de la naturaleza sensible, sino también
de la espiritual .97

Es preciso recordar que durante el siglo x111 los alquimistas fueron aque-
llos hombres dedicados al trabajo de los metales, especializados en el trata-
miento de las sustancias quimicas,?® en la destilacién y sobre todo, en la
transformacién de las cosas.” En el siglo xi1, Vincent de Beauvais (1190-
ca.1264) describe la alquimia como rationum vel causarum investigatio, es decir,
estudios del fundamento tedrico de la filosofia natural, cuyo desarrollo en gran
parte se dio gracias a los escritos de Aristételes transmitidos por medio de Avi-
cena (980-1037), fildsofo y médico quien retoma los conocimientos de la alqui-
mia en sus tratados de practica médica."®

rrum cum igne et arma bellica et latrocinia [...] ex lapidibus alaquech et omnes lapides rubeos
et obscuros; et ex metallis azernech [...] et sulfur et naft el vitrum et es rubeum”), en Picatrix:
the Latin Version, 150-153.

97. Burckhardt piensa que la adopcidn cristiana de la alquimia debe buscarse en las ideas
cosmoldgicas propias de la alquimia, pues éstas se refieren tanto a la naturaleza externa (metilica
o simplemente mineral), como a la naturaleza interna o del alma, es decir, se ligan de manera
orgdnica a la antigua metalurgia, motivo por el cual dicho fondo espiritual fue aceptado como
un conocimiento de la naturaleza (physis) en el mds amplio sentido de la palabra, junto con las
técnicas del oficio; de la misma manera en que el cristianismo y el islamismo incorporaron el
legado pitagérico que encerraban la musica y la arquitectura a su mundo espiritual. Burckhardst,
Alquimia, 6. Para el trénsito de la alquimia de la antigiiedad cldsica al mundo romano cristiano,
al musulmdn y hasta el Renacimiento véase Picatrix: the Latin Version.

98. Por Vincent de Beauvais se sabe que para mediados del siglo x111, los alquimistas eran
artifices especializados en profesiones como el trabajo mineral y la medicina, lo cual detalla en
su Speculum naturale. Al principio de su capitulo De operatione vermilionis et cinabri et auricalci
menciona que estos trabajadores de la alquimia deben ser descritos porque tratan el cambio de
las cosas propter rerum transmutatione. Obrist, “Die Alchemy”, 42.

99. Durante la temprana Edad Media circulé un manual que inclufa recetas alquimicas de
fuentes griegas conocido como el Mappae clavicula. Burnett, “The Astrologer’s Assay”, 105. El
primer texto alquimico latino es el Liber Morieni de Robert de Chester 1144, en Burnett, “The
Astrologer’s Assay”, 104. Luego aparecié el texto Pretiosa margarita novella, el cual compilaba
manuscritos alquimicos datables desde 1330. Este fue impreso en 1546 en Venecia. Willard, “The
Metamorphosis of Metals”, 152. Hugo de Santalla es el traductor de la 7abula smaragdina de
Hermes Trismegisto. El misterioso texto habia sido considerado como clave para el esoterismo
alquimico y es la culminacién de la revelacién hermética en los Secretos de la naturaleza de
Pseudo-Apolonio, el cual Santalla tradujo del drabe, Willard, “The Metamorphosis of Metals”,
105. Obrist considera que el hecho de que el hombre se esfuerce por alcanzar un conocimiento
tedrico base para la conversién de los cuerpos significa que este hecho habia alcanzado el estatus
de verdad. Obrist, “Die Alchemy”, 4s.

100. Alfredo, el Inglés, traduce del 4rabe al latin el texto de Avicena sobre ciencia natural,



MODELOS DE LA IMAGEN 167

B AR T BT BV EEE DR R B

R G A BT

6. Otto van Veen, Filemdn y Baucis, tomada de Quinti Horatii Flacci Emblemata (Amberes: Ex
Officina Hieronymi Verdussen, 1607), placa 87. Coleccion Fotografica del Warburg Institute.

en 1200, “Apenas ahora, en el curso de la recepcién general de la ciencia natural aristotélica, las
teorfas alquimicas alcanzan un efecto mds amplio en el marco de las instituciones universitarias”
(“Erst jetzt, im Zuge der Gesamtrezeption der aristotelischen Naturwissenschaft, erlangen die
alchemistischen Theorien im Rahmen der universitiren Institution eine breitere Wirkung”), en
Obrist, “Die Alchemy”, 40. Sobre los tratados de Avicena, véase Dimitri Gutas, Avicenna and the
Aristotelian Tradition: Introduction to Reading Avicenna’s Philosophical Works (Leiden: Brill, 2014);
Avicenna, The Metaphysics of the Healing: a Parallel English-Arabic Text = al-Shifi al-llahiyit,
trad. Michael E. Marmura (Utah: Brigham Young University Press, 2005); Avicenna, Liber primus
naturalium. Tractatus secundus de motu et de consimilibus, eds. A. Allard, J. Janssens y S. van Riet
(Bruselas: Académie Royale de Belgique, 2006).



168 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

A decir de Burckhardt, la alquimia, aprehendida desde una aproximacién
cristiana, identificaria la piedra filosofal, capaz de convertir los metales ordi-
narios en oro o plata, con la representacién de Cristo, pues “su obtencién por
medio del ‘fuego que no quema’ del azufre y del ‘agua consistente’ del mercurio,
simboliza el nacimiento del Cristo”.™"

Los cuatro elementos ilustrados sobre la mesa del Mago —el vaso, el cuchi-
llo, los dos cubos y la masa blanca con forma de plumas— podrian ser los
cuatro elementos —agua, fuego, tierra y aire correspondientemente— como
componentes del espiritu de la naturaleza perfecta. En el Picatrix se menciona el
proceso de invocacién de la naturaleza perfecta, como espiritu. Se le debe llamar
por su nombre, que es el de los cuatro elementos de la naturaleza: Meegus,
Betzahuech, Vacdez y Nufeneguediz. El texto luego menciona una receta don-
de se deben mezclar varios elementos con vino, el cual se debe verter en cua-
tro cdntaros y colocarlos en las cuatro direcciones de la mesa de trabajo.’** La
labor del Mago, como aquella de crear imdgenes que engafien y perturben la
realidad, se asemeja a la labor del alquimista, quien transforma la materia en
la bisqueda de alterar su realidad.

Los hijos de los planetas

Las acepciones astroldgicas en la representacién del triunfo El Mago se hicieron
a partir de representaciones de los hijos de los planetas, basadas en el conoci-
miento astrolégico.’* Fritz Saxl dice que la tradicién de representar a los hijos
de los planetas proviene de la Roma cldsica,’** de donde se extendi6 al Medio

1o1. Burckhardt, Alguimia, 7.

102. Picatrix: the Latin Version, 1.

103. “Las pinturas de los hijos de los planetas” se constituyeron en un género de pinturas deco-
rativas, de acuerdo con la simbologia de la tradicién astroldgica de ilustrar en copiosas alegorias
las influencias de los movimientos planetarios sobre la vida de los hombres. Lippman, Die sieben
Planeten, 1.

104. Para estudiar la produccién del Medio Oriente utiliza el manuscrito de la cosmografia de
Kaswint, a partir de las copias mds antiguas que han perdurado. La copia ilustrada mds antigua
que nos ha llegado de esta obra es el Monac. Arab. 464 (ff. 10r-171), escrito en Damasco en 1366.
Los manuscritos iluminados de la cosmografia de Kaswini y su traduccién al persa muestran que
habia una conformidad con los tipos de representaciones de los planetas y de sus hijos. Por ello
y porque en este manuscrito no hay trabajos con compds y lineas, sino claramente se encuentran
escenas de vida, son las razones por las que Saxl consideré que el manuscrito de la cosmografia



MODELOS DE LA IMAGEN 169

Oriente —Bagdad, Turquia— y que luego emprendié un viaje de regreso a

Europa.’™s Los ejemplos que da para esta afirmacién son los frescos de Padua,

que contienen escenas del zodiaco ya para el siglo x1v.1°¢

Para Saxl el estilo de representar a los hijos de los planetas en forma de com-
pendio llegé de Oriente. Cada planeta tenia bajo su autoridad siete oficios, los

de Kazwini no fue la primera en concebir el disefio, sino que ya para este tiempo las representa-
ciones de los hijos de los planetas eran un modelo convencional. Véase Fritz Saxl, “Probleme der
Planetenkinderbilder”, Kunstchronik und Kunstmarkt, nim. 48 (26 de septiembre de 1919): 1026.

105. A partir del siglo x11, Espafia y Sicilia fueron dos importantes centros de esta difusion.

106. El Palazzo della Ragione en el centro de Padua fue el punto de encuentro de la vida
privada y civil del siglo x11 y x111. Dentro de sus paredes se administraba la justicia y se llevaba
a cabo el comercio. Construido alrededor de 1218 y decorado alrededor de 1306 con un ciclo
de frescos de Giotto que se extiende a lo largo de 600 metros. Vale la pena citar la descripcidn
que hace Graziella Vescovini: “Una ldpida recuerda cémo la concepcidn del ciclo con frescos se
rehace segtin la teorfa de Pedro de Abano [...]. Los frescos son articulados en un esquema de
dos érdenes conceptualmente interdependientes uno del otro. El primer orden, el superior,
describe las imdgenes del cielo astronédmico; el segundo orden, en cambio, el inferior, describe
las caracteristicas de la influencia que de tales imdgenes derivan en la vida del hombre. En el
primer orden del ciclo zodiacal son representados tres elementos. El primero es la representacién
de la figura del Firmamento o de las Constelaciones mayores, 36 en total [...] marcadas por el
movimiento aparente del sol durante el afio (afio Sideral). El segundo elemento es la descripcién
de las representaciones del mes segun las figuras de los Signos, en total doce. El tercer elemento
es la descripcién de las figuras que representan el Dia, determinado por la posicién del astro
mds brillante de la constelacién propia de cada signo, fijo sobre la Hora del Mediodia segtin la
particular teorfa astrolégica del Ascendente: el Ascendente, seglin una concepcion medieval,
es dado por nacimientos diurnos o nocturnos, en la posicion o grado del cielo al Mediodia o a
la Medianoche de cada dia del mes y luego del afio.” (“Une lapide ricorda come la concezione
del ciclo affrescato si rifacesse alle teorie di Pietro d’Abano [...]. Gli affreschi sono articolati in
uno schema di due ordini concettualmente interdipendenti tra di loro. Il primo ordine, quello
superiore, descrive le immagini del cielo astronomico; il secondo ordine, invece, quello inferiore
descrive le caratteristiche delle influenze che da tali immagini derivano nella vita dell'uomo. Nel
primo ordine del ciclo zodiacale sono rappresentati tre elementi. Il primo ¢ la rappresentazione
delle figure del Firmamento o delle Costellazioni maggiori, 36 in tutto [...] scandite dal moto
apparente del sole durante 'anno (anno Sidereo). Il secondo elemento ¢ la descrizione delle raf-
figurazioni del mese secondo le figure dei Segni, in tutto dodici. I terzo elemento ¢ la descrizione
delle figure che rappresentano il Giorno, determinato dalla posizione dell’astro piti lucente della
costellazione propria di ogni segno fissato sull’ora (Ora) di Mezzogiorno secondo la particolare
teoria astrologica dell’Ascendente: I’Ascendente, secondo una concezione medievale ¢ dato, per
nascite diurne o notturne, dalla posizione o grado del cielo al Mezzogiorno o alla Mezzanotte di
ogni giorno del mese e quindi dell’anno”), en Graziella Vescovini, Luomo, la terra e gli astri, Gli
afreschi del Palazzo della Ragione a Padova (Brugine: Centro Internazionale di Storia dello Spazio
e del Tempo, Istituto Poligrafico e Zecca dello Stato, 1989).



170 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

cuales fueron personificados. Estas representaciones luego se europeizaron y se
transmitieron por medio de manuscritos.'” Friedrich Lippman, por su parte,
considera que la produccién europea de las representaciones de los hijos de los
planetas se originé en Italia a mediados del siglo xv, tal vez en Florencia, des-
de donde se extendié a los Paises Bajos y a Alemania, y preservé sus caracteris-
ticas a lo largo de la primera mitad del siglo xv1.1%8

Las representaciones de los dioses grecorromanos, o como lo llama Aby
Warburg, “la supervivencia de los dioses antiguos” se dio en dos sentidos,
como alegorfas morales —como las interpretaciones alegéricas de Ovidio—y
por medio de la astrologfa.”®® Durante la Edad Media este tipo se representacio-
nes se encuentran en fachadas de iglesias y catedrales, especialmente relaciona-
das con funciones calenddricas."® Wolfgang Hiibner y Ewa Sniezynska-Stolot
encontraron imdgenes astrolégicas en manuscritos, como salterios, simboliza-

das en las dréleries,” incluidas ya fuera con el objetivo de ilustrar el desarrollo

espiritual del hombre, o el de servir a fines magicos —como la adivinacién del
futuro— o incluso a la prictica de exorcismos mediante la influencia astral.
De cualquier manera, el desarrollo de las drédleries fue posible gracias a la unién

107. Saxl, “Probleme der Planetenkinderbilder”, 1016.

108. Lippman, Die sicben Planeten, 1.

109. “Las representaciones de los dioses en el primer Renacimiento florentino dependen en
su totalidad, en mayor o menor medida, de las listas de divinidades de la Antigiiedad tardia”, en
Aby Warburg, “El mundo de los dioses antiguos y el primer Renacimiento en el norte y en el sur
(1908)”, en Warburg, El renacimiento del paganismo, 409. A decir de Warburg, las representaciones
astrol6gicas como personificaciones de las deidades grecorromanas tomaron su base a partir de las
esculturas antiguas: “Asi lo demuestran, por ejemplo, las figuras astrales de la capilla del Santisimo
Sacramento de Rimini a las que anima el pazhos de los sarcéfagos de la Antigiiedad tardia; y este
mismo pathos es la fuente de una estampa norditaliana de la Muerte de Orfeo cuyo tnico ejemplar
conocido se conserva en el Kunsthalle de Hamburgo”, Warburg, E/ renacimiento del paganismo.

1o. Sobre el tema, véase Perrine Mane, Calendriers et Techniques agricoles (France-Italie,
xue-xie siecles) (Paris: Le Sycomore, 1983). Shapiro pone énfasis en la tradicion oral y el papel
de la instruccion del artista que realiza la obra. Meyer Shapiro, Words and Pictures, On the Literal
and the Symbolic in the lllustration of a Text (La Haya y Paris: Mounton, 1973).

1. Su probable origen es Inglaterra durante el siglo 11. Boll, Saxl, Panofsky y Seznec consideran
que las dréleries sirven para expresar el concepto de universo, sin embargo, Sniezynska-Stolot
considera que estas imdgenes son las constelaciones o las partes de ellas que acompanan los tres
decanatos de cada signo, conclusién a la que llegd al tomar como base los tratados astrolégicos
griegos (Arato, Ptolomeo, Teucro y Atioco), los drabes (Albumasar) y el medieval (Miguel Escoto).
Sniezynska-Stolot, “Christian Interpretation of the Zodiac”, 97. Véase también Wolfgang Hiibner,
“Das Horoskop der Christen “Zenor, 38 L.””, Vigiliae Christianae 29, nim. 2 (junio, 1975): 120-137.



MODELOS DE LA IMAGEN 171

de dos autoridades antiguas, la astrologia y el Antiguo Testamento.”* En este
contexto, los salterios de Bohemia fueron pioneros en la prictica de plasmar
ideas cristianas utilizando signos zodiacales.

Es probable que el tarot pudiera haber ejemplificado un fin similar, si hubie-
se sido objeto de prdcticas como el nicodemismo, aunque especialmente éste
fue percibido en los circulos de los spirituali entre 1540 y 1550 en Francia, Ale-
mania e [talia.” Para esta doctrina, las ceremonias y los sacramentos se volvian
simbolos, imdgenes carnales que debian ser interpretadas de manera espiritual,
de tal forma que dejaban de ser s6lo imdgenes representacionales o alegorias."

Conviene en este punto recordar las manchas que llegan a presentar los
triunfos dorados de los mazos visconteos, los cuales, si se acepta la hipétesis
que los identifica como talismanes, podrian deberse a esfugimaciones realiza-
das con diversos materiales orgdnicos, sin embargo, es posible también que sean
resultado de reacciones 4cidas accidentales producto de las condiciones histé-
ricas en que se conservaron las cartas. Para determinar este punto es necesario
hacer un andlisis quimico de los pigmentos que determinen el grado de alea-
cién del oro que se usé en la elaboracién de la carta, asi como de los quimicos
que conforman sus pigmentos y sus reacciones.

Las cartas no tenfan nombre, sin embargo, como es posible suponer, sus
usuarios conocfan la imagen que estaba expresando. Ya Warburg expresaba que
el tarot de Mantegna (norte de Italia, segunda mitad del siglo xv) mostraba un
periodo de transicién formal en la representacién de los dioses grecorromanos,
entre el literalismo medieval y el idealismo renacentista.™ Si, por una parte,
las cartas fueron Gnicamente usadas para jugar, s6lo hubiera sido necesaria una
nomenclatura consensuada. Si por el contrario, las cartas hechas como objetos

2. Sniezynska-Stolot, “Christian Interpretation of the Zodiac”, 1o1.

3. El nicodemismo es una doctrina de disimulo religioso que por una parte incita a la gente
reformada a esconder sus propias convicciones bajo précticas simulativas para escapar de la perse-
cucién, el martirio y el exilio; por otra parte, trata de dar soporte teolégico a su actitud pragmdtica.
Se basa en pasajes biblicos, asi como en la posicién de Origenes, usada por Erasmo respecto a
la diferencia entre el exterior carnal del hombre, el adiaphoron estoico y el interior espiritual del
hombre. Véase “Achille Bocchi’s Symbolicac Quaestiones”, 124.

114. Véase Carlo Ginzburg, I/ nicodemismo: simulazione e dissimulazione religiosa nell’ Europa
del 500 (Turin: G. Einaudi, 1970); y Paolo Simoncelli, Evangelismo italiano del Cinguecento:
questione religiosa e nicodemismo politico (Roma: Istituto Storico Italiano per Letdh Moderna e
Contemporanea, 1979).

115. “Venus, por ejemplo, se representa a la manera medieval, mientras que Mercurio ha adop-
tado ya las formas antiguas”, en Warburg, “El mundo de los dioses antiguos”, 409.



172 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

suntuosos eran utilizadas de acuerdo con su contenido filoséfico o con algtin
tipo de magia que implicara stplicas e invocaciones," la falta del nombre sélo
puede explicarse como un medio para guiar al usuario mediante una ensefian-
za oral y una interpretacién con significado personal.

Richard Kieckhefer analiza los libros de magia de la Edad Media y nota
que aunque permanecieron anénimos aparentemente con el fin de mantener
su sacralidad y poder, en tanto objeto mdgico, debieron haber sido también consa-
grados y guardados celosamente por sus poseedores.”” La prictica de la magia,
a decir de Kieckhefer, puede entenderse desde su funcién y significado cultu-
ral, asi como desde las reacciones que suscité tanto entre sus detractores como
entre los acusados. Asi, el papel de la magia se explica en referencia a la cos-
movisién de la sociedad que la contiene.

Cabe rescatar en este punto que el elemento que aporta informacién mds
clara sobre las cartas es la inclusién de los escudos de armas de Visconti y de
Saboya. Se tiene noticia de que en 1320 a Matteo y Galeazzo Visconti se les
acusé de uso de necromancia en contra del papa Juan cuando un testigo dijo
que se le habia ensefiado un libro lleno de recetas de amor, odio y algunas para
encontrar objetos perdidos."® De igual modo, en la biografia que hace Decem-
brio de Filippo Maria Visconti cuenta que por sus temores nocturnos a fantas-
mas necesitaba que un guardia cuidara su sueno.” Decembrio también relata
que Visconti era muy supersticioso,”® Filippo Maria portaba una medalla de

116. Como el Ars notoria, la cual emplea rezos e invocaciones a los dngeles para ganar maestria
en las artes liberales y mecdnicas. Thorndike citado en Kieckhefer, Forbidden Rites, 120.

7. Kieckhefer, Forbidden Rites, 5.

118. Kieckhefer, Forbidden Rites, 1.

119. “A menudo, cansado por el insomnio, se reducia a ir y venir de la habitacién anhelando
dormir, con los suyos, que mientras tanto le debfan hacer compasia [...] Otra razén de temor:
ofr cantar a las aves de modo insélito, especialmente de noche” (“Spesso, spossato dall’insonnia, si
riduceva ad andare avanti e indietro per la camera bramando di dormire, con i suoi che intanto gli
dovevano fare compagnia [...] Altra ragione di timore: sentir cantare gli uccelli in modi insoliti,
specialmente di notte”), en Decembrio, Vita di Filippo Maria Visconti, 120.

120. “Hizo cortar los serbales en todas partes donde fuera que se encontraran, afirmando haber
descubierto que su sombra era un incentivo de peste, por el color, que habia debido portar los
coléricos influjos. Y ahora: ordené exterminar a todos los cuervos, fijando una recompensa por
cada ejemplar puesto bajo sus ojos. Ninguno podia poner pie en aquella zona de la habitacidn,
aislada del resto mediante un signo, ahi donde Silvestro, cubiculario por un tiempo, yacié en-
fermo antes de morir [...] Y no permitié que ninguno, enfermo o contagiado, se parara en la
corte’” (“Fece tagliare i sorbi dovunque si trovassero, asserendo d’aver appreso che la loro ombra
era un incentivo di peste per color che ne aveva dovuti sopportare i rabbiosi influssi. E ancora:



MODELOS DE LA IMAGEN 173

oro de santa Bdrbara, patrona de la artillerfa, en donde hizo figurar motivos
estelares.”™ Asimismo, el duque tuvo gran consideracién hacia los astrélogos,
a quienes consultaba antes de realizar cualquier empresa, pues crefa que todo
sucedia por un destino."*

Decembrio narra también que Filippo Maria solia aislarse en las cdmaras
internas de su palacio durante el novilunio y el plenilunio,” momentos de
especial importancia en las practicas mdgicas."”*

El tarot perteneciente a Filippo Maria debi6 haber recibido un uso particu-
lar, por la iconografia anteriormente descrita. Los triunfos del mazo Visconti
di Modrone, asi como las cartas en general del mazo Visconti-Sforza tienen un
pequeno agujero en el centro del margen superior. Por las caracteristicas que
presenta la pintura, es posible determinar que el orificio fue hecho posterior-
mente a la realizacién de las cartas. Es viable proponer que se hizo para colgar
las cartas ordendndolas en determinada secuencia, que bien pudo haber sido
cambiante. El tarot de Mantegna, conocido por su contenido neoplaténico,
también tiene esta serie de agujeros en el centro del margen superior.

Si el orden de las cartas de los tarots visconteos fuera lineal y siguiera el pro-
puesto por la Ludi inductio, El Loco seria un personaje que se moveria en la
escala de las triunfos, iniciando con El Mago, y pasaria por las virtudes, las eta-
pas de los hombres, La Muerte y La Resurreccién hasta El Angel; podria con-
siderarse que los mazos del tarot visconteo son un juego ético con ensefianzas
religiosas, como el tarot de Mantegna.'

ordino di sterminare tutti i corvi, fissando una ricompensa per ogni esemplare messogli sotto
gli occhi. Nessuno poteva porre piede in quella zona della camera, isolata dal resto mediante un
segno, li dove Silvestro, un tempo cubiculario, era giaciuto ammalato prima di morire. [...] ‘E
non permise che nessuno, ammalato o contagiato, si spegnesse a corte’”), en Decembrio, Vita
di Filippo Maria Visconti, 212.

121. Filippo Maria también hizo construir en su honor una capellania en el monasterio de San
Sixto el 1 mayo de 1434. Decembrio, Vita di Filippo Maria Visconti, 419.

122. Sus astrélogos eran Pietro Lapini da Montalcino, médico del papa Juan XXIII, astrélogo,
profesor en Pavia, y algunas veces encargado de misiones diplomdticas; Stefano Fantucci de
Faenza, médico y astrélogo del duca, quien alrededor de 1427 fue profesor en Pavia; Antonio
de Bernadigio (o Bernaregio), también profesor de medicina y astrologfa. Entre sus médicos se
encontraba también Elias, el Hebreo, médico del papa Martin V' y de Eugenio IV, quien debié
pasar al servicio de Visconti alrededor de 1438. Decembrio, Vita di Filippo Maria Visconti, 212-213.

123. Decembrio, Vita di Filippo Maria Visconti, 124.

124. Picatrix. Un Traité de magie médiéval, 215.

125. En el Salmo 52 se menciona que: “El loco dice en su corazén: no existe Dios”. La figura
del Loco posee también un aspecto mistico-sacro. La Espistola a los Corintios gozaba en el Re-



174 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

Si, por otra parte, el orden que siguiera no fuera lineal, podria estar suje-
to a una disposicién con base en el triunfo de La rueda de la fortuna (fig. 7),2°
que por una parte explica el papel del destino en la vida del hombre, asi como
también se usa para ejemplificar los movimientos de ascenso y descenso de los
planetas mediante el zodiaco.””

nacimiento de una gran importancia. Algunos de sus pasajes reflejan la relacién existente entre la
locura y el Divino: “La palabra de la cruz para aquellos que se perdonan es una locura” (I, 1,18);
“Ninguno se engafia a si mismo: si alguno entre ustedes cree ser sabio en la sabiduria de este siglo,
se vuelve loco por ser conocedor. Porque la sabiduria de este mundo frente a Dios es locura” (1,
3, 18-19). Sdlo la renuncia de si y los propios bienes materiales puede, segtin el pensamiento cris-
tiano, conducir del hombre a Dios. El Loco, por esta prerrogativa, se consideraba un inspirado
que se encontraba a un paso del Divino. La presencia del Loco en la lista de los triunfos adquiere
un significado preciso: del loco no creyente al “Loco de Dios” o “Loco divino”, como se volvié
el santo popular san Francisco, quien fue llamado “el Santo Juglar de Dios”, véase Vitali, “Ludus
triumphorum e tarocchi”, 13.

126. Sobre La rueda de la Fortuna véase Vitali, “Ludus triomphorum e tarocchi”, 12.

127. En el Tetrabiblos de Prolomeo se puede ver este aspecto “Tales, entonces, son las afinidades
naturales de las estrellas y los signos del zodiaco. Se dice que los planetas estdn en su ‘propia fase’
cuando un planeta individual mantiene al sol o a la luna el mismo aspecto que su casa tiene a
sus casas; por ejemplo, cuando Venus estd en sextil a las luminarias, siempre que esté occidental
al sol y oriental a la luna, de acuerdo con el arreglo original de sus casas. Se dice que estdn en sus
propios ‘carros’ y ‘tronos’ y entonces como cuando sucede que ellos tienen familiaridad en dos
o mds de las formas mencionadas con los lugares en los cuales se encuentran; pues entonces su
poder de efectividad es acrecentado por la similitud y cooperacién de las propiedades afines de
los signos que las contienen. Dicen que ellos ‘se alegran’ cuando, incluso aunque los signos que
contienen no poseen familiaridad con las estrellas en la misma seccién; en este caso la simpatia
surge menos directamente. Ellos participan, sin embargo, en la similitud de la misma manera;
justo como, por el contrario, cuando se encuentran en regiones ajenas pertenecientes a la seccion
opuesta, una gran parte de su propio poder es paralizado, porque el temperamento que surge de
la disimilitud de los signos produce una naturaleza diferente y adulterada” (“Such, then, are the
natural affinities of the stars and the signs of the zodiac. The planets are said to be in their ‘proper
face’ when an individual planet keeps to the sun or moon the same aspect which its house has
to their houses; as, for example, when Venus is in sextile to the luminaries, provided that she is
occidental to the sun and oriental to the moon, in accordance with the original arrangement of
their houses. They are said to be in their own ‘chariots’ and ‘thrones’ and then like when they
happened to have familiarity in two or more of the aforesaid ways with the places in which they are
found; for then their power is most increased in effectiveness by the similarity and co-operation
of the kindred property of the signs which contain them. They say they ‘rejoice’ when, even
though the containing signs have no familiarity with the stars of the same sect; in this case the
sympathy arises less directly. They share, however, in the similarity in the same way; just as, on
the contrary, when they are found in alien regions belonging to the opposite sect, a great part of
their proper power is paralysed, because the temperament which arises from the dissimilarity of



MODELOS DE LA IMAGEN 175

7. Bonifacio Bembo, Lz rueda
de la fortuna, Italia, ca. 1442—
1445, miniatura con taroccato,
cartas del Tarot Visconti. The
Morgan Library & Museum,
Nueva York, MS M.630.9).




176 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

Consideraciones finales

El tarot Visconti, con sus tres mazos, es hasta ahora el tarot més antiguo que
se conoce, y es el que sentd los modelos iconograficos de los mazos posteriores.
Aunque como se ha mencionado anteriormente, hay muchas incégnitas res-
pecto al origen de los mazos, y hasta que no se realicen andlisis pictdricos a las
miniaturas, los estudios comparativos de estilo e iconograficos constituyen las
herramientas para ubicar al tarot en el Renacimiento italiano temprano y pro-
poner una posible autoria. El tarot habla por medio de sus imdgenes, presenta
motos y herdldica viscontea, lo que permite identificar a su duefio y ubicar-
lo en un espacio temporal definido. El conocimiento del contexto en el que
surgio es, hasta el momento, la mejor fuente para el estudio de los tarots Vis-
conti. El reconocimiento de la influencia que la astrologfa, el neoplatonismo,
la magia y la doctrina religiosa tuvieron en el cristianismo del Renacimiento
temprano permite identificar tres aspectos del tarot Visconti: el primero es su
papel como juego que representa condiciones humanas; el segundo, su conte-
nido iconografico astrolégico, derivado de teorias e imdgenes provenientes de
tradiciones intelectuales occidentales y orientales; y el tercero, su posible esta-
tus de objeto de edificacidn espiritual.

El Istruzioni necessarie per chi volesse imparare il ginoco dilettevole delli taroc-
chini di Bologna, de Carlo Pisarri, presenta los triunfos ordenados segtin la
tradicién filos6fica ecléctica del Renacimiento de alto contenido neoplaténico,
de tal forma que es légico pensar que una persona instruida en dicha corrien-
te filoséfica podia entender y desplazarse dgilmente entre las multiples reglas
que podia adoptar el tarot como juego.

El contenido de imdgenes astroldgicas en las cartas del tarot no se acaba en
el ejemplo presentado en este trabajo, se puede mencionar la presencia de Satur-
no en el Ermitano; Acuario o la Luna en la carta de La Templanza; de Marte
o Jupiter en El Emperador; o de La Rueda de la Fortuna como representacion
de los planetas en el zodiaco, como se refirié anteriormente.™

the signs produces a different and adulterated nature”), en Ptolomeo, Zetrabiblos, ed. EE. Robbins
(Cambridge, Mass., y Londres: Harvard University Press/William Heinemann Ltd., 1980), 13.
128. Es abundante la bibliografia que trata esta relacién en cartas de tarots posteriores, solo
por mencionar algunos véase Jean Huets y Stuart R. Kaplan, The Encyclopedia of Tarot, 4 vols.
(Game Systems, 1978); Germano Mulazzani, [ rarocchi viscontei e Bonifacio Bembo (Mildn:
Anmilcare Pizzi-Cinisello B., 1981); Michael Dummett, 7/ mondo e l'angelo i tarocchi e la loro storia
(Ndpoles: Bibliopolis, 1993); y Michael Dummett, 7he Game of Tarot: from Ferrara to Salt Lake



MODELOS DE LA IMAGEN 177

Resulta sorprendente que no se tenga noticia en el siglo xv de algtin docu-
mento que refiera la existencia de los mazos visconteos, en tanto que hay do-
cumentos probatorios de la presencia de naipes desde el siglo x1v. A pesar de
todo, no considero que los mazos de Visconti fuesen totalmente secretos, pues
de alguna forma, aunque los modelos de los triunfos provienen de tradiciones
anteriores, éstos se esparcieron y se instalaron en: el Minchiate (Florencia, 1447);
el tarot de Mantegna (Mantua, 1460); y el tarot de Carlos VI (Francia, entre
1470-1480) por mencionar algunos. El contrato de secrecia para la elaboracion
de triunfos y cartas de juego, realizado en 1477 entre Roberto Blanchelli y el
pintor Pietro Bonozzi, brinda mucha luz al respecto. La técnica de los cartolieri
debe cuidarse por motivos econémicos. Los mazos visconteos no se imprimie-
ron sino que se realizaron con la técnica de la miniatura. Por otra parte, tanto
la dureza del cartén con que fueron hechas las cartas, como el estado de con-
servacién en el que se encuentran, indican que no fueron arduamente mani-
pulados. Por la técnica empleada, temple que soporta metales como el oro y la
plata, ademds del decorado con punzdn, es posible pensar que estas cartas se
hicieron para apreciarse, para observarse.

En el estudio de la carta del triunfo del Mago se puede observar una con-
centracién de elementos astrolégicos, neoplaténicos, herméticos y de cébala
cristiana propios del ambiente cultural del Renacimiento temprano del norte
de Italia, representados a su vez en un estilo e iconografia medieval. En la rela-
cién de la imagen con las representaciones de los hijos de los planetas, pode-
mos percatarnos del recorrido de los elementos iconograficos astrolégicos, de la
antigua Roma, al Medio Oriente y de vuelta a Europa, como parte de la movi-
lidad del conocimiento y de la cultura en el mundo antiguo.

El estudio del contexto cultural de la corte milanesa, asi como de las fuen-
tes documentales, ha permitido proponer posibles usos que recibié el triunfo,
asi, la imagen del prestidigitador pudo haber servido para la prictica tanto de
la memoria como de la magia.

Hay un elemento que vale la pena retomar, éste es el agujero de la parte cen-
tral superior de los triunfos, presente en la carta de El Mago. Como se subrayé
anteriormente, éste fue hecho con posterioridad a la realizacién de las cartas,
probablemente para colgarlas, lo cual marca un empleo especifico por parte de
los propietarios de los mazos. Considero pertinente equiparar los mazos viscon-

City (Londres: Duckworth, 1980); Andrea Ascari y Andrea Vitali, eds., Tarocchi le carte del regno,
la storia, i simboli, il mito (Faenza: Edizioni Le Tarot, 1997).



178 VANESSA ALVAREZ PORTUGAL

teos con los libros de magia. Estos tltimos eran anénimos; culturalmente se
les adscribia poder operativo que devenia de su consagracion por parte de sus
poseedores, aunque el poder lo podian perder si los libros llegaban a ser cono-
cidos por muchas personas. De manera paralela, los mazos visconteos también
son en parte anénimos, fueron ampliamente desconocidos y contienen en su
iconografia la herdldica de su poseedor que establecia asi un vinculo entre el
objeto y el sujeto.

Las invocaciones a diversos daemones sobre las que asesora el Picatrix,
como préctica de la magia talismdnica, o las del Ars nororia que menciona
Kieckhefer,” tienen en comin la presencia de personajes de sacralidad dudosa
a quienes se dirigen las stplicas. Los daemones son la fuente a la que se recurre
en la magia talismdnica y, por medio de las representaciones astrolégicas de sus
triunfos, en el tarot. Conviene retomar que el neoplatonismo explica la relacién
del hombre con el cosmos, de tal forma que cada elemento de la creacién tie-
ne su lugar en la escala divina —cuyo centro y fin es Dios (la Unidad)— y los
astros, en tanto que seres celestes, tienen un rango més elevado que el hombre
y la naturaleza. Esta escala permite comprender el sistema de influencias entre
los seres creados como consecuencia de las emanaciones divinas. En el Rena-
cimiento este conocimiento, considerado sagrado y revelado, se fusioné con el
cristianismo y las tradiciones mdgicas de la antigiiedad grecorromana que habian
sobrevivido. Es cierto que, asi, el neoplatonismo renacentista floreci6 entre una
élite intelectual, la cual, no obstante, fue también heredera junto con el resto
de la poblacién de précticas supersticiosas antiguas. Este es un rasgo que debe
mantenerse en cuenta.

El tarot se desenvuelve en una dualidad. Dualidad de uso, azaroso o edu-
cativo, de ars memoria o notoria, entre el pueblo y la élite, entre el intelectual
y el supersticioso. Sus triunfos comparten la misma suerte. En la medida en
que presentan un repertorio de imdgenes mds antiguas, probablemente permi-

129. Como ejercicio que pide ayuda a la Virgen y a los dngeles caidos, “Aunque el ars notoria
no invocaba ayuda demonoldgica, y ostensiblemente giré en torno a la recitacién de devociones
a la Virgen y a los dngeles no caidos, sus técnicas fueron poco tradicionales y supersticiosas, y
un observador antipdtico, perdonablemente, pudo haberla categorizado con este primer experi-
mento en el manual de Munich” (“Although the ars notoria did not call upon demonic aid, and
ostensibly revolved around the recitation of devotions to the Virgin and to unfallen angels, its
techniques were untraditional and superstitious, and an unsympathetic observer might pardon-
ably have categorized it with this first experiment in the Munich handbook”), en Kieckhefer,
Forbidden Rites, 120.



MODELOS DE LA IMAGEN 179

tieron el reconocimiento de ideas pasadas. Se puede considerar que no existi6
un manual explicativo de los motivos de los triunfos del tarot —puesto que la
primera mencién que se hace de los elementos filos6ficos es la de Pierre Gré-
goire en el siglo xvi—, de tal forma que la explicacién de la imagen se propagd
por medio de la palabra, y permitié con ello diversos matices de interpretacién
individual y probablemente empirica, que dependeria del grado de erudicién
de la persona.

Con el tiempo, las imdgenes de los triunfos cobraron una dindmica pro-
pia. Por medio de la creacién de diversos mazos de tarots a lo largo de los afos,
sufrieron variaciones iconograficas, e hicieron posible el desarrollo de un amplio
campo de interpretaciones y comentarios cuyo necesario estudio indudable-
mente enriquece el conocimiento de la cultura humana. %



