
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XXXVIII, NÚM. 108, 16	 9

PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS
centro de estudios mexicanos y centroamericanos/  

universidad nacional autónoma de méxico 
instituto de investigaciones estéticas 

méxico

De perros pelones,  
buzos y Spondylus

Una historia continental

Las relaciones entre Mesoamérica y el mundo andino constituyen, sin 
duda, una larga y compleja historia que ya ha sido abordada por nume-
rosos investigadores.1 Los intercambios parecen remontarse por  lo 

menos a los tiempos de la dispersión y domesticación de cultígenos tan impor-
tantes como el maíz, la yuca o el cacao. En este campo, las hipótesis siguen 
modificándose a la luz de nuevos descubrimientos y se multiplican las eviden-
cias de que muchos de los elementos tomados en cuenta cuando se analizan 
las relaciones entre Mesoamérica y el mundo andino resultan ser más antiguos 
en el sur.2 Para abordar la complejidad de la evolución de dichas relaciones, las 

1.  Véase, por ejemplo, el Primer Simposio de Correlaciones Antropológicas Andino-mesoame-
ricano, 25-31 de julio, 1971, Salinas-Ecuador, eds. Jorge G. Marcos y Presley Norton (Guaya-
quil: Escuela Superior Politécnica del Litoral, 1982) o la reseña presentada por Patricia Rieff 
Anawalt, “They Came to Trade Exquisite Things: Ancient West Mexican-Ecuatorian Con-
tacts”, en Ancient West Mexico. Art and Archaeology of the Unknown Past, ed. Richard Tow-
send (The Art Institute of Chicago, 1998), 233-250.

2.  Así, trabajos recientes en la selva amazónica ecuatoriana han revelado el uso sorprendente-
mente temprano del cacao, en el tercer milenio antes de la era actual, asociado de manera directa 
a los famosos botellones de asa de estribo: Francisco Valdez, “El surgimiento de un centro de 
poder temprano en la Alta Amazonía”, ponencia presentada en el Segundo Coloquio Interna-
cional Arte, Arquitectura, Cosmovisión y Patrimonio Cultural en el Mundo Mesoamericano y 



10	 patricia  carot y  marie-areti  hers

insuficiencias de las cronologías disponibles y la destrucción de los contextos 
arqueológicos ocasionada por el saqueo y el coleccionismo siguen siendo uno 
de los principales problemas.3 Sin embargo, se ha logrado un amplio consen-
so para reconocer que desde tiempos remotos, y hasta la conquista española, 
pueblos del Occidente de México y de la costa ecuatoriana tuvieron un papel  
destacado en esta interacción entre continentes por medio de complejas redes de  
navegación marítima.

En los límites del presente trabajo, nos centraremos en la posible participa-
ción de los tarascos o purépechas en este ámbito, en tiempos previos al pleno 
desarrollo de la metalurgia en Mesoamérica, en la cual los tarascos alcanzaron 
un notable dominio tecnológico gracias a sus contactos con Centro y Suda-
mérica.4 Para tal efecto, vincularemos una serie de datos, a primera vista inco-
nexos, acerca de navegantes, de buzos y mercaderes, de perros pelones y de 
la muy preciada concha del Spondylus. Sin embargo, antes de mirar hacia el 
sur, es necesario hacer una digresión sobre asuntos relacionados con un nor-
te muy lejano, para esclarecer ciertos aspectos importantes de la historia puré-
pecha o tarasca.

Andino; estos descubrimientos cuestionan lo que se sabía del uso antiguo de dicha bebida. Véa-
se, por ejemplo, Cameron L. McNeil, “Introduction. The Biology, Antiquity, and Modern Uses 
of the Chocolate Tree (Theobroma cacao L.)”, en Chocolate in Mesoamerica. A Cultural History 
of Cacao (Gainesville: University of Florida, 2006), 1-28. Sobre la importancia del Formativo 
ecuatoriano, colombiano y de la cuenca amazónica en la evolución de la agricultura y de la 
cerámica temprana, véase Donald W. Lathrap, El Ecuador antiguo. Cultura, cerámica y creativi-
dad/Ancient Ecuador. Culture, Clay and Creativity (Guayaquil y Chicago: Museo del Banco del 
Pacífico/Field Museum of Natural History, 1998); respecto a las relaciones de la cultura Tlatilco 
con el mundo andino vía el Occidente de México, véase David C. Grove, “The Mesoamerican 
Formative and South America”, en Primer Simposio de Correlaciones Antropológicas, 279-300; 
Isabel Kelly, Ceramic Sequence in Colima: Capacha, An Early Phase, Anthropological Papers of 
the University of Arizona, 37 (Tucson: The University of Arizona Press, 1980), 37-38.

3.  Tal es el caso, por ejemplo, cuando se trata de comparar el origen y la evolución de las 
tumbas de tiro: Clifford Evans y Betty J. Meggers, “Mesoamerica and Ecuador”, Handbook of 
Middle American Indians, vol. 4 (Austin: University of Texas Press, 1966), 260. Estos autores 
retoman la idea ampliamente difundida de que las tumbas de tiro son de origen sudameri-
cano, por su amplia distribución y larga duración desde la mitad del primer milenio hasta la 
Conquista. Sin embargo, tal idea contradice en cierta medida las fechas más antiguas estable-
cidas para el Occidente de México: Kelly, Ceramic Sequence in Colima, 36.

4.  Frente a la complejidad lingüística y étnica del Occidente, denominamos de modo genérico 
como purépechas o tarascas a las comunidades asentadas originalmente en tierras michoacanas, 
sin poder precisar el o los idiomas y las entidades étnicas implicados ni los límites territoriales. 



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 11

Un asunto de vestimenta

Nuestro punto de partida es un trabajo muy interesante de Patricia Rieff 
Anawalt, especialista en la vestimenta mesoamericana.5 Con base en las imáge-
nes de la temprana Relación de Michoacán, ella advierte que la ropa de los hom-
bres y las mujeres tarascos es totalmente distinta a la de todos los otros grupos 
mesoamericanos: para los hombres consistía en unos pantalones cortos en lugar 
del taparrabo y, en lugar de la capa anudada al hombro, una camisa sin manga de  
la cual los mexicas se burlaban porque se parecía al huipil de las mujeres. A 
menudo la ropa presenta diseño de cuadros nada comunes en Mesoamérica, 
pero sí en el mundo andino. Las mujeres, en lugar del huipil, portaban una 
falda muy corta con rayas o cuadros, llevaban el torso desnudo o con un dimi-
nuto quechquemitl.

Al buscar el posible origen de este singular vestuario, esta autora encuen-
tra fuertes similitudes con el que se usó en la costa ecuatoriana, tal como lo 
documentan tanto materiales arqueológicos como testimonios históricos. Así, 
en la provincia costera de Manabí, en particular en el sitio de Chacras, duran-
te la fase Chorrera (1500-300 a.C.), las esculturas en terracota de mujeres llevan 
faldas cortas y mantos miniatura y los hombres pantalones y camisas cortos. 
Muchos siglos después, los acompañantes de Pizarro visitaron las aldeas de 
los comerciantes ecuatorianos y describieron faldas para las mujeres y para los 
hombres, pantalones cortos de diversos colores y camisas de lana bordadas.

Al remontarse al tiempo de los tarascos, Anawalt encuentra como antece-
dente en el Occidente las famosas esculturas polícromas con vestimenta similar 
que pertenecen al estilo Ixtlán de Nayarit de la cultura de las tumbas de tiro.

El callejón sin salida del tarasco visto como chichimeca

Al llegar a este momento, la investigadora se enfrenta con un enigma, un calle-
jón aparentemente sin salida. Los tarascos estaban orgullosos de su pasado 
“chichimeca”, por lo que ella prosigue su búsqueda e indaga en la vestimenta 
de tales “chichimecas”. Hay que recordar que se suele entender por “chichime-
ca” a diversos pueblos nómadas que poblaban el norte de México a la llegada 
de los españoles y contra los cuales llevaron a cabo una cruenta guerra durante 

5.  Anawalt, “They Came to Trade Exquisite Things”.



12	 patricia  carot y  marie-areti  hers

medio siglo en la que, por cierto, los tarascos, junto con otros grupos meso-
americanos, lucharon como aliados de los españoles. Al buscar información 
sobre la ropa que llevaban esos diversos grupos nómadas del norte de Méxi-
co en el siglo xvi, y luego, más al norte aún, los grupos agricultores llamados 
genéricamente pueblos en el suroeste de los Estados Unidos hoy, Anawalt no 
encuentra nada similar y se queda perpleja, suponiendo que estas singulares 
ropas habrían sido herencia de algunos de los varios grupos locales del Occi-
dente con los cuales los tarascos se unieron para formar su imperio. Pero, ¿eran 
los tarascos realmente nómadas originarios del norte?

Una larga historia recuperada

Es sobre este tema donde intervienen los trabajos llevados a cabo en el mar-
co de un amplio proyecto arqueológico francés en el estado de Michoacán, en 
particular en la región de la antigua ciénega de Zacapu.6 En primer lugar, 
en contradicción plena con la versión tradicional de la historia que conside-
raba la llegada de los tarascos como una profunda ruptura, como la intrusión 
de un pueblo nómada norteño, se demuestra una notable continuidad en la 
ocupación desde siglos antes de la era y hasta la llegada de los españoles. Se 
hace evidente así que la historia tarasca no empieza apenas unos cuantos siglos 
antes de la Conquista como se solía considerar, sino mucho tiempo atrás. En 
particular se detecta una fase fundamental en esta larga historia recobrada, la 
fase Loma Alta (100 a.C.- 600 d.C.), que puede considerarse como una con-
tinuidad de la cultura Chupícuaro (600-100 a.C.), tan relevante en la historia 
antigua del Occidente y del centro del país. Para la fase Loma Alta misma, se 

6.  Marie-Charlotte Arnauld, Patricia Carot y Marie-France Fauvet-Berthelot, Arqueología 
de las Lomas en la cuenca lacustre de Zacapu, Cuadernos de Estudios Michoacanos 5 (Mé-
xico: Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 1993); Patricia Carot, Le site de 
Loma Alta, lac de Zacapu, Michoacan, Mexique, International Series 920 (Óxford: bar, 2001); 
“Reacomodos demográficos del Clásico al Posclásico en Michoacán: el retorno de los que se 
fueron”, en Reacomodos demográficos del Clásico al Posclásico en el centro de México, ed. Linda 
Manzanilla (México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigacio-
nes Antropológicas, 2005), 103-121; “Otra visión de la historia purépecha”, en Estudios Jalis-
cienses, núm. 71 (2008): 26-40; “La larga historia purépecha”, en Miradas renovadas al Occi-
dente indígena de México, ed. Marie-Areti Hers (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México-Instituto de Investigaciones Estéticas/Instituto Nacional de Antropología e Historia/
Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2013), 133-214.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 13

documentan fuertes lazos con la gran metrópoli teotihuacana desde sus oríge-
nes y hasta su trágico final y la diáspora de su población alrededor de 600 d.C.  
Probablemente, en relación directa con los acontecimientos que marcaron el 
fin de este gran centro de saber, ocurrió en tierras michoacanas un fenómeno 
similar: una grave crisis religiosa y política que se tradujo en ceremonias de 
clausura de espacios sagrados, en un rechazo posterior de las imágenes anti-
guas y en el exilio de un grupo hacia el norte.7

El mundo de los purépechas o tarascos se ensancha hacia el norte

Se pueden seguir las huellas de los tarascos gracias al hecho de que, en con-
traste con sus congéneres que se quedaron en tierras michoacanas, estos emi-
grantes se llevaron consigo sus imágenes, su arte figurativo muy singular y 
sus ritos funerarios, los cuales dejaron su impronta en los pueblos mesoameri
canos de la Sierra Madre Occidental de la cultura Chalchihuites entre quie-
nes se instalaron, y en las comunidades hohokam del desierto de Arizona con 
las que entablaron estrechas relaciones.8

La llegada de estos grupos purépechas a tierras chalchihuiteñas favoreció 
una considerable expansión territorial cientos de kilómetros más al norte en 
el actual estado de Durango. Esos movimientos migratorios no fueron total-
mente azarosos. Algo se buscaba al norte, algo que se ignora aún. Lo que se 
sabe es que quienes encabezaron la colonización mesoamericana de estas nue-
vas tierras fueron sabios astrónomos formados en la antigua metrópoli, como lo 
atestigua una ruta de los llamados marcadores astronómicos de clara tradición 
teotihuacana, diversas expresiones de arte rupestre y ciertas características de 
la orientación de las construcciones.9 Estos estrechos lazos que unieron sobre 

7.  Patricia Carot, “Cuando se abandonaron las imágenes sagradas: un ritual de clausura 
purépecha del siglo vi en Loma Alta, Zacapu, Michoacán”, en Imagen, símbolos y metáforas 
del poder en Mesoamérica, ed. Guilhem Olivier (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México-Instituto de Investigaciones Históricas, 2008), 231-261.

8.  Patricia Carot y Marie-Areti Hers, “La gesta de los tolteca chichimecas y de los puré
pechas en las tierras de los pueblo ancestrales”, en Las vías del noroeste 1: una macrorregión 
indígena americana, eds. Carlo Bonfiglioli, Arturo Gutiérrez y María Eugenia Olavaria (Mé-
xico: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológi-
cas, 2006), 47-82.

9.  Daniel Flores, Marie-Areti Hers y Antonio Porcayo, “Sobre el trópico en un mar de 
lava: análisis astronómico, arqueológico e iconográfico en el septentrión mesoamericano”, en 



14	 patricia  carot y  marie-areti  hers

distancias considerables el mundo de los antepasados de los indios pueblo y 
el mesoamericano dejaron una huella duradera en la cosmología y los rituales 
de muchos pueblos actuales. Para sabios hopis de Arizona con quienes hemos 
tenido la oportunidad de interactuar, estas evidencias arqueológicas confir-
man su propia tradición oral relativa al origen sureño de varios de los clanes 
que conformaron sus pueblos actuales.10

Estos mesoamericanos son norteños que muy tempranamente, por contac-
to con sus tierras de origen en el Occidente de México, adquirieron las sonajas  
de cobre y las llevaron al lejano Southwest tanto en tierras hohokam como hasta 
el gran centro religioso de Cañón de Chaco en Nuevo México. El ancho mun-
do norteño en el cual se movieron estos antiguos tarascos junto con otros gru-
pos mesoamericanos y pueblo encuentra en el mecapalero su imagen más 
elocuente. Éste junto con el flautista son los emblemas por excelencia de esas 
migraciones de las cuales conservan la memoria los sabios hopis. Hay que recor-
dar que los mecapaleros tarascos seguían recorriendo ese anchísimo mundo a 
principios del siglo xx como lo ha documentado el viajero Carl Lumholtz.11

En vista de lo anterior, es sorprendente, pero no inexplicable, encontrar en 
la cuenca de los ríos Balsas y Tepalcatepec —en los límites entre los estados 
actuales de Michoacán y Guerrero, en el extremo sur del vasto paisaje taras-
co de esta época—, un tipo de objeto característico de la muy lejana cultura 
hohokam del desierto de Arizona y ajeno a la cultura material mesoameri-
cana: la paleta de piedra, pequeña piedra plana destinada probablemente a 
moler pigmentos. Es un componente común en los ajuares funerarios de las 

Las vías del noroeste II: propuestas para una perspectiva sistémica e interdisciplinaria, eds. Carlo 
Bonfiglioli, Arturo Gutiérrez, Marie-Areti Hers y María Eugenia Olavaria (México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológicas, 2008), 
241-286; Patricia Carot y Marie-Areti Hers, “La Mesoamérica septentrional y el saber astro-
nómico teotihuacano”, en El legado astronómico, coords. Daniel Flores Gutiérrez, Margarita 
Rosado Solís y José Franco López (México: Universidad Nacional Autónoma de México-
Instituto de Astronomía, 2011), 183-196.

10.  Patricia Carot y Marie-Areti Hers, “De Teotihuacan al cañón de Chaco: nueva pers-
pectiva sobre las relaciones entre Mesoamérica y el suroeste de los Estados Unidos”, Anales del 
Instituto de Investigaciones Estéticas XXXIII, núm. 98 (2011): 5-54; Kelley Hays-Gilpin, “All 
Roads Lead to Hopi”, en Las vías del noroeste II, 65-82.

11.  Carl Lumholtz, Unknown México; a Record of Five Years’ Explorations among the Tri-  
bes of  the Western Sierra Madre; in the Tierra Caliente of Tepic and Jalisco; and among  
the Tarascos of Michoacan, 2 tomos, introd. Thomas B. Hinton (Glorieta, Nuevo México: The  
Rio Grande Press, 1973 [reimpresión de la edición de 1902]): t. I, 419 y t. II, 358. 



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 15

incineraciones hohokam y, entre 700 y 900 de la era, suelen estar ornamen-
tadas con la figura de un animal.12 Hasta ahora en la región del Balsas se han 
encontrado medio centenar de estos utensilios asociados generalmente a obje-
tos de concha.13 ¿Habrán llegado por el camino de tierra adentro, forjado por 
los migrantes tarascos en su avanzada al norte y que acabamos de evocar, o 
por vía marítima? Aún no lo sabemos.

Lo cierto es que cuando a partir del siglo ix, los muy diversos grupos meso-
americanos que habían colonizado el ancho septentrión, empezaron a abando-
nar estos confines y regresaron a las tierras de sus antepasados, figuraban entre 
ellos los tarascos quienes, por tanto, no eran “chichimecas” por ser nómadas 
sino “chichimecas” por tener un origen norteño: confusión alrededor de un 
apelativo, alimentada por el desconocimiento y los prejuicios que persisten has-
ta el día de hoy sobre la historia del septentrión mesoamericano.

Los tarascos en medio del enigmático encuentro de dos mundos

A principios del siglo xx, un explorador hizo el descubrimiento cerca del 
poblado de Placeres del Oro, en la cuenca del Balsas y próximo a Zirándaro, 
de un sepulcro sorprendente, al pie de una pirámide y cerca de lo que pare-
ce ser una cancha de juego de pelota. Su registro pormenorizado lo publicó 
Herbert J. Spinden y hallazgos posteriores reforzaron los indicios que ofrecía 
este primer conjunto.14

Se trata de una fosa rectangular cuyas paredes de tierra se endurecieron 
por el calor de los restos de un ritual de incineración que se depositaron aún 
calientes en la tumba. Al fondo se depositó una losa esculpida con la cara 

12.  Emil W. Haury, The Hohokam: Desert Farmers and Craftsmen; Excavations at Snaketown 
1964-1965 (Tucson: The University of Arizona Press, 1976), 286-289.

13.  Rubén Maldonado Cárdenas, “Las paletas del Infiernillo, Michoacán-Guerrero y los 
hohokam del suroeste de los Estados Unidos”, en El pasado arqueológico de Guerrero, coords. 
Christine Niederberger y Rosa María Reyna Robles (México: Centro de Estudios Mexicanos 
y Centroamericanos/Gobierno del Estado de Guerrero/Instituto Nacional de Antropología 
e Historia, 2002), 151-174; Rosa María Reyna Robles, “Esculturas, estelas y lápidas de la re-
gión del Balsas: acercamiento a su cronología e interpretación”, en El pasado arqueológico de 
Guerrero, 370, fig. 3.

14.  Herbert J. Spinden, “An Ancient Sepulcher at Placeres del Oro, State of Guerrero, 
Mexico”, American Anthropologist, núm. 13 (1911): 29-55; Reyna Robles, “Esculturas, estelas y 
lápidas de la región del Balsas”, 361-364, figs. 1-5.



16	 patricia  carot y  marie-areti  hers

decorada hacia abajo, encima descansaron las cenizas y fragmentos de huesos 
humanos no totalmente consumidos por el fuego, junto con diminutas urnas 
de piedra y abundantes ornamentos de concha. El conjunto se tapó con otra 
lápida esculpida con la cara hacia abajo por lo que sufrió la acción del fuego. 
Finalmente se cerró la fosa con otras dos losas mayores sin decorar. Lo enig-
mático es que entre el ajuar funerario figuraba una de estas paletas hohokam  
de piedra, pero decorada con un motivo cercano a la ornamentación de las dos  
lápidas, y éstas son estilística e iconográficamente ajenas al mundo mesoa-
mericano. Nos obligan a mirar hacia el sur, hacia un muy lejano sur andino. 
Años después, el artista y estudioso Miguel Covarrubias encontró una lápida 
emparentada con las de Placeres del Oro y le vio una apariencia cercana a los 
relieves de Chavín. Recientemente se encontró otra lápida más, procedente de 
la misma región, la cual está actualmente en el museo de Arcelia, Guerrero.15

Como se puede apreciar (fig. 1a) en la primera lápida de Placeres del Oro 
predomina una cara humana con el corte de pelo escalonado; una línea ondu-
lada se extiende sobre la frente a manera de cejas juntas. Los ojos circulares, 
marcados por profundas oquedades, probablemente rellenadas en su forma 
original por alguna sustancia, están rodeados por líneas ondulantes de ser-
pientes que empiezan en la nariz y después de contornear los ojos, se doblan 
con la cabeza dirigida hacia afuera. La boca enseña dientes aserrados y dos  
largos colmillos en la quijada superior, con lo que parecen ser bigotes y una bar- 
ba a su alrededor.

La cara de este ser poderoso emerge de una U angulosa, formada por la 
conjunción de las cabezas de dos animales con el hocico enroscado hacia arri-
ba y las fauces abiertas, delineadas por un trazo aserrado de dientes. Los ojos, en 
forma de diamante, se cruzan por una L. En el registro inferior de la lápida se 
encuentran las mismas dos cabezas, esta vez opuestas, mirando hacia afuera 
y en la boca de cada una, una forma de S o xonecuilli.

El contorno de la segunda lápida, que descansaba encima de los restos funera-
rios, sigue el de la figura grabada compuesta de tres partes: una cara inscrita en 
un rectángulo, un recipiente en U que la sostiene y lo que parece la entrada de un  
edificio (fig. 1b). Se reconoce el mismo corte de pelo escalonado, una línea 
ondulada que cruza la frente; dos líneas enmarcan las fosas nasales, recorren 
los lados de la nariz, prosiguen encima de los ojos, y a la altura de los tímpa-

15.  Reyna Robles, “Esculturas, estelas y lápidas de la región del Balsas”, ilustra las cuatro 
lápidas conocidas hasta ahora.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 17

nos acaban en la cabeza de dos serpientes volteadas hacia los ojos. Éstos están 
enmarcados por una línea que empieza con un gancho debajo de las cabezas de 
las serpientes, rodean los ojos y se juntan en una línea horizontal debajo de la  
nariz. Las fosas nasales se ven de frente debajo de otra franja horizontal que las 
delinea y termina de cada lado por un gancho. La boca presenta tres dientes 
aserrados y dos colmillos, sin mandíbula inferior, pero quizá con una lengua 
de forma trapezoidal extendida hacia abajo. En ambos lados, líneas horizon-
tales marcan quizá los bigotes. La boca parece salir de un gran óvalo que la 
rodea. Este ser emerge de un recipiente en forma de U, quizá de las aguas del 
inframundo, formado por dos cabezas divergentes, con hocico enroscado hacia 
arriba y ojos en forma de diamantes. En lugar de la línea aserrada a manera de 
dientes, el contorno de ambas cabezas está marcado por una línea lisa y, aden-
tro, una línea continua de xonecuilli.

1.  Las dos lápidas de Placeres del Oro, dibujos retomados de Reyna Robles, “Esculturas, 
estelas y lápidas de la región del Balsas” (vid supra n. 13), fig. 2.



18	 patricia  carot y  marie-areti  hers

La parte inferior de la lápida, de forma rectangular alargada, tiene al cen-
tro un rectángulo sin decorar, bordeado por dos serpientes de perfil, de doble 
cabeza y hocico enroscado hacia arriba, dispuestas simétricamente, que se 
encuentran arriba y abajo; al juntarse, las cabezas forman una cara vista de 
frente con la mandíbula superior provista de dientes aserrados. El cuerpo de la 
serpiente de la izquierda está decorado con una banda de triple línea enrosca-
da sobre sí misma; el de la derecha con dos grecas escalonadas divergentes y, 
entre ellas, una banda oblicua que encierra un xonecuilli. Por su forma trape-
zoidal subdividida en tres bandas horizontales, la unión entre las dos partes de 
la lápida evoca la pendiente de un techo de palma. Si esta interpretación fue-
ra cierta, el rectángulo inferior sería la puerta de un recinto resguardado por 
las dos serpientes, y la cara que emerge de la U, su coronamiento o la figura 
sagrada resguardada en el interior del recinto.

En la lápida publicada por Miguel Covarrubias, reconocemos al mismo ser 
poderoso (fig. 2). Ahora no parece emerger de un recipiente, pues se le ve de 

2.  Lápida de probable procedencia de Placeres 
del Oro, publicada por Miguel Covarrubias. 
Dibujo retomado de Robles, “Esculturas, 
estelas y lápidas de la región del Balsas” (vid 
supra n. 13), fig. 4ª.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 19

frente de cuerpo entero, brazos y piernas flexionados. Tiene los mismos ojos 
redondos y profundos para ser engastados en algún material; la boca abierta 
con los colmillos amenazantes. Con algunas variantes, la cara presenta tam-
bién líneas ondulantes trenzadas que evocan serpientes.

La cuarta lápida tiene forma y dimensiones similares a las de Placeres del Oro  
(de 70 a 80 cm × 40 a 50 cm y 5 cm de grosor) y, a pesar de la esquematización 
pronunciada, se aprecia en el friso que bordea la pieza las cabezas opuestas  
de serpientes con el hocico enroscado (fig. 3). Al centro se ven dos personajes de  
pie uno frente al otro portando una suerte de saco. Uno empuña un triden-
te, el otro una lanza. Rosa María Reyna Robles, quien publica esta pieza y 
la relaciona también con las anteriores, propone reconocer, a la izquierda, a 
un anciano denotado por la nariz aguileña, el mentón curvado hacia arri-
ba como si el personaje estuviera sin dientes y el cuerpo más macizo. Estas 
figuras se levantan sobre una línea de suelo encima de dos cabezas de ani-
males similares a las de las lápidas de Placeres del Oro, con hocico enros-

3.  Lápida, Museo de Arcelia, 
Guerrero. Dibujo retomado de Reyna 

Robles, “Esculturas, estelas y lápidas 
de la región del Balsas (vid supra n. 13), 

fig. 5.



20	 patricia  carot y  marie-areti  hers

cado hacia arriba y dientes aserrados; miran en direcciones opuestas, pero 
comparten un solo ojo.

Si seguimos la propuesta de Miguel Covarrubias, se identifica en el Lanzón 
de Chavín al mismo ser poderoso con los ojos redondos rodeados de serpien-
tes, las fosas nasales vistas de frente, la boca aserrada abierta con los colmillos 
amenazantes y, alrededor, el mismo motivo de las dos cabezas encontradas 
de serpientes con la boca aserrada y el hocico enroscado hacia arriba (fig. 4). 
Pero las fechas no concuerdan y esta propuesta de Covarrubias ha sido refuta-
da por estudiosos del arte de Chavín, aunque no su origen andino.16 En estas 
circunstancias, solamente trabajos futuros por parte de especialistas del arte 
andino permitirían profundizar en la identificación estilística y en el sentido 
simbólico de dichas obras.

Queda por ahora la pregunta centrada en la presencia misma, hacia el si
glo viii o ix de la era, de estas obras relativamente fáciles de transportar, y tan 
lejos de su lugar de origen. Es pertinente retomar al respecto el parecer de Rosa 
María Reyna Robles, estudiosa de la arqueología guerrerense, que relaciona la 
presencia de esas lápidas con otros indicios de intercambios con Centro y Sud-
américa. Menciona la llamada cerámica Yestla Naranjo, similar a una produc-
ción alfarera de Costa Rica, y reporta, en el sitio de La Organero-Xochipala 
que excavó, la presencia de un granero emplazado en un antiguo palacio aban-
donado y que contenía una cantidad considerable de mazorcas carbonizadas, 
entre las cuales se reconocieron razas centro y sudamericanas.17

También es enigmático el origen de la o las personas incineradas en Place-
res del Oro, cuyo ajuar funerario da indicios de estar conectadas con un mun-
do excepcionalmente dilatado, en una red de relaciones e intercambios a escala 
continental. El o los difuntos parecen, además, haber estado relacionados con 
el ámbito marino por la abundancia de adornos en conchas. Quizá trabajos 
arqueológicos futuros esclarecerán la identidad de las personas que estuvie-
ron vinculadas con la presencia de estas obras de tan lejanos y distintos oríge-
nes. Por ahora, contamos con el hecho de que la región está a la orilla de lo que 
fue territorio tarasco y en el cruce de rutas naturales hacia los puertos maríti-
mos de la desembocadura del Balsas o de la bahía de Zihuatanejo. Por tanto, 
es muy probable que estas piezas de procedencia sureña y quizá también las 

16.  Donald W. Lathrap, “Relationships between Mesoamerica and the Andean Areas”, 
Handbook of Middle American Indians, vol. 4 (1966): 273.

17.  Reyna Robles, “Esculturas, estelas y lápidas de la región del Balsas”, 371.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 21

personas que las trajeron estuvieran involucradas en viajes marítimos a lo lar-
go de las costas del Pacífico.18

18.  Para una síntesis acerca de los contactos marítimos en épocas anteriores entre el Occi-
dente y la costa ecuatoriana véase Allison C. Paulsen, “Patterns of Maritime Trade between 
South Coastal Ecuador and Western Mesoamerica, 1500 BC-600 AD”, en The Sea in the Pre-
Columbian World. A Conference at Dumbarton Oaks, October 26th and 27th, 1974, Washington, 

4. Lanzón de Chavín. Dibujo retomado de Richard 
L. Burger, Chavín and the Origins of Andean 

Civilization (Londres: Thames and Hudson, 1992), 
fig. 140.



22	 patricia  carot y  marie-areti  hers

De perros pelones, buzos y Spondylus

¿Qué puede haber propiciado estos contactos marítimos? Tanto para Meso
américa como para el mundo andino, viene a la mente el Spondylus. Desde tiem-
pos remotos en ambos mundos, este bello bivalvo rojo, junto con la trompeta 
marina Strombus y otros géneros de gasterópodos, había conformado la men-
cionada díada del mullu-pututu.19 Este conjunto de conchas marinas de aguas 
calientes junto con la madreperla Pinctada mazatlanica y las de tinte como el 
Murex se distribuían desde el golfo de California hasta el de Guayaquil; ocu-
pan fondos profundos por lo cual requieren el trabajo altamente especializa-
do de buzos que logran bajar a pulmón libre a grandes profundidades. ¿Qué  
se sabe acerca de la eventual participación de los tarascos en estos contactos 
marítimos para la época que nos ocupa, más allá de la confluencia continental 
atestiguada en Placeres del Oro?

En México, durante el Epiclásico, tenemos, en dos lugares distintos, contex-
tos arqueológicos en los cuales individuos del Occidente, algunos con evidencias  
de haber sido buzos, están relacionados con el trabajo de la concha marina, en 
especial el Spondylus y con el perro, en particular el perro pelón xoloitzcuintli.

En Michoacán, en la región de Zacapu, y más precisamente en el sitio de 
Guadalupe, en entierros del Epiclásico, junto con evidencias de un amplio uso 
de la concha, se han detectado casos de exóstosis auditivo en restos óseos.20 
Esta deformación indica que esas personas habían sido buzos de agua profun-
da. En el lugar se ha reconocido, además, la presencia más antigua detectada 
hasta ahora del perro pelón.21

D.C., ed. Elizabeth P. Benson (Washington, D.C.: Dumbarton Oaks Research Library and 
Collections, 1977), 141-160. 

19.  El uso ceremonial del Spondylus, por cierto asociado a vasijas con asa de estribo, ha sido 
reportado desde épocas muy tempranas tanto en la costa ecuatoriana (Valdivia) como en la ceja 
de la selva amazónica: Lathrap, El Ecuador antiguo, 25 y Francisco Valdez, “Mayo Chinchipe, 
el otro Formativo Temprano”, Miscelánea Antropológica Ecuatoriana, segunda época, año 1, 
núm. 1 (Guayaquil: Boletín de los Museos del Banco Central del Ecuador, 2008): 173-197. Para 
un estudio ampliamente documentado sobre el uso del Spondylus en el mundo andino, véase 
Mylène Bussy, Le Spondylus au Pérou et en Equateur à l’ époque préhispanique, Mémoire de maî-
trise d’Archéologie Précolombienne (Université de Paris I Panthéon-Sorbonne, 1996-1997).

20.  Arnauld, Carot y Fauvet-Berthelot, Arqueología de las Lomas en la cuenca lacustre de 
Zacapu, 136.

21.  En este caso se trata de restos de comida en un relleno: Gregory Pereira, “Arqueología 
de un lugar de pasaje hacia el inframundo”, Trace, núm. 58 (diciembre, 2010): 19-28; Raúl 



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 23

En Tula, gracias a los trabajos de Raúl Valadez Azúa, Blanca Paredes Gudi-
ño y Bernardo Rodríguez Galicia, sabemos que, en una muy temprana ocu-
pación alrededor de 650 de la era, llegó un grupo originario del Occidente.22 
Estos migrantes trabajaban la concha marina y en particular el Spondylus. Trece 
de ellos, hombres y mujeres con exóstosis auditivo, murieron a la edad adulta 
y antes de su llegada a Tula habían sido buceadores de aguas profundas para 
recoger las preciadas conchas como el Spondylus. Además, trajeron consigo sus 
perros y nueve de ellos se enterraron con uno o varios de los 27 perros que se 
hallaron en este contexto funerario.

El origen del perro pelón

Antes de ahondar en el tema del Spondylus, es pertinente detenerse en la tradi-
ción que considera al perro como acompañante en el viaje de la muerte, bien 
sea al enterrar a las personas con sus perros, o al sepultar cuidadosamente al 
animal mismo, o depositar en la ofrenda funeraria su representación en barro.

Esta costumbre se remonta a tiempos muy antiguos en el Occidente. En Chu-
pícuaro, siglos antes de la era actual, numerosos perros se enterraron como acom-
pañantes o solos y se representaron en barro.23 En las ofrendas funerarias de las 
tumbas de tiro, en particular en Colima, abundan las imágenes del cánido.24 
En el centro del país, esta tradición parece haberse respetado particularmente 

Valadez Azúa y Gabriel Mestre Arrioja, Xoloitzcuintle, del enigma al siglo xxi (México: Artena-
ción Editores, 2007), 33-35; Bernardo Rodríguez Galicia, Raúl Valadez Azúa, Grégory Pereira, 
Fernando Viniegra Rodríguez, Katiuska Olmos Rodríguez y Alicia Blanco Padilla,“Restos 
arqueozoológicos de perros (Canis familiaris) encontrados en el sitio de Guadalupe, estado de 
Michoacán”, AMMVEPE 12, núm. 6 (2001): 199-209.

22.  Raúl Valadez Azúa, Blanca Paredes Gudiño y Bernardo Rodríguez Galicia, “Entierros 
de perros descubiertos en la antigua ciudad de Tula”, Latin American Antiquity, núm. 10-2 
(junio, 1999): 180-200.

23.  Muriel Porter, Excavations et Chupícuaro, Guanajuato, Mexico, Transactions of the 
American Philosophical Society 46, parte 5 (Filadelfia: American Philosophical Society, 
1956), 537.

24.  María de los Ángeles Olay Barrientos, “La arqueología de Colima”, Arqueología Mexi-
cana. Los tesoros de Colima, edición especial, núm. 9 (2002): 6-11; Guillermo García Oropeza, 
Fernando Benítez, Luis Ortiz Macedo, Beatriz Braniff, Alberto Díaz de Cossío y Luis Gonzá-
lez y González, Perros en las tumbas de Colima (Gobierno del Estado de Colima/Universidad 
de Colima), 1998. 



24	 patricia  carot y  marie-areti  hers

cuando hubo fuertes contactos con grupos del Occidente, como fue el caso en 
Tlatilco, pero también muchos siglos después en numerosas sepulturas teotihua-
canas, así como en la mencionada ocupación temprana de Tula.25

Pero, hay más todavía. La colección de perros de Tula destaca por la can-
tidad de ejemplares encontrados y por la buena conservación de los restos, lo 
cual se debe al hecho de haber sido enterrados junto a sus amos y no proce-
der de relleno. Estas circunstancias han permitido establecer con claridad las 
características óseas de tres de las razas de perros que existieron en el México 
antiguo y que están presentes en la colección: el perro común de amplia dis-
tribución y mayor antigüedad; el tlalchichi de patas cortas y el famoso perro 
pelón xoloitzcuintli.26

Este último es de particular interés por el tema de las relaciones con Sud
américa. Se trata de una mutación genética (displasia ectodérmica autonómica 
dominante), caracterizada por una piel que permanece en estado embrionario 
y por ende sin pelo y por un desarrollo menor de la dentición. Las camadas siem-
pre son mixtas, los pelones tienen en su acervo genético la piel con pelo y sin pelo. 
Lo particularmente interesante para el tema de las relaciones sobre grandes dis-
tancias que nos ocupa, es el hecho de que, por sus características genéticas, su 
presencia sólo puede explicarse mediante grupos humanos acompañados con sus 
perros pelones.27 Por ende, este can, singular tanto en Mesoamérica como en 
el mundo andino, es un testimonio fehaciente de estos antiguos intercambios, 
muy probablemente marítimos. Falta saber cuándo y en qué dirección se dio esta 
difusión del xoloitzcuintli de un lado al otro del continente.

Se supone generalmente que el perro es originario del Occidente de México 
hace algo más de 2000 años. Esta propuesta se basa en las tempranas represen-
taciones del animal en las producciones artísticas, en el hecho de que su intro-
ducción en el centro del país parece deberse a individuos del Occidente, tal 

25.  Para mayores detalles sobre esta tradición en Mesoamérica, véase Carolyn Baus de Czi-
trom, Los perros de la antigua provincia de Colima (México: Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia, 1988), 25-26.

26.  Valadez Azúa, Paredes Gudiño y Rodríguez Galicia, “Entierros de perros descubiertos 
en la antigua ciudad de Tula”, 180-200; Raúl Valadez, “Perros pelones del México prehispá-
nico”, Arqueobios 1, núm. 3 (diciembre, 2009): http:///www.arqueobios.org; Raúl Valadez, 
Christopher M. Götz y Velia V. Mendoza, El perro pelón, su origen, su historia (México: Uni-
versidad Autónoma de Yucatán/Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de 
Investigaciones Antropológicas), 2012.

27.  Cabrero y Valadez, “El perro en el sitio arqueológico de Pochotitán, Jalisco”, 11-15.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 25

como se documentó en Tula siglos después, así como en el papel preponderante 
que parece haber tenido dicha región en las relaciones con Sudamérica y, por 
último, por su presencia más difundida en la actualidad en esta parte del país.

Sin embargo, y a pesar de los notables avances que han tenido los estudios 
arqueozoológicos sobre este tema en México, en el ámbito continental el ori-
gen del perro lampiño sigue incierto. Para rastrear su historia y su dispersión 
a escala americana, se dispone esencialmente de dos tipos de evidencias: los 
restos óseos de mandíbulas y las representaciones artísticas. Las efigies más 
antiguas de perros conocidas hasta ahora se encuentran en dos culturas que 
presentan muchas afinidades entre sí: la de Tlatilco28 y la Chorrera de la cos-
ta ecuatoriana, pero en estas obras no hay indicios para distinguir si se trata 
o no del perro lampiño.29

Éste se puede reconocer en cierta medida cuando la piel presenta arrugas o 
está pegada a los huesos, o cuando se detalla la dentadura deficiente. En Méxi-
co, las representaciones en las que se puede apreciar al perro pelón correspon-
den a la cultura de las tumbas de tiro y, en particular, al arte de la fase Comala. 
Los artistas Comala que ejecutaron estas obras estaban familiarizados con los 
perros pelones y la singularidad genética de que en cada camada siempre hay 
uno o varios cachorros con pelo. Esto es lo que inspiró la obra emblemática 
de Colima que representa un par de cachorros abrazados conocidos como los 
“danzantes”, uno con las arrugas y la piel pegada a los huesos que correspon-
den al pelón y el otro de complexión similar, pero sin estas características de 
la piel (fig. 5).30 Como veremos, más adelante, en esta misma época del Clásico 

28.  Entre las pequeñas figurillas sólidas, el perro acompaña a menudo a la mujer, mientras 
que entre las esculturas grandes huecas hay vasijas en forma de perro: Román Piña Chan, 
Tlatilco a través de su cerámica (México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1958), 
lám. 10; y hay ejemplares en los cuales el cánido porta una máscara humana: Román Piña 
Chan, Las culturas preclásicas de la cuenca de México (México: Fondo de Cultura Económica, 
1955), 89, fig. 44. El tema del perro con máscara se encuentra también siglos después en el arte 
del estilo Comala: Baus de Czitrom, Los perros de la antigua provincia de Colima, 51.

29.  Donald W. Lathrap (El Ecuador antiguo, 24-25, fig. 7) propone reconocer en una efigie 
Chorrera la representación más antigua del perro pelón y, por ende, ubicar el origen de este pe
rro en Ecuador. Marion Schwartz cita otra efigie de perro con las mismas manchas oscuras 
sobre fondo claro, fechado hacia 600 antes de la era y procedente del sitio de Tembladera, en el 
valle de Jequetepeque de la costa norte de Perú (A History of Dogs in the Early Americas [New 
Haven: Yale University Press, 1997], 130-131), como antecedente de los perros enroscados sobre 
sí mismos de Colima, Monte Albán, Teotihuacan y Kaminaljuyú.

30.  Valadez, Götz y Mendoza, El perro pelón, su origen, su historia, 87-88, fig. 23a.



26	 patricia  carot y  marie-areti  hers

Temprano, en Teotihuacan, artistas alfareros también representaron al perro 
pelón con la piel arrugada (fig. 6).31

En cuanto a los restos óseos del xoloitzcuintli, por ahora son todavía esca-
sas las colecciones bien conservadas, estudiadas adecuadamente y con eviden-
cia de su presencia.

Así, los más antiguos identificados hasta ahora son los casos mencionados 
y relativamente tardíos de Tula y de Guadalupe. Aún no se han encontrado 
sus restos óseos en el contexto de la cultura de las tumbas de tiro para confron-
tarlos con las esculturas,32 mientras que las colecciones de restos de perros encon-
trados en los entierros de Tlatilco y en Chupícuaro no han sido estudiadas 
con el propósito de identificar razas particulares.33 En Teotihuacan, solamente 

31.  Claudia María López Pérez, “Cerámica”, en Teotihuacan. Ciudad de los Dioses, catálogo 
de la exposición (México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2009), 131-192.

32.  En el sitio de Pochotitán, perteneciente a la cultura de las tumbas de tiro, se ha podido 
documentar el uso ritual de los perros, pero todos los ejemplares eran animales comunes 
mesoamericanos: Teresa Cabrero y Raúl Valadez, “El perro en el sitio arqueológico de Pocho-
titán, Jalisco”, AMMVEPE 20, núm. 4 (2009): 85-94.

33.  Valadez, Götz y Mendoza, El perro pelón, su origen, su historia, 180-181; Ticul Álvarez, 
“Restos óseos de las excavaciones de Tlatilco, Estado de México”, Apuntes para la Arqueología, 
núm. 15 (1976): 3-18.

5. Pareja de perros, estilo Comala, Colima. Museo 
de las Culturas de Occidente María Ahumada de 
Gómez, Colima. Foto: Maribel Morales Rosales. 
Archivo Fotográfico Manuel Toussaint, iie-unam. 
Secretaría de Cultura-inah-Méx. “Reproducción 
autorizada por el Instituto Nacional de 
Antropología e Historia”.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 27

algunas de las colecciones de perros han sido estudiadas por especialistas en 
la materia y en ellas no se han encontrado evidencias del perro lampiño, con-
tradiciendo la información transmitida por las esculturas en Anaranjado Del-
gado ya mencionadas.34

En el caso del mundo andino, la documentación arqueozoológica tam-
bién es reducida, pero apunta hacia una presencia antigua del perro pelón, en 
un contexto particularmente solemne. Se reporta su presencia entre los bie-
nes depositados en las celdas de la galería de las ofrendas del Viejo Templo de 
Chavín de Huantar. Dicha galería subterránea se encuentra en la plataforma 
que cierra la plaza circular hundida. Desde esta plaza se accedía al templo y a 
la galería del imponente lanzón monolítico y en el centro se levantaba el Obe-
lisco Tello. Hacia 850 a.C., cuando se terminó de construir la plataforma y las 
instalaciones del atrio circular, la galería se selló con las ofrendas que habían traído 
dignatarios de diversas provincias lejanas para una solemne ceremonia repre-
sentada quizá en los frisos con procesiones de guerreros, sacerdotes y jaguares 
que aún se conservan en el patio. Además de brebajes vertidos en los botello-
nes de asa de estribo y otros bienes preciados servidos en las vasijas, así como 

34.  Según Valadez y Mestre Arrioja, Xoloitzcuintle, del enigma al siglo xxi, 35, los ejemplares 
de perros pelones encontrados en la zona corresponden a la ocupación posterior a la caída de la 
gran metrópoli, y se fechan entre los siglos viii y xvi. Sin embargo, Laurette Séjourné reporta 
la presencia de numerosos perros depositados en cajetes en ofrendas a construcciones y en 
sepulturas (Arqueología de Teotihuacan. La cerámica [México: Fondo de Cultura Económica, 
1966], 235); Teotihuacan, capital de los toltecas (México: Siglo XXI, 1994), 49; Un palacio en la 
ciudad de los dioses (México: Fondo de Cultura Económica, 2002), 64; en un análisis de algu-
nos de estos restos de perros se sugiere la presencia de xoloitzcuintli (Un palacio en la ciudad de 
los dioses, 66).

6. Vasija-efigie de perro 
xoloitzcuintli, Teotihuacan. 

Colección Museo Amparo. Foto: 
Carlos Varillas.



28	 patricia  carot y  marie-areti  hers

la parafernalia para el uso de alucinógenos, se depositaron restos de anima-
les. Entre éstos, se reconocen dos especies de perros, la mayoría de ellos per-
tenecientes a la especie de Canis familiaris del tipo inca (Canis ingae Tschudii, 
1844), conocido actualmente como el perro ovejero. Pero también se distingue 
por la mandíbula, el perro sin pelo, el qala como se llama en la costa peruana, 
el xoloitzcuintli mexicano.35 Este hallazgo es importante para el tema de este 
trabajo no solamente por su antigüedad sino por el contexto de esta ceremo-
nia que convocó a peregrinos procedentes de tierras lejanas para presentarse 
ante el Lanzón en rituales donde se tañían los grandes Strombus y se ofrenda-
ba el precioso mullu, la concha roja de Spondylus. No sobra recordar que desde 
tiempo atrás han llamado la atención las similitudes entre el arte y la religión 
del Chavín y el olmeca del cual participó, por cierto, Tlatilco, que ya se men-
cionó por las muy tempranas representaciones y entierros de perros.

En cuanto a las representaciones del perro lampiño en el mundo andino, 
las primeras habrían pertenecido a las culturas Virús y Nazca de Perú, que 
datan de los primeros siglos de la era actual y son, por ende, contemporáneas 
de las obras del estilo Comala de la cultura de las tumbas de tiro y de las efi-
gies en Anaranjado Delgado de Teotihuacan.36 Sin embargo, como se ha vis-
to, las representaciones de perros más antiguas se remontan a muchos siglos 
antes, en tiempos de la cultura Chorrera y de la de Tlatilco. Reconocer o no 
en ellas la imagen del perro pelón no deja de ser algo bastante subjetivo. Es 
prudente por tanto dejar abierta por ahora la cuestión del lugar de origen y 
la época de su difusión, y quedarse con lo que parece mejor documentado: la 
estrecha relación de este perro en México con poblaciones del Occidente y su 
carácter como testigo de las relaciones continentales varios siglos antes de esta 
era. Considerado mexicano en México y peruano en Perú, originario del Occi-
dente de México, de la costa ecuatoriana o de los Andes peruanos, lo cierto es 
que no pudo haberse expandido en el continente sin la participación humana.

35.  Marion Schwartz, A History of Dogs in the Early Americas (New Haven: Yale University 
Press, 1997): 133; Raúl Valadez cita el único caso de una momia tardía del altiplano boliviano: 
Valadez y Mestre Arriola, Xoloitzcuintle, del enigma al siglo xxi, 45; Valadez, Götz y Mendoza, 
El perro pelón, su origen, su historia, 41. Parece no conocer el caso de Chavín de Huantar: 
Luis Guillermo Lumbreras, Chavín; excavaciones arqueológicas, t. 1 (Lima: uap Universidad 
Alas Peruanas, 2007), 318, fig. 236.

36.  Valadez, Götz y Mendoza, El perro pelón, su origen, su historia, 55-57, 62-66, figs. 30 y 
31. Por su parte, Schwartz (A History of Dogs in the Early Americas, 133) ubica las primeras re-
presentaciones de perros con la piel arrugada pelona en el mundo andino, en la cultura moche 
alrededor de 500 de la era actual.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 29

En las balsas, probablemente desde el primer milenio antes de la era actual, 
el perro pelón acompañaba a marineros, a comerciantes, a los aventureros del 
mar que iban en pos del Spondylus entre otros bienes preciados.

El comercio marítimo del Spondylus a finales del primer milenio

Como se señaló al inicio, la díada mullu-pututu apareció muy temprano en el 
contexto de un amplio sistema de intercambios panandinos. Luego llegó a ser 
un tema importante del arte del estilo Chavín y perduró a lo largo de milenios 
hasta la llegada de los españoles. El Spondylus fue objeto de un marcado interés 
económico y ceremonial por parte de las más diversas poblaciones andinas del  
antiguo Perú, que tenían que proveerse desde la lejana costa ecuatoriana  
de la bella concha, la cual no podía darse en las aguas frías de la corriente de 
Humboldt. En piezas enteras, recortadas en ornamentos y máscaras, o tritu-
radas en polvo, estas conchas se consideraban el alimento favorito de los dio-
ses, se apreciaban más que el oro mismo y llegaron a servir como una especie 
de moneda, en particular para los mercaderes de la costa ecuatoriana.37

En Mesoamérica, el Spondylus no parece haber alcanzado esa preponde-
rancia simbólica que tuvo en el mundo andino, o, más bien, no ha sido objeto  
de estudios tan amplios y específicos. Sin embargo, su valor ceremonial y sim-
bólico es indudable. La díada Spondylus-Strombus se ha reconocido entre los 
motivos que definen el ámbito sagrado de las aguas del inframundo donde se 
expande la gran serpiente emplumada del Templo de Quetzalcóatl de Teoti-
huacan.38 Y, en diversos contextos de esta gran metrópoli, el Spondylus, y en 
particular la especie princeps, aparece en numerosas ofrendas, específicamente 
en las que acompañaron las solemnes ceremonias de consagración que tuvie-

37.  Además de los autores citados en la nota 19, entre la abundante literatura sobre el Spon-
dylus en el mundo andino, véase, por ejemplo: John V. Murra, “El tráfico de mullu en la 
costa del Pacífico”, Primer Simposio de Correlaciones Antropológicas, 265-274; Jorge G. Marcos 
Pino, Ecuador antiguo. Las sociedades de la costa del área septentrional andina 300 a.C.-1500 
d.C., Ancient Ecuador. Coastal Societies of the Northern Andean Region (Guayaquil: Banco del 
Pacífico/Museo Arqueológico, 1993); Jorge G. Marcos Pino, Los 10 000 años del antiguo Ecua-
dor. La historia de sus pueblos a través de su arte y su ciencia (Guayaquil: Museo Arqueológico 
y de Arte Contemporáneo, 2006).

38.  Donald W. Lathrap, “Complex Iconographic Features Shared by Olmec and Chavín 
and some Speculations on their Possible Significance”, en Primer Simposio de Correlaciones 
Antropológicas, 310.



30	 patricia  carot y  marie-areti  hers

ron lugar en espacios tan significativos como el Templo de Quetzalcóatl y la 
Pirámide de la Luna. Aparece bajo la forma de piezas enteras, de valvas reba-
jadas y pulidas, a veces grabadas, de pendientes y cuentas, en particular como 
pendientes rectangulares adheridos a las capas cortas con las cuales se habían 
revestido las víctimas del sacrificio. Siglos después, la preciada concha roja 
se siguió utilizando en la confección de atuendos con alto valor simbólico 
como es el caso de la famosa coraza ceremonial encontrada en el Palacio Que
mado de Tula. Estudios más amplios sobre este bivalvo permitirán apreciar 
mejor a futuro el indudable valor simbólico de éste y su larga trayectoria en la 
historia mesoamericana.

Por ahora, se sabe, gracias a los trabajos de José Carlos Beltrán Medina en 
la costa del Occidente de México (en Playa del Tesoro, Colima y Punta Mita, 
Nayarit) 39 y de Jorge Marcos y Presley Norton, en la Isla de la Plata en la cos-
ta ecuatoriana,40 que si bien la recolección del Spondylus tiene una muy larga 
historia en ambas costas, hacia finales del primer milenio se desencadenó un 
fenómeno muy complejo cuyo origen habría de buscarse más al sur.

Como lo propone Anne Marie Hocquenghem, el auge considerable en la 
explotación del Spondylus princeps estaría ligado al desarrollo tecnológico del 
bronce arsenical, propiciado por los sicanes del departamento de Lambayeque, 
documentado por los trabajos de Izumi Shumada y por sus propias investiga-
ciones en los valles de los ríos Piura, Chira y Tumbes. El dominio del bronce 
permitió a la elite sicán asentar un gran poderío, extender considerablemente 
la frontera agrícola, favorecer el crecimiento poblacional y acumular riquezas 
con base en una extensa red de bienes suntuarios. Entre éstos figuran algu
nos de muy lejana procedencia como la turquesa y, en particular, la especie más 
espectacular y preciada del Spondylus, el princeps, de aguas profundas, con el 
color más acentuado y la forma más regular.

Esta especie es distinta del Spondylus calcifer, el cual es más accesible por 
hallarse en menor profundidad, pero la forma es irregular y el color es de tono 
menos intenso. La distinción entre estas dos especies es improbable cuando se 
trata de objetos trabajados para los cuales la concha ha sido recortada, rebaja-

39.  José Carlos Beltrán Medina, Comentarios arqueológicos sobre el antiguo puerto de Sa-
lagua (México: Gobierno del Estado de Colima/Universidad de Colima/Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 1994); La explotación de la costa del Pacífico en el Occidente de Meso-
américa y los contactos con Sudamérica y con otras regiones culturales, Cuadernos del Seminario 
Nayarit: Región y Sociedad (Tepic: Universidad Autónoma de Nayarit, 2001).

40.  Marcos Pino, Los 10 000 años del antiguo Ecuador.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 31

da y pulida y, a menudo, las identificaciones ofrecidas en la literatura arqueo-
lógica son dudosas. Al encontrar en la Isla de la Plata grandísimos depósitos 
de Spondylus princeps se supuso, en un principio, que ese bien tan buscado por 
los sicanes de Batán Grande provenía de ahí. Sin embargo, estudios de biología 
marina aportaron datos sorprendentes: la relativa escasez de Spondylus princeps 
en los fondos rocosos de la isla. Por tanto, la Isla de la Plata no habría sido pre-
ponderantemente el lugar de recolección de tan preciado bien, sino un impor-
tante puerto comercial y de almacenamiento para responder a una poderosa 
demanda por parte de las cortes que se sucedieron al sur, en tierras peruanas.

La importancia que concedían los señores sicanes al Spondylus princeps y, 
por ende, su papel en el gran auge de su explotación, concuerda con la interpre-
tación que propone Alana Cordy-Collins de la leyenda relativa a la llegada de 
Naymlab y el esplendor de su corte reportada en la tradición chimú. Según esta 
investigadora sería, más que una leyenda, la referencia a una realidad histórica 
anterior al imperio chimú.41 Serían los señores sicanes quienes habrían intro-
ducido las funciones cortesanas del fonga sigde o proveedor de conchas presti-
giosas de Spondylus princeps, y encargado, en tiempos del dominio chimú, de 
esparcirlas reducidas en polvo rojo ante los pies del rey de Chan Chan, junto 
con el pita zofi que soplaba el Strombus. Dicha investigadora basa su propuesta 
en un estudio iconográfico de piezas sicanes en las cuales aparece representa-
do el arriesgado trabajo de los buzos bajando a las profundidades, amarrados 
con una cuerda a una balsa con vela como las usaron los afamados navegantes 
ecuatorianos y, a veces, provistos del instrumento cortante para desprender el 
bivalvo del fondo rocoso.

Así, la demanda acrecentada de Spondylus princeps en el mundo andino 
habría propiciado los contactos marítimos con otras áreas de la provincia mala
cológica que va de la costa ecuatoriana al golfo de California, y en particular, 
con el Occidente de México. Y, en efecto, en los lugares estudiados por José 
Beltrán en las costas mexicanas está presente esta especie tan preciada; ade-
más, en los contextos arqueológicos se reconoce por estos tiempos de finales del 
primer milenio, un gran auge en su recolección, comercio y almacenamiento. 
En Punta Mita, Nayarit, podría haber existido una colonia de buceadores de  

41.  Alana Cordy-Collins, “Fonga Sigde, Shell Purveyor to the Chimu Kings”, en The Nor-
thern Dynasties Kingship and Statecraft in Chimor. A Symposium at Dumbarton Oaks, 12th 
and 13th October 1985, eds. Michael E. Moseley y Alana Cordy-Collins (Washington, D.C.: 
Dumbarton Oaks Research Library and Collection, 1989), 393-417.



32	 patricia  carot y  marie-areti  hers

la costa de Manabí a juzgar por la presencia de anclas como las que usaban 
en las balsas oceánicas y de pesos para el buceo idénticos a los encontrados en 
la Isla de la Plata. Junto con estos expertos buceadores, habrían venido tam-
bién especialistas en metalurgia y tejidos.42

Cabe recordar el famoso testimonio del piloto Bartolomé Ruiz contrata-
do por Pizarro, quien describió la balsa oceánica que abordó cerca de la Bahía 
de San Mateo, cercana a Manta, perteneciente al señorío de Salangome. Des-
pués de enumerar las riquezas en objetos de oro y plata, en vasijas, en textiles 
refinados, y otros bienes, señala que para rescatar todos estos bienes, los mer-
caderes traían “unas conchas de pescado de que llos hazen quentas coloradas 
como corales y blancas que trayina casi el navio cargado de ellas”.43

Los navegantes ecuatorianos, sus balsas y su poder

Todavía en el siglo pasado, seguían en servicio de cabotaje las últimas balsas 
de gran tonelaje, similares a las descritas por varios testigos del periodo colo-
nial y que habían hecho la fuerza de los poderosos mercaderes de la época 
Manteña-Huancavilca. Con los palos de balsa (Ochroma lagopus) anudados 
con henequén y la caña guadúa (Guadua angustifolia) para los altos, disponían 
de una amplia embarcación de 25 a 30 metros de largo para unas 30 perso-
nas y mercancías, insumergible y duradera, provista de una gran vela de al- 
godón, de un cobertizo ligero y sólido, y dotada, en lugar del timón, del siste-
ma de tablas “guaras” colocadas verticalmente entre los palos en la proa y en 
la popa que se alzaban o bajaban para orzar eficientemente.44 Con estas balsas 
podían ir costeando, pero también avanzar mar adentro sobre grandes distan-
cias según lo imponían los vientos, las corrientes y los peligros de las mareja-
das y de las puntas rocosas.45 Este arte de navegar, que habían adquirido los 
marineros ecuatorianos a lo largo de milenios de viajes y exploraciones, ha sido 

42.  Marcos Pino, Los 10 000 años del antiguo Ecuador, 44.
43.  Marcos Pino, Los 10 000 años del antiguo Ecuador, 56-58.
44.  Marcos Pino, Los 10 000 años del antiguo Ecuador, 36, 79; Marcos Pino, Arqueología de la 

Antigua Provincia de Manabí/The Archaeology of the Ancient Province of Manabí (Guayaquil: 
Ediciones Banco Central del Ecuador, 2000): 18-26.

45.  Beltrán, Comentarios arqueológicos sobre el antiguo puerto de Salagua, 26.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 33

ampliamente reconocido y, en estudios recientes, comparado con el de los poli-
nesios, esos otros grandes navegantes en balsas del Pacífico.46

La efigie del buceador como emblema  
de esta red de intercambios continentales

Ante las evidencias de intercambios continentales, es legítimo buscar en las 
expresiones artísticas eventuales referencias a los personajes involucrados en 
estos contactos marítimos, como serían los marineros, los mercaderes o los 
buceadores. Es lo que propone Marcelo Villalba al encontrar en el mundo 
andino y en Mesoamérica las representaciones en barro de lo que se llama 
comúnmente en Ecuador y en Colombia un “canastero” o también mercader-
viajero: un personaje masculino, desnudo, sin más vestimenta que un taparra-
bo, sentado sobre el suelo, con las piernas cruzadas, las manos sobre las rodillas, 
y con una canasta o recipiente en la espalda.47

Al encontrar esta figura estereotipada en la costa ecuatorial (desde la época 
de transición entre las culturas Chorrera y Tolita [fig. 7a], luego la Jama-Coa-
que y hasta el periodo de Integración de las tumbas huancavilca), en las regio-
nes colombianas de Calima (fig. 7b) e interandina ecuatoriana, así como en 
Mesoamérica, Villalba propone reconocer en ella el emblema de una especie 
de gremio cerrado que funcionaba en el ámbito local, regional y extrarregio-
nal, y que pervivió largo tiempo. Pero ¿por qué, entre los personajes que for-
maban parte de la esfera exclusiva del intercambio a larga distancia, se habría 
escogido como emblema a quien a primera vista sería un simple cargador casi 
desnudo? Marcelo Villalba deja esta pregunta en cierta medida sin respuesta, 
pero, al observar con detenimiento las dos decenas de vasijas-efigies mesoa-
mericanas publicadas hasta ahora y ejemplares sureños, es evidente que no se 

46.  Con base en evidencias botánicas y lingüísticas, la costa ecuatoriana y sus hábiles mer-
caderes balseros se han considerado como la opción más plausible en eventuales contactos de 
los polinesios con el continente americano, en particular hacia finales del primer milenio: 
Richard Scaglion y María Auxiliadora Cordero, “Did Ancient Polynesians Reach the New 
World? Evaluating Evidence from Ecuatorian Gulf of Guayaquil”, en Polynesians in America. 
Pre-Columbian Contacts with the New World, eds. Terry L. Jones, Alice A. Storey, Elizabeth 
A. Matisoo-Smith y José Miguel Ramírez-Alinga (Nueva York: Altamira Press, 2012), 171-193. 

47.  Marcelo Villalba, “¿Canasteros o comerciantes?”, en Catálogo de la Sala de Arqueología 
(Quito: Museo Nacional del Banco Central del Ecuador, 1996), 58-71.



34	 patricia  carot y  marie-areti  hers

trata de un humilde cargador sino del especialista que bajaba a las profundidades 
de los mares para conseguir las preciosas conchas de Spondylus.

Lo primero que llama la atención en las efigies son, en efecto, las propor-
ciones singulares del cuerpo que se pueden apreciar por la desnudez del per-
sonaje. Tiene el pecho muy ancho y la musculatura de los hombros y brazos 
notablemente desarrollada, lo cual delata una vida dedicada a un esfuerzo físi-
co prolongado y especializado, como podría ser el del nadador braceando en 
las profundidades (figs. 8-14). Al respecto es interesante apuntar que los res-
tos óseos de los buceadores identificados en Tula ya mencionados, además de 
la exóstosis auditiva, presentaban índices de estrés, desgaste y robusticidad.48

48.  Blanca Paredes Gudiño, “El Occidente de México en la conformación de la sociedad 
tolteca”, en Tradiciones arqueológicas, ed. Efraín Cárdenas García (Zamora, Mich.: El Colegio 
de Michoacán/Gobierno del Estado de Michoacán, 2004), n. 4, 336.

7. Vasijas-efigie a) transición Chorrera-Tolita. Tomada de Santiago Ontanedo, Las antiguas 
sociedades precolombinas del Ecuador. Un recorrido por la Sala de Arqueología del Museo 
Nacional (Quito: Banco Central del Ecuador, 2010), 91; b) Calima, cultura Ilama. Instituto 
Colombiano de Antropología, Bogotá. Tomada de Álvaro Soto Olguín, L’Art colombien à 
travers les siècles (París: Petit Palais, 1975), fig. 103.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 35

A menudo, a pesar de la aparente juventud del personaje, la cara está mar-
cada por surcos que bajan de los lagrimales hasta las comisuras de la boca (figs. 
10-12) y, a veces, subrayan también los párpados (figs. 12 y 13), aparentando el 
esfuerzo de inflar las mejillas para retener el mayor tiempo posible el aire en 
los pulmones.49

Seis de estas efigies presentan además un par de aros que parecen haber 
sido objetos de uso práctico (figs. 9-11, 13 y 14). Se detallan claramente los cor-
dones amarrados alrededor de la cabeza que atan estos anillos y los mantie-
nen en lo alto de la frente. Es más, en un caso se puede apreciar cómo los 
cordones están fijos a los aros por medio de ganchos (fig. 14b). Podría tratarse 
de anteojeras para mejorar la visibilidad muy baja en la penumbra de las pro-

49.  Solamente en un caso (fig. 15) estos surcos podrían corresponder a un anciano porque 
están acompañados de pómulos muy pronunciados y dos dientes que se asoman en la boca 
entreabierta. Pero aun en este caso, la evidente juventud y fortaleza del cuerpo contradicen 
los signos de vejez. Véase Alfred V. Kidder, Jesse D. Jennings y Edwin M. Shook, Excavations 
at Kaminaljuyu, Guatemala (Washington, D.C.: Carnegie Institution of Washington, 1946), 
fig. 194b; Teotihuacan. Art from the City of the Gods, eds. Kathleen Berrin y Esther Pasztory 
(Londres: Thames and Hudson, 1993), núm. de cat. 160; Muriel Porter, The Aztecs, Maya, and 
Their Predecessors. Archaeology of Mesoamerica (Nueva York: Academic Press, 1993), fig. 6.3.e. 
Agapi Filini lo publica como efigie de “el Viejo Dios del Fuego”, en The Presence of Teotihua-
can in the Cuitzeo Basin, Michoacán, Mexico. A World-system Perspective, International Series 
1279 (Óxford: bar, 2004), fig. 3.3.b.

8. Vasija-efigie, Teotihuacan, 
Museo Nacional de Antropología 

e Historia. Tomada de Eduardo 
Matos Moctezuma, Teotihuacan: la 

metrópolis de los dioses (Barcelona: 
Lunwerg, 1990), fig. 34. Secretaría de 

Cultura-inah-Méx. “Reproducción 
autorizada por el Instituto Nacional de 

Antropología e Historia”.



36	 patricia  carot y  marie-areti  hers

fundidades y los recovecos de los fondos rocosos. Los aros se habrían recorta-
do de conchas a las cuales se habrían adherido lentes de hojas de mica. Tales 
pares de aros de concha sobre la frente y los discos de mica se han encontra-
do en los ajuares funerarios de Teotihuacan, de Tres Cerritos y de Huandaca-
reo en Michoacán.50 Entre las diversas representaciones de los buscadores de 

50.  Séjourné (Arqueología de Teotihuacan, 229) señala la presencia de discos de mica entre 
los abundantes objetos de este material asociados a los bultos funerarios y otras sepulturas 
(Teotihuacan, capital de los toltecas, 253; Un palacio en la ciudad de los dioses, 61-62), y relaciona 
los anillos de concha con los círculos a modo de lentes que aparecen con frecuencia en los 
atuendos de los personajes importantes teotihuacanos; Filini, The Presence of Teotihuacan in 
the Cuitzeo Basin, Michoacán, 70-71, fig. 5.18; Angelina Macías Goytia, “Tres Cerritos en 
el desarrollo social prehispánico de Cuitzeo”, tesis doctoral (México: Universidad Nacional 
Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológicas, 1997), 342 y Huandacareo, 
lugar de juicios, tribunal, Colección Científica (México: Instituto Nacional de Antropología 
e Historia) 149 y 202, fig. 60; Beltrán, La explotación de la costa del Pacífico en el Occidente de 
Mesoamérica, 40. Para la estrecha relación de la mica con el ámbito del poder, los proce-
sos de trabajo y de uso, y su presencia en enclaves teotihuacanos como Kaminaljuyú o Tres 
Cerritos, véase el importante trabajo de Edgar A. Rosales y Linda Manzanilla, “Producción, 
consumo y distribución de la mica en Teotihuacan. Presencia de un recurso alóctono  
en los contextos arqueológicos de dos conjuntos arquitectónicos: Xalla y Teopancazco”, en  
Producción artesanal y especialización en Mesoamérica; áreas de actividad y procesos productivos, 
eds. Linda Manzanilla y Kenneth G. Hirth (México: Universidad Nacional Autónoma de 
México-Instituto de Investigaciones Antropológicas, 2011), 131-146.

9. Vasija-efigie, Teotihuacan, Museo 
Anahuacalli. Tomada de Museo Diego 
Rivera-Anahuacalli (México: Comité 
Organizador de los Juegos de la 
XIX Olimpiada, 1968), 35. Secretaría 
de Cultura-inah-Méx. “Reproducción 
autorizada por el Instituto Nacional de 
Antropología e Historia”.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 37

Spondylus que se han encontrado en el mundo andino destaca un buzo chimú 
de plata en el que la figura tiene entre las manos una concha, lleva a la cintura 
la cuerda que lo ata a la balsa y tiene puestos grandes aros sobre los ojos (fig. 15).

¿Serán estos anillos, emblema del buzo, los que inspiraron las famosas ante-
ojeras de Tláloc como símbolo de la visión más allá de lo cotidiano, de la visión 
que trasciende lo aparente?51 La experiencia extraordinaria de quien desciende 
al silencio de las oscuras aguas, a las profundidades del abismo o inframundo, 
la de aquel que penetra en otro mundo, el de los antepasados, el del origen.

A pesar de su desnudez, el personaje suele llevar algunos adornos que evo-
can cierto rango, como son las grandes orejeras tubulares, en algún caso en 
forma de caracol o un collar de cuentas de concha (fig. 12). A veces, lleva dos 
extrañas protuberancias esféricas a ambos lados de la cabeza cuyo sentido 
no es claro (figs. 12 y 13). Quizá sean conchas adheridas al pelo. Pero la rela-
ción con éstas resulta más evidente en el caso de dos ollas que llevan incisos 

51.  Séjourné (Teotihuacan, capital de los toltecas, 253) apunta que los anillos a modo de lentes 
asociados a Tláloc “podrían simbolizar la visión interna que atraviesa la opacidad de las apa-
riencias”.

10. Vasija-efigie, Tetitla, Teotihuacan, Museo Nacional de Antropología; a) tomada de 
Séjourné, Teotihuacan, capital de los toltecas (vid supra n. 34), 191 y b) tomada de López Pérez, 
“Cerámica” (vid supra, n. 31), 136. Secretaría de Cultura-inah-Méx. “Reproducción autorizada 
por el Instituto Nacional de Antropología e Historia”.



38	 patricia  carot y  marie-areti  hers

grandes bivalvos: se trata del ejemplar encontrado en Kaminaljuyú (fig. 16) y 
el de Toluca (fig. 17). Las ollas, originalmente cerradas con una tapa, conte-
nían las preciosas conchas sacadas del fondo del mar.

La relación del personaje con la olla no es la de un simple cargador, entre 
ellos se complementan indisolublemente. A diferencia del cargador, la figura 
no está de pie ni encorvada ni lleva el mecapal para sostener la carga. La olla 
prolonga el cuerpo del personaje, y la doble línea incisa que rodea la base del 
recipiente continúa en la cintura de éste sin constituir una atadura real y efi-
caz para transportar la olla. La fusión es más íntima puesto que la cabeza del 
personaje corresponde a la tapa de la olla (figs. 14a y 14b) o en el caso de una 
variante, el cuerpo es la olla misma y los brazos y piernas son pequeños apén-
dices de un personaje sentado en cuclillas.52

En Mesoamérica esta efigie no fue adoptada y recreada por pueblos coste-
ros, sino en la gran metrópoli teotihuacana, centro de peregrinaciones y lugar 
por excelencia de los intercambios de bienes y saberes. Además, las imáge-

52.  Kidder, Jennings y Shook, Excavations at Kaminaljuyu, Guatemala, 146, fig. 195b; 
Eduard Seler, Collected Works in Mesoamerican Linguistics and Archaeology, eds. y trads. Eric 
S. Thompson y Francis B. Reihardson, vol. VI (Culver City, California: Labyrinthos, 1990), 
pl. LIII-3; Eduardo Matos Moctezuma, Teotihuacan: la metrópolis de los dioses (Barcelona: 
Lunwerg, 1990), fig. 35; López Pérez, “Cerámica”, 137.

11. Vasija-efigie, Teotihuacan, Colección 
Stavenhagen. Tomada de Séjourné, 
Teotihuacan, capital de los toltecas (vid 
supra n. 34), 177. Secretaría de Cultura-
inah-Méx. “Reproducción autorizada por 
el Instituto Nacional de Antropología e 
Historia”.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 39

nes se elaboraron en la vajilla más emblemática de su comercio, el Anaranja-
do Delgado.53

La gran mayoría de las piezas proceden de la metrópolis, aunque pocas tie-
nen un contexto arqueológico preciso, otras provienen de tres lugares que man-
tuvieron fuertes relaciones con ella. Una fue encontrada en las excavaciones 
en Kaminaljuyú, Guatemala, y ha sido restaurada y ampliamente estudiada.54 
Para las dos efigies procedentes del estado de Puebla, no existe información 
de su contexto.55

El ejemplar encontrado en Tres Cerritos, Michoacán, reviste mayor interés 
para este trabajo.56 El sitio se encuentra en la cuenca del lago de Cuitzeo que 
en el Clásico Temprano participó de la fase Loma Alta de la antigua historia 
purépecha, la cual, como se mencionó arriba, floreció en estrecha relación con 
Teotihuacan; ejemplo de ello es la presencia característica del talud-tablero.

La efigie formaba parte de una ofrenda depositada en una oquedad de la 
roca bajo el piso de la plaza Norte donde varios entierros contenían los pares 
de anillos de concha.57 En esta plaza se han encontrado abundantes objetos 
en concha.

Una efigie se encontró en un lugar cercano a la costa de Colima (fig. 18), 
procedente de Chanchopa; la calidad de la ilustración que la documenta no 

53.  El barro procede del río Carnero en Tepeji de Rodríguez, Puebla, a unos 250 km de 
Teotihuacan. Ahí se han localizado varios talleres especializados en la producción de formas 
particulares, pero aún no se sabe si las efigies se hacían ahí o en Teotihuacan: Evelyn Rattray, 
Teotihuacan: cerámica, cronología y tendencias culturales/Teotihuacan: Ceramics, Chronology 
and Cultural Trends (México: Instituto Nacional de Antropología e Historia/University of 
Pittsburgh, 2001), 316, 320. En la figura 196 de esta obra se ilustra nuestra figura 7.

54.  En Kidder, Jennings y Shook, Excavations at Kaminaljuyu, Guatemala, 195, figs. 192-
195, se ilustra profusamente y detalla la pieza de Kaminaljuyú, así como otras cinco efigies 
similares conocidas hasta ahora. 

55.  Una pieza procedente de Xalitzintla está ilustrada en Kidder, Jennings y Shook, Excavations  
at Kaminaljuyu, Guatemala, fig. 195a, y en Enrique Juan Palacios, Arqueología de México. Cul-
turas arcaica y tolteca (México: Imprenta Mundial, 1937), 21, fig.  15; otra en Seler, vol. VI, 
pl. LIII-3 provendría de San Rodrigo Aljojuca, pero, a partir de sus trabajos en este sitio, 
Sigvald Linné dudó de este dato y, en general, de la presencia de materiales teotihuacanos en 
este lugar: Mexican Highland Culture: Archaeological research at Teotihuacan, Calpulalpan, 
and Chalchicomula in 1934-35 (Tuscaloosa: University of Alabama Press, 2003), 49-50.

56.  La pieza se presentó en la tesis de Macías Goytia, “Tres Cerritos en el desarrollo social 
prehispánico de Cuitzeo”, 208. No se ha restaurado y se publicó solamente el detalle de la 
cara en Filini, The Presence of Teotihuacan in the Cuitzeo Basin, fig. 3.3c.

57.  Filini, The Presence of Teotihuacan in the Cuitzeo Basin, 70.



40	 patricia  carot y  marie-areti  hers

permite apreciar el tipo de vajilla al que pertenece, aunque no parece ser Ana-
ranjado Delgado.58 La figura difiere del conjunto por la calidad inferior del 
modelado, por la forma simplificada del cuerpo y por el recipiente en la espalda 
que alude más a una canasta que a una gran olla. En esto se parece a un ejem-
plar procedente de Teotihuacan con el que comparte el peinado con una raya 
en medio y el collar inciso de tres hileras (fig. 19).59

De Chanchopa se tiene otro dato más de relación con Teotihuacan. De 
una tumba de tiro saqueada, Isabel Kelly rescató una vasija en Anaranjado  
Delgado que le permitió establecer un primer amarre cronológico para la fase Coma-
la.60 La presencia teotihuacana en la costa se vincula con el interés de la metrópo-
li por adquirir las muy estimadas conchas marinas tal como se ha documentado  
en los trabajos ya mencionados de José Beltrán en el sitio de Playa del Tesoro.

¿Cómo interpretar la presencia de esta imagen del buceador en la perspec-
tiva del intercambio marítimo entre el mundo mesoamericano y el andino y, 
en particular, su presencia en la ecúmene teotihuacana? Hasta ahora no se ha 
reconocido en el universo de la gran ciudad indicio concreto alguno de víncu
los con el mundo andino. A primera vista se podría considerar que la efigie del 

58.  Artes de México: Culturas de Occidente, núm. 119, año XVI-I (1969): 63.
59.  En este sentido, sólo estos dos ejemplares merecen el nombre de “canastero”, común-

mente utilizado en Ecuador y Colombia para este tipo de representaciones.
60.  Con base en los estudios de Evelyn Rattray sobre el Anaranjado Delgado, Isabel Kelly 

ubica la pieza en una fecha posterior a 450 de la era: Kelly, Ceramic Sequence, 7.

12. Vasija-efigie, Teotihuacan. Colección Museo 
Amparo. Foto: Carlos Varillas.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 41

buceador ofreciendo las valiosas conchas correspondería solamente a la rele-
vancia que pudieron haber tenido para los teotihuacanos semejantes bienes 
procedentes del océano, tal como se puede apreciar en otras expresiones artís-
ticas, como son sus innumerables representaciones en los suntuosos murales 
de la ciudad o la imagen del hombre buceando y recogiendo conchas en una 
red, presente en los murales de Tetitla.

Más allá de la asombrosa similitud formal de la efigie con los llamados 
canasteros sureños y de la coincidencia en el alto valor simbólico y ritual acor-
dado a estos bienes del mar, similar al que desde tiempos muy remotos habían 
alcanzado en el mundo andino, hay otros elementos más para proponer que 
efectivamente Teotihuacan, más allá de sus relaciones con los pueblos de la 
costa del Pacífico, estaba inmersa en las redes tendidas a escala continental por 
grandes navegantes y mercaderes sureños.

Los estudiosos del Occidente de México concuerdan en que el sustrato 
sudamericano presente desde tiempos remotos dotó a esta región de gran ori-
ginalidad respecto del resto de Mesoamérica y, por tanto, al comerciar con las 
comunidades del Occidente los teotihuacanos muy probablemente se habrían 
enterado de la existencia de personajes procedentes del inmenso océano. Más 
allá de la simple adquisición de bienes prestigiosos, entrar en contacto con 
ellos significaba el acceso a una red inconmensurablemente dilatada de cono-

13. Vasija-efigie con anteojeras, Museo 
Anahuacalli. Tomada de Museo Diego 
Rivera-Anahuacalli (México: Comité 
Organizador de los Juegos de la XIX 
Olimpiada, 1968), s. p. Secretaría de 
Cultura-inah-Méx. “Reproducción 

autorizada por el Instituto Nacional de 
Antropología e Historia”.



42	 patricia  carot y  marie-areti  hers

cimientos. Por lo que una metrópoli cuyo prestigio se debía en gran medida a 
su fuerza de atracción como centro de peregrinación y de intercambios habría 
tenido interés en formar parte de esta red en la cual el Spondylus había alcan-
zado desde tiempos inmemoriales un valor que excedía el simple campo de 
la ritualidad, y se había convertido, a modo de moneda, en el parámetro del 
comercio a larga distancia. La recreación de la efigie del buceador representa-
da por los artistas teotihuacanos correspondería así a las normas formales reco-
nocidas por los grupos implicados en estos movimientos.

Entre las efigies ejecutadas en la vajilla de Anaranjado Delgado figura otro 
tema que sugiere no sólo contactos con el Occidente sino con el mundo andi-
no. Se trata de la representación del perro enroscado sobre sí mismo, que puede 
ser reconocido como el xoloitzcuintli, el perro pelón, por las arrugas que mar-
can su cara, similares a las de varias de las efigies del hombre buzo (fig. 6). 
En su estudio detallado de las esculturas de barro de perros pertenecientes al 

14. Vasijas-efigie con anteojeras. La cabeza del personaje es la tapa de la olla; a) tomada  
de López Pérez, “Cerámica” (vid supra, n. 31), 151; b) Colección Stavenhagen, Centro Cultural  
Tlatelolco-unam. Foto: Patricia Carot. Secretaría de Cultura-inah-Méx. “Reproducción 
autorizada por el Instituto Nacional de Antropología e Historia”;



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 43

arte de la fase Comala de Colima, Carolyn Baus de Czitrom establece varios 
tipos y considera que el del perro enroscado habría sido creado en Teotihua-
can y que fue retomado en Colima. Su argumentación se basa ante todo en la 
distribución de esta figura a lo largo de la amplia ecúmene teotihuacana, en 
diversas partes del estado de Puebla, en Monte Albán y en Kaminaljuyú.61 
Como se señaló anteriormente, el perro lampiño es una de las evidencias más 
elocuentes de los contactos marítimos con el mundo andino, como acompa-
ñante de los audaces navegantes y mercaderes en sus largas travesías. Por tan-
to, no es una simple coincidencia que entre las efigies teotihuacanas figuraran 
el perro lampiño y el buceador, ambas aludían a un mundo de dimensiones 
inconmensurables abierto por gente de mar, apertura hasta ahora inadvertida 
en relación con Teotihuacan. Para tejer estas relaciones, la gran metrópoli con-
taba con un intermediario privilegiado: la gente de Michoacán directamen-
te ligada a la vida de la metrópoli y al mismo tiempo en contacto constante 
mediante sus redes comerciales con las comunidades de la costa.

Con el colapso de Teotihuacan, a finales del siglo vi, desapareció de Meso-
américa esta figura que evocaba a la vez al proveedor del alimento de los dio-

61.  Baus de Czitrom, Los perros de la antigua provincia de Colima, 26.

15. Huso chimu de plata que representa a un buzo sujetando 
un Spondylus. Tomado de Alana Cordy-Collins, Anne Marie 

Hocquenghem y Maria Rostworowski, Spondylus: ofrenda sagrada y 
símbolo de paz (Lima: Museo Arqueológico Rafael Larco Herrrera/

Fundación Telefónica del Perú, 1999), 149.



44	 patricia  carot y  marie-areti  hers

ses y los intercambios con mercaderes originarios de lejanas regiones sureñas. 
Se desconoce la historia azarosa de estos vínculos marítimos a lo largo de los 
siglos siguientes, hasta que se reanudaron con fuerza renovada hacia el siglo ix 
o x, tal como lo atestiguan los datos mencionados de Placeres del Oro. Pero 
esta vez con acceso a conocimientos y experiencias sureños largo tiempo veta-
dos a los mesoamericanos: los secretos de la metalurgia.

Los tarascos y el regreso a los orígenes

Por último, terminaremos con otro objeto que atestigua la importancia que 
los michoacanos atribuían a sus relaciones con estos lejanos pueblos sureños: 
la famosa vasija de asa de estribo.

Como mencionamos en un principio, esta forma singular apareció desde 
el inicio de la civilización andina en el tercer milenio antes de la era actual. 
En la ceja amazónica, en el sitio de La Florida-Chinchipe, se presenta bajo 
formas diversas, naturalistas y geométricas, en el ajuar de personajes impor-
tantes asociados a prácticas chamánicas, junto con un recipiente que ofrece 
la representación más antigua de coquero. Esas vasijas aparentemente servían 
para bebidas como el cacao y la chicha, ingeridas en rituales, y se reserva-
ban para personajes destacados, que se beneficiaban de redes muy extensas de 

16. Vasija-efigie con figuras 
incisas de conchas sobre 
la olla, Kaminaljuyú, 
Guatemala. Tomada 
de Kidder, Jennings y 
Shook, Excavations at 
Kaminaljuyu, Guatemala 
(vid supra, n. 52), fig. 192.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 45

intercambio transandino, centrado en bienes con alto valor simbólico como 
las valiosas conchas de Strombus y Spondylus de las aguas calientes de la cos-
ta ecuatoriana. Precisamente, una de esas vasijas de asa de estribo representa 
dos caras humanas que emergen de una concha de Spondylus.62 Así, desde los 
inicios, esa forma peculiar de recipiente integró un conjunto de objetos indis-
pensables para la vida ritual.

Después, con variaciones formales menores, en las culturas Valdivia, 
Machalilla, Chorrera y Cotocoallao el asa de estribo perduró en la costa, sie-
rra y selva ecuatorianas hasta finales del Formativo Medio, mientras que en el 
Perú se introdujo en el Horizonte Temprano y nunca se abandonó hasta tiem-
pos de la conquista española.63

En Mesoamérica, la vasija de asa de estribo figuró en el primer conjunto 
de elementos ligados a la religión y al ritual que, hace más de tres milenios, se 
introdujeron en el Occidente desde el Ecuador, en la fase Capacha de Colima 

62.  Valdez, “Mayo Chinchipe: la puerta entreabierta”, en Ecuador. El arte secreto del Ecua-
dor precolombino, eds. Daniel Klein e Iván Cruz Cevallos (Milán: Casa del Alabado/5 Conti-
nentes Ediciones, 2007), 336-338.

63.  Valdez, “Mayo Chinchipe, el otro Formativo Temprano”, 181-183.

17. Vasija-efigie con cuerpo de joven y cara de anciano, olla decorada con figuras incisas 
de conchas, Toluca. Tomada de Kidder, Jennings y Shook, Excavations at Kaminaljuyu, 
Guatemala (vid supra, n. 52), fig. 194b.



46	 patricia  carot y  marie-areti  hers

y luego en la cultura de Tlatilco del Valle de México y Morelos.64 Este influ-
jo sudamericano introducido vía el Occidente, constituye el llamado tertium 
quid de la fase Manantial (1000-800 a.C.) que, junto con la herencia olmeca y 
la tradición local, configuró esta etapa tan importante del devenir mesoame-
ricano. Después la vasija de asa de estribo se abandonó salvo en el arte Chupí-
cuaro de los últimos siglos antes de la era actual.65 Luego desapareció durante 
más de un milenio hasta que los tarascos de las últimas décadas antes de la 
llegada de los españoles retomaron esta forma (fig. 2o).

¿Pura coincidencia? Lo dudamos porque como lo hemos documentado 
ampliamente,66 los tarascos mantuvieron un interés sostenido por recupe-

64.  Carolyn Baus de Czitrom y Patricia Ochoa Castillo, “El estilo Tlatilco y su relación con 
el complejo cerámico Capacha”, en El Preclásico o Formativo. Avances y perspectivas. Seminario 
de arqueología “Dr. Román Piña Chan”, coord. Martha Carmona Macías (México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia-Museo Nacional de Antropología, 1989), 321.

65.  Se conocen dos vasijas con asa de estribo. Una publicada en Jay D. Frierman, The 
Natalie Wood Collection of Pre-Columbian Ceramics from Chupícuaro, Guanajuato, Mexico, 
ed. Jay D. Frierman (Los Ángeles: University of California/Museum and Laboratories of 
Ethnic Arts and Technology, 1969), 13-14 y 52, pieza n. 119; la otra se encuentra en el Mu-
seo Michoacano de Morelia: Porter, Excavations at Chupícuaro: fig. 12-s; Porter, The Aztecs, 
Maya, and Their Predecessors, 96.

66.  Patricia Carot, “Apropiarse del arte de los orígenes: estrategia del imperio tarasco”, en 
XXXII Coloquio Internacional de Historia del Arte. Apropiarse del arte; impulsos y pasiones, ed. 

18. Vasija-efigie 
procedente de 
Chanchopa, Colima. 
Tomada de Artes de 
México: Culturas de 
Occidente (vid supra, 
n. 58), 63. Secretaría 
de Cultura-inah-Méx. 
“Reproducción autorizada 
por el Instituto Nacional 
de Antropología e 
Historia”.



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 47

rar formas, imágenes y objetos del pasado y afirmar así sus profundas raíces 
ancladas en estas tierras, de manera similar a lo que hicieron los mexicas en 
la misma época, en las ofrendas del Templo Mayor. Los mexicas quisieron 
subrayar sus raíces teotihuacanas y toltecas. Los tarascos enfatizaron su pasa-
do en lo que ahora se denomina fase Loma Alta, una etapa en la cual estuvie-
ron ligados al destino de la gran Teotihuacan, pero que dio también lugar a la 
migración de algunos hacia lejanas tierras norteñas. De igual manera tuvieron 
interés en conservar el contacto desde tiempos inmemoriales con los pueblos 
remotos, que por medio de viajes marítimos les compartieron los secretos de 
la metalurgia y de un mundo aparentemente sin límites. Para el caso de la 
vasija con asa de estribo, no se sabe si los alfareros tarascos copiaron la forma 
de ejemplares antiguos del periodo Chupícuaro, que habrían recuperado tal 
como sucedió con las reproducciones de obras antiguas de la fase Loma Alta, 
o si se inspiraron en las vasijas que utilizaban los fuereños del sur con quienes 
seguían en contacto.

Olga Sáenz (México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigacio-
nes Estéticas, 2012), 71-92.

19. Vasija-efigie, Teotihuacan. Tomada 
de López Pérez, “Cerámica” (vid. supra, 
n. 31), 151. Secretaría de Cultura-inah-
Méx. “Reproducción autorizada por el 

Instituto Nacional de Antropología e 
Historia”.



48	 patricia  carot y  marie-areti  hers

Conclusión

Con nuestra digresión sobre la larga historia purépecha, esperamos haber des-
pejado el aparente callejón sin salida en el que se había quedado atorada la pro-
puesta de Anawalt en cuanto a la participación relevante de los tarascos en los 
intercambios marítimos con el mundo andino. Al retomar los avances signifi-
cativos alcanzados en la arqueología tanto de Michoacán como del septentrión 
mesoamericano, sostenemos que los tarascos no eran ni nómadas ni recién lle-
gados, sino que tuvieron una muy larga historia en tierras michoacanas, y parti-
ciparon plenamente de la ecúmene teotihuacana; más adelante, la migración de 
un grupo hacia el lejano norte chalchihuiteño los llevó a establecer lazos signifi-
cativos con antiguas comunidades hohokam del desierto de Arizona. Esta face-
ta de su historia permite reconocerlos como un pueblo proclive a abrir nuevos 
horizontes por medio de migraciones y de redes comerciales a distancias consi-
derables. Señalamos, asimismo, que en esta gesta norteña les fue de gran apoyo 
el saber astronómico, heredado de su pertenencia al universo teotihuacano, 
útil para explorar nuevas rutas por tierra, pero también para la navegación.

Esos incidentes norteños permiten entender mejor la insólita presencia en 
Guerrero de las famosas paletas de piedra típicas de la cultura hohokam y abor-
dar con mayor información la conjunción aún más sorprendente del famoso 
sepulcro de Placeres del Oro: una paleta hohokam y relieves con estilo de origen 
andino tal como lo había indicado hace tiempo el artista Covarrubias. Avances 
recientes en la arqueología de esta región de Guerrero reabren este enigma, plan-
teado hace ya más de un siglo, con mayores elementos que apuntan hacia rela-
ciones tanto con el lejano norte como con tierras más allá de los mares del sur. 
Por lo que habrá que proseguir con la búsqueda de nuevos elementos para saber 
en qué medida los tarascos o purépechas estuvieron implicados en estos contac-
tos, entrando así en el ámbito de las relaciones marítimas, poco tratadas en la 
arqueología mesoamericana, pero ya ampliamente aceptadas en la ecuatoriana.

Sin posibilidad de documentar navegaciones antiguas, abordamos temas 
estrechamente relacionados: el Spondylus como bien suntuario, de alto valor 
simbólico, pero también como medio por excelencia para rescatar mercan-
cías; asociado a ello, el buceador, el héroe de las profundidades, proveedor de 
los mercaderes y de los dioses, y, el singular perro pelón que, como acompa-
ñante de los navegadores, alcanzó una dispersión continental. La presencia en 
diversos momentos del singular botellón de asa de estribo confirmó que estos 



	 de perros pelones,  buzos y  spondylus	 49

intercambios fueron indisociables de ciertos rituales en los cuales se toma-
ban bebidas poderosas, en particular en funerales de personajes de alto rango.

Para rastrear información acerca de los buceadores, aprovechamos un ele-
mento presente en trabajos de antropología física, pero aún insuficientemente 
aquilatado: la exóstosis auditiva como testimonio concreto de los buzos pro-
fesionales y sus hondas zambullidas para conseguir las conchas tan preciadas. 
En los casos reportados, las evidencias apuntan hacia las relaciones directas 
de estos buzos con el Occidente, tanto en el caso de los hallazgos en la Tula del 

20. Vasijas con asa de estribo: a) Tlatilco, Museo Nacional de Antropología. Foto: Marie-
Areti Hers; b) tradición Chupícuaro, Colección Natalie Wood. Tomada de The Natalie 
Wood Collection (vid supra n. 65), pieza núm. 119; c) tradición Chupícuaro, Museo Regional 
Michoacano. Tomada de Eduard Williams, “Los tarascos y sus antepasados; una perspectiva 
antropológica”, en El Michoacán antiguo, coord. Brigitte Boehm de Lameiras (Zamora: El 
Colegio de Michoacán/Gobierno del Estado de Michoacán, 1994), 168; d) Posclásico tarasco. 
Bodega del Museo Nacional de Antropología. Foto: Marie-Areti Hers. Secretaría de Cultura-
inah-Méx. “Reproducción autorizada por el Instituto Nacional de Antropología e Historia”.

a

c

b

d



50	 patricia  carot y  marie-areti  hers

Epiclásico como en tierras michoacanas. Encontramos también la huella de los 
buceadores al retomar una propuesta bien establecida para el mundo ecuato-
riano y colombiano, pero sin eco hasta ahora en México: el de las figuras de 
“canasteros” como emblema de un gremio de mercaderes que habría domina-
do los contactos marítimos continentales a lo largo de siglos. Al examinar esas 
figuras de cerca, constatamos que se trata de una imagen recreada en Teoti-
huacan bajo la forma del buzo, asociando directamente esas redes de inter-
cambio con la adquisición del Spondylus. De esa manera, se hace patente un 
aspecto insospechado hasta ahora para la historia teotihuacana: el interés de la 
metrópoli por estas redes de intercambio marítimo, en las cuales los michoa-
canos habrían sido los intermediarios privilegiados entre la gran urbe, la gen-
te de la costa y los navegantes de lejano origen.

Indisociable a esta historia de buzos y navegantes, indagamos la del perro 
pelón. Revisamos datos dispersos y a veces contradictorios para asentar que 
su difusión continental se debe en efecto a la acción humana y más precisa-
mente a la de los viajeros mercaderes, pero subrayando los puntos que aún fal-
tan por documentar de manera satisfactoria antes de saber dónde se originó y 
cuándo se difundió este testigo tan elocuente de los grandes viajes marítimos.

En cada punto abordado, los michoacanos aparecieron como los interme-
diarios por excelencia, como comunidades muy dadas al intercambio sobre 
larguísimas distancias, a reconocer nuevas tierras, al migrar y explorar como 
fenicios mesoamericanos. La famosa vasija de asa de estribo permitió además 
saberlos conscientes de su historia de migraciones, exploraciones y navegacio-
nes por mar y tierra.  3

N.B. Agradecemos el apoyo recibido por parte del proyecto Papiit-IN401811, Tláloc y las en-
tidades de la lluvia en la América indígena, del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural del 
Ecuador y de la organización cultural Pueblos de América. Una versión preliminar del presente 
trabajo fue presentada en el Segundo Coloquio Internacional de Arte: Arquitectura, Cosmo-
visión y Patrimonio Cultural en el Mundo Mesoamericano y Andino, Quito, mayo de 2012.


