
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XXXVII, NÚM. 106, 15	 181

Eric Taladoire
umr 8096 archéologie des amériques

Las aportaciones de los manuscritos 
pictográficos al estudio del juego 

de pelota

El estudio etnohistórico de los manuscritos pictográficos prehispánicos 
y coloniales es una disciplina rigurosa y difícil, muy distinta, en sus 
métodos, del análisis de las fuentes escritas de los cronistas. Cada docu-

mento es único y merece un estudio específico, conforme a su lógica interna, su  
procedencia y su temática (histórica, adivinatoria, registro de impuestos, car-
tografía, entre otros). Además, los desciframientos implican la lectura lin-
güística de los pictogramas. Se necesita también considerar la coherencia por 
grupo (Borgia) o por origen (Puebla, documentos nahuas, mixtecos, etcétera).

Como arqueólogo, en el marco de mi interés personal por el juego de pelota 
y su contexto arquitectónico, a pesar de esas consideraciones básicas, enfocaré  
mi análisis en una perspectiva transversal muy distinta1 para esbozar una visión 
temática global: ¿qué aportaciones arqueológicas nos proporcionan las múl
tiples representaciones de canchas de juego de pelota de los códices y manus-
critos prehispánicos y coloniales?

En esta síntesis traté de registrar sistemáticamente todas las ocurrencias, de 
las más grandes o complejas (Borbónico, Borgia, entre otros) hasta las menores 
(Códice García Granados, Mapa de Cuauhtinchan 2),2 para tratar de entender 

1.  Silvia Garza de González, “La arquitectura en los códices genealógicos”, en Las represen-
taciones de arquitectura en la arqueología de América, ed. Daniel Schávelzon, vol. I (México: 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1982), 241-258.

2.  Robert H. Barlow, “Los caciques precortesianos de Tlatelolco en el Códice García Gra-



182	er ic taladoire

sus funciones, su simbolismo y su significado, en una perspectiva interdisci-
plinaria.

Los datos

A lo largo de mi investigación3 registré un total de 145 representaciones proce-
dentes de 47 manuscritos, repartidas en 120 folios. Gracias a las sugerencias y 
sobre todo a las críticas de colegas y maestros, añadí posteriormente unas doce 
imágenes, sacadas de manuscritos como el Códice Tudela,4 el Selden,5 los Lien-
zos y Mapas Antonio de León,6 Egerton, Metlatoyuca,7 Santo Tomás Ocotepeque8 y 
Quauhquechollan.9 Debo reconocer además que este total de 145 representa-
ciones resultaba erróneo, porque me equivoqué unas veces, por ejemplo en 
aquellas muy similares del Códice Mendoza 10 y de la Matrícula de tributos,11 

nados (Techialoyan Q.)”, en Memorias de la Academia Mexicana de la Historia IV, núm. 4 
(1945): 467-483; Bente Bittman Simons, Los mapas de Cuauhtinchan y la Historia Tolteca-Chi-
chimeca, vol. 5 (México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1968).

3.  Eric Taladoire, Les Terrains de jeu de balle en Mésoamérique et dans le sud-ouest des Etats-
Unis, Mission Archéologique et Ethnologique Française au Mexique, Études Mésoaméricai-
nes  (México: cemca, 1981), 4.

4.  Códice Tudela, facsímil, anotado por José Tudela de la Orden (Madrid: Ediciones Cul-
tura Hispánica del Instituto de Cooperación Iberoamericana, 1981).

5.  Cottie A. Burland, Selden Roll: An Ancient Mexican Picture Manuscript in the Bodleian 
Library at Oxford, Monumenta Americana, vol. 2 (Berlín: Gebr. Mann, 1955); Alfonso Caso, 
Interpretación del Códice Selden 3135 (A.2) (México: Sociedad Mexicana de Antropología, 
1964).

6.  Alfonso Caso, “Los lienzos mixtecos de Ihuitlán y Antonio de León”, en Homenaje a don 
Pablo Martínez del Río (México: Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto Nacio-
nal de Antropología e Historia/mcc/Sociedad Mexicana de Antropología, 1961), 237-274.

7.  John Glass, Catálogo de la Colección de Códices (México: Instituto Nacional de Antropo-
logía e Historia-Museo Nacional de Antropología, 1964). 

8.  Alfonso Caso, “Mapa de Santo Tomás Ocotepeque, Oaxaca”, en Summa Antropológi-
ca en Homenaje a Roberto J. Weitlaner (México: Instituto Nacional de Antropología e Histo-
ria, 1966), 131-137. 

9.  El lienzo de la conquista Quauhquechollan, catálogo de la exposición (Guatemala: Uni-
versidad Francisco Marroquín, 2009). 

10.  Clark J. Cooper, Codex Mendoza: The Mexican Manuscript Known as the Collection of 
Mendoza and Preserved in the Bodleian Library, Oxford (Londres: Waterlow and Sons, 1938).

11.  Matrícula de tributos, comentarios de Frances Berdan y Jacqueline de Durand-Forest 
(Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1980).



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 183

como lo notó Nicholas Hellmuth.12 El total efectivo giraba en realidad alre-
dedor de 140 imágenes.

La publicación ulterior de varios documentos que desconocía en esta épo-
ca (como el Códice Moctezuma)13 y las preciosas aportaciones de unos colegas14 
me permitieron ampliar ligeramente el corpus, aunque sin verdaderas modi-
ficaciones. Actualmente, he registrado 157 representaciones repartidas en 58 
manuscritos y 122 folios (anexos 1, 5). Entre los nuevos manuscritos que logré 
incluir figuran los Códices Becker I y II,15 el Lienzo de Tlapiltepec 16 (fig. 1), para 
la zona mixteca, los códices Mexicano17 y de Moctezuma,18 para el altiplano 
y la imagen muy significativa de la obra de Muñoz Camargo,19 para Tlaxca-
la.20 Cualquiera que sea el interés intrínseco de cada una, esas adiciones no 
modifican drásticamente la repartición global de las ilustraciones (anexo 1). 
Casi la totalidad de ellas proceden del altiplano lato sensu, del área mixteca 
y de la región intermedia (el grupo Borgia).21 Fuera de esas áreas, sólo existe 

12.  Nicholas Hellmuth, Notes on the Ballcourts Pictured in 16th Century Mexican Codices 
(Cocoa, Florida: flaar, 1995). 

13.  Xavier Noguez, “Códice Moctezuma”, Arqueología Mexicana XVI, núm. 95 (enero-
febrero de 2009): 84-85.

14.  Henry B. Nicholson y Eloise Quiñones Keber, “Ballcourt Images in Central Mexican 
Native Tradition Pictorial Manuscripts”, en The Mesoamerican Ballgame, eds. Vernon Scar-
borough y David Wilcox (Tucson: University of Arizona Press, 1991), 119-133; Emilie Carreón 
Blaine, Le Tzompantli et le jeu de balle. Relation entre deux espaces rituels, Paris Monogra-
phs in American Archaeology 32 (Óxford: B.A.R. International Series 2545, 2013); Hellmuth, 
Notes on the Ballcourts Pictured in 16th Century ; John F. Molloy, “Ball Courts and the Oaxa-
ca Codices”, ms. presented at the International Symposium on the Mesoamerican Ballgame 
and Ballcourts, Tucson.

15.  Codex Becker I, ed. Karl Nowotny (Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1961); 
Codex Becker II, ed. Karl Nowotny (Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1961).

16.  Manuel A. Hermann Lejarazu, “El lienzo de Tlapiltepec”, Arqueología Mexicana XVIII, 
núm. 106 (2010): 16-17. 

17.  “Codex mexicanus, núm. 23-24, de la Bibliotèque Nationale de Paris”, ed. Ernst Men
guin, Journal de la Sociétè des Américanistes, vol. 41 (1952): 387-498.

18.  Noguez, “Códice Moctezuma”, 84-85.
19.  Diego Muñoz Camargo, Historia de Tlaxcala (México: Innovación, 1979).
20.  Manuel Carrera Stampa, “Algunos aspectos de la Historia de Tlaxcala de Diego Muñoz 

Camargo”, en Estudios de Historiografía de la Nueva España (México: El Colegio de Méxi-
co, 1945), 91-142.

21.  Karl Nowotny, Tlacuilolli: die mexikanischen Bilderhandschriften stil und Inhatl mit 
einem Katalog der Codex Borgia Gruppe, Monumenta Americana 3 (Berlín: Gebr. Mann Berlag).



184	er ic taladoire

1. Lienzo de Tlapiltepec, topónimo en documento mixteco, fol. 1. Royal Ontario Museum.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 185

una en el códice maya Dresdensis 22 y otra de la región de la costa del Golfo (el 
Lienzo de San Juan Nayotla).23 Previamente, se consideraba posible un origen 
del Códice de Xalapa de esta misma zona, pero comprobé que resulta pro-
bable que su procedencia sea del estado de Morelos.24 Por último, es posi-
ble que existiera una representación en el Lienzo de Puácuaro de Michoacán,25 
pero preferí no registrarla, en la ausencia de verificación personal,26 por lo cual 
este total queda quizá incompleto. Recientemente, logré documentar dos imá-
genes más del Lienzo Tepepelme III.27 Futuras investigaciones podrán propor-
cionar otros ejemplos, aunque dudo que sean lo suficientemente numerosos 
para modificar nuestro corpus.

La repartición geográfica

La repartición geográfica de esas representaciones proporciona información 
interesante (anexo 1), al dejar de lado provisionalmente los ejemplos aislados 
de la costa del Golfo y del área maya, cuatro manuscritos del grupo Borgia 
incluyen 11 imágenes, entre las más complejas y elaboradas conforme a su ori-
gen prehispánico. Con sólo 14 manuscritos pictográficos, la región mixteca 
es la más rica, con un total de 76 ilustraciones.28 Los 36 manuscritos distin-
tos del altiplano, lato sensu, sólo proporcionan 65, en su mayoría sencillas (salvo 
las del Borbónico, del Magliabechiano y del Tudela).29 Esta dispersión se justi-
fica en parte por el significado de las representaciones, pues en la mayoría de 
los documentos nahuas, como el Códice Mendoza, la Matrícula de tributos o los 
Mapas de Cuauhtinchan, las canchas corresponden por lo general a topónimos.

22.  Códice Dresdensis, eds. Ferdinand Anders y Helmut Deckert (Graz: Akademische Druck- 
und Verlagsanstalt, 1975).

23.  Glass, Catálogo de la Colección de códices.
24.  Eric Taladoire, “Le Codex de Jalapa: mapa del juego de pelota”, en The Mesoamerican 

Ballgame from 2000 BC till 2000 AD, eds. Ted J.J. Leyenaar, Gerard W. van Bussel et al. (Lei-
den, Brill: Rijksmuseum voor Volkenkunde, 1991), 111-118.

25.  Carreón Blaine, Le Tzompantli.
26.  Glass, Catálogo de la Colección de Códices.
27.  Comunicación personal con Rincón Mautner, 2013.
28.  Silvia Garza Tarazona, Análisis de la arquitectura representada en los códices mixtecos 

(México: Escuela Nacional de Antropología e Historia, 1970).
29.  Nicholson y Quiñones Keber, “Ballcourt Images in Central Mexican Native Tradition 

Pictorial Manuscripts”, 119-133.



186	er ic taladoire

Cada grupo de manuscritos presenta variaciones significativas. La inmensa 
mayoría de los folios sólo incluye una cancha, o varias dispersas en un paisaje 
amplio y complejo, como los Mapas de Cuauhtinchan, lo que se justifica, tra-
tándose de topónimos, de antropónimos o de sitios. Pero varios folios con-
tienen imágenes dobles o múltiples. El ejemplo más elaborado es el Códice 
Vindobonensis (1974), donde los folios 3 y 44 tienen dos canchas cada uno, el 
folio 7, tres, el 17, cuatro, y el 19, hasta cinco. Por supuesto, eso corresponde 
principalmente al simbolismo de las ilustraciones, un tema al cual regresare-
mos después, pero se nota un patrón similar en otros documentos. En el Códice 
García Granados30 figuran dos canchas, en el Códice Laud también (1966), y 
hasta un grupo de cinco en el Mapa de Santo Tomás Ocotepeque.31 Al contra-
rio, Sahagún, tanto en el Códice florentino (1950-1982) como en los Primeros 
memoriales,32 habla de dos canchas en el recinto sagrado de Tenochtitlan, el 
Teotlachco y el Tezcatlachco, pero sólo dibuja una. Finalmente, debemos men-
cionar el ejemplo discutible de la doble cancha en cruz del Mapa de Cuau-
htinchan 2.33 Aunque pienso que sí se trata de dos campos perpendiculares,34 
el motivo es muy inusual y exige un estudio a profundidad.35 La presencia de 
canchas múltiples en numerosos sitios arqueológicos está bien documentada, 
en Tula (tres) y Tula Chico (tres), Xochicalco (cinco), Cantona (24), El Tajín 
(17), Monte Albán (tres), Tikal (cinco) o Chichén Itzá (13). Este paralelismo 
de distribución, conforme a la realidad urbanística, no necesita forzosamen-
te entonces una interpretación simbólica, aun si fuera válida en el caso preci-
so del Vindobonensis.

30.  Barlow, “Los caciques precortesianos de Tlatelolco”, 467-483. 
31.  Caso, “Los lienzos mixtecos de Ihuitlán”, 237-274. 
32.  Primeros memoriales by Fray Bernardino de Sahagún, paleografía del texto náhuatl y tra-

ducción al inglés por Thelma D. Sullivan, completado y revisado con adiciones por Henry 
B. Nicholson, Arthur J. O. Anderson et al. (Norman: University of Oklahoma Press, 1997).

33.  Bittman Simons, Los mapas de Cuauhtinchan y la Historia Tolteca-Chichimeca.
34.  De acuerdo con Manuel Aguilar, comunicación personal, agosto de 2012.
35.  En numerosos sitios, como Toniná, por ejemplo, existen canchas que tienen orien

taciones perpendiculares. Tal vez el dibujo del Mapa de Cuauhtinchan 2 se refiere, de manera 
codificada, a este fenómeno. Recordemos también que las dos etapas sucesivas del Teotlachco  
de Tenochtitlan no tienen la misma orientación (Eduardo Matos Moctezuma, “The Ballcourt in  
Tenochtitlan”, en The Sport of Life and Death, ed. Michael Whittington (Carolina del Norte: 
Mint Museum y Thames and Hudson, 2001), 88-96.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 187

Análisis morfológico y arquitectónico

Previo al análisis general, se necesita examinar detalladamente dos casos excep-
cionales. El primero corresponde a la imagen única del Códice Dresdensis 41a 
(1975). Se trata de la sola cancha registrada en los tres manuscritos mayas conoci-
dos, con una representación en perfil o en corte. En ella, una espiral simboliza el 
agua, mientras la deidad Chac está sentada encima del juego de pelota. Aunque 
única, esta ilustración llama la atención en diversos aspectos. Primero, corres-
ponde al modo usual de las representaciones mayas, o sea de perfil, lo que la 
diferencia mucho de las demás imágenes que la dibujan en planta.36 Segundo, 
la falta de canchas posclásicas en las tierras bajas mayas septentrionales de esta 
época siempre ha dejado perplejos a los arqueólogos. Pero el dibujo de una can-
cha aparece también como colgante del collar de uno de los personajes de los 
murales de Santa Rita (Quintana Roo),37 lo que comprueba que el juego no 
era completamente desconocido, si bien no se practicaba en espacios hechos 
de mampostería. Tercero, porque, a pesar de esas anomalías, la asociación de 
la cancha con el agua y la fertilidad agraria resulta coherente con el simbolis-
mo de las otras imágenes, como lo veremos más adelante.

La imagen del Lienzo de San Juan Nayotla38 resulta de igual manera reve-
ladora. La morfología en H de la cancha es similar a las del altiplano, pero el 
dibujo está compuesto de cuatro elementos rectangulares independientes, una 
morfología documentada en la región,39 así como, por ejemplo, en Chichén Itzá. 
Eso sugiere una correspondencia entre las representaciones pictográficas y los 
datos arqueológicos regionales, a pesar de la importante diferencia cronológica.

Salvo los dos ejemplos anteriores, todas las demás imágenes adoptan la 
forma de H o doble T, que permite su identificación. En algunos casos espe-
cíficos esta morfología resulta más bien evocada que efectiva. En el Nuttall (15, 

36.  Taladoire, “Las representaciones bi y tri-dimensionales de juegos de pelota en Meso-
américa”, Arqueología Mexicana, núm. 117 (2012): 18-27.

37.  Corinne Jourdan, Santa Rita. Les peintures murales de la structure 1: réajustement de leur 
appartenance culturelle et nouvelle approche iconographique. Mémoire de DEA (París: Univer-
sité de Paris 1, 1999).

38.  Glass, Catálogo de la Colección de Códices.
39.  Annick Daneeles, “Ballcourts and Politics in the Lower Cotaxtla Valley: a Model to 

Understand Classic Central Veracruz?”, en Classic-period Cultural Currents in Southern and 
Central Veracruz, eds. Philip J. Arnold III y Christopher A. Pool, Pre-Columbian Studies 
(Washington: Dumbarton Oaks, 2008), 197-223.



188	er ic taladoire

17, 18, 19) y en el Bodley (2) sólo emerge de la boca de un cocodrilo o del cuer-
po de un individuo una mitad de la cancha, aunque fácilmente identificable. 
Asimismo, en el Códice Azcatitlán,40 únicamente se distingue un lado de la 
cancha, el lado opuesto está ocupado o tapado por el cuerpo de un sacrifica
do. Esas modificaciones gráficas no impiden la lectura global del motivo como 
tlachco (cancha en idioma náhuatl).

Casi de manera sistemática, la cancha está delimitada por una doble línea, 
pero en 19 ejemplos se trata de una línea simple. Esos últimos están todos fecha-
dos en la época colonial. En ambos casos, la forma en I resulta bien marcada, lo 
que confirma su valor morfológico, pero, mientras sólo ésta esté presente en los 
documentos tardíos, la delineación doble debe tener un sentido. Posiblemente 
se refiere al carácter “hundido” de las canchas para evocar su aspecto de área 
cerrada. En unos dibujos los límites están definidos por líneas parciales, inte-
rrumpidas, como si el tlacuilo hubiera querido indicar posibles accesos o ele-
mentos arquitectónicos específicos (Códice en Cruz, Mapa Cozcatzin,41 Códice 
de 20 mazorcas.42 Al contrario, seis dibujos procedentes de los códices Bodley 
(10), Borbónico (27) y Borgia (35) están delimitados por líneas triples. En esas 
representaciones, la delineación externa está decorada con líneas de motivos 
redondos que se interpretan por lo general como estrellas. Este motivo figura 
también en algunos otros ejemplos (Nuttall 15). La línea externa tendría enton-
ces una función simbólica, relacionada con el aspecto ritual, sin intervenir en 
la morfología arquitectónica.

De manera general, y principalmente en los documentos del altiplano, no 
se representan las estructuras laterales. Es sobre todo en los documentos mix-
tecos (Bodley, Nuttall, Selden y Vindobonensis) donde se encuentran elementos 
simbólicos como grecas, espigas o líneas inclinadas que las evocan. Parece más 
bien una convención gráfica que la búsqueda de una representación arquitec-
tónica. En este contexto, dos ejemplos aislados merecen una mención especí-
fica. En el Códice Moctezuma 43 formas piramidales simplificadas ocupan el 
lugar de las estructuras laterales, y en el Fejérváry-Mayer (1971) elementos sim-

40.  Robert H. Barlow, “El Códice Azcatitlán”, Journal de la Société des Américanistes, 
nouvelle série, vol. 38 (1949): 101-135. 

41.  Eugène Boban, Documents pour servir à l’ histoire du Mexique. Catalogue raisonné de la 
collection E. E. Goupil (París: Ernest Leroux, 1891).

42.  Robert H. Barlow, “El palimpsesto de veinte mazorcas”, Revista Mexicana de Estudios 
Antropológicos, vol. 17 (1961): 97-110. 

43.  Noguez, “Códice Moctezuma”, 84-85. 



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 189

bólicos ocupan el lugar por lo común dedicado a los anillos. Existe obviamen-
te el propósito de representar elementos arquitectónicos que se diferencian del 
todo de las esculturas.

En los dibujos del Códice florentino44 y de Durán45 las estructuras late-
rales de mampostería están representadas al estilo europeo, lo que no debe 
sorprendernos. Curiosamente, lo mismo ocurre en algunos dibujos colonia-
les, como el Lienzo de Ihuitlán46 y el Mapa de Metlatoyuca,47 donde la cancha 
está inscrita en un rectángulo. En el Mapa de Cuauhtinchan 348 está traza-
da una verdadera construcción de mampostería. ¿Se justificarían esas imáge-
nes por la iniciativa del tlacuilo? ¿Por influencias europeas? Esas diferencias 
menores no interfieren con la morfología básica en I o doble T, sino que hasta 
cierto punto confirman la posibilidad de la interpretación de las líneas dobles 
como indicio del carácter “hundido” de las canchas.

A manera de síntesis del aspecto morfológico, entonces, esas representa
ciones confirman y completan los datos arqueológicos: los sustentan por 
su morfología; los amplían por la cantidad de canchas asociadas al universo 
náhuatl, donde la mayoría de ellas han desaparecido, mientras se puede esbozar 
a partir de los documentos pictográficos un mapa de repartición. Curiosamen-
te, salvo la cancha documentada por Muñoz Camargo,49 resulta sorprendente 
la falta de ellas en los documentos relativos al área de Cholula y de Tlaxcala.

Elementos adicionales

Pueden obtenerse de las representaciones dos tipos de informaciones comple-
mentarias sobre elementos arquitectónicos pertinentes: los anillos y el centro 
de las canchas. Los anillos sólo figuran en 26 de las canchas, casi todas del 
altiplano, salvo el Nuttall (74). De manera general, están dibujados en el lugar 

44.  Bernardino de Sahagún, Florentine Codex. General History of the Things of New Spain, 
trad. y ed. Arthur J.O. Anderson y Charles E. Dibble, 12 vols. (Santa Fe y Salt Lake City: The 
School of American Research and the University of Utah, 1950-1982). 

45.  Diego Durán, Historia de las Indias de Nueva España e Islas de Tierra Firme, 2 vols. 
(México: Porrúa, 1984). 

46.  Caso, “Los lienzos mixtecos de Ihuitlán”.
47.  Glass, Catálogo de la Colección de Códices.
48.  Bittman Simons, Los mapas de Cuauhtinchan y la Historia Tolteca-Chichimeca.
49.  Muñoz Camargo, Historia de Tlaxcala.



190	er ic taladoire

apropiado, pero como si estuvieran fuera de la cancha, lo que se debe proba-
blemente al tamaño reducido de las imágenes o a una convención pictográfi-
ca. Su posición encima de las estructuras laterales está ilustrada en los dibujos 
de Durán,50 de los Primeros memoriales51 y de algunos otros ejemplos. Fuera 
del altiplano, registramos la presencia de anillos o elementos circulares en las 
ilustraciones del Borgia (21, 40, 42), lo que corresponde a la procedencia de 
este manuscrito.52 En este último caso, no son verdaderos anillos, sino elemen-
tos circulares de los cuales salen cabezas de serpientes. La presencia de anillos 
en un topónimo del Nuttall (74) sugiere que el sitio al cual se refiere se ubi-
caría fuera del territorio mixteco, tal vez en una área relacionada con el mis-
mo grupo Borgia. De hecho, ningún ejemplo de anillo arqueológico procede 
de la zona de Oaxaca,53 mientras son relativamente frecuentes en el altipla-
no.54 La presencia de anillos en las canchas no es un fenómeno generaliza-
do, sino más bien excepcional, lo que explica su ausencia en muchos sitios.55

A diferencia de los anillos, los motivos que designan el centro de las can-
chas, aunque muy variados, corresponden a todos los tipos de manuscritos y 
de procedencia.56 Tenemos registrados 23 ejemplos de motivos centrales, en los 
tres conjuntos de códices. Hay que distinguirlos de las escasas posibles pelo-
tas representadas en otras partes de las canchas, y a veces fuera de ellas (Aubin 
19). El centro está generalmente indicado por un círculo sencillo, pero en varias 
ocasiones otros elementos lo ocupan: un posible signo ollin compuesto de los 
cuerpos de dos serpientes entrelazados en el Borbónico 27, una espiral en el Dres-

50.  Durán, Historia de las Indias de Nueva España.
51.  Sahagún, Primeros memoriales.
52.  Bodo Spranz, Los dioses en los códices mexicanos del grupo Borgia: una investigación icono-

gráfica (México: Fondo de Cultura Económica, 1973). 
53.  Ramzy Barrois, “Les Sculptures associées aux jeux de balle dans l’aire mésoaméricaine”, 

tesis doctoral (París: Université de Paris 1, 2006). 
54.  En la última publicación de Roberto Rochín, Felipe Solís Olguín y Roberto Velasco 

(Ulama. El juego de la vida y la muerte. The Game of life and Death [México: Estado de 
Sinaloa/Universidad Autónoma de Sinaloa], 2010) se ve una foto de la cancha de Yagul con 
anillos, pero se trata de una reconstitución, ya que no se encontró este tipo de esculturas en las 
excavaciones. Charles R. Wicke, “The Ball Court at Yagul, Oaxaca: a Comparative Study”, 
Mesoamerican Notes, núm. 5 (1957): 37-76.

55.  Felipe Solís Olguín, “Estudio de los anillos de juego de pelota: el origen de este elemen-
to”, en Actas del XLI Congreso Internacional de Americanistas (México: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 1975): 252-261. 

56.  Eric Taladoire, “El centro de Tlachco, ¿el centro del mundo?”, Anales de Antropología 
49, núm. 1 (2015): 157-181.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 191

densis 41a (1975), un cráneo (en una línea de tres) en el Magliabechiano y en el 
Tudela (fig. 2), un cráneo sangriento en el Borbónico 19, un círculo inscrito en 
el cuerpo de una deidad en el Borgia (35) y un chalchihuitl en el Nuttall (74). 
En el Borgia (21 y 42), la víctima de un sacrificio ocupa el mismo lugar. Vale la 
pena, al respecto, señalar que la insistencia sobre el centro no impide la presen-
cia de anillos, en el Borbónico (27) o en el Nuttall (74). La diversidad de identi-
ficaciones del centro confirma, por un lado, su importancia, y por otro, su valor 
simbólico más que morfológico o arquitectónico. En este contexto podemos 
adelantar una hipótesis: en el Mendoza (21) y en la Matrícula de tributos (3, 5) 
la cancha misma está inscrita en un círculo. Aunque muy probablemente, tra-
tándose de topónimos, esta representación corresponde al nombre de una ciu-
dad (en el círculo o en lo redondo del juego de pelota), no podemos descartar 
una interpretación simbólica complementaria de la cancha misma como centro.

Existen otras maneras de subrayar la importancia del centro. En efecto, en 
58 ocurrencias, las canchas están divididas en cuatro cuadrantes por líneas per-
pendiculares que se cruzan en el centro. En algunos otros ejemplos, una sola 
línea divide la cancha en dos mitades, sea transversal, sea longitudinalmente 
(Borbónico 19, Laud 40). Los alineamientos de cráneos en las canchas del Tude-
la (fig. 2) o del Magliabechiano tienen un papel similar. Existe un solo ejemplo 
(Aubin 19) de una subdivisión en ocho cuadrantes. Sin considerar, por ahora, 
la repartición de los colores en los cuadrantes, esas subdivisiones también defi-

2. Códice Tudela, fol. 67r. Un alineamiento de cráneos indica el eje transversal 
de la cancha entre los dos anillos. Museo de América.



192	er ic taladoire

nen el centro. Aunque, respecto a la técnica, las líneas transversales confirman 
hasta cierto punto la probable repartición de los jugadores en las canchas, su 
ausencia en el Borbónico (27) o en el Borgia (42), donde obviamente se enfren-
tan deidades y jugadores, sugiere que no son necesarias para jugar. La presen-
cia física de las líneas no constituye entonces un rasgo directamente asociado 
al juego ni es un elemento arquitectónico. Su función básica correspondería a 
consideraciones rituales o para confirmar la importancia del centro.

¿El simbolismo de los colores?

La división de muchas canchas en cuadrantes está reforzada por la inclusión 
de colores. La importancia y el simbolismo de los colores en el mundo prehis-
pánico es un tema bien documentado, aunque controvertido. No hay que sor-
prenderse si varios investigadores como Krickeberg57 y Seler58 han tratado de 
interpretar su repartición en las canchas en términos simbólicos. Pero, al mis-
mo tiempo, debemos ser prudentes. Como lo demostró Diana Magaloni59 a 
propósito del Códice florentino, no sólo los colores, sino también sus variacio-
nes, sus tonos y sus materiales pictóricos deben tomarse en consideración. El 
rojo no es simplemente rojo, sino claro, oscuro, rosado, bermellón, entre otros 
y puede obtenerse de distintas materias primas, con significados diferentes. 
En este sentido, el estudio detallado de cada imagen resulta primordial para 
interpretar las implicaciones.

Considerando lo anterior, sólo queremos aquí proponer observaciones pre-
liminares. De las 157 imágenes, 61 son blancas o grises, o les falta el color. La 
inmensa mayoría de esas representaciones procede de manuscritos coloniales 
o al estilo europeo,60 pero existen algunos ejemplos de canchas sin color en 
códices prehispánicos como el Laud o el Selden. La falta de cromatismo no 

57.  Walter Krickeberg, “El juego de pelota mesoamericano y su simbolismo religioso”, en 
Paul Kirchhoff, Traducciones mesoamericanistas I (México: Sociedad Mexicana de Antropo-
logía, 1966), 191-313. 

58.  Eduard Seler, Gesammelte Abhandlungen zur Amerikanischen Sprach- und Altertums
kunde, 5 vols. (Berlín: Akademische Druck- und Verlagsanstalt, 1902-1923).

59.  Diana Magaloni Kerpel, Los colores del Nuevo Mundo. Arhstos, materiales y la crea-
ción del Códice florentino (México: Universidad Nacional Autónoma de México/The Get-
ty Research Institute, 2014).

60.  Véase Durán, Historia de las Indias de Nueva España; y Sahagún, Primeros memoriales.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 193

resulta entonces de una simplificación tardía de los dibujos, sino que, antes 
de la Conquista, no afectaba su valor simbólico. Unas 25 canchas son mono-
cromas, con principalmente el uso del rojo (19 casos), pero también del azul 
(Nuttall 67), del negro o del amarillo (Telleriano-Remensis). Otros 22 ejemplos 
combinan dos colores, rojo casi siempre para una mitad de la cancha, y para 
la otra mitad, verde, azul o amarillo. En una perspectiva ligeramente diferen-
te, los folios 3 y 44 del Vindobonensis mezclan dos representaciones: cada can-
cha es monocroma, pero alterna un tlachco rojo con otro negro.

Son escasas, entonces, las imágenes que combinan cuatro colores, con sólo 
27 ocurrencias, principalmente de los códices mixtecos y del grupo Borgia. 
Entre los colores figuran el rojo y verde o azul, pero también amarillo, café, 
blanco y negro. Un examen sistemático no permitió registrar una disposición 
recurrente de los colores, conforme, por ejemplo, a las direcciones cardinales. 
El rojo puede ubicarse entre el azul, el verde o el amarillo (anexo 5). Sólo nue-
ve ejemplos demuestran lo que podría corresponder a un patrón: la sucesión 
rojo-verde-amarillo-azul, pero la ubicación de los colores cambia de una can-
cha a otra. Eso no impide una interpretación del todo de tipo astronómi-
co que resultaría específica de cada representación. A pesar de las hipótesis de 
Seler61 y Krickeberg,62 es imposible entonces identificar un patrón significati-
vo de orientación astronómica. Respecto a las canchas mismas, en el contex-
to arqueológico, resulta asimismo imposible la identificación de orientaciones 
preferenciales. Es significativa, además, la falta global de referencias especí-
ficas, entre los arqueoastrónomos más conocidos (Aveni, Sprajc), al tema del 
simbolismo astronómico del juego de pelota, salvo en el contexto urbano de 
algunos sitios.63

Aún, podemos registrar ciertas predominancias. Entre las 96 canchas colo-
readas, el rojo está presente por lo menos en 68 casos, lo que le confiere un 
alto valor simbólico en relación con el juego. El rojo esta comúnmente asocia-
do al este, al sol naciente, a la fertilidad agraria, a la vegetación y a la sangre 
del sacrificio. El verde y el azul, con más de 30 ocurrencias, evocan el sur, la 
luz, el fuego. Parecen entonces existir unas constantes, tanto en colores domi-
nantes, como en sus asociaciones recurrentes. Si resulta imposible sacar con-

61.  Seler, Gesammelte Abhandlungen.
62.  Krickeberg, “El juego de pelota mesoamericano”.
63.  Taladoire, “Cinco tesis relativas al juego de pelota”, Arqueología. Revista de la Coordina

ción de Arqueología del inah, en prensa.



194	er ic taladoire

clusiones significativas de la disposición interna de los colores, por lo menos 
su presencia y sus asociaciones corresponden al simbolismo intrínseco de una 
gran proporción de las imágenes, un tema al cual regresaremos más adelante.

Las funciones de las representaciones

En síntesis, hemos definido cuatro funciones distintas, aunque no exclusivas: el 
tlachco como cancha, como topónimo, como antropónimo y con valor ritual y 
simbólico. No son exclusivas, porque el tlachco, como área de juego, puede ser 
al mismo tiempo un topónimo o el marco arquitectónico de un ritual, como en el 
Borbónico (27) o el Borgia (21). Asimismo, en el Vindobonensis (3, 44), el uso de la 
cancha como topónimo no contradice su significado simbólico, ilustrado por los 
distintos colores. Normalmente, no deberían existir interferencias entre los topó-
nimos y los antropónimos, pero no se puede descartar la hipótesis de un dirigen-
te llevando en su nombre el término tlachco, haciendo referencia a una conquista 
o a la presencia de una cancha importante en su reino. El número de funciones 
identificadas sobrepasa entonces las ocurrencias registradas.

La primera función corresponde entonces a la cancha como marco arqui-
tectónico donde se desarrolla el juego, con 14 ejemplos. Por supuesto, caben en 
esta rúbrica las representaciones de los cronistas como Sahagún, Durán, Muñoz 
Camargo y varios documentos coloniales donde la cancha es un elemento de 
identificación topográfica.64 También podemos mencionar la Historia Tolte-
ca-Chichimeca (1937), el Códice Xolotl, en relación con el juego practicado por 
Nezahualcóyotl, previo a la llegada de los emisarios de Maxtlatl,65 el Nuttall 
80, el Magliabechiano, el Laud (40) o el Borbónico (27). En esos últimos casos, 
aunque el contenido del folio es ritual o simbólico, los dioses o los dirigentes 
están jugando conforme al carácter religioso y político del tlachtli.

La gran mayoría de las representaciones, con más de 100 ocurrencias, 
incluyendo los ejemplos de canchas múltiples como el Lienzo de Santo Tomás 
Ocotepeque, los folios del Vindobonensis o los Mapas de Cuauhtinchan, corres-

64.  Luis Alberto Martos y Salvador Pulido Méndez, “Un juego de pelota en la ciudad de 
México”, Arqueología. Revista de la Coordinación de Arqueología del inah, segunda época I 
(1989); Eric Taladoire, “Le Codex de Jalapa, ou mapa del juego de pelota”.

65.  Charles Dibble, Códice Xolotl (Salt Lake City y México: University of Utah y Universi-
dad Nacional Autónoma de México, 1951).



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 195

ponden a topónimos.66 Entre los sitios identificados figuran Tlachco (Taxco) 
en el Códice Mendoza (31) (fig. 3), Tlachco (Querétaro), Tlachapa, Tlachua-
calco, Zacatlachco, Tlachmalacac, Tlachyahualpa o Tlachyahualco, Tlach
quiauhco, Tlalachco, Tlachtitlan y Tlaxiaco (anexo 2). En los manuscritos 
mixtecos, unos sitios identificados por Caso67 y Smith68 serían Lugar del jue-
go de la noche o Río del juego de pelota, lo que no implica forzosamente una 
transcripción lingüística. También en los manuscritos nahuas, el tlachco per-
mite a veces la identificación de un lugar donde no aparece el término, como 
en el caso de Arroyo de Zapote.69

Mientras algunos sitios resultan bien identificados (Taxco, Querétaro, 
Tlaxiaco, Tlachapa en Hidalgo y Tlalachco cerca de Teotenango), numerosos 
topónimos quedan todavía por ubicarse.70 A veces, el topónimo sólo propor-
ciona una identificación general, como en el caso del Nuttall (45), para sitios 
de la provincia de Tututepec. Además, el mismo topónimo puede por supuesto 

66.  Antonio Peñafiel, Nombres geográficos de México: catálogo alfabético de los nombres y 
lugares pertenecientes al idioma náhuatl. Estudio jeroglífico de la Matrícula de tributos del Códi-
ce Mendocino (Guadalajara: E. Avina Levy, 1967); César Macazaga Ordoño, Nombres geográ-
ficos de México (México: Innovación, 1980).

67.  Alfonso Caso, Interpretación del Códice Bodley 2858 (México: Sociedad Mexicana de 
Antropología, 1964); Caso “Los lienzos mixtecos de Ihuitlán”; Interpretación del Códice Sel-
den; mapa de Santo Tomás Ocotepeque.

68.  Mary Elizabeth Smith, Picture Writing from Ancient Southern Mexico: Mixtec Place Sig-
ns and Maps (Norman: University of Oklahoma Press, 1973).

69.  Roberto Weitlaner y Carlo Antonio Castro, “Lienzo de Tlacoatzintepec”, Yan, núm. 2 
(1953): 109-114.

70.  Nicholson y Quiñones Keber, Ballcourt Images.

3. Códice Mendoza, topónimo de 
Tlachco, Bodleian Library, MS.Arch. 

Selden, A.1, fol. 31.



196	er ic taladoire

leerse y pronunciarse de manera diferente según el origen, nahua o mixteco, 
del manuscrito, como sería el caso de la imagen del Nuttall (74).

Finalmente, es relevante insistir sobre el doble sentido de varias represen-
taciones. Las figuraciones múltiples del Vindobonensis reflejan esta ambigüe-
dad. La presencia de varias canchas asociadas en el glifo tepetl asegura su valor 
topográfico y su probable valor toponímico,71 pero, al mismo tiempo, no pode-
mos negar su sentido simbólico como alusión a la puesta o la salida del sol. La 
coexistencia de una cancha negra y de otra roja es un indicio de la dualidad 
luz/oscuridad, que no se refleja en la toponimia.

De las 21 ocurrencias de tlachco como antropónimo, sólo una proviene 
de manuscritos del altiplano, o sea Tlachcuyotl, en el Mapa Cozcatzin y en 
el Título de Tierra Santa Isabel Tola, las demás proceden de los manuscritos 
mixtecos. Los desciframientos de Caso72 identificaron dirigentes y personajes 
históricos como 11 Agua Humeante Tlachco o 13 Viento Tlachco de Guerra. 
Aunque esos manuscritos tratan de asuntos genealógicos cada nombre es per-
sonal e intransmisible. ¿En qué medida, como hemos mencionado antes, pode-
mos descartar la hipótesis del uso de esos nombres referentes a una conquista 
o a la presencia en su reino de una cancha famosa? Eso justificaría parcial-
mente esta especificidad funcional, casi exclusiva de la Mixteca, pero ¿por qué 
no existe el mismo fenómeno en el altiplano?

Una función transversal: el simbolismo

Llegamos por último a la función ritual o religiosa con por lo menos 21 ocu-
rrencias seguras, sin olvidar las funciones duales ya mencionadas. En varios 
manuscritos prehispánicos la cancha sirve en efecto para el juego, donde se 
enfrentan deidades o encarnaciones de entidades sobrenaturales. En el Borgia 
(21), el Tezcatlipoca rojo arrostra el Tezcatlipoca negro, ambos rodeados de 
múltiples símbolos de sacrificio (cráneos, corazones, hueso, serpientes). Según 
Olivier,73 el color negro es, por esencia, símbolo de Tezcatlipoca, el rojo per-

71.  Smith, Picture Writing from Ancient Southern Mexico.
72.  Caso, Interpretación del Códice Bodley; “Los lienzos mixtecos de Ihuitlán”; Interpretación 

del Códice Selden; “Mapa de Santo Tomás Ocotepeque”; Alfonso Caso, Interpretación del 
Códice Colombino (México: Sociedad Mexicana de Antropología, 1966).

73.  Guilhem Olivier, Moqueries et métamorphoses d’un dieu aztèque. Tezcatlipoca, le “seig-
neur au miroir fumant” (París: Institut d’Ethnologie, 1997).



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 197

mite asociarlo con Xipe Totec y el renacimiento vegetal. Recordamos aquí que 
la misma yuxtaposición de colores define las canchas dobles del Vindobonen-
sis (3, 44). En el Borbónico (27), están jugando Ixtlilton, Centéotl, Cihuacóatl 
y Ehécatl, deidades principalmente asociadas al mundo vegetal, al maíz, a la 
lluvia y a la fertilidad. En el Dresdensis (41a) (1975), Chac está sentado encima 
de la cancha. En el Borgia (40) Quetzalcóatl y Yohualtecuhtli se enfrentan de 
cada lado de Tonacatecuhtli, mientras en el folio 35, Tezcatlipoca y Tlazoltéotl 

4. Bernardino de Sahagún, Primeros memoriales, fol. 269r. Representación 
del recinto sagrado de Tenochtitlan, con ubicación de la cancha, cerca del 
tzompantli. Biblioteca Real, Madrid. © Patrimonio Nacional.



198	er ic taladoire

parecen contemplar una escena de parto. Los dioses asociados al juego per-
tenecen casi todos al complejo divino definido por Nicholson74 como lluvia-
humedad-fertilidad agraria (rain-moisture-agricultural fertility). Los motivos 
y elementos asociados a este complejo incluyen naturalmente la lluvia, el agua, 
el parto, el maguey y el pulque, los malacates, los colores verde y rojo, y ani-
males como el coyote, el cocodrilo, entre otros, un aspecto al cual regresare-
mos más adelante.

Los jugadores de los códices mixtecos son más bien dirigentes. En el Bodley 
(10), se trata de 3 Ollin y 8 Venado, este último lleva una máscara de cráneo. 
En el Colombino (11), nuevamente 8 Venado juega contra 6 Jaguar. Finalmen-
te tanto en el Nuttall (21) como en el Borgia (42) encontramos a Quetzalcóatl, 
bajo la forma de 9 Viento. A diferencia de los documentos del altiplano, salvo 
la Tlazoltéotl del Borgia (35), registramos en los códices mixtecos la presencia 
de algunas mujeres o deidades femeninas, entre ellas 11 Serpiente, por lo gene-
ral asociada a Xochiquetzal. No participan en el juego, sino figuradas al lado 
de las canchas. Todos los cronistas coinciden en afirmar que las mujeres no 
jugaban; su presencia se justifica más bien por su pertenencia al complejo de  
deidades agrarias, en relación con la fertilidad, lo que recuerda la escena de par-
to del Códice Borgia. Unas mujeres parecen presenciar el juego en el panel hace 
poco encontrado en Quiriguá.75 María Isabel Ramos76 se dedicó recientemente 
al estudio de la relación entre las mujeres y el juego, pero salvo un caso excep-
cional de una jugadora de Sinaloa, la participación femenina se limita a presen-
ciar el juego o a organizar las actividades complementarias como las comidas.

Esas diferencias reflejan en parte la repartición geográfica de proceden-
cia de los manuscritos y su carácter ritual o histórico, pero no contradicen la 
asociación de individuos con deidades, como 9 Viento con Quetzalcóatl u 11 
Serpiente con Xochiquetzal. Los dioses y los individuos se relacionan casi en 
exclusiva con el complejo asociado al mundo vegetal, a la fertilidad agraria, a 
la tierra, a la lluvia y al agua. El tlachco está principalmente asociado al con-

74.  Henry B. Nicholson, “Religion in Pre-Hispanic Central Mexico”, en Handbook of 
Middle American Indians, eds. Gordon F. Ekholm e Ignacio Bernal, vol. 10 (Austin: Univer-
sity of Texas Press, 1971), 395-446.

75.  José Crasborn Chavarría, “Informe del hallazgo de la banca y panel de la estructura 1B-14 
del parque arqueológico Quiriguá. Ministerio de Cultura y Deportes, Guatemala”, 2011.

76.  Citada en Ulama: The Survival of the Pre-Columbian Ballgame, ed. Manuel Aguilar, en 
prensa; véase también Manuel Aguilar Moreno, “Ulama: pasado, presente y futuro del juego 
de pelota mesoamericano”, en Anales de Antropología (2015): 73-112.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 199

junto cosmogónico de lluvia-humedad-fertilidad agraria y, en consecuencia, al 
parto, al sacrificio, a la muerte y a la fertilidad en general.

Esos últimos temas están presentes en los mismos manuscritos, en estrecha 
relación con los anteriores. En los códices Aubin (19) y Borbónico (19), cuyas 
imágenes son casi similares, yace un cuerpo decapitado al lado de la cancha, 
mientras en el Azcatitlán, un sacrificado por cardiectomía oculta la mitad de la 
cancha. En los códices Magliabechiano y Tudela también hay representaciones 
similares, dos jugadores se enfrentan en una cancha donde tres cráneos sim-
bolizan la línea transversal central. Cuatro cráneos más decoran cada esquina 
de la cancha. Se ha privilegiado la hipótesis de una asociación entre el juego 
y la decapitación en el marco de los ritos agrícolas. Aun así, el sacrificio por 
cardiectomía se ha ilustrado frecuentemente en los manuscritos (Borgia 21, 
Nuttall 21, 44, Rollo Selden), sin que podamos, por el momento, interpretar 
esa diferencia. La asociación del juego y del sacrificio, por decapitación o por 
cardiectomía, está bien documentada en la iconografía de los sitios de Chichén 
Itzá, Aparicio, El Tajín, aun si el tema de la decapitación resulta más común.

El tema del parto está mucho menos documentado, y sólo tenemos, apa-
rentemente, el folio 35 del Códice Borgia; representa a Tezcatlipoca y Tlazol-
téotl contemplando una escena de parto, en la cual el personaje central, vestido 
con la piel de un cocodrilo (un símbolo terrestre) está en posición de partu-
riente. La cancha está rodeada de estrellas que figuran el cielo nocturno. Pode-
mos comparar esta escena con las ilustraciones que se encuentran tanto en el 
Nuttall (15, 17, 18, 19) como en el Vindobonensis (7, 19). En el primer caso, la 
mitad de una cancha, a veces rodeada de estrellas, sale de la boca de lo que es 
quizá también un cocodrilo.77 Aunque resulta difícil afirmar si el cocodrilo 
está comiendo la cancha o si ésta emerge de su boca, favorecemos la última 
interpretación, en comparación con el parto del Borgia 35. La serie de escenas 
complejas del Vindobonensis representa varias canchas en una sucesión crono-
lógica. Las canchas inferiores son por lo general negras u oscuras, evocan la 
noche, la tierra, el sol nocturno. Las otras son rojas, adornadas con cabezas de 
quetzales y llamas, el símbolo de la luz, del cielo y del sol diurno. Por último, 
en los folios 7 y 19, la cancha superior comporta una grieta, de la cual sale, 
como lo indican los motivos de pies, una bola de hule humeante que podría 
simbolizar el sol renaciente, saliendo del inframundo. Esta apertura se ubica 
de hecho en el centro de la cancha, lo que nos recuerda el valor simbólico de 

77.  Hellmuth, “Notes on the Ballcourts Pictured”.



200	er ic taladoire

este elemento, el Itzompan de Huitzilopochtli.78 Ambos conjuntos de imágenes 
pueden compararse con la escena de parto del Borgia. El tlachco o mejor dicho 
el centro del tlachco es el punto de salida del sol y del renacimiento vegetal. Esa 
hipótesis de una relación ritual y simbólica entre el tlachco, y más precisamen-
te el centro, el parto, el sacrificio, el ciclo solar cotidiano y anual, el ciclo de la 
vegetación coincide con el complejo que Nicholson79 identifica como lluvia-
humedad-fertilidad agraria.

Asociaciones recurrentes

Todas las representaciones de canchas están incluidas en folios donde abundan 
los motivos, los símbolos y los pictogramas: ya hemos mencionado algunos. Sólo 
un estudio detallado de cada folio, en su contexto específico, permite definir el 
simbolismo completo de una imagen y de sus asociaciones. Este tipo de estu-
dio no cabe en nuestras preocupaciones presentes. Sólo queremos insistir aquí 
sobre las asociaciones directas o recurrentes para definir una temática. Se iden-
tificaron 36 motivos o signos que se pueden clasificar en ocho rúbricas distin-
tas (anexo 3).

Curiosamente, tres categorías de motivos sólo presentan asociaciones casua-
les, mientras se nota cierta coherencia en las otras cinco. De manera curiosa, por-
que si las dos primeras resultan circunstanciales, la tercera debería aparecer más 
sistemáticamente. Como anécdota, en algunos documentos coloniales, el tlachco, 
como topónimo, está asociado con una corona (Osuna), con cruces (Tlacoatzinte-
pec) o con caminos (Mapa de Cuauhtinchan 2, Vindobonensis 13). Tratándose de 
topónimos, esas asociaciones tienen su sentido propio, sin otro valor que docu-
mental. En lo básico, lo mismo vale para las 12 imágenes donde la cancha está 
inscrita en un cerro (tepetl), lo que corresponde a su función de topónimos.80

Al contrario, se nota la escasez de motivos como las pelotas o el signo ollin. Sólo 
existen ocho ocurrencias de posibles pelotas, en la cancha, en las manos de los 
jugadores, a veces al lado del tlachco, aun si Hellmuth81 recuenta otros ejemplos 
más discutibles. Resultaría normal, por lo menos en nuestro modo de pensar,  

78.  Fernando Alvarado Tezozómoc, Crónica mexicana (México: Biblioteca Mexicana, 1878).
79.  Nicholson, “Religion in Pre-Hispanic Central Mexico”.
80.  Smith, Picture Writing from Ancient Southern Mexico.
81.  Hellmuth, “Notes on the Ballcourts Pictured”.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 201

la presencia de pelotas en escenas de juego. Tal vez serían motivos redundan-
tes y por esta razón inútiles. Parece más extraña la casi ausencia del glifo ollin, 
sólo representado, si no me equivoco, en el Borbónico (27), aunque de mane-
ra simbólica, y en el antropónimo del Bodley (10). La literatura arqueológica 
asocia por tradición el glifo ollin al simbolismo del juego.82 La relación entre 
ollin y el tlachtli conformaba la interpretación antigua del juego como símbo-
lo astronómico, en relación con el ciclo solar y astral.83 Aun si se registraron 
algunas evidencias arqueológicas de tal asociación, en El Tajín por ejemplo,84 
esta escasez plantea una duda sobre la relación efectiva que todos (incluido el 
autor de esas líneas) afirmaron hasta ahora.

Tres categorías de motivos resultan al contrario muy abundantes y quizá 
complementarias. La primera reúne los símbolos relacionados con el sacrificio, 
sea por decapitación o por cardiectomía. Incluye 12 escenas de sacrificio, a 
las cuales se suman seis representaciones de cráneos (Tudela, Magliabechia-
no), el tzompantli de los Primeros memoriales (fig. 4),85 dos cuchillos sacrificia-
les (Nuttall 67, Tudela), huesos, esqueletos y corazones humanos (Borbónico 
27, Borgia 21). La relación del sacrificio con el juego queda sistemáticamente 
comprobada, hasta figurar en las mismas canchas. No sólo se trata de sacrifi-
cios humanos, sino también animales, como el de un jaguar en el Nuttall 44. 
Esta relación encuentra numerosos paralelismos en la iconografía de los sitios 
de Chichén Itzá, Aparicio, El Tajín, y en la arqueología, aun si, por lo general, 
la decapitación se manifiesta de manera más frecuente. Son relativamente fre-
cuentes los ejemplos de cráneos (humanos o en esculturas) en escondites en el 
centro de las canchas, como en Santa Rosa (Chiapas),86 Paquimé87 o Cobá.88 
Hasta en la época colonial se ofreció la cabeza de un caballo en una cancha de 

82.  Krickeberg, “El juego de pelota mesoamericano y su simbolismo religioso”, 191-313.
83.  Krickeberg, “El juego de pelota mesoamericano y su simbolismo religioso”, 191-313.
84.  Patricia Castillo Peña, La expresión simbólica del Tajín, Colección Científica, 306 (Méxi-

co: Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1995).
85.  Sahagún, Primeros memoriales, 1997.
86.  Alejandro Martínez Muriel y Emilie Carreón Blaine, “El cráneo de Santa Rosa, Chia-

pas”, Arqueología. Revista de la Coordinación Nacional de Arqueología del inah, núm. 41 (2009): 
9-93.

87.  Charles Di Peso, John B. Rinaldo et al., Casas Grandes: A Fallen Trading Center of the 
Gran Chichimeca, 8 vols. (Dragoon y Flagstaff, Arizona: Amerind Foundation/Northland 
Press).

88.  María José Cón Uribe, “El juego de pelota en Cobá, Quintana Roo”, Arqueología, 
Revista de la Coordinación Nacional de Arqueología del inah, núm. 23 (2000): 27-50.



202	er ic taladoire

Kaminaljuyú, en Guatemala.89 La estrecha relación entre el juego y el sacri-
ficio es un tema bien documentado que no se necesita desarrollar, salvo para 
insistir sobre la importancia de la cardiectomía en los manuscritos.

En las otras dos categorías de motivos se registraron respectivamente 18 y 
30 veces (anexo 3). Una incluye figuras de guerreros en la cancha o en su vecin-
dad (seis ejemplos), de armas (uno), de glifos de conquista (cuatro), de fuego 
y de llamas (en el Vindobonensis sobre todo). Estoy consciente del carácter en 
apariencia ecléctico de este agrupamiento. Se pueden interpretar las llamas 
de muchas otras maneras, como símbolos de luz, del sol naciente. Pero quise 
contrastar esta categoría con otra que reúne los símbolos relacionados con el 
agua, la tierra, la fertilidad. Encontré en las ilustraciones numerosas referen-
cias a la lluvia (11 ocurrencias), a ríos o flujos de agua (cinco), a la tierra (dos), a 
las plantas (una), las piedras verdes y especialmente al chalchihuitl (tres), a las 
plumas (dos), al maguey y al pulque (tres). Se pueden también incluir en este 
grupo los malacates (cinco ejemplos con el topónimo tlachmalacatl) alusivos a 
la mujer e indirectamente a la fertilidad. El cocodrilo, símbolo terrestre, per-
tenece al mismo conjunto. Esta categoría simboliza lo precioso, la fertilidad 
agraria, la tierra, el mundo nocturno, húmedo, femenino y de manera indirec-
ta (con el maguey) el sacrificio. Esta temática está muy bien evidenciada en la 
iconografía relacionada con el juego. Las plantas brotan del cuello de los deca-
pitados, el maguey y el pulque están presentes en los bajorrelieves del Tajín.90

Presenciamos entonces dos categorías de motivos opuestos y complemen-
tarios, ambas relacionadas con el tlachtli y el sacrificio, pero no exclusivas. El 
Telleriano Remensis (42) representa un guerrero arriba de una cancha decora-
da con un motivo de lluvia. La relación de ambos temas con el tlachtli está 
documentada en la arqueología y la iconografía. Cada uno forma parte del 
concepto de la dualidad prehispánica: seco/húmedo, fuego/agua, masculino/
femenino, luz/oscuridad, guerra/agricultura, sequía/temporada de lluvias. Su 
abundancia respectiva expresa el simbolismo intrínseco del juego. Sólo quería 
subrayar esta complementariedad, que encuentra además cierta resonancia en 
los dos últimos temas ilustrados por los símbolos asociados. El primero abar-
ca las representaciones animales, con un número reducido, pero significativo 
de especies: el águila y el quetzal, el jaguar y el coyote, la serpiente, el lagar-
to y el cocodrilo. El cocodrilo es un símbolo acuático y terrestre, el monstruo 

89.  Taladoire, Les Terrains de jeu de balle y “El centro de Tlachco”.
90.  Castillo Peña, La expresión simbólica del Tajín.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 203

terrestre en el agua original. El jaguar y el coyote están estrechamente ligados 
a la tierra, a la noche, pero también a la guerra. El águila y el quetzal figuran 
el mundo diurno, celeste, seco y guerrero. Volvemos a encontrar de nuevo los 
temas de la tierra y del agua, la noche y la luz, la fertilidad agraria y la guerra. 
La última categoría de motivos incluye las estrellas (el cielo nocturno), pero 
tal vez también los dispositivos de observación astronómica del Selden (5).91 
A pesar de la gran diversidad temática de los motivos asociados, que hemos 
simplificado de manera deliberada con los riesgos intrínsecos de toda clasifi-
cación, su convergencia permite definir cinco interpretaciones fundamentales: 
la relación entre el juego, la cancha y el sacrificio; el tlachco como símbolo 
de fertilidad, de donde brotan el agua y las plantas, a partir del sacrificio; el 
tlachco como símbolo del inframundo, de donde nacen el sol y la luz; la can-
cha como lugar de enfrentamiento entre fuerzas opuestas y complementarias; 
el tlachco como oposición luz/oscuridad, tierra/cielo, guerra/fertilidad agraria.

Salvo unos ejemplos aislados, y a pesar de su aparente diversidad, los 
motivos asociados a las representaciones de canchas conforman entonces un 
complejo muy homogéneo, coherente con el concepto de la dualidad prehis-
pánica. Esta coherencia se hace eco del simbolismo de los colores, y del com-
plejo de las deidades (anexo 4).

A manera de síntesis

En el transcurso de esta presentación, enfocamos nuestra atención en un te- 
ma específico, de los tlachcos en los códices, relativamente bien conocido, pero 
pocas veces estudiado de manera sistemática.92 Nuestro propósito ha sido 
ofrecer una síntesis temática y adelantar nuevas hipótesis e interpretaciones.

En comparación con nuestro trabajo anterior,93 son escasos los nuevos 
ejemplos registrados: alrededor de 15 imágenes, en unos diez manuscritos, no 
representan un aumento importante. Este incremento concierne sobre todo 
al altiplano, ya que sólo se añadieron cuatro imágenes de códices mixtecos. 
La repartición geográfica de las representaciones tampoco ha cambiado sig
nificativamente. Resulta interesante la cantidad de ilustraciones (65) para el 

91.  Caso, Interpretación del Códice Selden 3135 (A.2).
92.  Garza Tarazona, Ánalisis de la arquitectura; John F. Molloy, Ball Courts and the Oaxa-

ca Codices; Nicholson y Quiñones Keber, “Ballcourt Images”.
93.  Taladoire, Les Terrains de jeu de balle.



204	er ic taladoire

altiplano en general, y la cuenca de México en específico. La escasez de canchas 
arqueológicas preservadas en esta región, en comparación con Oaxaca, Vera-
cruz o el área maya, ha dificultado su estudio arqueológico.94 En este respecto, 
los manuscritos pictográficos proporcionan, para la época de la Conquista, una 
imagen inédita de la repartición de las canchas en esta parte de Mesoamérica. 
Curiosamente, a pesar de los numerosos manuscritos y documentos relativos a 
la región de Cholula y Tlaxcala, la escasez de imágenes en esta área es un fenó-
meno que encuentra cierta resonancia en las fuentes escritas coloniales, en las 
cuales faltan las referencias al juego, salvo el mismo Muñoz Camargo.95 ¿Será 
que el juego no tuvo en esta región la misma importancia que en la cuenca de 
México?96 Al contrario, las imágenes del Dresdensis (1975) y de Santa Rita97 y 
una referencia ambigua de Landa98 contradicen la falta total de canchas del 
Posclásico tardío en Yucatán.

Un detalle cronológico merece nuestra atención por sus consecuencias 
en la supervivencia del juego. Se justifican perfectamente las representacio-
nes de canchas en los códices prehispánicos, del principio de la colonia, y has-
ta las de los cronistas como Durán y Sahagún, anteriores a la prohibición del 
juego. Su supervivencia en documentos más tardíos como la obra de Muñoz 
Camargo,99 el Códice de Xalapa 100 o el documento del agn101 resulta más sor-
prendente. Por supuesto, las canchas habían perdido su función principal y 
su simbolismo, pero, a pesar de la supuesta desaparición del juego, éstas seguían 
siendo un elemento identificable de la topografía urbana, incluso para las ins-
tituciones virreinales.

94.  Francisco Beristáin Bravo, “Análisis arquitectónico del juego de pelota en el área cen-
tral de México”, Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, t. 29, núm. 1 (1996): 211-242.

95.  Manuel Carrera Stampa, Algunos aspectos de la Historia de Tlaxcala de Diego Muñoz 
Camargo, Estudios de Historiografía de la Nueva España (México: El Colegio de México, 
1945), 91-142.

96.  A pesar de los resultados obtenidos por medio de varios proyectos en esta región (Fun-
dación Alemana, A. García Cook, e. g.) que permitieron documentar numerosas canchas, 
escasos son los ejemplos del Posclásico. Véase, por ejemplo, Ángel García Cook y Beatriz 
Leonor Merino Carrión, “Cantona: urbe prehispánica en el altiplano central de México”, 
Latin-American Antiquity 9, núm. 3 (1988).

97.  Jourdan, Santa Rita. Les peintures murales de la structure 1.
98.  Taladoire, Les Terrains de jeu de balle.
99.  Muñoz Camargo, Historia de Tlaxcala.
100.  Taladoire, “Le Codex de Jalapa, ou mapa del juego de pelota”, 111-118.
101.  Martos y Pulido Méndez, “Un juego de pelota en la ciudad de México”, 81-87.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 205

Morfológicamente, de lo expuesto pueden deducirse datos nuevos. La 
importancia de la forma en H de las canchas basta para identificarlas. A dife-
rencia de los arqueólogos que dedican tanta (y más) atención a las estructuras 
asociadas (laterales, terminales, las escaleras, entre otras), los tlacuiloques sólo 
representaban la cancha por la morfología de la zona de juego, como si fue-
ra suficiente. Asimismo, los arqueólogos enfocan su atención sobre los monu-
mentos asociados, los anillos sobre todo. Hemos subrayado el escaso número 
de imágenes de canchas con anillos (26 de 157), ubicadas principalmente en el 
altiplano.102 Pero la mayoría de ellas carecen de anillos, como si no fueran ele-
mentos esenciales. Eso coincide con la escasez de anillos documentados, inclu-
so en el Posclásico del altiplano.

Al contrario, el centro de la cancha es el enfoque de la inmensa mayoría de 
las representaciones; puede simbolizarse con motivos como círculos, chalchi-
huites, cráneos, escenas de sacrificio, de parto, pero también como el punto 
donde se cruzan las líneas que dividen la cancha en cuadrantes. Es del cen-
tro de donde sale el sol naciente (Vindobonensis). En sus distintas representa-
ciones, el centro ilustra obviamente el lugar más simbólico. Los mitos mexicas 
también confirman su importancia: es el Itzompan del mito de la peregrinación 

102.  Solís Olguín, “Estudio de los anillos de juego de pelota: el origen de este elemento”, 
255-261. 

5. Códice Nuttall, fol. 3. Topónimo en 
documento mixteco. Escena de decapitación 

de 11 Serpiente (Xochiquetzal), tomado de 
The Codex Nuttall. A Picture Manuscript from 

Ancient Mexico, introd. Arthur G. Miller 
(Nueva York: Dover Publications, 1975), s.p.



206	er ic taladoire

azteca.103 La intervención de Huitzilopochtli en Tula permite el surgimiento 
del agua y de la vegetación del Itzompan en el centro de tlachco. El que el res-
ponsable de este rito agrario sea de hecho el dios guerrero Huitzilopochtli no 
es una coincidencia, sino una manifestación del concepto de complementarie-
dad en la perspectiva dualista mesoamericana.104

El centro de las canchas nunca ha sido el enfoque de un estudio arqueoló-
gico específico, aun si abundan las evidencias de su importancia.105 En nume-
rosas canchas de la zona maya, los marcadores decorados con dirigentes, 
jugadores e inscripciones definen el centro. Su buena conservación demuestra 
que no sirvieron en el juego, porque hubieran resultados dañados por los gol-
pes. Tanto en la Mixteca como en el altiplano, casi no tenemos datos al res-
pecto, salvo unos escasos discos de piedra lisa.106 Pero otras esculturas como 
los anillos, las esculturas con espigas dispuestas en las estructuras laterales 
definen líneas imaginarias que pasan por el centro. Varias ofrendas, depósi-
tos intencionales y posibles vestigios de sacrificios se encontraron al centro de 
las canchas en toda Mesoamérica.107 Si, como escriben algunos cronistas, se 
trazaban líneas sobre el piso de las canchas para jugar, como ocurre hoy día en 
el ulama,108 desgraciadamente no dejaron huellas. Los documentos pictográfi-
cos abren así una pista de investigación inédita sobre este punto fundamental.

Las funciones básicas estaban ya definidas: los nuevos datos no modifican 
lo que se sabía. Sólo notamos una ligera diferencia entre el altiplano y la zona 
mixteca en el uso del tlachco como antropónimo.

El aspecto simbólico es mucho más relevante. Quisiera primero regresar a 
la escasa asociación entre los juegos de pelota y el signo ollin. A diferencia de 
todo lo que se escribió al respecto, existe uno que otro ejemplo, tanto en los 
manuscritos como en la iconografía.109 Pero esta asociación no tiene la impor-
tancia que se le atribuía previamente. Todos hemos sobreestimado o malin

103.  Alvarado Tezozómoc, Crónica mexicana.
104.  Alfredo López Austin, “El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamericana”, 

en Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas de México, eds. Johanna Broda y Jor-
ge Félix Báez (México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes/Fondo de Cultura Econó-
mica, 2001), 47-65.

105.  Taladoire, “El centro del Tlachco”.
106.  Barrois, “Les Sculptures associées aux jeux de balle”.
107.  Taladoire, “El centro del Tlachco”.
108.  Ted J.J. Leyenaar, Ulama. The Perpetuation in Mexico of the Pre-Spanish Ballgame Ulla-

maliztli (Leiden: Brill, 1978); Ulama: The Survival of the Pre-Columbian Ballgame.
109.  Castillo Peña, La expresión simbólica del Tajín.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 207

terpretado el concepto de movimiento en relación con la pelota, en el marco 
de una interpretación astral del juego,110 relacionada con el ciclo solar. Al con-
trario, todas las evidencias coinciden en una versión del juego en términos 
de rito de fertilidad, de ciclo diurno o de temporadas, en una concepción de 
alternancia complementaria, de dualidad, más conforme con lo que conoce-
mos ahora de la cosmogonía mesoamericana.111

No se puede de manera provisional sacar conclusiones significativas de la 
distribución de los colores en las canchas, salvo la predominancia de rojo y el 
contraste frecuente entre rojo y negro (luz y oscuridad), o entre rojo y verde 
o azul, ambos colores asociados a la fertilidad bajo perspectivas diferentes y 
complementarias. Este simbolismo refleja la vinculación de las canchas con 
el complejo de deidades asociadas. Este último pertenece casi de forma inte-
gral al complejo que Nicholson112 considera relacionado con la agricultura, la 
fertilidad o, en otro enfoque, la alternancia entre la luz y la oscuridad o sea el 
ciclo diurno y la alternancia de las temporadas. Asimismo, entre los motivos 
asociados, la abundancia de elementos acuáticos (la lluvia, el agua, el color ver-
de, los chalchihuites, el maguey y el pulque entre otros), de referencias a la tie-
rra y a la noche, al inframundo (el cocodrilo, el jaguar) confirma esta lectura. 
Al mismo tiempo, varios motivos hacen referencia a la guerra, a las armas, a la 
Conquista. Lejos de ser contradictorios, ambos temas son perfectamente com-
plementarios en el dualismo mesoamericano. La guerra y la agricultura son 
las dos facetas complementarias de la sociedad, de la economía y del cosmos. 
Huitzilopochtli y Tláloc comparten el Templo Mayor, la Montaña Sagrada.113 
Cuando el tlatoani mexica Axayácatl quiso apoderarse de las riquezas agríco-
las de Xochimilco apostó su reino en el juego contra Xihuiltémoc.114 Ambas 
facetas del juego encuentran su unidad en el sacrificio, por decapitación o car-
diectomía, un tema omnipresente en los manuscritos.

110.  Krickeberg, “El juego de pelota mesoamericano y su simbolismo religioso”; Seler, 
Gesammelte Abhandlungen.

111.  López Austin, “El núcleo duro, la cosmovisión y la tradición mesoamericana”, 47-65. 
112.  Nicholson, “Religion in Pre-Hispanic central Mexico”.
113.  Alfredo López Austin y Leonardo López Luján, Monte Sagrado-Templo Mayor (México: 

Instituto Nacional de Antropología e Historia/Universidad Nacional Autónoma de Méxi- 
co-Instituto de Investigaciones Antropológicas, 2009).

114.  Barbara F. Fash y William L. Fash, “Religion, Politics and Plenty of Betting. The Old 
Ball Game in Mesoamerica”, ReVista (primavera, 2012): 30-34.



208	er ic taladoire

Los mismos temas están abundantemente documentados tanto en la 
arqueología como en la iconografía. Los monumentos que representan esce-
nas de decapitación son innumerables (Chichén Itzá, El Tajín, Aparicio, Yax-
chilán, entre otros), algunos ilustran el juego como rito de fertilidad (Copán, 
El Tajín).115 Los guerreros de los marcadores de la cancha de Tenam Rosario,116 
en posición de parto (como en el Códice Borgia 40) demuestran también esta 
ambivalencia guerra-fertilidad. En varios lugares de Chiapas, Toniná o Yax-
chilán, el juego de pelota se interpreta como sustituto o consecuencia de gue-
rras.117 Esta complementariedad refleja la alternancia de las temporadas: las 
lluvias permiten la cosecha, las cosechas abastecen la guerra y son el motivo de 
las conquistas en la temporada seca, en un ciclo continuo. Las canchas múl-
tiples del Vindobonensis (7, 19), las canchas dobles negras y rojas del Nuttall, 
los tlachco bordados de estrellas del Borgia, del Laud, del Vindobonensis o del 
Nuttall son ilustraciones manifiestas de esta alternancia. Todas las representa-
ciones pictográficas de canchas, aunque con sus especificidades conforme con 
los manuscritos, se ubican en el marco de un concepto compartido de dualidad, 
de alternancia de las temporadas del ciclo vital y vegetal.

Esta dualidad compartida tiene raíces muy antiguas, como lo atestiguan 
las evidencias arqueológicas. Además de las múltiples semejanzas iconográ-
ficas ya mencionadas, la ubicación de las canchas en el contexto urbanístico 
mesoamericano refleja el mismo simbolismo.118 El tlachco, elemento constitu-
tivo del centro ceremonial mesoamericano, contrasta y complementa dos con-
textos arquitectónicos asociados: la pirámide y el palacio. La pirámide evoca el 
nivel celeste, divino, el hogar de los antepasados, la montaña sagrada. El pala-
cio corresponde al mundo de los humanos, de los dirigentes responsables 
del ciclo solar y del juego. El tlachco es la puerta del inframundo, del mun-

115.  Eric Taladoire, “To the Underworld and Back: a Lasting Symbolism of the Ballgame. 
Teotihuacan to Tenochtitlan. Cultural Continuity in Central Mexico”, en Homage to Alfredo 
López Austin (Los Ángeles: Art History Society of California State University, 2012).

116.  Olivier de Montmollin, “Tenam Rosario. A Political Microcosm”, American Antiquity 
53, núm. 2 (1988): 351-370; John Gerard Fox, “The Ballcourt Markers of Tenam Rosario, Chia-
pas, Mexico”, Ancient Mesoamerica, 4 (1) (1933): 55-64.

117.  Eric Taladoire y Benoît Colsenet, “Bois ton sang, Beaumanoir. The Political and Con-
flictual Aspects of the Ballgame in Northern Chiapas”, en International Symposium on the 
Mesoamerican Ballgame and Ball-courts, eds. Vernon L. Scarborough y David Wilcox (Uni-
versity of Arizona Press, 1991), 161-174.

118.  Taladoire, To the Underworld and Back.



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 209

do nocturno, donde baja y de donde nace el sol, de donde brotan las plantas, la 
vida, el agua, como lo representan los manuscritos. Este patrón urbanísti-
co se evidencia en Uxmal, Copán, Monte Albán, así como en sitios menores 
de Veracruz, del área de Teuchitlan y finalmente en Tenochtitlan. No debe 
sorprendernos entonces si los documentos pictográficos afirman este con-
junto simbólico, que manifiesta la unidad intrínseca del juego como tradi-
ción milenaria. 3



210	er ic taladoire

Anexo 1. Repartición geográfica de procedencia de las representaciones

Altiplano Borgia Mixteca Costa del Golfo Maya

agn Borgia Becker I San Juan Nayotla Dresdensis
Tonalamatl Aubin Fejérváry Mayer Becker II
Codex Aubin Laud Bodley
Azcatitlán Vaticano Ríos Colombino
Borbonicus Egerton
Códice en cruz Lienzo Antonio de León
Codex des 20 mazorcas Lienzo de Ihuitlán
Codex mexicano Lienzo Tepepelme III 
Codex de Xalapa Lienzo de Tlapiltepec
Durán Lienzo de Tlacoatzintepec
Florentino Nuttall
García Granados Porfirio Díaz
Historia Mexicana Selden I
Historia tolteca-chichimeca Selden II
Lienzo Quauhquechollan Vindobonensis
Magliabechiano
Mapa de Coatlan
Mapa Cozcatzin
Mapa de Cuauhtinchan 1
Mapa de Cuauhtinchan 2
Mapa de Cuauhtinchan 3
Mapa Sto. T. Ocotepeque
Mapa de Sigüenza
Mapa de Metlatoyuca
Matrícula de tributos
Mendoza
Migración azteca
Ms n°4 de 1714
Códice Moctezuma
Muñoz Camargo
Osuna
Ms Pleito de tierras
Primeros memoriales
Telleriano Remensis
Título Santa Isabel Tola
Tudela
Xolotl
Total         37 4 15 1 1



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 211

Anexo 2. Topónimos de juego de pelota identificados en los manuscritos 
pictográficos

Topónimo Lugar Referencias
Tlachco Taxco Matrícula de tributos 10, Matrícula de tributos 11, 

Mendoza 8, Mendoza 31, Mendoza 36, Rollo Selden 
3207, Vaticano Ríos 82v

Tlachco Querétaro Mapa de Coatlan, Migración azteca, Códice Moctezuma
Tlachapa Tlachapa (Hgo.)
Tlachuacalco
Zacatlachco Lienzo San Juan Nayotla
Tlachmalacac Matrícula de tributos 16, Mendoza 37, Vindobonensis 13, 

Vindobonensis
Tlachquiauhco Aubin 19, 20 Mazorcas, Historia Mexicana, Mendoza 

16, Mendoza 45 Telleriano Remensis, Vaticano Ríos 130, 
Matrícula 9

Tlachyahualco 
Tlachyahualpa

Santa Ana 
Tlachyahualco

Matrícula de tributos 3, 6, Mendoza 21

Tlalachco Ca Teotenango Matrícula de tributos 15, Mendoza 32, Osuna
Tlachtitlan Ms. Pleito de tierras, Título de tierra Santa Isabel Tola, 

Ms. n°4
Tlacachtitlan Mapa Cozcatzin
Tlachcu Tepitu Mapa de Sto. Tomas Ocotepeque
¿Tututepec? Nuttall 45
Tlaxiaco Tlaxiaco Vaticano Ríos 84
Juego de la 
noche

Vindobonensis 3, Vindobonensis 44

Río del juego 
de pelota

Colombino 2 VI, 6 XIV



212	er ic taladoire

Anexo 3. Catálogo de motivos recurrentes asociados con las canchas

Símbolos/motivos Procedencia núm. total
pelota Aubin 19, Florentino, Laud 40, Muñoz Camargo, 

Vindobonensis 13, 20, 22
8 9

ollin Borbónico 27 1
decapitación Aubin 19, Borbónico 19, Nuttall 3, Vindobonensis 20, 22 5 26
tzompantli Primeros memoriales 1
cráneo Borbónico 19, 27, Borgia 21, Magliabechiano, Nuttall 4, 

Tudela
6

corazones Borbónico 27, Borgia 21 2
hueso, esqueleto Borgia 21, 40 2
sacrificio Azcatitlán, Borgia 21, 35, Nuttall 21, 44, 45, Rollo Selden 7
cuchillo Nuttall 8, 67, Tudela 3
armas Aubin 79 1 18
guerreros Colombino XXI, Nuttall 21, 80, Selden II 8 IV, II 9 II, 

Vaticano Ríos 82v
6

conquista Mendoza 8, 36, Nuttall 74, Telleriano Remensis 42v 4
llamas Nuttall 2, Selden II 1 I, Vindobonensis 3, 7, 17, 19 6
fuego Nuttall 4, 1
lluvia Aubin 79, 20 mazorcas, C. Mexicano, Historia Mexicana, 

Matrícula de tributos 16, Mendoza 16, 45, Telleriano 
Remensis 41r, 42v, Vaticano Ríos 84, 82v

11 32

agua Borbónico 19, Colombino, II 6, VI 14, Dresdensis, Nuttall 
44

5

piedras verdes Durán 1
plumas verdes Durán, Laud 40, 2
chalchihuitl Borgia 40, Nuttall 74 2
plantas Durán 1
maguey Vindobonensis 13, 20, 22 3
tierra Mendoza 32, Matrícula de tributos 15 2
malacate Matrícula de tributos 15, Mendoza 37, Vindobonensis 13, 

22, Vindobonensis
5



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 213

Símbolos/motivos Procedencia núm. total
águila/quetzal Becker II 2, Colombino VI 14, Nuttall 12, 45, 83, 

Vindobonensis 17
6 21

perro/coyote Bodley 36 II, Mapa Cozcatzin, Título de tierra Santa Isabel 
Tola

3

venado Laud 40 1
serpiente/
cocodrilo

Borbónico 27, Borgia 21, 35, Nuttall 15, 17, 18, 19, 25 8

lagarto Fejérváry Mayer 1
jaguar Vindobonensis 29, Nuttall 45 2
estrellas Borgia 35, 40, Laud 40, Nuttall 12, 15, 17, 18, 19, 22, 

Vindobonensis 43, 44
11 15

observatorio Selden II 5 III, 5 IV 2
pies Nuttall 2, 4, 2
cerro Bodley 2 IV, 12 III, Lienzo de Tlapiltepec, Mapa de 

Cuauhtinchan 2, Nuttall 1, 3, 8, 12, 45, Vindobonensis 3, 
43, 44

12 12

corona real Osuna 1 4
cruces Lienzo de Tlacoatzintepec 1
camino Mapa de Cuauhtinchan 2, Vindobonensis 13 2



214	er ic taladoire

Anexo 4. Síntesis de las temáticas recurrentes en relación con la dualidad 
prehispánica

Aspecto Colores Deidades Motivos Animales Escenas
femenino
húmedo
nocturno
terrestre
fertilidad

rojo
negro
azul
verde
negro 

Chac 
Tezcatlipoca 
Ixtlilton 
Centéotl 
Cihuacóatl 
Ehécatl 
Quetzalcóatl 
Yohualtecuhtli
Tlazoltéotl 
Xochiquetzal

lluvia
agua
ríos
cráneos
tzompantli
maguey
chalchihuitl 
malacates
estrellas
tierra

serpiente
coyote
cocodrilo
jaguar
lagarto
venado

parto
decapitación

masculino
seco
diurno
celeste
guerra

verde
azul

Tezcatlipoca zacate
ollin
tzompantli
corazones
guerreros
armas

águila
quetzal

conflicto
guerra
conquista
¿cardiectomía?
sol naciente



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 215

Anexo 5. Registro de las representaciones y de los principales símbolos 
asociados

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

agn 1 cancha H, línea sencilla

Tonalamatl Aubin 19 1 simbólica H, doble línea, círculo 
central

¿pelota? decapitación Xochiquetzal, 19e trecena

Codex Aubin 79 1 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, línea sencilla lluvia, atlatl y escudo

Azcatitlán 89/3 42 1 simbólica U (mitad), doble línea sacrificio humano

Becker I 8 1 ¿antropónimo? H, doble línea ¿ ?

Becker II 2 1 antropónimo H, doble línea águila

Bodley 2858, 2 IV 4 antropónimo H (mitad), doble línea cerro, ½, individuo 3 Lluvia-Tlachco

Bodley 2858, 10 II simbólica H, línea triple, círculo 
central, grecas laterales

jugadores 3 Ollin y 8 Venado (cráneo)

Bodley 2858, 12 III topónimo H, doble línea, grecas 
laterales

cerro, dos individuos ¿1 Serpiente?

Bodley 2858, 36 II topónimo ¿H, doble línea, centro? 
grecas laterales

¿coyote?

Borbonicus 19 2 simbólica H, doble línea, anillos, 
centro (cráneo)

cráneo sangrante, decapitación, 
agua en anillo

Xochiquetzal, 19e trecena

Borbonicus 27 simbólica H, línea triple, anillos, 
centro (serpientes/ollin)

cráneos, serpientes, ollin, 
corazones

Ixtlilton, Centéotl, 
Cihuacóatl, Ehecatl

Borgia 21 4 simbólica H, línea triple, anillos, cráneos, corazones, hueso, 
serpientes, sacrificio

Tezcatlipoca rojo, 
Tezcatlipoca negro

Borgia 35 simbólica H, línea triple, centro cocodrilo, sacrificio, estrellas Quetzalcóatl, Yohualtecuhtli, 
Tonacatecuhtli

Borgia 40 simbólica H, línea triple, anillos, esqueleto, estrellas, parto, 
chalchihuitl: salida del sol

Tezcatlipoca, Tlazoltéotl

Borgia 42 simbólica H, línea triple, anillos, estrellas, sacrificio, palillos, 
sacrificio

Quetzalcóatl

Códice en cruz 1 cancha H, doble línea (parcial)

Codex des 20 mazorcas 1 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea 
(discontinua), centro

lluvia

Codex Mexicano 1 topónimo H, doble línea lluvia

Codex de Xalapa (35-73) 1 cancha H, línea sencilla

Colombino II-6 4 ¿topónimo? H, doble línea, centro flujo de agua ¿1 Jaguar? 8 Venado

Colombino VI-14 topónimo H, doble línea, centro ? ¿flujo de agua, ave? 1 Acatl

Colombino XI simbólica H, doble línea 6 jugadores Dioses (día y noche)

Colombino XXI ¿topónimo? 
(borrado)

H, doble lìnea, grecas dos guerreros ¿6 Jaguar 8 Venado?



216	er ic taladoire

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

Dresden 41a 1 simbólica Perfil, línea doble, centro 
(espiral)

espiral (agua), individuo 

Durán, cap. 23 lám. II 1 cancha H, doble línea 
(rectángulo), anillos

plantas, jugadores, piedras 
verdes, plumas verdes

Egerton 2895 13 1 antropónimo H, doble línea ¿dirigente?

Fejérváry Mayer 38 1 simbólica H, doble línea, centro, fecha, lagarto 

Florentino VIII: 91, 
42r: 11

1 cancha H, doble línea, estr.
laterales, anillos

pelota, jugadores

García Granados 35-49 2 topónimo H, línea sencilla

García Granados 35-49 ¿topónimo? H, línea sencilla

Historia mexicana 1 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea lluvia

Historia tolteca-
chichimeca 16

2 cancha H, doble línea, centro Cuauhtlixtac, Apanécatl 
(dirigentes)

Historia tolteca-
chichimeca 31 

cancha H jugadores

Laud 40 2 ¿cancha? H, doble línea pelota, fecha, venado

Laud 40 topónimo H, doble línea estrellas, paquetes de plumas

Lienzo Antonio de León 2 ¿antropónimo? H, doble línea, centro 13 Lagarto

Lienzo Antonio de León topónimo H, doble línea, centro

Lienzo San Juan Nayotla 
35-97

1 topónimo 
(Zacatlachco)

H, cuatro rectángulos

Lienzo de Ihuitlan 1 topónimo H, línea sencilla, en un 
rectángulo

Lienzo de 
Quauhquechollan 

1 topónimo H, línea sencilla

Lienzo de Tlapiltepec 2 topónimo H, doble línea, centro chapullin, tepetl

Lienzo de Tlapiltepec topónimo H, doble línea, centro

Lienzo de 
Tlacoatzintepec

1 topónimo H, doble línea cruces

Lienzo Tepepelme III 2 topónimo

Lienzo Tepepelme III topónimo

Magliabechiano 80 1 cancha H, doble línea, anillos, 
centro

7 cráneos, jugadores Mictlantecuhtli

Mapa de Coatlan 1 topónimo 
(Tlachco)

H, línea sencilla



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 217

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

Mapa Cozcatzin 13 (1) 2 topónimo 
(Tlacachtitlan)

H, doble línea (parcial), 
centro

Mapa Cozcatzin 13 (2) antropónimo 
(Tlachcuyotl)

H, línea sencilla ¿perro?

Mapa de Cuauhtinchan 
1

1 ¿topónimo? H, línea sencilla 
(rectángulo)

Mapa de Cuauhtinchan 
2 (5)

5 topónimo H, línea sencilla, estr. 
laterales, anillos

cerro

Mapa de Cuauhtinchan 
2 (29)

topónimo H, línea doble, estr. 
laterales

cerro, puntos negros

Mapa de Cuauhtinchan 
2 (52)

topónimo H, línea doble, estr. 
laterales

dos canchas perpendiculares

Mapa de Cuauhtinchan 
2 (52)

topónimo H, línea doble, estr. 
laterales

dos canchas perpendiculares

Mapa de Cuauhtinchan 
2 (60)

topónimo H, línea doble, abierta camino

Mapa de Cuauhtinchan 
3 (14)

1 topónimo H, doble línea, 
mampostería

Mapa de Santo Tomás 
Ocotepeque 

5 topónimo 
(Tlachcu Tepitu)

H, línea sencilla

Mapa de Sigüenza 1 topónimo H, línea sencilla fecha

Mapa de Metlatoyuca 1 ¿topónimo? H, doble línea, centro

Matrícula de tributos 3r 6 topónimo 
(Tlachyahualco)

H, doble línea, círculo 
externo

Matrícula de tributos 6r topónimo 
(Tlachyahualco)

H, doble línea, círculo 
externo, anillos

Matrícula de tributos 10 topónimo 
(Tlachco)

H, doble línea, anillos

Matrícula de tributos 11 topónimo 
(Tlachco)

H, doble línea ¿ ?

Matrícula de tributos 15 topónimo 
(Tlallachco)

H doble línea, anillos malacate, tierra

Matrícula de tributos 16 topónimo 
(Tlachmalacac)

H, doble línea lluvia



218	er ic taladoire

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

Mendoza 8 8 topónimo 
(Tlachco)

H, doble línea, anillos templo en llamas

Mendoza 16 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea, anillos lluvia

Mendoza 21 topónimo 
(Tlachyahualco)

H doble línea, anillos, 
círculo externo

Mendoza 31 topónimo 
(Tlachco)

H doble línea, anillos

Mendoza 32 topónimo 
(Tlallachco)

H, doble línea tierra

Mendoza 36 topónimo 
(Tlachco)

H, doble línea, anillos

Mendoza 37 topónimo 
(Tlachmalacac)

H, doble línea malacate

Mendoza 45 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea, anillos lluvia

Migración azteca 1 topónimo 
(Tlachco)

H, línea sencilla

Ms. n°4 de 1714 1 topónimo H, doble línea parcial, 
anillos

Códice Moctezuma 1 topónimo 
(Tlachco)

H, doble línea, anillos, 
grecas 

Muñoz Camargo 1984 1 cancha H, doble línea ¿espectadores, pelota?

Nuttall 1 21 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

cerro 8 Viento

Nuttall 1 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

cerro 8 Viento

Nuttall 2 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

pies, llamas

Nuttall 3 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

loma, decapitación 11 Serpiente (Xochiquetzal). 
Tlacuache

Nuttall 4 topónimo H, doble línea, estr. 
Laterales, centro

pies, fuego, cráneo 7 Flor y 4 Movimiento

Nuttall 8 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

cerro 2 Pedernal

Nuttall 12 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

cerro, águila, signo del año, 
estrellas

4 Águila Tlachco



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 219

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

Nuttall 15 simbólica H, doble línea, ¿serpiente, estrellas, anillo?

Nuttall 17 simbólica H, doble línea, ¿serpiente, estrellas, anillo?

Nuttall 18 simbólica H, doble línea, ¿serpiente, estrellas, anillo?

Nuttall 19 simbólica H, doble línea, ¿serpiente, estrellas, anillo?

Nuttall 21 simbólica, 
topónimo

H, doble línea, grecas 
laterales

guerreros, sacrificio Quetzalcóatl, 9 Viento

Nuttall 22 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

fecha, estrellas

Nuttall 25 topónimo H, doble línea, serpiente, fecha

Nuttall 44 topónimo H, doble línea, sacrificio de jaguar, flujo 
de agua

8 Venado, 12 Movimiento

Nuttall 45 topónimo H, doble línea, centro, 
grecas laterales

fecha, hueso, jugador 8 Venado, 7 Serpiente

Nuttall 45 topónimo 
(¿Tututepec?)

H, doble línea, cerro, águila

Nuttall 67 antropónimo H, doble línea cuchillo 2 Venado

Nuttall 74 topónimo H, doble línea, centro, 
grecas laterales, anillos

conquista, chalcuihuites

Nuttall 80 cancha H, doble línea, grecas 
laterales

guerreros, fecha ¿8 Venado, 6 Jaguar?

Nuttall 83 topónimo H, doble línea, grecas 
laterales

águila, fecha

Osuna 1 topónimo 
(Tlalachco)

H, doble línea corona real

Ms. Pleito de tierras 2 topónimo 
(Tlachtitlan)

H, línea sencilla, centro, 
estr. laterales

Ms. Pleito de tierras topónimo 
(Tlachtitlan)

H, línea sencilla

Porfirio Díaz B 2 antropónimo H, doble línea parcial

Porfirio Díaz P ¿antropónimo? H, doble línea fecha

Primeros memoriales 
269r

1 cancha H, doble línea, anillos recinto sagrado, tzompantli 
(¿Tepepulco?)



220	er ic taladoire

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

Selden II 1 I 11 antropónimo H, doble línea tocado, llamas 11 Agua Humeante Tlachco

Selden II 1 II antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

4 Águila Tlachco

Selden II 2 II antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

4 Águila Tlachco

Selden II 5 I antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

¿peine? 5 Flor Tlachco

Selden II 5 II antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

3 Lluvia

Selden II 5 II antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

Selden II 5 III antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

observatorio 1 Lagarto

Selden II 5 IV antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

observatorio 1 Acatl

Selden II 8 IV antropónimo H, doble línea caballero águila 1 Cocodrilo Águila

Selden II 9 II antropónimo H, doble línea caballero águila 1 Cocodrilo Águila

Selden II 11 II antropónimo H, doble línea, estr. 
laterales

13 Viento Tlachco de guerra

Selden 3207 Rollo 2 topónimo 
(Tlachco)

H, línea sencilla 4 Viento, 4 Movimiento

Selden 3207 Rollo topónimo 
(Tlachco)

H, línea sencilla, centro ? sacrificio

Telleriano Remensis 41r 2 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea, anillos lluvia 1503

Telleriano Remensis 42v topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea prisionero (conquista), lluvia 1511

Título de tierra Santa 
Isabel Tola

2 antropónimo 
(Tetlachcuiotl)

H, doble línea parcial ¿perro?

Título de tierra Santa 
Isabel Tola

topónimo 
(Tlachtitlan)

H, doble línea parcial, 
centro

Tudela 67r 1 simbólica H, doble línea, anillos 7 cráneos, jugadores, cuchillos 
en los anillos

Vaticano Ríos 84 4 topónimo 
(Tlaxiaco)

H, doble línea lluvia

Vaticano Ríos 82v topónimo 
(¿Tlachco?)

H, doble línea, anillos lluvia, guerrero

Vaticano Ríos 130 topónimo 
(Tlachquiyauhco)

H, doble línea fecha

Vaticano Ríos 85v topónimo H, doble línea



las  aportaciones de los manuscritos pictográficos	 221

Manuscritos Función Morfología Símbolos y motivos asociados Deidades e individuos

Vindobonensis 3 (2 ex) 22 topónimo (Juego 
de la noche)

H, doble línea, estr. 
laterales

oscuridad, llamas, dos 
individuos, cerro

10 Lagarto y 11 Serpiente

Vindobonensis 7 (3 ex) simbólica H, doble línea, estr. 
laterales

llamas, cerro apertura, salida 
del sol

Vindobonensis 13 topónimo 
(Tlachmalacac)

H, doble línea malacate, pelota, camino, 
maguey

11 Serpiente Decapitada, 4 
Cocodrilo, 11 Cocodrilo

Vindobonensis 17 (4 ex) topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

águila o quetzal, llamas

Vindobonensis 19 (5 ex) topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

oscuridad, llamas, salida del sol

Vindobonensis 20 (2 ex) simbólica H, doble línea decapitación (¿maguey?), hule 
ardiendo

4 Movimiento,

Vindobonensis 22 topónimo H, doble línea decapitación, maguey, malacate, 
pelota

2 Perro, 11 Serpiente 
Decapitada

Vindobonensis 29 simbólica, 
¿topónimo? 

H, doble línea, grecas 
laterales

fecha, individuo, jaguar 10 Lagarto

Vindobonensis 43 topónimo H, doble línea, estr. 
laterales

cerro, fecha, estrellas

Vindobonensis 44 (2 ex) topónimo (Juego 
de la noche)

H, doble línea, estr. 
laterales

cerro, llamas, oscuridad

Vindobonensis topónimo 
(Tlachmalacac)

H, doble línea, estr. 
laterales

malacate, pelota, camino

Xolotl 9 2 histórica, cancha H, doble línea, anillos dos individuos Nezahualcóyotl, Coyohuatzin

Xolotl 10 histórica, cancha H, doble línea, anillos dos individuos Nezahualcóyotl, Coyohuatzin




