MONICA ALARCON DAVILA

UNIVERSIDAD DE ANTIOQUIA

La espacialidad del tiempo:

temporalidad y corporalidad en danza

Danza y filosofia son al parecer dos disciplinas no sélo diferentes, sino un
tanto contradictorias." Mientras la filosofia trabaja con conceptos y se
mueve en un dmbito teérico, la danza lo hace con el movimiento del cuerpo
humano, el cual mientras aparece, desaparece sin dejar objeto alguno tras de
si.> Este arte, un tanto descuidado por la reflexién filoséfica, empieza a consi-
derarse seriamente en la actualidad.? Una razén para este cambio es, sin duda

1. En este articulo me limitaré a la danza como arte escénico dividido en ballet, danza
moderna, danza posmoderna y danza contempordnea. Hasta el siglo x1x predominaba la esté-
tica del ballet. A principios del siglo xx con la “revuelta” de la danza moderna en contra de la
estética del ballet surgieron una pluralidad de técnicas y estilos. Sin embargo, éstos no des-
plazaron del todo al ballet y éste se ha seguido desarrollando hasta el dia de hoy. La estética
del cuerpo expresivo en la danza moderna cuestioné la denominada danza posmoderna des-
de principios de los afios setenta hasta hoy dfa. Esta tltima se interesa por la “fisicalidad” y
“materialidad” de los movimientos. En la actualidad (danza contempordnea) se puede hablar
de la coexistencia de una pluralidad de estilos. Véase Friederike Lampert, Tanzimprovisation:
Geschichte-Theorie-Verfahren-Vermittlung (Bielefeld: Transcript, 2007).

2. La transitoriedad de la danza ha dado origen a un mito de su no discursividad. Sin embar-
go, esta postura ampliamente representada en las consideraciones teéricas sobre la danza ha sido
claramente criticada en los dltimos afios. En primer lugar, porque s6lo permite una inter-
pretacion metaférica sobre la danza que no considera la materialidad y corporeidad de esta
misma. Véase Sabine Huschka, Merce Cunningham und der moderne Tanz: Korperkonzepte,
Choreographie und Tanzisthetik (Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann, 2000), 18. En
segundo lugar, porque ignora la influencia del lenguaje y del discurso en la percepcién misma
de la danza. Véase Christina Thurner, Beredte Korper-bewegte Seelen. Zum Diskurs der doppel-
ten Bewegung in Tanztexten (Bielefeld: Transcript, 2009), 9.

3. Véase Ménica Alarcédn, “Einfithrung in die Philosophie des Tanzes”, en Philosophie des

113

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XXXVII, NUM. 106, 2015



114 MONICA ALARCON DAVILA

alguna, la importancia que ha ganado el tema del cuerpo a partir del body turn+
en los afios ochenta y el reconocimiento académico de una disciplina relativa-
mente reciente denominada “teoria de la danza”’

El cuerpo, lejos de concebirse como algo claro y distinto, como lo pretendia
Descartes, se presenta hoy dfa complejo y ambiguo.® Sobre todo los estudios
de género han puesto en evidencia la contradiccién entre una consideracion
esencialista de este mismo y una constructivista.” Sin embargo, aun aceptan-
do la influencia cultural en la performatividad corporal, queda la duda de si
el cuerpo humano posee una forma de actividad propia en el proceso mismo
de su materializacién o si es simplemente un sustrato pasivo.® Mds alld de con-
cepciones contradictorias que determinan al cuerpo como discurso o como
naturaleza, es necesario reconocer su complejidad y abordarla desde diversas
perspectivas pues: “El cuerpo es plural y contiene multiples dimensiones”.?

Desde esta perspectiva es necesario aclarar a qué cuerpo nos referimos en la
danza y el aporte especifico de esta consideracién para una fenomenologia del
mismo.” El cuerpo en la danza es uno en movimiento, en accién. De esta manera

Tanzes. Eine interdiszipliniire Reflexion des Tanzes. Reader des Denkfestivals, eds. Miriam Fis-
cher y Ménica Alarcén (Friburgo: FwPpE, 2006), 7-12.

4. Véase Body Turn: Perspektiven der Soziologie des Korpers und des Sports, ed. Robert Gugut-
zer (Bielefeld: Transcript, 2006).

5. El reconocimiento académico de los estudios tedricos sobre danza varia de pais en pais.
Mientras que en los de habla inglesa los “estudios de danza” (dance studies) ya se habian reco-
nocido a partir de los afios setenta, éstos se establecieron en Alemania apenas en 2003. Lamen-
tablemente no tengo informacidn certera sobre el reconocimiento académico de los estudios
de danza en paises de habla hispana. Sé por contacto directo que hay mucho interés sobre
todo en Espafia, México, Chile y Argentina. Los “estudios de danza” analizan especialmen-
te la historia de la danza, el vocabulario de los movimientos y su puesta en escena, las dife-
rentes formas de notacién y su estética respectiva.

6. Véase Moénica Alarcon, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische Betrachtung
(Wiirzburg: Konigshausen & Neumann, 2009), 1-2.

7. Judith Butler, Korper von Gewicht: die diskursiven Grengen des Geschlechts, trad. Karin
Wordemann (Francfort del Meno: Suhrkamp s, 2007).

8. Véase Nina Degele y Sigrid Schmitz, “Embodying—ein dynamischer Ansatz fiir Kérper
und Geschlecht in Bewegung”, en Gendered Bodies in Motion (13-39), eds. Nina Degele, Sigrid
Schmitz et al. (Opladen [u.a.]: Budrich UniPress, 2010).

9. Dorothée Legrand, Thor Griinbaum ez al., “Dimensions of Bodily Subjectivity”, Phe-
nomenology and the Cognitive Sciences 8, ntim. 3 (2009): 280. El texto original dice: “The body
is plural; it harbors multiple dimensions” (trad. Emilie Carredn).

10. La supuesta contradiccién entre fenomenologia y danza es especialmentoe cuestiona-
ble a partir de la danza posmoderna. Asi como lo expresa Sally Banes en su libro Terpsichore,



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 11§

la danza permite abordarlo a partir de su energeia.™ De forma introductoria se
puede decir que la danza es una forma de automovimiento que favorece (en
algunos estilos) una experiencia “no-cosificadora” del cuerpo fisico.” La rela-
cién de la bailarina durante su movimiento con este mismo se puede con-
siderar como un tipo de “reflexién sensible” en el sentido de que ella “se da
cuenta” (aware) de sus movimientos durante su ejecucion sin necesidad de una
reflexién explicita.” En la danza el cuerpo se presenta no sélo como una cosa
mds en el espacio (res extensa), sino que mediante sus movimientos desarrolla
una forma de temporalidad propia.’® Estas consideraciones acerca del movi-
miento en la danza no se agotan en explicarla, tampoco en una aproximacién

muchas de las “coreografias” posmodernas eran més bien investigaciones filosoficas (fenome-
noldgicas) acerca de la danza (véase Sally Banes, Terpsichore in Sneakers. Post-Modern Dance
(Middletown, Conn.: Wesleyan Univ. Press, 1987), 15-16.

11. El concepto de energeia fue introducido por Aristdteles. Energeia puede traducirse y
entenderse como “acto” a diferencia de algo que no estd en acto, sino en “potencia” (dynamis).
Dynamis quiere decir la posibilidad o disposicién de actualizar (realizar) un acto determina-
do. Por ejemplo la capacidad del escultor de hacer una escultura. Si la estd trabajando, pone
en marcha esta posibilidad y entonces ya no es potencia, sino acto. Dynamis y energeia son
dos conceptos opuestos, pero que se complementan uno con otro. El concepto de energeia de
Aristoteles ha tenido y tiene atin mucha influencia en la filosofia. En este lugar no es posi-
ble exponer la complejidad de este concepto en su obra ni desarrollar su recepcién en la filo-
soffa posterior. Para ello véase entre otros Max Jammer y Marc Lange, “Energy und Energy
(Addendum)”, en Encyclopedia of Philosophy, ed. Donald M. Borchert, 2 (Detroit: McMillan
Reference, 2006), fig. 3, 225-234 y 234-237.

12. Véase Bernhard Waldenfels, “Der Leib und der Tanz”, en Der Tanz in den Kiinsten 17;70-
1914, eds. Achim Aurnhammer y Giinter Schnitzler (Friburgo, Berlin y Viena: Rombach,
2008), 13-32.

13. Véase Dorothée Legrand y Susanne Ravn, “Perceiving Subjectivity in Bodily Movement:
the Case of Dancers”, Phenomenology and the Cognitive Sciences 8, nim. 3 (2009): 389-408.

14. En este articulo se usard, por razones de estilo, alternadamente sélo un sustantivo a la
vez, pero debe entenderse que siempre puede tener un género u otro.

15. Estareflexién sensible en términos husserlianos es consciente, aunque con conciencia impli-
cita, pasiva, no activa y ocurre en todo momento, incluso cuando el cuerpo estd quicto. En este
lugar quiero agradecer al filésofo Antonio Zirién por este comentario. Véase Ménica Alarcén,
“Kinisthetisches Bewusstsein und sinnliche Reflexion in Tanz”, Studia Phaenomenologica.
Phenomenon of Bodyl Phenomenology of Embodiment X1I (2012): 253-262.

16. Véase entre otros: Maxine Sheets-Johnstone, “Kinesthetik Memory”, Theoria et Historia
Scientarium 7, nim. 1 (2003): 69-92; Rudolf von Laban, Grundlagen der Raumbarmonielehre
des Tanzes (Wilhelmshaven: Florian Noetze, 1991); Erwin Straus, Vom Sinn der Sinne: ein
Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (Berlin: Springer, 1956); Hermann Schmitz, “Leibliche
Bewegung auf dem Grund der Zeit”, en Philosophie des Tanzes, 18-30.



116 MONICA ALARCON DAVILA

estética acerca de la misma, sino que permiten ahondar en el fenémeno del
cuerpo humano como un centro de actividad propia:

Lo que nos ofrece este ntimero especial [de la revista] acerca del arte de la danza como
un arte formado y ejecutado es la oportunidad de examinar con suma profundidad
la fenomenologfa del cardcter espacial, temporal y energético del automovimiento,

en otras palabras, la dindmica de la experiencia cinestética.”?

Para Maxine Sheets-Johnstone tanto la temporalidad como el movimiento y el
estar animado son parte de un solo fenémeno. El andlisis de estos temas estd
relacionado para la filésofa con el tema de la autotemporalizacién y la auto-
afeccién de la subjetividad humana. El cuerpo téctil-cinestésico-afectivo es la
base para la experiencia de los que ella denomina “sentimientos cinestéticos”
que determinan nuestros movimientos y la interaccién con el mundo de una
forma dindmica.’

En este articulo se propone un didlogo entre fenomenologia y teoria de la
danza, asi como entre teorfa y practica. Este intercambio entre las disciplinas
conlleva no solamente la elaboracién de una fenomenologia de la danza, sino
también una renovacién de la fenomenologia misma, en cuanto pensamos y
creamos un lenguaje no sélo sobre la danza sino con la danza. El punto de
partida de estas indigaciones es la fenomenologia como la concibié Edmund
Husserl, y su elaboracién posterior en las obras de Maxine Sheets-Johnstone,
Elizabeth Behnke, Madalina Diaconu y Natalie Depraz, entre otras. El interés
por esta corriente de pensamiento radica en la importancia que la fenomeno-
logia le reconoce a la experiencia (primera persona singular) y en la elaboracién
de una teorfa de la corporalidad que considera la importancia del movimien-
to en la constitucién de las cosas y del mundo. Segiin Midalina Diaconu, lo
que hace falta urgentemente en las investigaciones fenomenoldgicas actuales

17. Maxine Sheets-Johnstone, “From Movement to Dance”, Phenomenology & the Cognitive
Sciences 11, nim. 1 (2012): 41. El texto original en inglés dice: “What this special issue on the
art of dance as a formed and performed art provides us is indeed the opportunity to exami-
ne in rarified depth the phenomenology of the spatial, temporal, and energetic character of
self-movement, or, in other words, the dynamics of ‘kinesthetic experience’.” (trad. Emilie
Carredn, énfasis de la autora).

18. Véase Maxine Sheets-Johnstone, “Essential Clarifications of ‘Self-affection’ and Husserl’s
‘Sphere of ownness’: First Steps Toward a Pure Phenomenology of (Human) Nature”, Conzi-
nental Philosophy Review 39, nim. 4 (2006): 361-391.



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 117

acerca del movimiento es la reflexién sobre la forma (wie) en que se realiza un
“movimiento desinteresado”. Este tltimo debe entenderse no como una mani-
festaciéon pura de la vida, tampoco como una sobreabundancia de la fuerza
vital, sino como la expresion de una armonia sentida propioceptivamente entre
el cuerpo vivo y el mundo que le rodea, asi como la concibid, por ejemplo, el
bailarin y coredgrafo Rudolf von Laban.”

Habitus, técnica, memoria

El cuerpo en la danza no es un cuerpo natural, sino que se transforma por el
ejercicio diario.*® Por esta razdn es considerado en diferentes estilos de danza
como un instrumento. Sin embargo se trata de uno muy especial, pues no se
puede separar de la bailarina y por tanto no se deja reducir a un instrumento
como cualquier otro. Esta compenetracién entre danza y danzante la formu-
16 Yeats hace algunos anos en una simple pregunta: ;cémo podemos distin-
guir al bailarin de la danza?*' Con los conceptos de Gabriel Marcel se puede
decir que la bailarina no sélo tiene un cuerpo sino que es su cuerpo y que por
tanto éste no puede ser del mismo orden que los otros, sino que constituye la
condicién necesaria para todo otro posible tener.*

19. Véase Midilina Diaconu, “Bewegung und Berithrung zum Verhiltnis von Kinisthesen
und Taktilitit in der Phinomenologie und in der Tanztheorie”, Studia Phaenomenologica,
ndms. 3-4 (2003): 250 y 256.

20. La estética de la danza moderna se caracteriza por poner en escena un cuerpo expresi-
vo, natural y animado. A pesar de que este estilo de danza es artistico y se presenta frente a
un publico, pretende encarnar la naturalidad de las leyes del cuerpo en movimiento, lo cual
en si es una contradiccién. Esta propuesta olvida que el cuerpo en la danza estd sujeto siem-
pre a estructuras de poder y a la influencia de determinados discursos. En este caso es eviden-
te que con la identificacién de cuerpo y naturaleza (mujer), este estilo reafirma una vez mds la
conocida dicotomia entre racionalidad y corporalidad, asi como entre masculinidad y femini-
dad (véase Susan Manning, Ecstasy and the Demon: Feminism and Nationalism in the Dances
of Mary Wigman (Berkeley [e.0.]: University of California Press, 1993), 27-46 y Sally Banes,
Dancing Women (Londres: Routledge, 1998), 123-167.

21. William Butler Yeats, Among School Children, 1928, http://rpo.library.utoronto.ca/poems/
among-school-children, consultado el 20 de marzo de 2015. El texto en inglés dice: “How can we
know the dancer from the dance?” (trad. de la autora).

22. Gabriel Marcel, Sein und Haben (Padernborn: Schoningh, 1954), 34-36. A pesar de su
importancia, en este articulo no se desarrollard el tema de la reificacién en la danza. Mismo
que ha sido tratado en la teorfa de la danza especialmente en la critica ejercida al ballet. A este



118 MONICA ALARCON DAVILA

En el aprendizaje de todo estilo de danza el bailarin no tiene que ver sola-
mente con el entrenamiento de su propio cuerpo, sino también con un
ideal de corporalidad al cual trata de asemejarse. Dependiendo del esti-
lo que quiera aprender, se familiarizard con un cierto lenguaje de movimien-
to. Lo que en un inicio causaba dificultades y se podia realizar s6lo con mu-
cho esfuerzo y concentracién se convertird cada vez mds en algo familiar y facil
de ¢jecutar. Un estilo de danza determinado se volverd una especie de “segunda
naturaleza”? Con base en la teorfa del “habitus” de Bourdieu,** Friederike
Lampert propone usar el concepto de “cuerpos habitualizados” en la danza.
Para Bourdieu, el cuerpo individual no puede considerarse independiente-
mente de una cultura y una sociedad. Al contrario, éste encarna estructuras
externas en la repeticién de un acto una y otra vez. A pesar de su naturaleza
de indole duradera, los “habitus” no son inmutables, sino flexibles.” La apli-
cacién de esta teoria de Bourdieu a la danza permite pensar la individualidad
del bailarin insertada en determinadas normas o ideales sociales y rompe con
la dicotomia naturaleza/cuerpo versus cultura. Sin embargo, en su concepcién
de los “habitus” falta la dindmica propia del cuerpo en movimiento. Por esta
razén tiene sentido complementar el concepto de “habitus” con el de memo-
ria cinestésica de Maxine Sheets-Johnstone. Ambos pueden entenderse como
una forma de memoria “corporal”. Esta tltima se refiere a una forma implici-

tltimo se le ha acusado de ejercer un dominio técnico sobre el cuerpo y por tanto de reducir-
lo a una méquina corporal. Esta interpretacion del ballet ha llevado a una consideracién un
tanto progresista de la historia de la danza como si el ballet hubiera sido superado por formas
mds humanas de danza y no hubiese considerado las modificaciones dentro del ballet mismo
y su propio discurso. Véase Huschka, Merce Cunningham und der moderne Tanz, 143-205. Una
perspectiva un tanto diferente sobre este tema la ofrece Malda Denana en su libro Asthetik des
Tanzes. Zur Anthropologie des tanzenden Korpers (Transcript: Bielefeld, 2014). La autora par-
te de la diferencia, mejor dicho de la ruptura entre tener un cuerpo y ser “mi” cuerpo para
interpretar la danza como instrumento y expresion a la vez. En su busqueda del movimien-
to perfecto, Marionettentheater, de Heinrich von Kleist, sirve a la autora como referencia a la
que recurre repetidamente en sus argumentaciones. Con base en Plessner, Scheler y Cassirer
entre otros, Denana consigue formular una teorfa filoséfica coherente acerca de la danzaen la
que considera lo especificamente humano de este arte en relacién con la artificialidad e ins-
trumentalizacién del propio cuerpo.

23. Véase Gerhard Funke, Gewohnbeit, Archiv fiir Begriffsgeschichte, t. 3 (Bonn: Bouvier,
1958), 12-19.

24. Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede, Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, trad.
Bernd Schwibs (Francfort del Meno: Suhrkamp, 1982), 255.

25. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 118-126.



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 119

ta de memoria que se halla entrelazada con formas de experiencia corporales y
que se diferencia de la explicita que incluye tanto la memoria semédntica como
la episédica.2 Sheets-Johnstone explica la memoria cinestésica en la danza de
la siguiente manera:

Recordar cualquier cosa, después de todo, es haberla aprendido. Por consiguiente, lo
que la bailarina recuerda es lo que ha aprendido cinestésicamente. Dicho de manera
mds enfdtica, puesto que la danza es una cuestién de movimiento, la memoria de un
baile de una bailarina no puede estar basada sino en su experiencia cinestésica del
movimiento que constituye la danza.?”

Un cuerpo entre otros C‘MC"VPOS

El propio cuerpo puede verse, tocarse, olerse, empujarse, entre otros, como las
otras cosas. Igualmente puede calentarse, como la silla sobre la que estoy sen-
tada, por los rayos del sol. El cuerpo es una realidad material que mantiene
en cuanto tal una relacién causal con los otros cuerpos.?® Sin embargo, éste
no sélo “padece” influencias externas sino que como érgano de percepcién y
de movimiento posee una forma de espontancidad (actividad) propia que lo
diferencia de las otras cosas y lo convierte en mi cuerpo: fuente y origen de la
experiencia propia de un yo encarnado y del mundo material.

26. Véase Moénica Alarcén, “La inversién de la memoria corporal en danza”, A Parte Rei,
nim. 66 (2009): 1-7, htep://serbal.pntic.mec.es/-cmunozii/alarcon66.pdf y Body Memory,
Metaphor and Movement, eds. Sabine Koch y Thomas Fuchs (Amsterdam [e.0.]: Benjamins,
2012).

27. Maxine Sheets-Johnstone, “From Movement to Dance”, 47. El texto original dice: “To
remember anything, after all, is to have learned it to begin with. Accordingly, what the dan-
cer remembers is what she has kinesthetically learned. More emphatically put, since dance is a
matter of movement, the memory of a dance by a dancer cannot be grounded in anything other
than in her/ his kinesthetic experience of the movement that constitutes the dance” (trad. Emi-
lie Carredn).

28. El idioma alemdn diferencia entre los conceptos de Leib y Kirper. El cuerpo entendi-
do como algo material y que estd sujeto en cuanto tal a una relacién causal con otros cuer-
pos, es denominado Korper. El cuerpo vivido (subjetivo) es entendido como Leib. (Véase
Thomas Fuchs, “Zwischen Leib und Kérper”, en Leib und Leben: Perspektiven fiir eine neue
Kultur der Korperlichkeit, eds. Markus Knaup y Martin Hihnel (Darmstadt: WBG, 2013)
82-93. Mientras en la fenomenologia se mantiene esta diferencia conceptual, en otras discipli-
nas, como por ejemplo en los estudios de teatro y de danza, se habla simplemente de cuerpo.



120 MONICA ALARCON DAVILA

El cuerpo del bailarin es un cuerpo entre otros, como éstos estd regido por
las leyes de gravedad, inercia y roce que determinan todo movimiento de los
cuerpos en el espacio. Sin embargo, el bailarin no es sélo movido, a diferen-
cia del movimiento de una hoja mecida por el viento, sino que “se deja” mover
y se mueve a si mismo. Por eso la danza es una forma de automovimiento. El
bailarin baila con estas fuerzas, ha aprendido a entablar un didlogo corporal
con ellas mediante la tensién, relajacién y postura de su cuerpo. La doble cons-
titucion del cuerpo como material y vivencial confronta al bailarin no sélo
con el mundo de la estética, expresion y creacidn subjetiva sino también con
la materialidad definida de los cuerpos en movimiento. La fuerza de gravedad
sostiene, carga y es el punto de referencia al que siempre se vuelve. La posicién
del cuerpo es siempre en relacion con la tierra y la fuerza de gravedad deter-
mina el abajo a partir del cual se establece todo arriba. En sus movimientos
el bailarin es lanzado a un mundo al que no sélo senala y da significado, sino
al cual él mismo pertenece y de cuyas leyes no se puede librar ficilmente: por
mids alto que salte vuelve siempre a la tierra. Sin embargo, este ser determina-
do no es simplemente pasivo, sino que pasa a ser parte de la experiencia del
propio cuerpo, constituye mds bien una prolongacién del mismo (einverleiben)
que se halla enraizado, sujeto y mecido por estas fuerzas: ésa es la experiencia
de su cuerpo, es el elemento en el y con el cual se mueve. El pie de la bailarina
no soporta todo el peso del cuerpo, una parte asume la tierra. Pongamos como
ejemplo una pirueta, el cuerpo de la bailarina se tensa y construye una figura
recta, en lo posible una linea vertical. Para ello se enraiza en la tierra y se ele-
va al cielo al mismo tiempo. Al iniciar el movimiento, dobla las rodillas para
tomar impulso (plié) y empieza a girar mientras se eleva (relevé), retirando
una pierna del suelo y apoydndola en la otra. Para girar, empuja el pie seguido
por los movimientos del torso, de los brazos y cabeza que mantienen la verti-
cal y apoyan el girar del pie sobre si mismo, dibujando una especie de espiral
en movimiento con las diferentes partes de su cuerpo. Si mantiene el ¢je, da el
impetu necesario y se relaja; la bailarina tendrd la sensacién de que gira y “es
girada”. Tiene la intencidn de girar, conoce las posturas y el impulso necesa-
rio para ello. Al mismo tiempo hay una especie de actividad pasiva en el sen-
tido que permite actuar, que se entrega por ejemplo a la fuerza de gravedad, a
la inercia y al roce que codeterminan el movimiento.

En este ejemplo es posible experimentar la materialidad, la fisicalidad del
mundo y del propio cuerpo como una cosa mds en el mundo (Kérper) vincu-
lado, incorporado, prolongado en la experiencia animada del propio cuerpo



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 121

como mio (Leib). En la experiencia del objeto mds cercano a nosotros mismos,
nuestro propio cuerpo, experimentamos las dindmicas y fuerzas que le dan
forma y movimiento en el espacio, las cuales actiian no sélo en la experiencia
del mismo, sino que es posible reconocerlas en todo, también en las piedras,
los rios y las manzanas. En este sentido se podria hablar de una empatia cor-
poral-cinestésica que reconoce dindmicas en todas las formas y movimientos.
Previo a la constitucién de “cosas” encadenadas a un orden de causa y efecto,
antes de ser lanzados en el mundo de los “ttiles”,*® nos encontramos forman-
do parte de un mundo “animado” donde espacio y tiempo estdn entrelazados.

La estética del cuerpo que cae: contacto-improvisacion

Newton descubrié la fuerza de gravedad cuando una manzana le cay6 en la
cabeza. A partir de este momento elaboré la teoria, vigente hasta hoy, de las
tres fuerzas fisicas que rigen el movimiento de los cuerpos en el espacio. Lo
que él nunca entendié del todo es coémo se siente ser la manzana. Mds o menos
con estas frases empieza un documental sobre un estilo de danza denomina-
do contacto-improvisacidn que surgié en Estados Unidos y Europa en los afos
setenta, que fue concebido y realizado por los mismos protagonistas.3® Espe-
cialmente interesante en este estilo es que los bailarines no parten de un deter-
minado vocabulario de movimiento, sino mds bien de la necesidad fisica que
surge del cambio del centro de gravedad debido al contacto de un cuerpo con
otro cuerpo. El iniciador de este estilo es Steve Paxton, quien dice al respecto:

Contacto-improvisacién es un estudio de fisica, se trata de accién y reaccidn, de las
leyes de Newton. Sin embargo, no somos meros observadores de acontecimientos
fisicos, somos las manzanas mismas de Newton, se trata de experimentar cémo se

siente ser esas manzanas.’"

29. Martin Heidegger, Sein und Zeit (Tubinga: Niemeyer, 1986 [1926], 18a edicién), 66-88.
30. Fall after Newton es un video producido por los mismos protagonistas de contacto-
improvisacién, entre ellos Steve Paxton, Nancy Stark Smith y Lisa Nelson, que muestra el
desarrollo y principios de contacto-improvisacién desde 1972 hasta 1983. El video, comentado
por Steve Paxton, muestra entre otras la obra Magnesium considerada como el inicio de con-
tacto-improvisacién en 1972. Un fragmento de este video puede verse en la pigina web de
Contact Quartely Magazine: http://www.contactquarterly.com/videos/FallAfterNewton.mov.
31. Citado por Franklin en Eric Franklin, Tanz-Imagination. Das Handbuch fiir Training



122 MONICA ALARCON DAVILA

Este documental comienza con la “danza” de un hombre (Steve Paxton) y una
mujer (Nancy Stark Smith). Los dos visten ropas mds bien deportivas y el lugar
se asemeja mds a un gimnasio que a un escenario. El bailarin se encuentra de
pie girando y la mujer estd literalmente “atravesada” en posicién horizontal a
la altura del pecho del hombre, tomada con el brazo izquierdo del cuello del
bailarin, mientras éste la sostiene con los brazos. El bailarin gira sobre su pro-
pio eje en circulos pequefios, rdpidos, dibujados por el radio del tamano de
sus pies y el espacio que éstos necesitan para hacerlo. La figura se asemeja a
una cruz tridimensional compuesta por dos cuerpos unidos como si fueran
uno solo en su movimiento. El brazo derecho de la bailarina prolonga la linea
horizontal de esta figura mds alld de su cabeza extendiéndose en el espacio. El
contacto con el cuerpo del bailarin es con el torso, las piernas de la bailarina
mantienen la linea horizontal que al igual que el brazo derecho estdn libres en
el aire, sostenidas mds bien por la fuerza centripeta. Mientras giran, el cuer-
po de la bailarina da vueltas como una hélice en torno al cuerpo del bailarin
y de alguna manera con el impulso del movimiento termina en un momen-
to de espaldas sosteniéndose, equilibrindose con la cintura, de espaldas, en el
hombro derecho del bailarin. Hay una pequena pausa, el bailarin deja de girar,
abre los brazos, ella se deja caer hacia adelante, pende literalmente del hom-
bro del bailarin. Las piernas de ella senalan en direccién al techo, la cabeza
hacia el piso, y dibujan una linea transversal que contrasta con la linea hori-
zontal del cuerpo del hombre. El da unos pasos hacia la izquierda en forma de
medio circulo de radio bastante mds amplio que los anteriores y levanta por un
momento el brazo derecho, con ello parece evitar que el peso del cuerpo de la
bailarina la lance abajo y ruede hasta el piso. Se desplaza un poco para cam-
biar repentinamente de direccién hacia la izquierda mientras ella gira sobre
su propio eje apoyada en el hombro del bailarin cambiando la postura. Ella
pende ya no de espaldas, sino con la parte delantera del cuerpo, con el esté-
mago, €l la sujeta un momento para soltarla de nuevo mientras giran esta vez
mds lento, cambiando continuamente los puntos de contacto de los cuerpos.
El apoya los movimientos con los brazos, cabeza o manos pero de una mane-
ra que permite que éstos continden, es como si no sujetara un peso sino mas

und Biihne (Kirchzarten: VAG Verlag, 2002), 82. El texto en alemdn dice: “Kontakt Impro-
visation ist eine Studie in Physik, es geht um Stoff und Riickstof}, Gewicht und Reaktion,
um die Newtonschen Gesetze. Wir sind aber nicht Beobachter physikalischer Ereignisse, wir
sind Newtons Apfel selbst, es geht darum, wie es sich anfiihlt, solche Apfel zu sein” (trad. de
la autora).



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 123

bien diera los impulsos o toques necesarios para mantener un equilibrio siem-
pre en peligro, y facilitar asi el flujo del movimiento. Ella pende una vez mds
del hombro de él y parece enrollarse y resbalarse (como una bufanda) a lo lar-
go del cuello, hombro, torso tanto al subir como al bajar. Se ve muy relaja-
da, confiada, pero no es del todo pasiva. Parece que estuviera a punto de caer
o cayendo continuamente pero sujetada en su caida por diferentes partes del
cuerpo del bailarin que la sostienen pero no para detenerla, sino para mante-
nerla en movimiento. En algin momento él se afianza con las piernas de los
hombros de la bailarina quien apoya esta postura sujetando las piernas del
bailarin con las manos y brazos mientras giran para que los dos cuerpos no se
separen. De pronto la bailarina devuelve las piernas del bailarin al piso, con
un pequeno impulso hacia abajo, ambos bailarines “caen” y ruedan en el piso
separdndose un momento para encontrar de nuevo otros puntos de contac-
to, esta vez en el piso, con los pies, espaldas, brazos y miradas y continuar con
esta danza de contacto, fuerzas y movimiento de dos cuerpos que se encuen-
tran en un tiempo y espacio determinados. Durante sus movimientos apenas
se miran, es como si estuvieran absortos en el movimiento mismo buscando
cada vez un equilibrio en el peligro, en la caida, en el roce y en la pausa. Tocan
una musica corporal con la fibra de sus reflejos de tal manera que en esta fisi-
calidad propia del movimiento surge una determinada estética.
Contacto-improvisacién fue desde su inicio un fenémeno grupal, muchos
de los bailarines vivian y bailaban juntos y parecian encarnar de esta mane-
ra los ideales de los afios sesenta y setenta en su busqueda de libertad y vida
comunitaria. Las bailarinas experimentaban con nuevos aspectos y posibilida-
des en la composicién y comprehensioén del movimiento. Ademds aspiraban a
una forma de trabajo mds democrdtica entre, por ejemplo, coredgrafas y bai-
larinas, profesores de danza y alumnos, entre otros. Una obra de arte indivi-
dual dentro de esta estética resulta fuera de lugar. Pues lo realmente creativo
acontece en una experiencia compartida que produce algo nuevo y no plas-
ma tan sdlo las ideas y deseos de una sola persona. Esta creacién conjunta que
deja aparecer lo novedoso, mds alld de los egos individuales, s6lo es posible si
ninguno de los participantes trata de imponer su idea y manipular al resto.
Sin embargo, esto no quiere decir que no sea viable una experiencia de la pro-
pia individualidad, al contrario se trata de una vivencia personal que no estd
determinada exclusivamente por el “yo” (ego). La inmersién de la conciencia
en esta experiencia fisica es el inicio de una danza que no responde a estructu-
ras predeterminadas sino que surge en el aqui y ahora de la experiencia com-



124 MONICA ALARCON DAVILA

partida. En este sentido el origen del movimiento no es una idea preconcebida,
tampoco un sentimiento, sino mds bien la percepcion tdctil-cinestésica de si
mismo, de los otros e indirectamente de todo lo que nos rodea. Dejar que el
movimiento acontezca no quiere decir pasividad. En realidad se trata de una
actividad en la pasividad o viceversa que Steve Paxton explica de la siguiente
manera. Se usardn las siguientes abreviaciones: los elementos activos (a), los
elementos pasivos (p), demanda (D) y respuesta (R).

Uno puede levantar al otro (aD y PR). Uno puede caer de manera que el otro lo tenga
que capturar (pD y AR). Uno puede intentar levantar a otra persona y encontrar la
energfa traducida de manera que él/ella sea levantado/a (aD y AR), etc. Pero todo esto
tiene que ver con la intencién, que debe ser minima, y la sensacién de la intencién,
que debe ser mdxima. Cuanto mds se entienden las formas, més se convierte la
cooperacién en el tema principal, y “ésta” se define por el equilibrio de las inercias,
momenta, psicologias y espiritus de los participantes.?

Contacto-improvisacién rompe con los cdnones estéticos (danza cldsica y
moderna) y con los patrones de género en la danza vigentes hasta esa fecha en
el sentido de que éstos no determinan la forma, los papeles ni la calidad de
los movimientos. La intencién de contacto-improvisacion era trabajar desde la
perspectiva interna, independientemente de si se vefa bonito o feo. Nancy Stark
Smith explica al respecto:

estdbamos trabajando desde el interior de éste [movimiento], sin considerar nada
mds. Lo importante era la sensacién, y no especialmente el estilo, la psicologfa, la
estética, el teatro, las emociones. El proceso se simplificé realmente para concentrar
nuestra practica en los aspectos fisicos de la obra, de tal manera que pudiéramos
averiguar qué era posible, y no algo que se viera agradable.?

32. Paxton citado por Novack en Cynthia J. Novack, Sharing the Dance, Contact Improvisation
and American Culture (Madison: University of Wisconsin Press, 1990), 182. El texto original
dice: “One may lift the other (Ad & Pr). One may fall so the other must catch (Pd & Ar).
One may attempt to lift and find the energy translated so s’/he is lifted (Ad & Ar), etc.
But this all has to do with intent, which should be minimal, and the sensing of intent, which
should be maximal. The more the forms are understood, the more cooperation becomes the sub-
ject — an ‘it’ defined by the balancing of the inertias, momentums, psychologies, spirits of the
partners.” (trad. y énfasis en el texto de la autora).

33. Stark Smith citada por Novack en Sharing the Dance, Contact Improvisation and Ameri-



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 125

¢Qué significa trabajar desde el interior del propio movimiento? Un movimien-
to, mds atin una danza con otros, es algo exterior, acontece en el tiempo y el
espacio. La interioridad a la que se refiere Nancy Stark Smith es una determi-
nada forma de percepcién. Para decirlo brevemente, si miramos nuestro cuerpo
en el espejo como solemos hacerlo en clases de ballet estamos corrigiendo nues-
tras posturas y movimientos “desde fuera”. En contacto-improvisacién no pre-
domina la vista, es mds, los bailarines apenas miran y practican mds bien una
vision no fija, dirigida a algo determinado, sino mds bien suave y abierta a todo
lo que estd alrededor, se podria decir incluso difusa. El interior al que se refiere
Stark Smith se puede interpretar como una forma hédptica-cinestésica de percibir
el propio cuerpo en movimiento en contacto con otro y lo que estd alrededor.’4

La distincién fenomenolégica entre cuerpo inerte y cuerpo animado se lle-
va en este estilo a sus extremos. Sin embargo, esta diferencia, tan importante
en la fenomenologia, no muestra en la experiencia de contacto-improvisa-
cién delimitaciones tan claras como en los conceptos. Es mds, se puede decir
que existe una cierta continuidad e incluso asimilacién del cuerpo inerte en
uno animado.¥ De esta manera el cuerpo una vez mds se muestra como algo

can Culture, 68. El texto en inglés dice: “But we were working from the inside of it, not
working relative to anything else. The focus was on sensation, not particularly on style, on
psychology, on aesthetics, on theatre, on emotions. It was really pared down so that we could
deepen our practice of the physical aspects of the work, so that we could find out what was
possible instead of what looked nice.” (trad. de la autora).

34. A pesar de que en todo estilo de danza acttian diferentes sentidos a la vez y por esta
razon se puede hablar de sinestesia en la danza en general, en la estética de uno u otro estilo se
le puede dar mds importancia a un determinado sentido. Por ejemplo, en ballet, la visién y en
contacto-improvisacién, el sentido hdptico-cinestético. Véase Huschka, Merce Cunningham
und der moderne Tanz, 68-70.

35. Un buen ejemplo de la comprensién y experiencia del cuerpo fisico como animado,
como parte de lo vivo, es el método desarrollado por Bonnie Brainbridge-Cohen denominado
Body-Mind Centering que aqui puede mencionarse debido a la afinidad y larga cooperacién
entre Brainbridge-Cohen con los pioneros de contacto-improvisacién. Una de las tesis prin-
cipales de Brainbridge-Cohen es que cada célula del cuerpo estd traspasada, impregnada por
conciencia o inteligencia y que somos capaces de entrar en contacto (experimentar) con estos
“sistemas”. Durante 1980 y 1992 Brainbridge-Cohen escribié regularmente articulos para la
revista Contact Quartely Dance Journal cuyas editoras eran Lisa Nelson y Nancy Stark Smith.
El primer libro sobre Body-Mind Centering consiste en gran parte en una recopilacién de
estos articulos y éste fue a su vez editado por Lisa Nelson y Nancy Stark Smith. Véase Bonnie
Brainbridge-Cohen, Sensing, Feeling, and Action. The Experiential Anatomy of Body-Mind
Centering (Northampton, Massachusetts: Contact Editions, 1993).



126 MONICA ALARCON DAVILA

“intermedio” que no pertenece exclusivamente al émbito de lo fisico pero tam-
poco al puramente mental o espiritual 3® A pesar de este interés en la fisica-
lidad del movimiento en contacto-improvisacién, que pareciera excluir todo
tipo de modelos o estéticas determinadas, es posible reconocer cierto ideal de
corporalidad. Este puede denominarse como el prototipo de un cuerpo sensi-
ble-responsivo. Sobre este tltimo se podria agregar ademds que es inteligente,
contrario al sujeto cartesiano encerrado en los limites de su conciencia que se
domina a si mismo, a los otros y a la naturaleza. Contacto-improvisacién es
la practica de una comunicacién democritica-sensible entre las personas que
asimismo se reconocen como parte de un mundo compartido.”

El cuerpo inteligente y creativo en accion: danza-improvisacion

En el desarrollo de la danza moderna a principios del siglo xx, en su basqueda
de un cuerpo “natural y espontdneo”, a diferencia del cuerpo etéreo del ballet,®
la improvisacién se convirtié en una herramienta importante para la creacién
e investigacién de nuevas formas de movimiento.?? Sin embargo, no se impro-

36. Véase Alarcén, Die Ordnung des Leibes, eine tanzphilosophische Betrachtung.

37. En este texto lamentablemente no se puede analizar con detalle este estilo y en caso de
que fuera de interés, para una perspectiva fenomenoldgica véase Elizabeth Behnke, “Contact
Improvisation and the Lived World”, Studia Phaenomenologica 3 (2003): 39-61. Para mayor in-
formaci6n sobre contacto-improvisacion véase: htep://www.contactquarterly.com/index.php.

38. La danza moderna se define a si misma en su antitesis con el ballet. Esta yuxtaposicién
es la puesta en escena de un cuerpo de baile “expresivo”, que quiere prescindir de la regulacién
geométrica de ballet cldsico. La danza moderna se divide en la nueva danza libre: Loie Fuller
(1882-1928), Isadora Duncan (1877-1927), Ruth St. Denis (1879-1968), la danza expresionista
alemana: Rudolf von Laban (1879-1958), Mary Wigman (1886-1973), y la danza moderna ame-
ricana: Martha Graham (1894-1991), Doris Humphrey (1895-1958). El término “moderno” se
refiere al movimiento artistico y literario de finales del siglo x1x. La modernidad en la danza
se inicia de forma tardfa en comparacién con las innovaciones en la literatura, el teatro y las
artes visuales. Sélo con la aparicién de Loie Fuller en Paris en 1892 se puede hablar realmente
de la danza moderna. Véase Alarcén, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische Betrach-
tung, 3.

39. Improvisacién no es realmente un novum dentro de la historia de la danza. En las tem-
pranas danzas del Quattrocento que surgieron en las cortes italianas al inicio del Renacimiento
ya se pueden reconocer “improvisaciones”. Véase Alarcon, Die Ordnung des Leibes. Eine tanz-
philosophische Betrachtung, 76. En este articulo nos concentraremos especialmente en la danza
contempordnea actual y remitiremos brevemente a sus origenes en la danza moderna.



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 127

visaba en el escenario, esto estaba mds bien restringido a ser un método de
aprendizaje para intensificar la sensibilidad corporal o bien para reunir “mate-
rial de movimiento” dentro de las clases de danza. Es recién con la denomina-
da danza posmoderna en los afios setenta cuando se empezd a improvisar en el
escenario y los espectadores asistian a un proceso, a una obra de la cual no se
sabfa como se iba a desarrollar y menos atin terminar.+ En estas presentaciones
tenfan un papel muy importante el azar y la espontaneidad de los bailarines/
actores. A partir de los anos ochenta y noventa hasta nuestros dias con la asi
llamada, danza contempordnea, se puede apreciar un creciente interés por la
improvisacién y sus posibilidades en el escenario. Incluso ha pasado a formar
parte hoy dia de sistemas coreograficos contemporaneos tan importantes como
por ejemplo los de William Forsythe, Amanda Miller y Jonathan Burrows.+"

El empleo de improvisacién en la danza trata de romper con lo conocido
(hébitos, memoria) para explorar de manera sistemdtica movimientos y situa-
ciones nuevas. Porque el pasado es renovado continuamente y el futuro es
incierto, este estilo en especial se presta para analizar la temporalidad en la dan-
za.** Se puede decir que este tipo de danza se compone en el momento mismo
en que va apareciendo, su modo de presentacién coincide con el momento de
su creacion: “La improvisacién es una forma de estar presente en el momen-

40. Como danza posmoderna se entiende en general un conglomerado de diferentes es-
tilos de danza que surgieron en los afios setenta influenciados por una forma de arte-accién
denominada Happening en Nueva York. Sin embargo, el concepto de danza posmoderna es
un concepto bastante discutido entre los especialistas en teorfa de la danza. En realidad hay
diferentes interpretaciones acerca de lo que es realmente posmoderno en este estilo. Incluso en
cuanto a su inicio hay discrepancias. Para algunos autores la danza posmoderna empieza con
Merce Cunningham mientras que para otros apenas algunos afios mds tarde con las presen-
taciones experimentales de danza en la iglesia Memorial Judson Church. Sally Banes incluso
considera que las danzas posmodernas son en su esencia modernistas. Para més detalles sobre
esta discusién y concepto véase Sabine Huschka, Moderner Tanz. Konzepte, Stile, Utopien
(Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2002), 246-277.

41. Si bien se podia reconocer incluso en la danza posmoderna una clara demarcacién
entre los diferentes estilos de danza, en cuanto cada estilo “superaba” al anterior, predomina
dentro de la danza contempordnea una cierta hibridez de estilos. Bailarines contemporéneos
entrenan diversas técnicas de danza como ballet e improvisacién y se espera de ellos una gran
flexibilidad. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 117-118.

42. Hay diferentes formas de improvisacién en danza que en este articulo no pueden tra-
tarse especificamente. Sin embargo, se puede decir que todas estas formas comparten la in-
tencién de crear movimientos nuevos a partir del “aqui” y “ahora”. Véase Lampert, Tanzim-
provisation.



128 MONICA ALARCON DAVILA

to, y la conciencia de ti mismo al interior de aquel momento desafia y afina tu
presencia en cada momento subsecuente”.#

La improvisacién en la danza se entiende generalmente como opuesta a
una coreografia en la cual todos los movimientos, temas, entre otros aspectos,
estdn predeterminados.** Sin embargo, esto no quiere decir que la improvisa-
cién carezca de intencidn y se halle expuesta al azar. Al contrario, una impro-
visacién exitosa depende en la mayoria de los casos del dominio y célculo del
azar. Este tltimo desestabiliza lo conocido y rompe el flujo habitual de las
preferencias personales. En caso contrario, segin Lampert, la bailarina repi-
te lo conocido y reafirma sus preferencias.® A diferencia de otras técnicas en
la improvisacién las bailarinas no aprenden un vocabulario determinado de
movimientos, sino a crear danzas de forma espontdnea. Asi, el pasado se renue-
va continuamente y el futuro se mantiene en una incertidumbre provocada.
Lo conocido y lo desconocido se encuentran para crear situaciones nuevas:

La improvisacién nos impulsa a extendernos hacia, a expandirnos mds alld, a extraer-
nos de aquello que era conocido. Nos alienta o incluso nos obliga a ser “comados por
sorpresa’. Sin embargo, nunca podriamos lograr este encuentro con lo desconocido
sin involucrar lo conocido.4°

43. Kent de Spain, “The Cutting Edge of Awareness: Reports from the Inside of Impro-
visation”, en Taken by Surprise. A Dance Improvisation Reader (27-40), eds. Ann Cooper All-
bright y David Gere (Connecticut: Wesleyan University Press, 2003), 27. El texto en inglés
dice: “Improvisation is a way of being present in the moment, and your awareness of yourself
within that moment both challenges and refines your presence in each subsequent moment.”
(trad. Emilie Carreén).

44. La contraposicion inicial entre improvisacién y coreografia es dificil de mantener en la
danza contempordnea. Formas hibridas de composicién como por ejemplo “improvisacion es-
tructurada” o “coreografia momentdnea” han acercado estas dos estéticas una a la otra. Lampert
propone, basdndose en el concepto de la obra de arte abierta de Eco, denominar a las coreo-
grafias obras de arte cerradas a diferencia de obras de arte abiertas que trabajan con improvi-
sacién. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 38.

45. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 142 y 174.

46. Susan L. Foster, “Taken by Surprise. Improvisation in Dance and Mind”, en Taken by
Surprise, 4. El texto original dice: “Improvisation presses us to extend into, expand beyond,
extricate ourselves from that which was known. It encourages us or even forces us to be
‘taken by surprise’. Yet we could never accomplish this encounter with the unknown wi-
thout engaging the known” (trad. Emilie Carredn).



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 129

Durante la improvisacién es necesario un estado de atencién permanente (pre-
sencia) que permite a los bailarines percibir el flujo de diversa informacién
tanto del interior (pensamientos, imdgenes, impulsos, preferencias, reticen-
cias, entre otros) como del exterior. Cuando sucede algo inesperado el baila-
rin de pronto no sabe cémo va a continuar. Tiene muchas posibilidades que
van desde el orden hasta el caos. En esos momentos el bailarin pierde el con-
trol sobre la continuidad de la danza y debe decidir “espontineamente” cémo
seguir. En esta determinacion el bailarin se deja afectar por el “mundo” e inte-
ractda con él.

El “filo de la conciencia” hiende més profundo que eso. La improvisacién, como la
entiendo, es una practica de la atencién: cuanto més se atiende al movimiento y a la
memoria y a la percepcién e intencién, més se llega a comprender que la realidad
misma se basa en la relacién entre nuestra atencién y el mundo. Se percibe que nues-
tra atencidn estd a la vez seleccionando y formando nuestra experiencia en tiempo
real, pero que lo que selecciona y forma no es completamente de nuestra eleccién,
porque el mundo estd improvisando también; y que la danza, nuestra interaccién
con el mundo, nos forma como nosotros formamos el mundo.*

Para tomar una decisién la bailarina tiene que anticipar en su imaginacién el
préximo movimiento. Para anticiparlo debe tener presente al mismo tiempo
aquel que acaba de realizarse. De esta forma podrd decidir creativamente en el
aqui y ahora el préximo, la evolucion a realizar. Si ademds baila con otros bai-
larines debe tener una vision global de las dindmicas espacio-temporales que
surgen para interactuar con ellos. Esto quiere decir que en el presente estdn
contenidos tanto el pasado como el futuro inmediatos. Lampert habla en este
caso de la necesidad de un “pensamiento rdpido” porque son decisiones que
deben tomarse en segundos.*® Maxine Sheets-Johnstone ha elaborado asimis-

47. Kent de Spain, “The Cutting Edge of Awareness”, 37. El texto original en inglés es el
siguiente: “But the ‘cutting edge of awareness’ cleaves deeper than that. Improvisation as I
understand it, is an attentional practice: the more you attend to movement and memory and
sensing and intention, the more you come to understand that reality itself is based on the re-
lationship between our attention and the world. You sense that your attention is both selecting
and forming your experience in real time, but that what is being selected and formed is
not completely of your choosing, because the world is improvising too; and that dance, your
interaction with the world, forms you just as you form the world” (trad. Emilie Carreén).

48. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 182.



130 MONICA ALARCON DAVILA

mo el concepto de thinking in movement para explicar el fenémeno y la com-
plejidad de la improvisacién en la danza. Uno de los problemas fundamen-
tales para entender la temporalidad en la danza consiste para la filésofa en el
hecho de que interpretamos el tiempo como una sucesién de eventos discre-
tos: primero se mueve la mano, después la pierna y asi sucesivamente. Por el
contrario, en su interpretacion del pensamiento en movimiento Sheets-Johns-
tone describe una experiencia de movimiento en la que todas las evoluciones
individuales se mezclan en una experiencia cinética Gnica:

El movimiento giratorio que estoy haciendo con mi cabeza encapsula la danza, como
si, en su momentum estuviera recogiendo todo aquello que ha pasado antes y todo lo
que podria quedar por delante. Cada movimiento real aqui-ahora de la danza tiene
tal densidad, un gestar de ser que extiende el momento presente, transfigurdndolo
de una simple fase pasajera de movimiento en una abundancia o plenitud cinética
que irradia hacia afuera en una ilimitada procesién de movimiento. El presente
continuo que experimento es entonces indistinguible del movimiento real que aqui
y ahora estoy creando.*

El estado (provocado) de “no-saber” en la danza-improvisacién, que obliga a
los bailarines a responder espontdneamente cuando surgen situaciones inespe-
radas, se describe como un estado de alerta, como si fuera un asunto de vida o
muerte. La correspondencia entre interior y exterior, de pensar y sentir en esos
momentos la describen los bailarines como “presencia”. Todos los sentidos y
la fuerza del pensamiento se activan para sobrellevar la situacién. La persona
estd en el aqui y ahora (being where you are) y el movimiento que se estd rea-
lizando es justamente el adecuado® La atencién dirigida a lo que sucede en el
presente desempena un papel primordial en este proceso.

49. Maxine Sheets-Johnstone, “Thinking in Movement”, The Journal of Aesthetics and Art
Criticism 39, nim. 4 (1981): 405. El texto original dice: “The turning movement I am now
making with my head capsulates the dance, as it were, gathering up in its momentum all that
has gone before and all that might lie ahead. Each actual here-now movement of the dance
has such a density, a pregnancy of being which stretches out the present moment, transfi-
guring it from a mere passing phase of movement into a kinetic fullness or plenitude which
radiates outward on a boundless procession of movement. The ongoing present I experience is
thus indistinguishable from the actual movement I am here and now creating.” (trad. Emilie
Carredn).

50. En la danza-improvisacién no existe un movimiento equivocado. Incluso el supuesto



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 131

De una fenomenologia conceptual a una experiencial

Esta cita no es la descripcién de una improvisacién, tampoco una oracién, es
la interpretacion que la fenomendloga francesa Natalie Depraz hace junto con
Varela y Vermersch de un concepto muy importante en la fenomenologia de
Husserl denominado epoché.

Suspendo mis creencias y prejuicios “realistas” sobre lo que me parece ser el verdadero
estado del mundo y rompo de esta manera con la actitud “natural” y la cuestiono;
vuelvo a dirigir mi atencién desde el exterior, el “objeto”, hacia el interior, la cali-
dad modal de mi vivir y de mi actuar; doy la bienvenida a lo que sucede sin tratar
de controlarlo, simplemente abro la posibilidad para lo inesperado y novedoso.

Como ella misma lo explica en su articulo: “An Experiental Phenomenology
of Novelty: The Dynamic Antinomy of Attention and Surprise”;* este parra-
fo resume el esfuerzo conjunto que realizaron los autores mencionados ante-
riormente para remitir el concepto de epoché a sus modalidades experienciales
pragmadticas en una publicacién conjunta’? A pesar de que para Depraz esta
interpretacién de la epoché ya ha sido superada en su propio desarrollo cienti-
fico por considerarla metaprictica,’* he elegido este texto porque muestra una
cierta afinidad en la actitud frente a lo inesperado que encontramos en la dan-
za-improvisacién. La epoché, asi como los diferentes “métodos” que se usan en
la danza-improvisacién (y en general en el arte performativo), es absolutamente
artificial, no corresponde a nuestra actitud diaria o natural y pone en practi-
ca un no saber y un no juzgar. En la vida cotidiana seria imposible, se podria

fracaso genera nuevamente caos y este Ultimo es un elemento imprescindible en la danza-
improvisacion.

s1. Natalie Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty: The Dynamic Antinomy
of Attention and Surprise”, Constructivist Foundations 8, nim. 3 (2013): 282. El texto en inglés
dice: “I suspend my ‘realist’” beliefs and prejudices about what appears to me as being truly
the state of the world and thus break with the ‘natural’ attitude and question it; I redirect my
attention from the exterior, the ‘object’, to the interior, the modal quality of my living and
acting; I welcome what happens without controlling it, thus opening up the possibility of
unexpectedness and novelty” (trad. de la autora).
52. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 280-287.

53. Véase Natalie Depraz, Francisco J. Varela et al., On Becoming Aware: A Pragmatics of
Experiencing (Boston: Benjamins Press, 2003).

54. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 282.



132 MONICA ALARCON DAVILA

decir incluso peligroso “suspender” nuestros habitos, creencias y saberes. Por
esto mismo estos “métodos” hacen explicito lo implicito en nuestra experiencia.
Cortan, enajenan el flujo habitual de ésta, que por lo comtn se proyecta hacia
lo otro, sumida en la prictica, para tematizar la estructura y los momentos de
la experiencia misma. Por esta razén he argumentado en otros lugares por la
cooperacion entre fenomenologia, danza e investigacién artistica en una teo-
ria de la experiencia, asi como en favor de una fenomenologia performativa.’s

Epoché es un concepto bastante complejo en el pensamiento husserlia-
no, pues el filésofo da diferentes versiones de él a lo largo de su vasta obra, de
manera que hay muy diversas interpretaciones, discusiones y malentendidos
al respecto que aqui no pueden desarrollarse.s® Sin embargo, reina el consenso
de que para Husserl la epoché significa el método imprescindible sin el cual no
es posible “practicar” fenomenologia. Se trata del acceso a los fenémenos que
s6lo es posible mediante la aplicacién del mismo. Para los fines de este articu-
lo se puede decir que para Husserl la fenomenologia debe tematizar lo que nos
estd dado, es decir, los fenémenos asi como éstos se nos presentan a si mismos
inmediatamente en la experiencia.’” Sin embargo, esto no puede hacerse des-
de la “actitud natural” (natirliche Einstellung), es decir, dar por hecho que el
mundo existe, que nosotros somos parte de él y que éste tiene una forma de ser

55. Véase Moénica Alarcén, “Teoria de la prictica-prdctica de la teorfa: un didlogo entre
investigacién artistica, danza y fenomenologia” (se publicard en el acta de la conferencia rea-
lizada en noviembre 2013 en Quito, Ecuador: Cuerpos y corporalidades); y “Kiinstlerische
Forschung und Phinomenologie als Theorie der Erfahrung im Tanz”, Hermeneia: Journal of Her-
meneutics, Art Theory and Criticism, nim. 12 (2012): 209-217.

56. Véase entre otros Shin-Yung Wang, Die Methode der Epoché in der Phinomenologie
Husserls (Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg, 2005), en: http://www.freidok.uni-freiburg.
de//volltexte/1688.

57. La Fenomenologia es una corriente filoséfica que surgié a principios del siglo xx, como
fundador se reconoce a Edmund Hussetl. Fenomenologia es una palabra compuesta que li-
teralmente puede entenderse como “la ciencia de los fenémenos”. Ahora bien, fenémeno es
cémo una cosa se muestra de manera directa (inmediata) a nuestros sentidos. Sin embargo,
resulta importante destacar que se trata de la manera de mostrarse “la cosa a si misma” y no
s6lo de una forma subjetiva de aprehender el fendmeno. La fenomenologia trata justamente
de superar la dicotomfa entre subjetividad y objetividad. En resumidas cuentas se puede decir
con Dan Zahavi que fenomenologia es un andlisis filoséfico que investiga las diferentes ma-
neras en que los fendmenos se muestran a si mismos para nosotros, seguido de una reflexion
posterior al respecto que procura elucidar las estructuras cognitivas que posibilitan que los
fenémenos se muestren a si mismos de la manera en que lo hacen (véase Dan Zahavi, Phino-
menologie fiir Einsteiger (Paderborn: Wihelm Fink, 2007), 13.



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 133

por completo independiente de nosotros. Para Husserl es necesario tematizar
los presupuestos de esta “actitud”. La fenomenologia exige no sélo “suspender”
las presuposiciones y costumbres que rigen nuestra vida cotidiana, sino que
ademds requiere poner en “paréntesis” también todas las “creencias” metafisi-
cas que rigen nuestro pensamiento y conocimiento acerca del mundo, la vida
y nosotros mismos. Una vez que hayamos realizado esta ¢poché recién tene-
mos acceso a los fenémenos. Asi descubriremos que nuestra subjetividad no
es un objeto mds entre otros, sino que tiene una forma de ser muy peculiar’®

En su articulo “An Experimental Phenomenology of Novelty” Depraz
argumenta a favor de una renovacion de la fenomenologia conceptual en una
experiencial. El concepto clave para este cambio constituye para la autora la
“sorpresa”, porque ésta permite un acceso desde ese punto de vista a la expe-
riencia como algo novedoso (nuevo). Sorpresa involucra siempre novedad y esto
impele a la actitud filoséfica conceptual a ir mds alld de si misma. Mientras
que la mera conceptualizacién tiende a un pensamiento sistemdtico un tanto
cerrado, una fenomenologfa experiencial va de la mano con la exploracién y el
descubrimiento® Depraz propone en efecto una forma experiencial de “leer y
escribir textos”, pues como fil6sofa tiene que ver con textos y no con datos
empiricos.®® El objetivo en este ensayo no es exponer la teorfa de Depraz con
detalle, sino destacar las resonancias conceptuales/experienciales de esa teoria
con el tema de la improvisacién en danza, y su estructura temporal-corporal.

Me limitaré al articulo “An Experiental Phenomenology of Novelty” sin
considerar otros textos de la autora sobre el tema. Depraz propone reempla-
zar los conceptos de epoché y conciencia, que tienen un papel fundamental en
la teoria de Husserl, por el concepto de atencién-vigilante. Gracias a la aten-
cién es posible situar la epoché en un proceso diario concreto, ligado a la expe-

58. Véase Rudolf Bernet, Iso Kern et al., Edmund Husserl: Darstellung seines Denkens
(Hamburgo: Meiner, 1996), 56-74.

59. Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 284. El texto en inglés es el
siguiente: “‘surprise’ will be the phenomenon that I crucially need and that will compel me
to renounce the pure conceptual level of analysis. The working hypothesis is that surprise
is the experiential access to experience as novelty. In short surprise goes hand in hand with
novelty and compels the philosophical conceptual attitude to go beyond itself. Whereas con-
ceptuality alone tends to favor a systematic closure, experiencing goes hand in hand with
exploration and discovery. Therefore, surprise as novelty is a crucial lever in reforming the
philosophical attitude into an experiencing one. So no longer ‘conceptualizing first’ but ‘ex-
periencing first’!”

60. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 282-283.



134 MONICA ALARCON DAVILA

riencia individual personal (primera persona). La atencién es para Depraz el
indicador que acompana la modalidad de la presencia de una persona ya sea
en un evento externo o interno, experimentada como un estado de vigilancia
o si se quiere de presencia aumentada. La ventaja de la atencién es que es un
método, pero al mismo tiempo una experiencia. Con independencia de lo que
experimentemos lo hacemos siempre y cuando le prestemos atencion. Especial-
mente interesante en su teoria es que Depraz concibe la atencién-vigilancia en
una relacién de “antinomia dindmica” con la sorpresa. Esto quiere decir que
no se trata de una oposicion estdtica sino mds bien de un movimiento circular
entre atencion-vigilancia y sorpresa. Las primeras no existen sin la segunda ni
viceversa. Sin embargo, la sorpresa no es equivalente a algo totalmente ines-
perado pues en la atencién-vigilancia hay una cierta “espera” o expectativa de
lo que estd por venir. La atencidn-vigilancia es una forma de “temporalidad
corporal”, la cual depende de la “espera” que serfa una tensién hacia el futuro
inmediato. Experimentar algo como novedoso ya es una forma de experimen-
tar/explicar la sorpresa que por un lado rompe con la linearidad del tiempo y
por otro intensifica una relacién atencional con lo inesperado. ;De qué mane-
ra se rompe esta linearidad? El acontecimiento futuro inesperado no es sélo
algo que sucede en el futuro (protencién) sino que éste se retropropaga y reac-
tiva. Esto quiere decir que la atencién-vigilancia se puede “cultivar”, practicar.
Ademds somos capaces por ejemplo de revivir acontecimientos pasados de una
forma mds vivida que de lo que experimentamos en el momento en que efec-
tivamente ocurrieron. La atencién-vigilante en su antinomia dindmica con la
sorpresa no se restringe al presente en su tensién al futuro sino que se puede
mover libremente en el tiempo y revivir el pasado. Tanto la atencién-vigilante
como la sorpresa son componentes de un proceso dindmico tnico en la gene-
racién de experiencias. Se pueden entender como los dos segmentos ritmicos
temporales en un proceso circular. La sorpresa como la concibe Depraz es un
fenémeno complejo que en este texto no puede desarrollarse con detalle, sin
embargo, es importante mencionar brevemente sus diferentes momentos. La
sorpresa, como se mencioné con anterioridad, no es del todo inesperada sino
que de alguna manera se antecede a si misma en la forma de la espera (tem-
poralidad). Cuando alguien se sorprende de algo no sélo lo piensa, sino que
reacciona también “corporalmente” frente a ello. Depraz le atribuye especial
importancia al ritmo cardiaco. Por otro lado la sorpresa estd ligada a los afec-
tos y emociones. Un aspecto relevante que debe considerarse es el lenguaje de
la sorpresa, éste se manifiesta de diversas maneras: en un lenguaje paraverbal



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 135

orgdnico corporal, en las expresiones del cuerpo y en las expresiones semdnti-
cas y verbales que expresan sorpresa.®!

A pesar de que en este breve andlisis se han dejado de lado aspectos fun-
damentales del articulo de Depraz para concentrarnos en su interpretacion
experiencial de la sorpresa,® es posible reconocer algunas coincidencias con
los textos de los bailarines que es importante mencionar. Lejos de reflejar una
pérdida absoluta del yo o un puro éxtasis dionisiaco, los bailarines hablan de
una atencién, de una intencidn, asi como de una presencia e incluso una for-
ma de “pensamiento rdpido” que no deben confundirse con los actos de
una conciencia discursiva explicita.” La reflexién de Depraz sobre la aten-
cién-vigilante en relacién con la sorpresa puede aplicarse en este sentido a
la danza-improvisacién y su proyeccién hacia el futuro. Sin embargo, en la
interpretacién de los bailarines no sélo la proyeccién al futuro inmediato tie-
ne un papel destacado, sino también lo que acaba de suceder (retencién). En
este sentido es posible hablar de un presente que se extiende. La circularidad
del tiempo se puede interpretar en este caso como la presencia del futuro en el
pasado y del pasado en el futuro que densifican un presente el cual se concre-
tiza, se extiende en un movimiento espacio-temporal-corporal. Sheets-Johns-
tone lo describe muy bien como un presente continuo que atina el pasado y el
futuro. El concepto de conciencia cinestética falta en Depraz pero para poder
experimentar y teorizar acerca de esta conciencia necesitamos una atencion-
vigilante dirigida hacia ella, de tal manera que tal vez la conciencia cinestética
presupone la atencién vigilante. La conciencia cinestética por otro lado invo-
lucra diferentes estratos, estd ligada a la afeccion, a los sentimientos, hébitos,
reflejos, movimientos, entre otros. No se trata de una conciencia discursiva,
sino “sensitiva”, como es también el caso de los conceptos de reflexién sensible
o conciencia corporal, de modo que es necesario preguntarse en qué medida
el concepto y la experiencia de la atencién-vigilante constituyen realmente un
aporte para este tipo de experiencias y conceptos.

61. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 283-28s.

62. La teorfa de una antinomia dindmica de la atencién-sorpresa es el resultado de una
investigacién transdisciplinaria de la autora en el Archivo de Husserl, Exs, en Paris. La com-
plejidad de este proyecto y su relacion con la psicologia y la neurofenomenologia no se han
considerado en este articulo. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”,
285-286.

63. Véanse las paginas 126-129.



136 MONICA ALARCON DAVILA

La actitud de los bailarines, que en parte ha sido descrita por ejemplo por
Paxton como una actividad en la pasividad o una pasividad en la actividad, se
puede relacionar con la apertura expectante de Depraz en el sentido de que una
actividad, una reaccidn, estd estructurada de una forma dialégica que es recep-
tiva y activa al mismo tiempo consigo misma, con los otros, con las cosas, con
el mundo.®# La importancia de la prictica en la constitucién de hébitos y el
desarrollo de un determinado “saber” no tedrico es, en el caso de los bailarines,
muy significante. En la observacién de Depraz de que la atencién-vigilante se
puede “cultivar” destaca la relevancia de la prictica y su estructura temporal
en el sentido que se retropaga y reactiva. Tanto la atencién vigilante como las
diferentes técnicas de improvisacion contrarrestan la tendencia a una repeti-
cién mecdnica de lo conocido. El concepto de presencia aumentada me pare-
ce importante pero ;de qué manera se relaciona con la ausencia? Y ;es posible
interpretarla como presente? Gerald Siegmund, reconocido teérico de la dan-
za en Alemania, propone interpretar por ejemplo la danza no desde la presen-
cia sino desde la ausencia.® Depraz es una gran conocedora de Husserl de tal
manera que le resulta familiar el concepto de presente viviente que a mi parecer
serfa el adecuado para describir/teorizar acerca de la temporalidad que estd en
juego en este caso concreto y que ademds permitirfa pensar un presente dind-
mico que se extiende y transforma en sus retenciones y protenciones inme-
diatas hasta incluir la ausencia. Pienso que, en el presente viviente, presencia
y ausencia estdn entrelazadas una con otra de forma dindmica en un presente
vivido como extenso, y no como un punto en la linea del tiempo. Lamenta-
blemente la autora no desarrolla este concepto en este articulo en particular,
por lo que quedan algunas preguntas abiertas y temas que deben desarrollar-
se con posterioridad.®®

La interpretacién de la fenomenologia husserliana por Depraz es novedosa
y refrescante si se tiene en cuenta que esta filosofia se considera hoy dia como
una corriente del pasado superada entre otras por la hermenéutica y el exis-

64. Véanse las pdginas 123 y 124.

65. Véase Gerald Siegmund, Abwesenbeit. Eine performative Asthetik des Tanzes. William
Forsythe, Jérome Bel, Xavier Le Roy, Meg Stuart (Bielefeld: Transcript Verlag, 2006).

66. Véase Klaus Held, Lebendige Gegenwart: die Frage nach der Seinsweise des transzendenta-
len Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik (Colonia: Wasmund,
1963). Como una introduccidn a la teorfa del tiempo de Husserl, quien considera el papel de la
corporalidad en la constitucién del tiempo, se recomienda el libro de James Mensch, Husser!’s
Account of our Consciousness of Time (Milwaukee: Marquette University Press, 2010).



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 137

tencialismo. En especial debe destacarse el papel fundamental que la autora
atribuye a las descripciones en primera persona, asi como el aspecto experien-
cial de la fenomenologia. Sin embargo, a pesar de que entiendo la postura de
Depraz, pienso que la parte experimental/experiencial, sobre todo en una teo-
ria sobre el cuerpo, se puede expandir un poco mds y ofrecer diversas posi-
bilidades para experimentar con otros lenguajes, también corporales. Quiero
llamar la atencién, ademds del ritmo cardiaco que Depraz menciona en su
articulo, hacia su omisién en las descripciones de un estado totalmente rela-
jado de tensién muscular y sobre todo de una respiracién tranquila, lenta y
profunda.®” Este estado relajado-atento-abierto va acompafiado de una propio-
cepcién continua de tal manera que se podria hablar de un didlogo descripti-
vo, 0 resonancia corporal-emocional, como por ¢jemplo el movimiento de las
costillas durante la respiracién, suspiros, tensiones, parpadeos, pero también
asociaciones, recuerdos, placer, entre otros. Adentrarse en el fenémeno de la
descripcién puede ser paulatino y aumenta al ritmo de la respiracién. La acti-
tud es mantenerse tranquilo y dejarse llevar, por eso se trata de algo espon-
taneo, libre. Es una actividad motivada por lo percibido, por lo pensado, no
“hecho”. Es una experiencia que abarca todos los sentidos y se expande en el
espacio, como sumergirse en lo experimentado, pensado. Lo sorprendente no
es stibito, sino paulatino. En realidad no es sorprendente porque es evidente. Si
se pudiera expresar asi, dirfa que es una sorpresa dilatada, extensa que lo abarca
todo. Cada célula del cuerpo y cada pensamiento es una sorpresa impregnada
de tranquilidad. Pensamientos, emociones, respiracién, sensaciones se unen,
se complementan. La escritura, la descripcién es una parte mds e intensifica la
experiencia. El tiempo es circular porque se suspende, permanece en su trans-
currir. El texto puede ser a veces un poco poético, pero no necesariamente.
Ademids en mi caso este tipo de experiencias en las descripciones son transfor-
mativas. Han cambiado mis pensamientos, sensaciones, emociones en relacién
por ejemplo con las flores, con los caballos y las piedras en mi vida diaria y

67. En el caso de las descripciones pienso que hay diferentes formas de hacerlo dependiendo
de lo que queremos describir, pero también del cardcter, sensibilidad e interés de cada perso-
na. Mi propia experiencia con las descripciones es multiple. Husserl no explica exactamente
cémo debemos hacerlo de tal manera que se trata de un espacio relativamente abierto donde
se pueden probar diversas maneras de acercarse a los fenémenos. Para mi las descripciones
son improvisaciones. Depraz propone la “entrevista elucidativa” como método apropiado para
una fenomenologia experiencial. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Nov-
elty”, 282.



138 MONICA ALARCON DAVILA

en la teorfa. Una ventaja en la propuesta experiencial de leer y escribir textos
que propone Depraz es relacionar las teorfas que leemos y escribimos con esta
parte experiencial de cada uno. En general estas experiencias no se mencio-
nan en un texto porque no son del todo cientificas. En este caso concreto he
hecho una descripcién/reflexién de mi propia experiencia “corporal” mientas
describo. De alguna manera al describir mientras escribia el texto, pero tam-
bién al recordar, con las palabras de Depraz, “revivia” experiencias pasadas.

Con relacién a la “sorpresa” en danza-improvisacién me gustaria hacer alu-
sién a una forma de ella que no ha sido mencionada de manera explicita en
este articulo. Se trata de una sorpresa “reflexiva” de la que se habla a menudo
en las clases de danza-improvisacién: “jsorpréndete a ti misma!” Esto quiere
decir un llamado mds activo que en las descripciones fenomenolégicas para
explorar aquellos aspectos que negamos, que no nos gustan, que nos dan mie-
do, con los que no nos identificamos; en definitiva: “lo otro”. Esto es posible
porque estamos en un espacio protegido y seguro donde podemos explorar, sin
consecuencias, practicas que en la vida diaria pueden ser peligrosas. El bailarin
Dominik Borucki describe esta situacién de la siguiente manera:

La bailarina [con la que estoy improvisando] hace un movimiento que me parece
vulgar, no me gusta o incluso me da vergiienza. Me distancio de ella internamente,
sin percibir mi propia limitacién, es decir que no puedo hacer otra cosa que retirar-
me. Darme cuenta de ello [Bewusstheit] tal vez me permitirfa reaccionar de manera
diferente, independiente de estos prejuicios y sentimientos, y asi podria reaccionar
por ejemplo sin juzgar, de manera triste o divertida (o también consciente, de forma
distanciada y avergonzada). Asi serfa posible crear una danza que muestra una relacién
entre dos personas que realmente reaccionan entre si, y no tan s6lo una imagen de
dos personas que de manera inconsciente huyen una de otra, cada una insistiendo

en sus patrones de movimiento y pensamiento.®®

68. Dominik Borucki, “Denken in der Tanzimprovisation”, en Philosophie des Tanzes. El
texto en alemdn es el siguiente: “Eine Mittinzerin macht eine Bewegung, die mir ordinir
erscheint, mir nicht gefillt oder mir peinlich ist. Ich distanziere mich innerlich, ohne meine
Limitierung, dass ich gar nicht anders kann als mich zuriickzuziehen, als solche wahrzuneh-
men. Die Bewusstheit dessen gibe mir eventuell die Moglichkeit, anders zu reagieren, nicht
von diesem Urteils- und Gefiithlsmuster abzuhingen und zum Beispiel nichtwertend, belu-
stigt oder traurig zu reagieren (oder auch mit Bewusstheit distanziert oder peinlich beriihrt)
und somit ein Bild zu kreieren, das eine Beziehung zweier Menschen, die wirklich aufeinan-



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 139

Excurso: corporalidad y espacialidad

La experiencia que tenemos de otros cuerpos se diferencia radicalmente de la
que tenemos de nuestro propio cuerpo. Mientras los primeros pueden reducirse
con facilidad a meras cosas materiales, la experiencia primordial que tenemos
de nuestro cuerpo es la de uno vivo, animado (Leib). Sélo de manera secun-
daria reconocemos que nuestro cuerpo estd en el espacio como una cosa mds
entre otras.® De forma similar a la percepcién en contacto-improvisacién en
la que los bailarines describen que estin moviéndose desde “el interior”,7® tanto
las sensaciones/sentimientos cinestéticos, como el sentido del tacto, tienen un
papel esencial en la interpretacién fenomenoldgica del cuerpo como mio (Leib).
En su libro Ding und Raum (“Sobre las cosas y el espacio”), Husserl reconoce
la importancia del movimiento en la constitucién de las cosas y del espacio. Es
mds, este tltimo surge con los movimientos del cuerpo humano que es el punto
neutro de referencia de toda relacién espacial 7" El concepto que Husserl utiliza
en su andlisis del movimiento es el de “sistema cinestético”, el cual es entendido
como un “yo puedo”. El sistema cinestético en la filosofia husserliana signifi-
ca la posibilidad de movimientos de que dispone el sujeto para poder percibir
adecuadamente. No se trata s6lo de posiciones determinadas sino también de
recorridos. Para los fines de este articulo debe bastarnos con decir que la con-
ciencia cinestésica es una conciencia o subjetividad que tiene la capacidad de
movimiento.”* Las sensaciones/sentimientos cinestéticos no nos proporcionan
informacidn sobre otros cuerpos en el espacio, sino que estdn relacionadas con
la propiocepcién. Por esta razén puede considerarse como una forma de con-
ciencia corporal. A pesar de que toda percepcion estd ligada estrechamente al

der reagieren, zeigt, und nicht nur zwei Menschen, die unbewusst voneinander davonlaufen,
jeder auf seine Bewegungs- und Denkméglichkeiten insistierend” (trad. de la autora).

69. Véase Edmund Hussetl, Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928, Hua X1V, ed. Iso Kern (La Haya: Nijhoff, 1973), § 4, 60.

70. Véanse paginas 123-125.

71. Edmund Husserl, Ding und Raum: Vorlesungen 1907 Hua X V1, ed. Ulrich Claesges (La
Haya: Nijhoff, 1973).

72. Como introduccién al tema se recomienda el articulo de Elizabeth Behnke, “Husserl’s
Phenomenology of Embodiment”, en Internet Encyclopedia of Philosophy, especialmente el
punto quinto en el cual la autora trata explicitamente el tema de la conciencia cinestésica en
Husserl. Véase también Alarcén, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische Betrachtung,

143-187.



140 MONICA ALARCON DAVILA

movimiento, o mejor dicho, no hay una sin el otro, pareciera ser que es en el
tacto donde este entrelazamiento se manifiesta de forma mds evidente7 A
diferencia de la vista, que Husserl considera como un sentido que nos permite
percibir las cosas a cierta distancia y en un determinado horizonte junto con
otras cosas, el tacto es el sentido de la cercania. El sentido del tacto requiere la
superposicién del 6rgano que toca con la cosa tocada. Asimismo, nos da una
informacién parcial de lo tocado; para reconocer con los ojos cerrados qué es
lo que estamos tocando, necesitamos recorrer (palpar) la superficie de lo toca-
do. El tacto tiene un papel muy importante en la propiocepcién de nuestro
cuerpo pues nos presenta por un lado las cualidades de lo tocado (7astwabrne-
hmung): 1a taza tiene una estructura sélida, estd caliente y es lisa, por ejemplo.
Por otro lado mientras tocamos la taza, percibimos que son nuestras manos
las que estdn sintiendo el calor y la suavidad (Berihrungsempfindungen) de la
taza. Quiere decir que en el tacto tenemos informacién de otras cosas, pero al
mismo tiempo de nosotros mismos. En el tacto hay una forma de experiencia
muy especial que Husserl denomina “sensacién doble” (Doppelempfindung),
que se realiza, por ejemplo, cuando una mano toca la otra. En esta experien-
cia, lo tocado y el (6rgano) que toca se confunden sin dejar del todo de dife-
renciarse. Asf la mano derecha toca a la izquierda y siente su dureza o suavidad,
temperatura, tamano, forma, entre otros. Simultdneamente la mano izquierda
que es tocada siente a la mano derecha. En este sentido, la doble sensacién pue-
de entenderse como una forma de reflexién sensible, es como si el ojo pudiera
mirarse a si mismo. La “doble sensacién” tiene un papel muy importante en
la filosofia de Husserl pues es mediante ésta como podemos reconocer que el
propio cuerpo es por un lado fisico y al mismo tiempo animado (mio). Hus-
serl se limita en sus investigaciones sobre el espacio, que estdn estrechamen-
te ligadas a su teorfa de la corporalidad, al espacio visual y téctil”* Mientras

73. Sobre la relacién entre cinestecia y tacto en la teoria de danza véase Touching and Being
Touched: Kinesthesia and Empathy in Dance and Movement, eds. Gabriele Brandstetter, Gerko
Egert ez al. (Berlin y Boston: De Gruyter, 2013).

74. Véase Ulrich Claesges, Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution (La Haya: Nijhoff,
1964). A mds tardar a partir de esta publicacién sobre la constitucién del espacio en Hussetl, se
reconoce la importancia de los movimientos del cuerpo para la constitucion del espacio. Es
mds, el cuerpo es la condicién de posibilidad no constituida (el cuerpo se constituye a si mis-
mo en su doble realidad de cuerpo subjetivo y cuerpo material) para la constitucién del espa-
cio. Claesges utiliza en su escrito manuscritos que ain hoy dfa no han sido publicados en su
totalidad y ofrece una teorfa de la corporalidad del Husserl tardio que no era conocida has-



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 141

el espacio visual es bidimensional, es recién gracias al movimiento, en cuanto
me quiero acercar o alejar de algo, que tengo una experiencia tridimensional
del espacio. La posibilidad de tocar significa para Husserl disminuir la distan-
cia entre las cosas y mi propio cuerpo gracias al movimiento de este tltimo.
Para Husserl el espacio no es un “contenedor” vacio donde se encuentran los
cuerpos, sino que el espacio surge con el movimiento del cuerpo. Similar a la
esfera cinestésica de Laban, Husserl desarrolla el concepto de “espacio cerca-
no” (Nahraum), yo diria circundante, el cual estd siempre alrededor del cuerpo
independientemente del lugar en que se encuentre. Por ser el objeto mds cer-
cano, es al mismo tiempo el mds lejano: no podemos mirarlo, tocarlo, oletlo,
escucharlo, entre otros de la misma manera que otros cuerpos. En este espacio
cercano (Nahraum) se pueden distinguir diferentes direcciones: arriba, aba-
jo, derecha, izquierda, que tienen su origen en la misma espacialidad del cuerpo
y sus posibilidades de movimiento. En su articulo “Bewegung und Beriihrung,.
Zum Verhiltnis von Kinisthesen und Taktilitdt in der Phinomenologie und in
der Tanztheorie”, Madalina Diaconu reconoce ciertas similitudes entre la teo-
ria del espacio de Husserl y la de su contempordneo, el bailarin, coreégrafo y
teérico, Rudolf von Laban. Sin embargo, mientras las descripciones del movi-
miento en Husserl se caracterizan para la autora por una cierta “artificialidad”
y “automatismo”, las indagaciones sobre el movimiento en Laban poseen una
riqueza y precisién que la autora no ha encontrado en otros andlisis fenome-
noldgicos al respecto. El punto de partida para Laban no es “qué” (was) sea el
movimiento, tampoco las formas y ritmos que son percibidos por los especta-
dores. La pregunta crucial para Laban consiste mds bien en la forma de rela-
cionarse que tiene el bailarin con las fuerzas que habitan en su propio cuerpo
y por tanto en su participacién activa en la gestacién de un movimiento que
se caracteriza por “moverse a s{ mismo”.”?

A pesar de que el cuerpo en movimiento ha sido considerado seriamente por
la fenomenologfa, faltan hasta la fecha descripciones mds exactas acerca de la
experiencia subjetiva del cuerpo que se mueve a si mismo y su relacion expli-
cita con la constitucién del tiempo.7® El esclarecimiento de esta cuestién es de

ta esa fecha. A pesar de que Claesges le da mucha importancia a la conciencia cinestésica,
no la tematiza en cuanto tal. Véase Alarcén, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische
Betrachtung, 143-187.

75. Véase Diaconu, “Bewegung und Berithrung”, 250.

76. Para Merleau-Ponty el movimiento del cuerpo humano en cuanto movimiento orienta-



142 MONICA ALARCON DAVILA

suma importancia para la fenomenologia pues lo que estd en juego es la cons-
titucion de la subjetividad misma, de la conciencia. En efecto, para Husserl
sus andlisis sobre la constitucién del tiempo estdn estrechamente ligados a los
de la constitucion de la subjetividad transcendental 77 Dicho de manera sim-
ple: no es posible hablar de un “yo”, no es posible concebir un acto como el de
pensar o el de percibir, si no somos capaces de unir y relacionar una cosa con
otra. Sin el orden temporal tendriamos acontecimientos, cosas aisladas sin rela-
cién alguna entre si, es decir el caos. La pregunta principal en este articulo es
si dentro de los limites de nuestra corporalidad existe un sentido, un signifi-
cado, por decirlo asi prerreflexivo prepersonal, que se pueda reconocer como
la sintesis, no de un sujeto pensante, sino de un “sujeto” sintiente. Este ulti-
mo que es y tiene un cuerpo y que ademds estd en continuo movimiento. Para
Maxine Sheets-Johnstone la conciencia téctil-cinestésica es la “madre” de todas
las posibles formas de conciencia’® Se trata por tanto de reconocer el aporte
epistemoldgico del movimiento en la constitucién de un “yo” y del mundo. El
titulo de este articulo “La espacialidad del tiempo” pretende vincular la expe-
riencia y el andlisis fenomenolégico del tiempo al cuerpo. Se trata por tanto de
la temporalizacién y espacializacién de la conciencia.

do es la forma mds originaria de intencionalidad. Se trata de una intencionalidad prerreflexiva
que puede entenderse como un “dirigirse hacia” mds que referirse a un objeto concreto. Para
profundizar en el concepto de intencionalidad motriz en Merleau-Ponty y diferenciarlo de
la intencionalidad como la concibié Husserl, véase Xavier Escrivano, Sujeto encarnado y expre-
sidn creadora. Aproximacion al pensamiento de Merleau-Ponty (Barcelona: Prohom Edicions,
2004), 179-186.

77. La teoria del tiempo en Husserl es bastante compleja, no sélo porque escribié mucho
al respecto, sino también porque ¢l mismo se supera continuamente y retoma el tema en di-
ferentes etapas de su vida. Su fenomenologia tiene por tanto el cardcter de una “obra abierta”
y es muy dificil tener una visién completa, univoca al respecto. En vida publicé tnicamente
Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren ZeitbewufStseins, ed. Martin Heidegger (Halle an
der Saale: Niemeyer, 1928). Después de su muerte se han publicado Die Bernauer Manuskripte
iiber das Zeitbewusstsein (1917/18), Hua XXXIII, ed. Rudolf Bernet (Dordrecht [e.o0.]: Kluwer
2001); y Spite Texte tiber Zeitkonstitution (1929-1934): die C-Manuskripte, ed. Dieter Lohmar
(Dordrecht: Springer, 2006).

78. Maxine Sheets-Johnstone, 7he Primacy of Movement (Amsterdam: Benjamins, 2012), 128.



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 143

La espacialidad del tiempo

Partiendo del fenémeno de la danza, y no de la musica como lo hace Husserl,
nos vemos obligados a reconocer que el tiempo y el espacio estdn entrelazados
en el movimiento del cuerpo humano. Sin embargo, ésta no es la tnica dife-
rencia entre la musica y la danza. En la musica tenemos que ver con un “obje-
to” acustico, en la danza con movimientos propioceptivos que surgen, duran
y terminan junto con el movimiento mismo. Esta presencia de si mismo a s
mismo durante el movimiento no es exclusiva de la danza, sino que estd pre-
sente en todos nuestros movimientos. Normalmente, en nuestra actitud dia-
ria, no prestamos atencién a nuestros movimientos, sino que nos movemos
tan sélo con fines de “hacer” alguna otra cosa: escribir, tomar café, mane-
jar, entre otros. Se trata de diferentes posibilidades de movimiento que hemos
adquirido a lo largo de nuestras vidas y de las que disponemos sin necesidad
de pensar en ellas ni de tematizarlas. Desde esta perspectiva se puede inter-
pretar el cuerpo y sus movimientos como un medio que mds bien nos remite
continuamente a otras cosas. En general nos damos cuenta de nuestro cuer-
po o de nuestros movimientos recién cuando algo no funciona, por ejemplo,
al tropezarnos, cuando algo nos duele o bien a causa de una enfermedad. Sin
embargo, si prestamos atencién a nuestros movimientos éstos se hacen pre-
sentes de forma inmediata para nosotros. Elizabeth Behnke dice al respecto:

Para experimentar el cuerpo como un medio para el movimiento, es necesario
adoptar un estilo perceptual acorde a la profundidad de la dimensién de la encar-
nacién. Especificamente, para investigar tales temas, debo desarrollar una conciencia
cinestésica [...] que en el contexto actual se puede caracterizar de dos maneras: estoy
“despierta para” mi propio movimiento [...] en lugar de limitarlo a actuar como el
modo neutral “por medio del cual” experimento el mundo [...]; y no estoy obser-
vando este movimiento como si fuese un “objeto” sobre — en contra de “mi”, sino

viviéndolo “desde dentro”. 79

79. Elizabeth Behnke, “Critique of Presuppositions, Apperceptive Traditionality, and the
Body as a Medium for Movement”, Studia Phaenomenologica X1 (2011): 93. El texto original
dice lo siguiente: “To experience the body as a medium for movement, it is necessary
to adopt a perceptual style suitable for the depth dimensions of embodiment. More spe-
cifically, to research such matters, I must develop a kinaesthetic consciousness [...] in the
present context it can be further characterized in two main regards: I am ‘awake for’ my
own movement [...] rather than allowing it to serve as the unnoticed means ‘through which’



144 MONICA ALARCON DAVILA

Ahora bien, la caracteristica de la relacién que tenemos con nuestro cuerpo es
que siempre estd junto con nosotros, no podemos alejarnos de él. En esta frase
tan simple tenemos el aspecto temporal “siempre” y el espacial “junto”. Debi-
do a la propiocepcion, que en este articulo se ha desarrollado en relacién con
el tacto y la conciencia cinestética, tenemos una informacién continua, per-
manente sobre nosotros mismos. Esta continuidad desemboca en una cierta
familiaridad, en un reconocimiento continuo de “meidad”. En este sentido tal
vez se pueda entender la frase “habitar el cuerpo” del que hablan los bailari-
nes. Este habitar tiene que ver también con nuestros hdbitos, estilo personal
de hacer las cosas, de movernos e incluso con nuestro caricter, entre otros.
Este, mi cuerpo, estd presente para m{ en todo momento en forma de movi-
miento, roce, respiracion. Tanto asi que se cristaliza como lo mds cercano a un
“siempre” limitado a la duracién de la existencia individual; como una musica
de fondo o tal vez mds precisamente como un “medio” que es capaz de hacer-
se presente a si mismo en todo momento. Esta doble estructura de cambio y
permanencia en la experiencia de la temporalidad propia del cuerpo la formula
Linda Hartley en su andlisis de la funcién de la piel de la siguiente manera:

La piel se distingue de los otros 6rganos especiales del sistema nervioso —los ojos,
oidos, nariz y boca— en un aspecto importante. Percibe ininterrumpidamente su
entorno, media entre interior y exterior; no se cierra. Esta constante percepcién
sensorial es necesaria para el desarrollo del sentido de continuidad de s{ mismo;
s6lo con él puede desarrollarse un ego estable y adaptable. La piel percibe tanto
esa continuidad como los procesos de cambio que enfrenta sin cesar momento a

momento.5°

I experience the world [...]; and I am not observing this movement as though it were an ‘ob-
ject’ over-against ‘me,” but living it through ‘from within’” (trad. Emilie Carreén).

80. Linda Hartley, Wisdom of the Body Moving. An Introduction to Body-Mind Centering
(Berkeley: North Atlantic Books, 1995), 134. El texto en inglés dice: “The skin differs from the
other special organs of the nervous system—the eyes, ears, nose and mouth— in one impor-
tant aspect. It senses continually its environment, mediating between inner and outer; it does
not close. This continuity of sensory perception is necessary to the development of a sense of
continuity of self; only with this sense of continuity can a stable and adaptable ego develop.
The skin perceives both continuity and the processes of change with which it is continually
being confronted moment to moment” (trad. Emilie Carredn).



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 145

La tensién entre continuidad y cambio no tiene por qué entenderse como con-
tradiccién, tampoco en forma de una jerarquia, por ejemplo, que la razén orde-
ne el caos de los sentidos. Sino que al igual que la doble estructura del tacto, éste
abarca tanto lo tocado como el sujeto que toca, la experiencia de la temporali-
dad es doble: constante y cambiante al mismo tiempo. Esta continuidad que
en el texto citado anteriormente se denomina fundamental para el desarrollo
del “yo” (“self” 0 “ego”) no puede entenderse como el ego cartesiano, sino todo
lo contrario, puesto que este ltimo necesita de una conciencia tactual-cines-
tésica-afectiva para en algiin momento ser capaz de separar “conceptualmen-
te” la mente del cuerpo. Sin embargo, esta separacién, como ya lo ha indicado
entre otros Waldenfels, es una abstraccién posterior a una unidad primordial
que debe entenderse como tal.®

Conclusiones

En una dindmica de aparicién y desaparicién el bailarin hace evidente la mate-
rialidad y la fugacidad de la danza que pareciera sintetizar una paradoja: la
espacialidad del tiempo o la temporalidad del espacio. La danza es un arte espa-
cio-temporal-energético inseparable de los movimientos del cuerpo humano.
El tiempo de la danza consiste en la duracién de los diferentes pasos, formas,
pausas y su momento de transicién y relacion entre unos y otros. A pesar de
su fugacidad, no se trata de la adicién de pasos aislados entre si, sino de que éstos
conforman una suerte de unidad en movimiento: estdn relacionados y entrela-
zados entre si. Elizabeth Behnke describe esta situacién como una constela-
cién cinestésica multiple:

Por tanto, aunque no puedo ver simultdneamente el mismo bailarin “cerca de mi”
y “lejos de mi”, se experimenta la actual constelacion cinestésica multiple como la
cresta de una ola, cuyo pasado es efectivamente, acumulativamente presente —no
s6lo en el sentido de energfa cinética medida por un observador externo, el cual

examina idealmente el trayecto pasado, presente y futuro de la masa en cuestién

81. Bernhard Waldenfels, “Der Leib und der Tanz”, en Der Tanz in den Kiinsten 1770-1914,
eds. Achim Aurnhammer y Giinter Schnitzler (Friburgo, Berlin y Viena: Rombach, 2008) 13-
22; Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst: Vorlesungen zur Phinomenologie des Leibes, ed.
Regula Giuliani (Francfort del Meno: Suhrkamp, 2000).



146 MONICA ALARCON DAVILA

de acuerdo con las fuerzas y leyes conocidas, sino en la experiencia inmediata de la

danza desde dentro.®*

El andlisis fenomenolégico del cuerpo en la danza muestra un cuerpo en acti-
vidad, que desdice su simple reificacién para mostrarse como el “aqui y aho-
ra” de nuestra existencia. La importancia de esta perspectiva radica en que una
consideracién fenomenoldgica acerca del cuerpo humano depende en gran
medida del fenémeno a partir del cual se inicia esta reflexién. El cuerpo de
los bailarines es uno entre otros y estd sujeto a las mismas leyes fisicas. Sin
embargo, la bailarina ha aprendido a jugar, a bailar con estas fuerzas, con la
tensién o relajacién de su propio cuerpo, asi se resiste o se deja llevar por ellas.
El cuerpo en la danza no es natural, sino “cultivado” o bien habitualizado
debido a una prictica diaria, incluso la reaccién de los reflejos puede ser ejer-
citada. Asimismo, todo estilo de danza trata de acercarse a un determinado
ideal. Los bailarines prefieren, se identifican con ciertos movimientos mds que
con otros. Emociones, juicios, asociaciones pueden estar ligados a determina-
dos movimientos mds que a otros. La erupcién de lo inesperado en la danza-
improvisacién permite ahondar en una temporalidad en “crisis” ligada a los
movimientos del cuerpo humano que pareciera centrarse en el presente. Este
tltimo, no como un punto en la linea del tiempo cercado por el futuro y el
pasado, sino semejante a un presente complejo, que se extiende, retropa-
ga y reactiva. Por algunos descrita como presencia, por otros analizada como
ausencia, esta forma de experiencia temporal en la danza requiere un andli-
sis fenomenoldégico més conciso. Como tesis de trabajo en este articulo que
debe desarrollarse con mayor exactitud préximamente, se puede concluir
que el cuerpo no es sdlo el punto neutro (Nullpunk:) de nuestra experiencia
en el espacio, sino también el “presente” dindmico y extenso de nuestra expe-
riencia temporal. El tiempo y el espacio no constituyen el cuerpo sino que los
movimientos del cuerpo son la condicién (no constituida) de posibilidad para

82. Elizabeth Behnke, “Contact Improvisation and the Lived World”, 53. El texto en inglés
dice: “Thus although I cannot simultaneously see the same dancer ‘near me” and ‘far from
me, the present multi-membered kinaesthetic constellation is experienced as the crest of a
wave whose past is effectively, cumulatively present — not merely in the sense of kinetic ener-
gy as calculated by an external observer ideally surveying the past, present, and future course
of the mass concerned in light of known forces and laws, but in the immediate experience of
the dance from within” (trad. de la autora).



LA ESPACIALIDAD DEL TIEMPO 147

la constitucién de ellos. Sin duda alguna uno de los mayores desafios en esta
tarea consiste en expresar con el lenguaje experiencias que no son propiamen-
te de orden lingiiistico. Por esta razén es necesario investigar en forma deta-
llada la interaccién entre lenguaje y corporalidad. Esto quiere decir: de qué
manera corporalidad y materialidad determinan el lenguaje y el discurso asi
como de qué forma lenguaje y discurso se acercan y apropian del cuerpo.® %

83. Véase Ugo Volli, Semiotik. Eine Einfiihrung in ihre Grundbegriffe (Basilea: UTB, 2002),
366.

N.B. Este articulo es continuacién de: Alarcén, “Bewegheit und Bewegung. Gegenwirtig-
keit und Prisens im Tanz", en Leib und Leben, 166-178.





