
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, VOL. XXXVII, NÚM. 106, 15	 113

Mónica Alarcón Dávila
universidad de antioquia

La espacialidad del tiempo:
temporalidad y corporalidad en danza

Danza y filosofía son al parecer dos disciplinas no sólo diferentes, sino un 
tanto contradictorias.1 Mientras la filosofía trabaja con conceptos y se 

mueve en un ámbito teórico, la danza lo hace con el movimiento del cuerpo 
humano, el cual mientras aparece, desaparece sin dejar objeto alguno tras de 
sí.2 Este arte, un tanto descuidado por la reflexión filosófica, empieza a consi-
derarse seriamente en la actualidad.3 Una razón para este cambio es, sin duda 

1.  En este artículo me limitaré a la danza como arte escénico dividido en ballet, danza 
moderna, danza posmoderna y danza contemporánea. Hasta el siglo xix predominaba la esté-
tica del ballet. A principios del siglo xx con la “revuelta” de la danza moderna en contra de la 
estética del ballet surgieron una pluralidad de técnicas y estilos. Sin embargo, éstos no des-
plazaron del todo al ballet y éste se ha seguido desarrollando hasta el día de hoy. La estética 
del cuerpo expresivo en la danza moderna cuestionó la denominada danza posmoderna des-
de principios de los años setenta hasta hoy día. Esta última se interesa por la “fisicalidad” y 
“materialidad” de los movimientos. En la actualidad (danza contemporánea) se puede hablar 
de la coexistencia de una pluralidad de estilos. Véase Friederike Lampert, Tanzimprovisation: 
Geschichte-Theorie-Verfahren-Vermittlung (Bielefeld: Transcript, 2007).

2.  La transitoriedad de la danza ha dado origen a un mito de su no discursividad. Sin embar-
go, esta postura ampliamente representada en las consideraciones teóricas sobre la danza ha sido 
claramente criticada en los últimos años. En primer lugar, porque sólo permite una inter-
pretación metafórica sobre la danza que no considera la materialidad y corporeidad de esta 
misma. Véase Sabine Huschka, Merce Cunningham und der moderne Tanz: Körperkonzepte, 
Choreographie und Tanzästhetik (Würzburg: Königshausen & Neumann, 2000), 18. En 
segundo lugar, porque ignora la influencia del lenguaje y del discurso en la percepción misma 
de la danza. Véase Christina Thurner, Beredte Körper-bewegte Seelen. Zum Diskurs der doppel-
ten Bewegung in Tanztexten (Bielefeld: Transcript, 2009), 9.

3.  Véase Mónica Alarcón, “Einführung in die Philosophie des Tanzes”, en Philosophie des 



114	m ónica alarcón dávila

alguna, la importancia que ha ganado el tema del cuerpo a partir del body turn 4 
en los años ochenta y el reconocimiento académico de una disciplina relativa-
mente reciente denominada “teoría de la danza”.5

El cuerpo, lejos de concebirse como algo claro y distinto, como lo pretendía 
Descartes, se presenta hoy día complejo y ambiguo.6 Sobre todo los estudios 
de género han puesto en evidencia la contradicción entre una consideración 
esencialista de este mismo y una constructivista.7 Sin embargo, aun aceptan-
do la influencia cultural en la performatividad corporal, queda la duda de si 
el cuerpo humano posee una forma de actividad propia en el proceso mismo 
de su materialización o si es simplemente un sustrato pasivo.8 Más allá de con-
cepciones contradictorias que determinan al cuerpo como discurso o como 
naturaleza, es necesario reconocer su complejidad y abordarla desde diversas  
perspectivas pues: “El cuerpo es plural y contiene múltiples dimensiones”.9

Desde esta perspectiva es necesario aclarar a qué cuerpo nos referimos en la 
danza y el aporte específico de esta consideración para una fenomenología del 
mismo.10 El cuerpo en la danza es uno en movimiento, en acción. De esta manera 

Tanzes. Eine interdisziplinäre Reflexion des Tanzes. Reader des Denkfestivals, eds. Miriam Fis-
cher y Mónica Alarcón (Friburgo: fwpf, 2006), 7-12.

4.  Véase Body Turn: Perspektiven der Soziologie des Körpers und des Sports, ed. Robert Gugut-
zer (Bielefeld: Transcript, 2006).

5.  El reconocimiento académico de los estudios teóricos sobre danza varía de país en país. 
Mientras que en los de habla inglesa los “estudios de danza” (dance studies) ya se habían reco-
nocido a partir de los años setenta, éstos se establecieron en Alemania apenas en 2003. Lamen-
tablemente no tengo información certera sobre el reconocimiento académico de los estudios 
de danza en países de habla hispana. Sé por contacto directo que hay mucho interés sobre 
todo en España, México, Chile y Argentina. Los “estudios de danza” analizan especialmen-
te la historia de la danza, el vocabulario de los movimientos y su puesta en escena, las dife
rentes formas de notación y su estética respectiva.

6.  Véase Mónica Alarcón, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische Betrachtung 
(Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009), 1-2.

7.  Judith Butler, Körper von Gewicht: die diskursiven Grenzen des Geschlechts, trad. Karin 
Wördemann (Fráncfort del Meno: Suhrkamp 5, 2007).

8.  Véase Nina Degele y Sigrid Schmitz, “Embodying–ein dynamischer Ansatz für Körper 
und Geschlecht in Bewegung”, en Gendered Bodies in Motion (13-39), eds. Nina Degele, Sigrid 
Schmitz et al. (Opladen [u.a.]: Budrich UniPress, 2010).

9.  Dorothée Legrand, Thor Grünbaum et al., “Dimensions of Bodily Subjectivity”, Phe-
nomenology and the Cognitive Sciences 8, núm. 3 (2009): 280. El texto original dice: “The body 
is plural; it harbors multiple dimensions” (trad. Emilie Carreón).

10.  La supuesta contradicción entre fenomenología y danza es especialment0e cuestiona-
ble a partir de la danza posmoderna. Así como lo expresa Sally Banes en su libro Terpsichore, 



	 la  espacialidad del tiempo	 115

la danza permite abordarlo a partir de su energeia.11 De forma introductoria se 
puede decir que la danza es una forma de automovimiento12 que favorece (en 
algunos estilos) una experiencia “no-cosificadora” del cuerpo físico.13 La rela-
ción de la bailarina14 durante su movimiento con este mismo se puede con-
siderar como un tipo de “reflexión sensible” en el sentido de que ella “se da 
cuenta” (aware) de sus movimientos durante su ejecución sin necesidad de una 
reflexión explícita.15 En la danza el cuerpo se presenta no sólo como una cosa 
más en el espacio (res extensa), sino que mediante sus movimientos desarrolla 
una forma de temporalidad propia.16 Estas consideraciones acerca del movi-
miento en la danza no se agotan en explicarla, tampoco en una aproximación 

muchas de las “coreografías” posmodernas eran más bien investigaciones filosóficas (fenome-
nológicas) acerca de la danza (véase Sally Banes, Terpsichore in Sneakers. Post-Modern Dance 
(Middletown, Conn.: Wesleyan Univ. Press, 1987), 15-16.

11.  El concepto de energeia fue introducido por Aristóteles. Energeia puede traducirse y 
entenderse como “acto” a diferencia de algo que no está en acto, sino en “potencia” (dynamis). 
Dynamis quiere decir la posibilidad o disposición de actualizar (realizar) un acto determina-
do. Por ejemplo la capacidad del escultor de hacer una escultura. Si la está trabajando, pone 
en marcha esta posibilidad y entonces ya no es potencia, sino acto. Dynamis y energeia son 
dos conceptos opuestos, pero que se complementan uno con otro. El concepto de energeia de 
Aristóteles ha tenido y tiene aún mucha influencia en la filosofía. En este lugar no es posi-
ble exponer la complejidad de este concepto en su obra ni desarrollar su recepción en la filo-
sofía posterior. Para ello véase entre otros Max Jammer y Marc Lange, “Energy und Energy 
(Addendum)”, en Encyclopedia of Philosophy, ed. Donald M. Borchert, 2 (Detroit: McMillan 
Reference, 2006), fig. 3, 225-234 y 234-237.

12.  Véase Bernhard Waldenfels, “Der Leib und der Tanz”, en Der Tanz in den Künsten 1770-
1914, eds. Achim Aurnhammer y Günter Schnitzler (Friburgo, Berlín y Viena: Rombach, 
2008), 13-32.

13.  Véase Dorothée Legrand y Susanne Ravn, “Perceiving Subjectivity in Bodily Movement: 
the Case of Dancers”, Phenomenology and the Cognitive Sciences 8, núm. 3 (2009): 389-408.

14.  En este artículo se usará, por razones de estilo, alternadamente sólo un sustantivo a la 
vez, pero debe entenderse que siempre puede tener un género u otro.

15.  Esta reflexión sensible en términos husserlianos es consciente, aunque con conciencia implí-
cita, pasiva, no activa y ocurre en todo momento, incluso cuando el cuerpo está quieto. En este 
lugar quiero agradecer al filósofo Antonio Zirión por este comentario. Véase Mónica Alarcón, 
“Kinästhetisches Bewusstsein und sinnliche Reflexion in Tanz”, Studia Phaenomenologica. 
Phenomenon of Body/Phenomenology of Embodiment XII (2012): 253-262.

16.  Véase entre otros: Maxine Sheets-Johnstone, “Kinesthetik Memory”, Theoria et Historia 
Scientarium 7, núm. 1 (2003): 69-92; Rudolf von Laban, Grundlagen der Raumharmonielehre 
des Tanzes (Wilhelmshaven: Florian Noetze, 1991); Erwin Straus, Vom Sinn der Sinne: ein 
Beitrag zur Grundlegung der Psychologie (Berlín: Springer, 1956); Hermann Schmitz, “Leibliche 
Bewegung auf dem Grund der Zeit”, en Philosophie des Tanzes, 18-30.



116	m ónica alarcón dávila

estética acerca de la misma, sino que permiten ahondar en el fenómeno del 
cuerpo humano como un centro de actividad propia:

Lo que nos ofrece este número especial [de la revista] acerca del arte de la danza como 
un arte formado y ejecutado es la oportunidad de examinar con suma profundidad 
la fenomenología del carácter espacial, temporal y energético del automovimiento, 
en otras palabras, la dinámica de la experiencia cinestética.17

Para Maxine Sheets-Johnstone tanto la temporalidad como el movimiento y el 
estar animado son parte de un solo fenómeno. El análisis de estos temas está 
relacionado para la filósofa con el tema de la autotemporalización y la auto
afección de la subjetividad humana. El cuerpo táctil-cinestésico-afectivo es la 
base para la experiencia de los que ella denomina “sentimientos cinestéticos” 
que determinan nuestros movimientos y la interacción con el mundo de una 
forma dinámica.18

En este artículo se propone un diálogo entre fenomenología y teoría de la 
danza, así como entre teoría y práctica. Este intercambio entre las disciplinas 
conlleva no solamente la elaboración de una fenomenología de la danza, sino 
también una renovación de la fenomenología misma, en cuanto pensamos y 
creamos un lenguaje no sólo sobre la danza sino con la danza. El punto de 
partida de estas indigaciones es la fenomenología como la concibió Edmund 
Husserl, y su elaboración posterior en las obras de Maxine Sheets-Johnstone, 
Elizabeth Behnke, Mădălina Diaconu y Natalie Depraz, entre otras. El interés 
por esta corriente de pensamiento radica en la importancia que la fenomeno-
logía le reconoce a la experiencia (primera persona singular) y en la elaboración 
de una teoría de la corporalidad que considera la importancia del movimien-
to en la constitución de las cosas y del mundo. Según Mădălina Diaconu, lo 
que hace falta urgentemente en las investigaciones fenomenológicas actuales 

17.  Maxine Sheets-Johnstone, “From Movement to Dance”, Phenomenology & the Cognitive 
Sciences 11, núm. 1 (2012): 41. El texto original en inglés dice: “What this special issue on the 
art of dance as a formed and performed art provides us is indeed the opportunity to exami-
ne in rarified depth the phenomenology of the spatial, temporal, and energetic character of 
self-movement, or, in other words, the dynamics of ‘kinesthetic experience’.” (trad. Emilie 
Carreón, énfasis de la autora).

18.  Véase Maxine Sheets-Johnstone, “Essential Clarifications of ‘Self-affection’ and Husserl’s 
‘Sphere of ownness’: First Steps Toward a Pure Phenomenology of (Human) Nature”, Conti-
nental Philosophy Review 39, núm. 4 (2006): 361-391.



	 la  espacialidad del tiempo	 117

acerca del movimiento es la reflexión sobre la forma (wie) en que se realiza un 
“movimiento desinteresado”. Este último debe entenderse no como una mani-
festación pura de la vida, tampoco como una sobreabundancia de la fuerza 
vital, sino como la expresión de una armonía sentida propioceptivamente entre 
el cuerpo vivo y el mundo que le rodea, así como la concibió, por ejemplo, el 
bailarín y coreógrafo Rudolf von Laban.19

Habitus, técnica, memoria

El cuerpo en la danza no es un cuerpo natural, sino que se transforma por el 
ejercicio diario.20 Por esta razón es considerado en diferentes estilos de danza 
como un instrumento. Sin embargo se trata de uno muy especial, pues no se 
puede separar de la bailarina y por tanto no se deja reducir a un instrumento 
como cualquier otro. Esta compenetración entre danza y danzante la formu-
ló Yeats hace algunos años en una simple pregunta: ¿cómo podemos distin-
guir al bailarín de la danza?21 Con los conceptos de Gabriel Marcel se puede 
decir que la bailarina no sólo tiene un cuerpo sino que es su cuerpo y que por 
tanto éste no puede ser del mismo orden que los otros, sino que constituye la 
condición necesaria para todo otro posible tener.22

19.  Véase Mădălina Diaconu, “Bewegung und Berührung zum Verhältnis von Kinästhesen 
und Taktilität in der Phänomenologie und in der Tanztheorie”, Studia Phaenomenologica, 
núms. 3-4 (2003): 250 y 256.

20.  La estética de la danza moderna se caracteriza por poner en escena un cuerpo expresi-
vo, natural y animado. A pesar de que este estilo de danza es artístico y se presenta frente a 
un público, pretende encarnar la naturalidad de las leyes del cuerpo en movimiento, lo cual 
en sí es una contradicción. Esta propuesta olvida que el cuerpo en la danza está sujeto siem-
pre a estructuras de poder y a la influencia de determinados discursos. En este caso es eviden-
te que con la identificación de cuerpo y naturaleza (mujer), este estilo reafirma una vez más la 
conocida dicotomía entre racionalidad y corporalidad, así como entre masculinidad y femini-
dad (véase Susan Manning, Ecstasy and the Demon: Feminism and Nationalism in the Dances 
of Mary Wigman (Berkeley [e.o.]: University of California Press, 1993), 27-46 y Sally Banes, 
Dancing Women (Londres: Routledge, 1998), 123-167. 

21.  William Butler Yeats, Among School Children, 1928, http://rpo.library.utoronto.ca/poems/
among-school-children, consultado el 20 de marzo de 2015. El texto en inglés dice: “How can we 
know the dancer from the dance?” (trad. de la autora).

22.  Gabriel Marcel, Sein und Haben (Padernborn: Schöningh, 1954), 34-36. A pesar de su 
importancia, en este artículo no se desarrollará el tema de la reificación en la danza. Mismo 
que ha sido tratado en la teoría de la danza especialmente en la crítica ejercida al ballet. A este 



118	m ónica alarcón dávila

En el aprendizaje de todo estilo de danza el bailarín no tiene que ver sola-
mente con el entrenamiento de su propio cuerpo, sino también con un 
ideal de corporalidad al cual trata de asemejarse. Dependiendo del esti- 
lo que quiera aprender, se familiarizará con un cierto lenguaje de movimien-
to. Lo que en un inicio causaba dificultades y se podía realizar sólo con mu- 
cho esfuerzo y concentración se convertirá cada vez más en algo familiar y fácil 
de ejecutar. Un estilo de danza determinado se volverá una especie de “segunda 
naturaleza”.23 Con base en la teoría del “habitus” de Bourdieu,24 Friederike 
Lampert propone usar el concepto de “cuerpos habitualizados” en la danza. 
Para Bourdieu, el cuerpo individual no puede considerarse independiente-
mente de una cultura y una sociedad. Al contrario, éste encarna estructuras 
externas en la repetición de un acto una y otra vez. A pesar de su naturaleza 
de índole duradera, los “habitus” no son inmutables, sino flexibles.25 La apli-
cación de esta teoría de Bourdieu a la danza permite pensar la individualidad 
del bailarín insertada en determinadas normas o ideales sociales y rompe con 
la dicotomía naturaleza/cuerpo versus cultura. Sin embargo, en su concepción 
de los “habitus” falta la dinámica propia del cuerpo en movimiento. Por esta 
razón tiene sentido complementar el concepto de “habitus” con el de memo-
ria cinestésica de Maxine Sheets-Johnstone. Ambos pueden entenderse como 
una forma de memoria “corporal”. Esta última se refiere a una forma implíci-

último se le ha acusado de ejercer un dominio técnico sobre el cuerpo y por tanto de reducir-
lo a una máquina corporal. Esta interpretación del ballet ha llevado a una consideración un 
tanto progresista de la historia de la danza como si el ballet hubiera sido superado por formas 
más humanas de danza y no hubiese considerado las modificaciones dentro del ballet mismo 
y su propio discurso. Véase Huschka, Merce Cunningham und der moderne Tanz, 143-205. Una 
perspectiva un tanto diferente sobre este tema la ofrece Malda Denana en su libro Ästhetik des 
Tanzes. Zur Anthropologie des tanzenden Körpers (Transcript: Bielefeld, 2014). La autora par-
te de la diferencia, mejor dicho de la ruptura entre tener un cuerpo y ser “mi” cuerpo para 
interpretar la danza como instrumento y expresión a la vez. En su búsqueda del movimien-
to perfecto, Marionettentheater, de Heinrich von Kleist, sirve a la autora como referencia a la 
que recurre repetidamente en sus argumentaciones. Con base en Plessner, Scheler y Cassirer 
entre otros, Denana consigue formular una teoría filosófica coherente acerca de la danza en la 
que considera lo específicamente humano de este arte en relación con la artificialidad e ins-
trumentalización del propio cuerpo.

23.  Véase Gerhard Funke, Gewohnheit, Archiv für Begriffsgeschichte, t. 3 (Bonn: Bouvier, 
1958), 12-19. 

24.  Pierre Bourdieu, Die feinen Unterschiede, Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, trad. 
Bernd Schwibs (Fráncfort del Meno: Suhrkamp, 1982), 255.

25.  Véase Lampert, Tanzimprovisation, 118-126.



	 la  espacialidad del tiempo	 119

ta de memoria que se halla entrelazada con formas de experiencia corporales y 
que se diferencia de la explícita que incluye tanto la memoria semántica como 
la episódica.26 Sheets-Johnstone explica la memoria cinestésica en la danza de 
la siguiente manera:

Recordar cualquier cosa, después de todo, es haberla aprendido. Por consiguiente, lo 
que la bailarina recuerda es lo que ha aprendido cinestésicamente. Dicho de manera 
más enfática, puesto que la danza es una cuestión de movimiento, la memoria de un 
baile de una bailarina no puede estar basada sino en su experiencia cinestésica del 
movimiento que constituye la danza.27

Un cuerpo entre otros cuerpos

El propio cuerpo puede verse, tocarse, olerse, empujarse, entre otros, como las 
otras cosas. Igualmente puede calentarse, como la silla sobre la que estoy sen-
tada, por los rayos del sol. El cuerpo es una realidad material que mantiene 
en cuanto tal una relación causal con los otros cuerpos.28 Sin embargo, éste 
no sólo “padece” influencias externas sino que como órgano de percepción y 
de movimiento posee una forma de espontaneidad (actividad) propia que lo 
diferencia de las otras cosas y lo convierte en mi cuerpo: fuente y origen de la 
experiencia propia de un yo encarnado y del mundo material.

26.  Véase Mónica Alarcón, “La inversión de la memoria corporal en danza”, A Parte Rei, 
núm. 66 (2009): 1-7, http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/alarcon66.pdf y Body Memory, 
Metaphor and Movement, eds. Sabine Koch y Thomas Fuchs (Ámsterdam [e.o.]: Benjamins, 
2012).

27.  Maxine Sheets-Johnstone, “From Movement to Dance”, 47. El texto original dice: “To 
remember anything, after all, is to have learned it to begin with. Accordingly, what the dan-
cer remembers is what she has kinesthetically learned. More emphatically put, since dance is a 
matter of movement, the memory of a dance by a dancer cannot be grounded in anything other 
than in her/ his kinesthetic experience of the movement that constitutes the dance” (trad. Emi-
lie Carreón).

28.  El idioma alemán diferencia entre los conceptos de Leib y Körper. El cuerpo entendi-
do como algo material y que está sujeto en cuanto tal a una relación causal con otros cuer-
pos, es denominado Körper. El cuerpo vivido (subjetivo) es entendido como Leib. (Véase 
Thomas Fuchs, “Zwischen Leib und Körper”, en Leib und Leben: Perspektiven für eine neue 
Kultur der Körperlichkeit, eds. Markus Knaup y Martin Hähnel (Darmstadt: WBG, 2013) 
82-93. Mientras en la fenomenología se mantiene esta diferencia conceptual, en otras discipli-
nas, como por ejemplo en los estudios de teatro y de danza, se habla simplemente de cuerpo.



120	m ónica alarcón dávila

El cuerpo del bailarín es un cuerpo entre otros, como éstos está regido por 
las leyes de gravedad, inercia y roce que determinan todo movimiento de los 
cuerpos en el espacio. Sin embargo, el bailarín no es sólo movido, a diferen-
cia del movimiento de una hoja mecida por el viento, sino que “se deja” mover 
y se mueve a sí mismo. Por eso la danza es una forma de automovimiento. El 
bailarín baila con estas fuerzas, ha aprendido a entablar un diálogo corporal 
con ellas mediante la tensión, relajación y postura de su cuerpo. La doble cons-
titución del cuerpo como material y vivencial confronta al bailarín no sólo 
con el mundo de la estética, expresión y creación subjetiva sino también con 
la materialidad definida de los cuerpos en movimiento. La fuerza de gravedad 
sostiene, carga y es el punto de referencia al que siempre se vuelve. La posición 
del cuerpo es siempre en relación con la tierra y la fuerza de gravedad deter-
mina el abajo a partir del cual se establece todo arriba. En sus movimientos 
el bailarín es lanzado a un mundo al que no sólo señala y da significado, sino 
al cual él mismo pertenece y de cuyas leyes no se puede librar fácilmente: por 
más alto que salte vuelve siempre a la tierra. Sin embargo, este ser determina-
do no es simplemente pasivo, sino que pasa a ser parte de la experiencia del 
propio cuerpo, constituye más bien una prolongación del mismo (einverleiben) 
que se halla enraizado, sujeto y mecido por estas fuerzas: ésa es la experiencia 
de su cuerpo, es el elemento en el y con el cual se mueve. El pie de la bailarina 
no soporta todo el peso del cuerpo, una parte asume la tierra. Pongamos como 
ejemplo una pirueta, el cuerpo de la bailarina se tensa y construye una figura 
recta, en lo posible una línea vertical. Para ello se enraiza en la tierra y se ele-
va al cielo al mismo tiempo. Al iniciar el movimiento, dobla las rodillas para 
tomar impulso (plié ) y empieza a girar mientras se eleva (relevé ), retirando 
una pierna del suelo y apoyándola en la otra. Para girar, empuja el pie seguido 
por los movimientos del torso, de los brazos y cabeza que mantienen la verti-
cal y apoyan el girar del pie sobre sí mismo, dibujando una especie de espiral 
en movimiento con las diferentes partes de su cuerpo. Si mantiene el eje, da el 
ímpetu necesario y se relaja; la bailarina tendrá la sensación de que gira y “es 
girada”. Tiene la intención de girar, conoce las posturas y el impulso necesa-
rio para ello. Al mismo tiempo hay una especie de actividad pasiva en el sen-
tido que permite actuar, que se entrega por ejemplo a la fuerza de gravedad, a 
la inercia y al roce que codeterminan el movimiento.

En este ejemplo es posible experimentar la materialidad, la fisicalidad del 
mundo y del propio cuerpo como una cosa más en el mundo (Körper) vincu-
lado, incorporado, prolongado en la experiencia animada del propio cuerpo 



	 la  espacialidad del tiempo	 121

como mío (Leib). En la experiencia del objeto más cercano a nosotros mismos, 
nuestro propio cuerpo, experimentamos las dinámicas y fuerzas que le dan 
forma y movimiento en el espacio, las cuales actúan no sólo en la experiencia 
del mismo, sino que es posible reconocerlas en todo, también en las piedras, 
los ríos y las manzanas. En este sentido se podría hablar de una empatía cor-
poral-cinestésica que reconoce dinámicas en todas las formas y movimientos. 
Previo a la constitución de “cosas” encadenadas a un orden de causa y efecto, 
antes de ser lanzados en el mundo de los “útiles”,29 nos encontramos forman-
do parte de un mundo “animado” donde espacio y tiempo están entrelazados.

La estética del cuerpo que cae: contacto-improvisación

Newton descubrió la fuerza de gravedad cuando una manzana le cayó en la 
cabeza. A partir de este momento elaboró la teoría, vigente hasta hoy, de las 
tres fuerzas físicas que rigen el movimiento de los cuerpos en el espacio. Lo 
que él nunca entendió del todo es cómo se siente ser la manzana. Más o menos 
con estas frases empieza un documental sobre un estilo de danza denomina-
do contacto-improvisación que surgió en Estados Unidos y Europa en los años 
setenta, que fue concebido y realizado por los mismos protagonistas.30 Espe-
cialmente interesante en este estilo es que los bailarines no parten de un deter-
minado vocabulario de movimiento, sino más bien de la necesidad física que 
surge del cambio del centro de gravedad debido al contacto de un cuerpo con 
otro cuerpo. El iniciador de este estilo es Steve Paxton, quien dice al respecto:

Contacto-improvisación es un estudio de física, se trata de acción y reacción, de las 
leyes de Newton. Sin embargo, no somos meros observadores de acontecimientos 
físicos, somos las manzanas mismas de Newton, se trata de experimentar cómo se 
siente ser esas manzanas.31

29.  Martin Heidegger, Sein und Zeit (Tubinga: Niemeyer, 1986 [1926], 18a edición), 66-88.
30.  Fall after Newton es un video producido por los mismos protagonistas de contacto-

improvisación, entre ellos Steve Paxton, Nancy Stark Smith y Lisa Nelson, que muestra el 
desarrollo y principios de contacto-improvisación desde 1972 hasta 1983. El video, comentado 
por Steve Paxton, muestra entre otras la obra Magnesium considerada como el inicio de con-
tacto-improvisación en 1972. Un fragmento de este video puede verse en la página web de 
Contact Quartely Magazine: http://www.contactquarterly.com/videos/FallAfterNewton.mov.

31.  Citado por Franklin en Eric Franklin, Tanz-Imagination. Das Handbuch für Training 



122	m ónica alarcón dávila

Este documental comienza con la “danza” de un hombre (Steve Paxton) y una 
mujer (Nancy Stark Smith). Los dos visten ropas más bien deportivas y el lugar 
se asemeja más a un gimnasio que a un escenario. El bailarín se encuentra de 
pie girando y la mujer está literalmente “atravesada” en posición horizontal a 
la altura del pecho del hombre, tomada con el brazo izquierdo del cuello del 
bailarín, mientras éste la sostiene con los brazos. El bailarín gira sobre su pro-
pio eje en círculos pequeños, rápidos, dibujados por el radio del tamaño de 
sus pies y el espacio que éstos necesitan para hacerlo. La figura se asemeja a 
una cruz tridimensional compuesta por dos cuerpos unidos como si fueran 
uno solo en su movimiento. El brazo derecho de la bailarina prolonga la línea 
horizontal de esta figura más allá de su cabeza extendiéndose en el espacio. El 
contacto con el cuerpo del bailarín es con el torso, las piernas de la bailarina 
mantienen la línea horizontal que al igual que el brazo derecho están libres en 
el aire, sostenidas más bien por la fuerza centrípeta. Mientras giran, el cuer-
po de la bailarina da vueltas como una hélice en torno al cuerpo del bailarín 
y de alguna manera con el impulso del movimiento termina en un momen-
to de espaldas sosteniéndose, equilibrándose con la cintura, de espaldas, en el 
hombro derecho del bailarín. Hay una pequeña pausa, el bailarín deja de girar, 
abre los brazos, ella se deja caer hacia adelante, pende literalmente del hom-
bro del bailarín. Las piernas de ella señalan en dirección al techo, la cabeza 
hacia el piso, y dibujan una línea transversal que contrasta con la línea hori-
zontal del cuerpo del hombre. Él da unos pasos hacia la izquierda en forma de 
medio círculo de radio bastante más amplio que los anteriores y levanta por un 
momento el brazo derecho, con ello parece evitar que el peso del cuerpo de la 
bailarina la lance abajo y ruede hasta el piso. Se desplaza un poco para cam-
biar repentinamente de dirección hacia la izquierda mientras ella gira sobre 
su propio eje apoyada en el hombro del bailarín cambiando la postura. Ella 
pende ya no de espaldas, sino con la parte delantera del cuerpo, con el estó-
mago, él la sujeta un momento para soltarla de nuevo mientras giran esta vez 
más lento, cambiando continuamente los puntos de contacto de los cuerpos. 
Él apoya los movimientos con los brazos, cabeza o manos pero de una mane-
ra que permite que éstos continúen, es como si no sujetara un peso sino más 

und Bühne (Kirchzarten: VAG Verlag, 2002), 82. El texto en alemán dice: “Kontakt Impro-
visation ist eine Studie in Physik, es geht um Stoß und Rückstoß, Gewicht und Reaktion, 
um die Newtonschen Gesetze. Wir sind aber nicht Beobachter physikalischer Ereignisse, wir 
sind Newtons Äpfel selbst, es geht darum, wie es sich anfühlt, solche Äpfel zu sein” (trad. de 
la autora).



	 la  espacialidad del tiempo	 123

bien diera los impulsos o toques necesarios para mantener un equilibrio siem-
pre en peligro, y facilitar así el flujo del movimiento. Ella pende una vez más 
del hombro de él y parece enrollarse y resbalarse (como una bufanda) a lo lar-
go del cuello, hombro, torso tanto al subir como al bajar. Se ve muy relaja-
da, confiada, pero no es del todo pasiva. Parece que estuviera a punto de caer 
o cayendo continuamente pero sujetada en su caída por diferentes partes del 
cuerpo del bailarín que la sostienen pero no para detenerla, sino para mante-
nerla en movimiento. En algún momento él se afianza con las piernas de los 
hombros de la bailarina quien apoya esta postura sujetando las piernas del 
bailarín con las manos y brazos mientras giran para que los dos cuerpos no se 
separen. De pronto la bailarina devuelve las piernas del bailarín al piso, con 
un pequeño impulso hacia abajo, ambos bailarines “caen” y ruedan en el piso 
separándose un momento para encontrar de nuevo otros puntos de contac- 
to, esta vez en el piso, con los pies, espaldas, brazos y miradas y continuar con 
esta danza de contacto, fuerzas y movimiento de dos cuerpos que se encuen-
tran en un tiempo y espacio determinados. Durante sus movimientos apenas 
se miran, es como si estuvieran absortos en el movimiento mismo buscando 
cada vez un equilibrio en el peligro, en la caída, en el roce y en la pausa. Tocan 
una música corporal con la fibra de sus reflejos de tal manera que en esta fisi-
calidad propia del movimiento surge una determinada estética.

Contacto-improvisación fue desde su inicio un fenómeno grupal, muchos 
de los bailarines vivían y bailaban juntos y parecían encarnar de esta mane-
ra los ideales de los años sesenta y setenta en su búsqueda de libertad y vida 
comunitaria. Las bailarinas experimentaban con nuevos aspectos y posibilida-
des en la composición y comprehensión del movimiento. Además aspiraban a 
una forma de trabajo más democrática entre, por ejemplo, coreógrafas y bai-
larinas, profesores de danza y alumnos, entre otros. Una obra de arte indivi-
dual dentro de esta estética resulta fuera de lugar. Pues lo realmente creativo 
acontece en una experiencia compartida que produce algo nuevo y no plas-
ma tan sólo las ideas y deseos de una sola persona. Esta creación conjunta que 
deja aparecer lo novedoso, más allá de los egos individuales, sólo es posible si 
ninguno de los participantes trata de imponer su idea y manipular al resto. 
Sin embargo, esto no quiere decir que no sea viable una experiencia de la pro-
pia individualidad, al contrario se trata de una vivencia personal que no está 
determinada exclusivamente por el “yo” (ego). La inmersión de la conciencia 
en esta experiencia física es el inicio de una danza que no responde a estructu-
ras predeterminadas sino que surge en el aquí y ahora de la experiencia com-



124	m ónica alarcón dávila

partida. En este sentido el origen del movimiento no es una idea preconcebida, 
tampoco un sentimiento, sino más bien la percepción táctil-cinestésica de sí 
mismo, de los otros e indirectamente de todo lo que nos rodea. Dejar que el 
movimiento acontezca no quiere decir pasividad. En realidad se trata de una 
actividad en la pasividad o viceversa que Steve Paxton explica de la siguiente 
manera. Se usarán las siguientes abreviaciones: los elementos activos (a), los 
elementos pasivos (p), demanda (d) y respuesta (r).

Uno puede levantar al otro (ad y pr). Uno puede caer de manera que el otro lo tenga 
que capturar (pd y ar). Uno puede intentar levantar a otra persona y encontrar la 
energía traducida de manera que él/ella sea levantado/a (ad y ar), etc. Pero todo esto 
tiene que ver con la intención, que debe ser mínima, y la sensación de la intención, 
que debe ser máxima. Cuanto más se entienden las formas, más se convierte la 
cooperación en el tema principal, y “ésta” se define por el equilibrio de las inercias, 
momenta, psicologías y espíritus de los participantes.32

Contacto-improvisación rompe con los cánones estéticos (danza clásica y 
moderna) y con los patrones de género en la danza vigentes hasta esa fecha en 
el sentido de que éstos no determinan la forma, los papeles ni la calidad de 
los movimientos. La intención de contacto-improvisación era trabajar desde la 
perspectiva interna, independientemente de si se veía bonito o feo. Nancy Stark 
Smith explica al respecto:

estábamos trabajando desde el interior de éste [movimiento], sin considerar nada 
más. Lo importante era la sensación, y no especialmente el estilo, la psicología, la 
estética, el teatro, las emociones. El proceso se simplificó realmente para concentrar 
nuestra práctica en los aspectos físicos de la obra, de tal manera que pudiéramos 
averiguar qué era posible, y no algo que se viera agradable.33

32.  Paxton citado por Novack en Cynthia J. Novack, Sharing the Dance, Contact Improvisation 
and American Culture (Madison: University of Wisconsin Press, 1990), 182. El texto original 
dice: “One may lift the other (Ad & Pr). One may fall so the other must catch (Pd & Ar). 
One may attempt to lift and find the energy translated so s/he is lifted (Ad & Ar), etc. 
But this all has to do with intent, which should be minimal, and the sensing of intent, which 
should be maximal. The more the forms are understood, the more cooperation becomes the sub-
ject — an ‘it’ defined by the balancing of the inertias, momentums, psychologies, spirits of the 
partners.” (trad. y énfasis en el texto de la autora).

33.  Stark Smith citada por Novack en Sharing the Dance, Contact Improvisation and Ameri-



	 la  espacialidad del tiempo	 125

¿Qué significa trabajar desde el interior del propio movimiento? Un movimien-
to, más aún una danza con otros, es algo exterior, acontece en el tiempo y el 
espacio. La interioridad a la que se refiere Nancy Stark Smith es una determi-
nada forma de percepción. Para decirlo brevemente, si miramos nuestro cuerpo 
en el espejo como solemos hacerlo en clases de ballet estamos corrigiendo nues-
tras posturas y movimientos “desde fuera”. En contacto-improvisación no pre-
domina la vista, es más, los bailarines apenas miran y practican más bien una 
visión no fija, dirigida a algo determinado, sino más bien suave y abierta a todo 
lo que está alrededor, se podría decir incluso difusa. El interior al que se refiere 
Stark Smith se puede interpretar como una forma háptica-cinestésica de percibir 
el propio cuerpo en movimiento en contacto con otro y lo que está alrededor.34

La distinción fenomenológica entre cuerpo inerte y cuerpo animado se lle-
va en este estilo a sus extremos. Sin embargo, esta diferencia, tan importante 
en la fenomenología, no muestra en la experiencia de contacto-improvisa-
ción delimitaciones tan claras como en los conceptos. Es más, se puede decir 
que existe una cierta continuidad e incluso asimilación del cuerpo inerte en 
uno animado.35 De esta manera el cuerpo una vez más se muestra como algo 

can Culture, 68. El texto en inglés dice: “But we were working from the inside of it, not 
working relative to anything else. The focus was on sensation, not particularly on style, on 
psychology, on aesthetics, on theatre, on emotions. It was really pared down so that we could 
deepen our practice of the physical aspects of the work, so that we could find out what was 
possible instead of what looked nice.” (trad. de la autora).

34.  A pesar de que en todo estilo de danza actúan diferentes sentidos a la vez y por esta 
razón se puede hablar de sinestesia en la danza en general, en la estética de uno u otro estilo se 
le puede dar más importancia a un determinado sentido. Por ejemplo, en ballet, la visión y en 
contacto-improvisación, el sentido háptico-cinestético. Véase Huschka, Merce Cunningham 
und der moderne Tanz, 68-70.

35.  Un buen ejemplo de la comprensión y experiencia del cuerpo físico como animado, 
como parte de lo vivo, es el método desarrollado por Bonnie Brainbridge-Cohen denominado 
Body-Mind Centering que aquí puede mencionarse debido a la afinidad y larga cooperación 
entre Brainbridge-Cohen con los pioneros de contacto-improvisación. Una de las tesis prin-
cipales de Brainbridge-Cohen es que cada célula del cuerpo está traspasada, impregnada por 
conciencia o inteligencia y que somos capaces de entrar en contacto (experimentar) con estos 
“sistemas”. Durante 1980 y 1992 Brainbridge-Cohen escribió regularmente artículos para la 
revista Contact Quartely Dance Journal cuyas editoras eran Lisa Nelson y Nancy Stark Smith. 
El primer libro sobre Body-Mind Centering consiste en gran parte en una recopilación de 
estos artículos y éste fue a su vez editado por Lisa Nelson y Nancy Stark Smith. Véase Bonnie 
Brainbridge-Cohen, Sensing, Feeling, and Action. The Experiential Anatomy of Body-Mind 
Centering (Northampton, Massachusetts: Contact Editions, 1993).



126	m ónica alarcón dávila

“intermedio” que no pertenece exclusivamente al ámbito de lo físico pero tam-
poco al puramente mental o espiritual.36 A pesar de este interés en la fisica-
lidad del movimiento en contacto-improvisación, que pareciera excluir todo 
tipo de modelos o estéticas determinadas, es posible reconocer cierto ideal de 
corporalidad. Éste puede denominarse como el prototipo de un cuerpo sensi-
ble-responsivo. Sobre este último se podría agregar además que es inteligente, 
contrario al sujeto cartesiano encerrado en los límites de su conciencia que se 
domina a sí mismo, a los otros y a la naturaleza. Contacto-improvisación es 
la práctica de una comunicación democrática-sensible entre las personas que 
asimismo se reconocen como parte de un mundo compartido.37

El cuerpo inteligente y creativo en acción: danza-improvisación

En el desarrollo de la danza moderna a principios del siglo xx, en su búsqueda 
de un cuerpo “natural y espontáneo”, a diferencia del cuerpo etéreo del ballet,38 
la improvisación se convirtió en una herramienta importante para la creación 
e investigación de nuevas formas de movimiento.39 Sin embargo, no se impro-

36.  Véase Alarcón, Die Ordnung des Leibes, eine tanzphilosophische Betrachtung.
37.  En este texto lamentablemente no se puede analizar con detalle este estilo y en caso de 

que fuera de interés, para una perspectiva fenomenológica véase Elizabeth Behnke, “Contact 
Improvisation and the Lived World”, Studia Phaenomenologica 3 (2003): 39-61. Para mayor in-
formación sobre contacto-improvisación véase: http://www.contactquarterly.com/index.php.

38.  La danza moderna se define a sí misma en su antítesis con el ballet. Esta yuxtaposición 
es la puesta en escena de un cuerpo de baile “expresivo”, que quiere prescindir de la regulación 
geométrica de ballet clásico. La danza moderna se divide en la nueva danza libre: Loie Fuller 
(1882-1928), Isadora Duncan (1877-1927), Ruth St. Denis (1879-1968), la danza expresionista 
alemana: Rudolf von Laban (1879-1958), Mary Wigman (1886-1973), y la danza moderna ame-
ricana: Martha Graham (1894-1991), Doris Humphrey (1895-1958). El término “moderno” se 
refiere al movimiento artístico y literario de finales del siglo xix. La modernidad en la danza 
se inicia de forma tardía en comparación con las innovaciones en la literatura, el teatro y las 
artes visuales. Sólo con la aparición de Loie Fuller en París en 1892 se puede hablar realmente 
de la danza moderna. Véase Alarcón, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische Betrach-
tung, 53.

39.  Improvisación no es realmente un novum dentro de la historia de la danza. En las tem-
pranas danzas del Quattrocento que surgieron en las cortes italianas al inicio del Renacimiento 
ya se pueden reconocer “improvisaciones”. Véase Alarcón, Die Ordnung des Leibes. Eine tanz
philosophische Betrachtung, 76. En este artículo nos concentraremos especialmente en la danza 
contemporánea actual y remitiremos brevemente a sus orígenes en la danza moderna.



	 la  espacialidad del tiempo	 127

visaba en el escenario, esto estaba más bien restringido a ser un método de 
aprendizaje para intensificar la sensibilidad corporal o bien para reunir “mate-
rial de movimiento” dentro de las clases de danza. Es recién con la denomina-
da danza posmoderna en los años setenta cuando se empezó a improvisar en el 
escenario y los espectadores asistían a un proceso, a una obra de la cual no se 
sabía cómo se iba a desarrollar y menos aún terminar.40 En estas presentaciones 
tenían un papel muy importante el azar y la espontaneidad de los bailarines/
actores. A partir de los años ochenta y noventa hasta nuestros días con la así 
llamada, danza contemporánea, se puede apreciar un creciente interés por la 
improvisación y sus posibilidades en el escenario. Incluso ha pasado a formar 
parte hoy día de sistemas coreográficos contemporáneos tan importantes como 
por ejemplo los de William Forsythe, Amanda Miller y Jonathan Burrows.41

El empleo de improvisación en la danza trata de romper con lo conocido 
(hábitos, memoria) para explorar de manera sistemática movimientos y situa-
ciones nuevas. Porque el pasado es renovado continuamente y el futuro es 
incierto, este estilo en especial se presta para analizar la temporalidad en la dan-
za.42 Se puede decir que este tipo de danza se compone en el momento mismo 
en que va apareciendo, su modo de presentación coincide con el momento de 
su creación: “La improvisación es una forma de estar presente en el momen-

40.  Como danza posmoderna se entiende en general un conglomerado de diferentes es-
tilos de danza que surgieron en los años setenta influenciados por una forma de arte-acción 
denominada Happening en Nueva York. Sin embargo, el concepto de danza posmoderna es 
un concepto bastante discutido entre los especialistas en teoría de la danza. En realidad hay 
diferentes interpretaciones acerca de lo que es realmente posmoderno en este estilo. Incluso en 
cuanto a su inicio hay discrepancias. Para algunos autores la danza posmoderna empieza con 
Merce Cunningham mientras que para otros apenas algunos años más tarde con las presen-
taciones experimentales de danza en la iglesia Memorial Judson Church. Sally Banes incluso 
considera que las danzas posmodernas son en su esencia modernistas. Para más detalles sobre 
esta discusión y concepto véase Sabine Huschka, Moderner Tanz. Konzepte, Stile, Utopien 
(Reinbek: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2002), 246-277.

41.  Si bien se podía reconocer incluso en la danza posmoderna una clara demarcación 
entre los diferentes estilos de danza, en cuanto cada estilo “superaba” al anterior, predomina 
dentro de la danza contemporánea una cierta hibridez de estilos. Bailarines contemporáneos 
entrenan diversas técnicas de danza como ballet e improvisación y se espera de ellos una gran 
flexibilidad. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 117-118.

42.  Hay diferentes formas de improvisación en danza que en este artículo no pueden tra-
tarse específicamente. Sin embargo, se puede decir que todas estas formas comparten la in-
tención de crear movimientos nuevos a partir del “aquí” y “ahora”. Véase Lampert, Tanzim-
provisation.



128	m ónica alarcón dávila

to, y la conciencia de ti mismo al interior de aquel momento desafía y afina tu 
presencia en cada momento subsecuente”.43

La improvisación en la danza se entiende generalmente como opuesta a 
una coreografía en la cual todos los movimientos, temas, entre otros aspectos, 
están predeterminados.44 Sin embargo, esto no quiere decir que la improvisa-
ción carezca de intención y se halle expuesta al azar. Al contrario, una impro-
visación exitosa depende en la mayoría de los casos del dominio y cálculo del 
azar. Este último desestabiliza lo conocido y rompe el flujo habitual de las 
preferencias personales. En caso contrario, según Lampert, la bailarina repi-
te lo conocido y reafirma sus preferencias.45 A diferencia de otras técnicas en 
la improvisación las bailarinas no aprenden un vocabulario determinado de 
movimientos, sino a crear danzas de forma espontánea. Así, el pasado se renue-
va continuamente y el futuro se mantiene en una incertidumbre provocada. 
Lo conocido y lo desconocido se encuentran para crear situaciones nuevas:

La improvisación nos impulsa a extendernos hacia, a expandirnos más allá, a extraer-
nos de aquello que era conocido. Nos alienta o incluso nos obliga a ser “tomados por 
sorpresa”. Sin embargo, nunca podríamos lograr este encuentro con lo desconocido 
sin involucrar lo conocido.46

43.  Kent de Spain, “The Cutting Edge of Awareness: Reports from the Inside of Impro
visation”, en Taken by Surprise. A Dance Improvisation Reader (27-40), eds. Ann Cooper All-
bright y David Gere (Connecticut: Wesleyan University Press, 2003), 27. El texto en inglés 
dice: “Improvisation is a way of being present in the moment, and your awareness of yourself 
within that moment both challenges and refines your presence in each subsequent moment.” 
(trad. Emilie Carreón).

44.  La contraposición inicial entre improvisación y coreografía es difícil de mantener en la 
danza contemporánea. Formas híbridas de composición como por ejemplo “improvisación es-
tructurada” o “coreografía momentánea” han acercado estas dos estéticas una a la otra. Lampert 
propone, basándose en el concepto de la obra de arte abierta de Eco, denominar a las coreo-
grafías obras de arte cerradas a diferencia de obras de arte abiertas que trabajan con improvi-
sación. Véase Lampert, Tanzimprovisation, 38. 

45.  Véase Lampert, Tanzimprovisation, 142 y 174.
46.  Susan L. Foster, “Taken by Surprise. Improvisation in Dance and Mind”, en Taken by 

Surprise, 4. El texto original dice: “Improvisation presses us to extend into, expand beyond, 
extricate ourselves from that which was known. It encourages us or even forces us to be 
‘taken by surprise’. Yet we could never accomplish this encounter with the unknown wi-
thout engaging the known” (trad. Emilie Carreón).



	 la  espacialidad del tiempo	 129

Durante la improvisación es necesario un estado de atención permanente (pre-
sencia) que permite a los bailarines percibir el flujo de diversa información 
tanto del interior (pensamientos, imágenes, impulsos, preferencias, reticen-
cias, entre otros) como del exterior. Cuando sucede algo inesperado el baila-
rín de pronto no sabe cómo va a continuar. Tiene muchas posibilidades que 
van desde el orden hasta el caos. En esos momentos el bailarín pierde el con-
trol sobre la continuidad de la danza y debe decidir “espontáneamente” cómo 
seguir. En esta determinación el bailarín se deja afectar por el “mundo” e inte-
ractúa con él.

El “filo de la conciencia” hiende más profundo que eso. La improvisación, como la 
entiendo, es una práctica de la atención: cuanto más se atiende al movimiento y a la 
memoria y a la percepción e intención, más se llega a comprender que la realidad 
misma se basa en la relación entre nuestra atención y el mundo. Se percibe que nues-
tra atención está a la vez seleccionando y formando nuestra experiencia en tiempo 
real, pero que lo que selecciona y forma no es completamente de nuestra elección, 
porque el mundo está improvisando también; y que la danza, nuestra interacción 
con el mundo, nos forma como nosotros formamos el mundo.47

Para tomar una decisión la bailarina tiene que anticipar en su imaginación el 
próximo movimiento. Para anticiparlo debe tener presente al mismo tiempo 
aquel que acaba de realizarse. De esta forma podrá decidir creativamente en el 
aquí y ahora el próximo, la evolución a realizar. Si además baila con otros bai-
larines debe tener una visión global de las dinámicas espacio-temporales que 
surgen para interactuar con ellos. Esto quiere decir que en el presente están 
contenidos tanto el pasado como el futuro inmediatos. Lampert habla en este 
caso de la necesidad de un “pensamiento rápido” porque son decisiones que 
deben tomarse en segundos.48 Maxine Sheets-Johnstone ha elaborado asimis-

47.  Kent de Spain, “The Cutting Edge of Awareness”, 37. El texto original en inglés es el 
siguiente: “But the ‘cutting edge of awareness’ cleaves deeper than that. Improvisation as I 
understand it, is an attentional practice: the more you attend to movement and memory and 
sensing and intention, the more you come to understand that reality itself is based on the re-
lationship between our attention and the world. You sense that your attention is both selecting 
and forming your experience in real time, but that what is being selected and formed is 
not completely of your choosing, because the world is improvising too; and that dance, your 
interaction with the world, forms you just as you form the world” (trad. Emilie Carreón).

48.  Véase Lampert, Tanzimprovisation, 182.



130	m ónica alarcón dávila

mo el concepto de thinking in movement para explicar el fenómeno y la com-
plejidad de la improvisación en la danza. Uno de los problemas fundamen-
tales para entender la temporalidad en la danza consiste para la filósofa en el 
hecho de que interpretamos el tiempo como una sucesión de eventos discre-
tos: primero se mueve la mano, después la pierna y así sucesivamente. Por el 
contrario, en su interpretación del pensamiento en movimiento Sheets-Johns-
tone describe una experiencia de movimiento en la que todas las evoluciones 
individuales se mezclan en una experiencia cinética única:

El movimiento giratorio que estoy haciendo con mi cabeza encapsula la danza, como 
si, en su momentum estuviera recogiendo todo aquello que ha pasado antes y todo lo 
que podría quedar por delante. Cada movimiento real aquí-ahora de la danza tiene 
tal densidad, un gestar de ser que extiende el momento presente, transfigurándolo 
de una simple fase pasajera de movimiento en una abundancia o plenitud cinética 
que irradia hacia afuera en una ilimitada procesión de movimiento. El presente 
continuo que experimento es entonces indistinguible del movimiento real que aquí 
y ahora estoy creando.49

El estado (provocado) de “no-saber” en la danza-improvisación, que obliga a 
los bailarines a responder espontáneamente cuando surgen situaciones inespe-
radas, se describe como un estado de alerta, como si fuera un asunto de vida o 
muerte. La correspondencia entre interior y exterior, de pensar y sentir en esos 
momentos la describen los bailarines como “presencia”. Todos los sentidos y 
la fuerza del pensamiento se activan para sobrellevar la situación. La persona 
está en el aquí y ahora (being where you are) y el movimiento que se está rea-
lizando es justamente el adecuado.50 La atención dirigida a lo que sucede en el 
presente desempeña un papel primordial en este proceso.

49.  Maxine Sheets-Johnstone, “Thinking in Movement”, The Journal of Aesthetics and Art 
Criticism 39, núm. 4 (1981): 405. El texto original dice: “The turning movement I am now 
making with my head capsulates the dance, as it were, gathering up in its momentum all that 
has gone before and all that might lie ahead. Each actual here-now movement of the dance 
has such a density, a pregnancy of being which stretches out the present moment, transfi-
guring it from a mere passing phase of movement into a kinetic fullness or plenitude which 
radiates outward on a boundless procession of movement. The ongoing present I experience is 
thus indistinguishable from the actual movement I am here and now creating.” (trad. Emilie 
Carreón).

50.  En la danza-improvisación no existe un movimiento equivocado. Incluso el supuesto 



	 la  espacialidad del tiempo	 131

De una fenomenología conceptual a una experiencial

Esta cita no es la descripción de una improvisación, tampoco una oración, es 
la interpretación que la fenomenóloga francesa Natalie Depraz hace junto con 
Varela y Vermersch de un concepto muy importante en la fenomenología de 
Husserl denominado epoché.

Suspendo mis creencias y prejuicios “realistas” sobre lo que me parece ser el verdadero 
estado del mundo y rompo de esta manera con la actitud “natural” y la cuestiono; 
vuelvo a dirigir mi atención desde el exterior, el “objeto”, hacia el interior, la cali-
dad modal de mi vivir y de mi actuar; doy la bienvenida a lo que sucede sin tratar 
de controlarlo, simplemente abro la posibilidad para lo inesperado y novedoso.51

Como ella misma lo explica en su artículo: “An Experiental Phenomenology 
of Novelty: The Dynamic Antinomy of Attention and Surprise”,52 este párra-
fo resume el esfuerzo conjunto que realizaron los autores mencionados ante-
riormente para remitir el concepto de epoché a sus modalidades experienciales 
pragmáticas en una publicación conjunta.53 A pesar de que para Depraz esta 
interpretación de la epoché ya ha sido superada en su propio desarrollo cientí-
fico por considerarla metapráctica,54 he elegido este texto porque muestra una 
cierta afinidad en la actitud frente a lo inesperado que encontramos en la dan-
za-improvisación. La epoché, así como los diferentes “métodos” que se usan en 
la danza-improvisación (y en general en el arte performativo), es absolutamente 
artificial, no corresponde a nuestra actitud diaria o natural y pone en prácti-
ca un no saber y un no juzgar. En la vida cotidiana sería imposible, se podría 

fracaso genera nuevamente caos y este último es un elemento imprescindible en la danza-
improvisación.

51.  Natalie Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty: The Dynamic Antinomy 
of Attention and Surprise”, Constructivist Foundations 8, núm. 3 (2013): 282. El texto en inglés 
dice: “I suspend my ‘realist’ beliefs and prejudices about what appears to me as being truly 
the state of the world and thus break with the ‘natural’ attitude and question it; I redirect my 
attention from the exterior, the ‘object’, to the interior, the modal quality of my living and 
acting; I welcome what happens without controlling it, thus opening up the possibility of 
unexpectedness and novelty” (trad. de la autora).
52.  Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 280-287.

53.  Véase Natalie Depraz, Francisco J. Varela et al., On Becoming Aware: A Pragmatics of 
Experiencing (Boston: Benjamins Press, 2003).

54.  Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 282.



132	m ónica alarcón dávila

decir incluso peligroso “suspender” nuestros hábitos, creencias y saberes. Por 
esto mismo estos “métodos” hacen explícito lo implícito en nuestra experiencia. 
Cortan, enajenan el flujo habitual de ésta, que por lo común se proyecta hacia 
lo otro, sumida en la práctica, para tematizar la estructura y los momentos de 
la experiencia misma. Por esta razón he argumentado en otros lugares por la 
cooperación entre fenomenología, danza e investigación artística en una teo-
ría de la experiencia, así como en favor de una fenomenología performativa.55

Epoché es un concepto bastante complejo en el pensamiento husserlia-
no, pues el filósofo da diferentes versiones de él a lo largo de su vasta obra, de 
manera que hay muy diversas interpretaciones, discusiones y malentendidos 
al respecto que aquí no pueden desarrollarse.56 Sin embargo, reina el consenso 
de que para Husserl la epoché significa el método imprescindible sin el cual no 
es posible “practicar” fenomenología. Se trata del acceso a los fenómenos que 
sólo es posible mediante la aplicación del mismo. Para los fines de este artícu-
lo se puede decir que para Husserl la fenomenología debe tematizar lo que nos 
está dado, es decir, los fenómenos así como éstos se nos presentan a sí mismos 
inmediatamente en la experiencia.57 Sin embargo, esto no puede hacerse des-
de la “actitud natural” (natürliche Einstellung), es decir, dar por hecho que el 
mundo existe, que nosotros somos parte de él y que éste tiene una forma de ser 

55.  Véase Mónica Alarcón, “Teoría de la práctica-práctica de la teoría: un diálogo entre 
investigación artística, danza y fenomenología” (se publicará en el acta de la conferencia rea-
lizada en noviembre 2013 en Quito, Ecuador: Cuerpos y corporalidades); y “Künstlerische 
Forschung und Phänomenologie als Theorie der Erfahrung im Tanz”, Hermeneia: Journal of Her-
meneutics, Art Theory and Criticism, núm. 12 (2012): 209-217.

56.  Véase entre otros Shin-Yung Wang, Die Methode der Epoché in der Phänomenologie 
Husserls (Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, 2005), en: http://www.freidok.uni-freiburg.
de//volltexte/1688.

57.  La Fenomenología es una corriente filosófica que surgió a principios del siglo xx, como 
fundador se reconoce a Edmund Husserl. Fenomenología es una palabra compuesta que li-
teralmente puede entenderse como “la ciencia de los fenómenos”. Ahora bien, fenómeno es 
cómo una cosa se muestra de manera directa (inmediata) a nuestros sentidos. Sin embargo, 
resulta importante destacar que se trata de la manera de mostrarse “la cosa a sí misma” y no 
sólo de una forma subjetiva de aprehender el fenómeno. La fenomenología trata justamente 
de superar la dicotomía entre subjetividad y objetividad. En resumidas cuentas se puede decir 
con Dan Zahavi que fenomenología es un análisis filosófico que investiga las diferentes ma-
neras en que los fenómenos se muestran a sí mismos para nosotros, seguido de una reflexión 
posterior al respecto que procura elucidar las estructuras cognitivas que posibilitan que los 
fenómenos se muestren a sí mismos de la manera en que lo hacen (véase Dan Zahavi, Phäno-
menologie für Einsteiger (Paderborn: Wihelm Fink, 2007), 13.



	 la  espacialidad del tiempo	 133

por completo independiente de nosotros. Para Husserl es necesario tematizar 
los presupuestos de esta “actitud”. La fenomenología exige no sólo “suspender” 
las presuposiciones y costumbres que rigen nuestra vida cotidiana, sino que 
además requiere poner en “paréntesis” también todas las “creencias” metafísi-
cas que rigen nuestro pensamiento y conocimiento acerca del mundo, la vida 
y nosotros mismos. Una vez que hayamos realizado esta epoché recién tene-
mos acceso a los fenómenos. Así descubriremos que nuestra subjetividad no 
es un objeto más entre otros, sino que tiene una forma de ser muy peculiar.58

En su artículo “An Experimental Phenomenology of Novelty” Depraz 
argumenta a favor de una renovación de la fenomenología conceptual en una 
experiencial. El concepto clave para este cambio constituye para la autora la 
“sorpresa”, porque ésta permite un acceso desde ese punto de vista a la expe-
riencia como algo novedoso (nuevo). Sorpresa involucra siempre novedad y esto 
impele a la actitud filosófica conceptual a ir más allá de sí misma. Mientras 
que la mera conceptualización tiende a un pensamiento sistemático un tanto 
cerrado, una fenomenología experiencial va de la mano con la exploración y el 
descubrimiento.59 Depraz propone en efecto una forma experiencial de “leer y 
escribir textos”, pues como filósofa tiene que ver con textos y no con datos 
empíricos.60 El objetivo en este ensayo no es exponer la teoría de Depraz con 
detalle, sino destacar las resonancias conceptuales/experienciales de esa teoría 
con el tema de la improvisación en danza, y su estructura temporal-corporal.

Me limitaré al artículo “An Experiental Phenomenology of Novelty” sin 
considerar otros textos de la autora sobre el tema. Depraz propone reempla-
zar los conceptos de epoché y conciencia, que tienen un papel fundamental en 
la teoría de Husserl, por el concepto de atención-vigilante. Gracias a la aten-
ción es posible situar la epoché en un proceso diario concreto, ligado a la expe-

58.  Véase Rudolf Bernet, Iso Kern et al., Edmund Husserl: Darstellung seines Denkens 
(Hamburgo: Meiner, 1996), 56-74.

59.  Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 284. El texto en inglés es el 
siguiente: “‘surprise’ will be the phenomenon that I crucially need and that will compel me 
to renounce the pure conceptual level of analysis. The working hypothesis is that surprise 
is the experiential access to experience as novelty. In short surprise goes hand in hand with 
novelty and compels the philosophical conceptual attitude to go beyond itself. Whereas con-
ceptuality alone tends to favor a systematic closure, experiencing goes hand in hand with 
exploration and discovery. Therefore, surprise as novelty is a crucial lever in reforming the 
philosophical attitude into an experiencing one. So no longer ‘conceptualizing first’ but ‘ex-
periencing first’!”

60.  Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 282-283.



134	m ónica alarcón dávila

riencia individual personal (primera persona). La atención es para Depraz el 
indicador que acompaña la modalidad de la presencia de una persona ya sea 
en un evento externo o interno, experimentada como un estado de vigilancia 
o si se quiere de presencia aumentada. La ventaja de la atención es que es un 
método, pero al mismo tiempo una experiencia. Con independencia de lo que 
experimentemos lo hacemos siempre y cuando le prestemos atención. Especial-
mente interesante en su teoría es que Depraz concibe la atención-vigilancia en 
una relación de “antinomia dinámica” con la sorpresa. Esto quiere decir que 
no se trata de una oposición estática sino más bien de un movimiento circular 
entre atención-vigilancia y sorpresa. Las primeras no existen sin la segunda ni 
viceversa. Sin embargo, la sorpresa no es equivalente a algo totalmente ines-
perado pues en la atención-vigilancia hay una cierta “espera” o expectativa de 
lo que está por venir. La atención-vigilancia es una forma de “temporalidad 
corporal”, la cual depende de la “espera” que sería una tensión hacia el futuro 
inmediato. Experimentar algo como novedoso ya es una forma de experimen-
tar/explicar la sorpresa que por un lado rompe con la linearidad del tiempo y 
por otro intensifica una relación atencional con lo inesperado. ¿De qué mane-
ra se rompe esta linearidad? El acontecimiento futuro inesperado no es sólo 
algo que sucede en el futuro (protención) sino que éste se retropropaga y reac-
tiva. Esto quiere decir que la atención-vigilancia se puede “cultivar”, practicar. 
Además somos capaces por ejemplo de revivir acontecimientos pasados de una 
forma más vívida que de lo que experimentamos en el momento en que efec-
tivamente ocurrieron. La atención-vigilante en su antinomia dinámica con la 
sorpresa no se restringe al presente en su tensión al futuro sino que se puede 
mover libremente en el tiempo y revivir el pasado. Tanto la atención-vigilante 
como la sorpresa son componentes de un proceso dinámico único en la gene-
ración de experiencias. Se pueden entender como los dos segmentos rítmicos 
temporales en un proceso circular. La sorpresa como la concibe Depraz es un 
fenómeno complejo que en este texto no puede desarrollarse con detalle, sin 
embargo, es importante mencionar brevemente sus diferentes momentos. La 
sorpresa, como se mencionó con anterioridad, no es del todo inesperada sino 
que de alguna manera se antecede a sí misma en la forma de la espera (tem-
poralidad). Cuando alguien se sorprende de algo no sólo lo piensa, sino que 
reacciona también “corporalmente” frente a ello. Depraz le atribuye especial 
importancia al ritmo cardíaco. Por otro lado la sorpresa está ligada a los afec-
tos y emociones. Un aspecto relevante que debe considerarse es el lenguaje de 
la sorpresa, éste se manifiesta de diversas maneras: en un lenguaje paraverbal 



	 la  espacialidad del tiempo	 135

orgánico corporal, en las expresiones del cuerpo y en las expresiones semánti-
cas y verbales que expresan sorpresa.61

A pesar de que en este breve análisis se han dejado de lado aspectos fun-
damentales del artículo de Depraz para concentrarnos en su interpretación 
experiencial de la sorpresa,62 es posible reconocer algunas coincidencias con 
los textos de los bailarines que es importante mencionar. Lejos de reflejar una 
pérdida absoluta del yo o un puro éxtasis dionisiaco, los bailarines hablan de 
una atención, de una intención, así como de una presencia e incluso una for-
ma de “pensamiento rápido” que no deben confundirse con los actos de 
una conciencia discursiva explícita.63 La reflexión de Depraz sobre la aten-
ción-vigilante en relación con la sorpresa puede aplicarse en este sentido a 
la danza-improvisación y su proyección hacia el futuro. Sin embargo, en la 
interpretación de los bailarines no sólo la proyección al futuro inmediato tie-
ne un papel destacado, sino también lo que acaba de suceder (retención). En 
este sentido es posible hablar de un presente que se extiende. La circularidad 
del tiempo se puede interpretar en este caso como la presencia del futuro en el 
pasado y del pasado en el futuro que densifican un presente el cual se concre-
tiza, se extiende en un movimiento espacio-temporal-corporal. Sheets-Johns-
tone lo describe muy bien como un presente continuo que aúna el pasado y el 
futuro. El concepto de conciencia cinestética falta en Depraz pero para poder 
experimentar y teorizar acerca de esta conciencia necesitamos una atención-
vigilante dirigida hacia ella, de tal manera que tal vez la conciencia cinestética 
presupone la atención vigilante. La conciencia cinestética por otro lado invo-
lucra diferentes estratos, está ligada a la afección, a los sentimientos, hábitos, 
reflejos, movimientos, entre otros. No se trata de una conciencia discursiva, 
sino “sensitiva”, como es también el caso de los conceptos de reflexión sensible 
o conciencia corporal, de modo que es necesario preguntarse en qué medida 
el concepto y la experiencia de la atención-vigilante constituyen realmente un 
aporte para este tipo de experiencias y conceptos.

61.  Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 283-285.
62.  La teoría de una antinomia dinámica de la atención-sorpresa es el resultado de una 

investigación transdisciplinaria de la autora en el Archivo de Husserl, ens, en París. La com-
plejidad de este proyecto y su relación con la psicología y la neurofenomenología no se han 
considerado en este artículo. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Novelty”, 
285-286.

63.  Véanse las páginas 126-129.



136	m ónica alarcón dávila

La actitud de los bailarines, que en parte ha sido descrita por ejemplo por 
Paxton como una actividad en la pasividad o una pasividad en la actividad, se 
puede relacionar con la apertura expectante de Depraz en el sentido de que una 
actividad, una reacción, está estructurada de una forma dialógica que es recep-
tiva y activa al mismo tiempo consigo misma, con los otros, con las cosas, con 
el mundo.64 La importancia de la práctica en la constitución de hábitos y el 
desarrollo de un determinado “saber” no teórico es, en el caso de los bailarines, 
muy significante. En la observación de Depraz de que la atención-vigilante se 
puede “cultivar” destaca la relevancia de la práctica y su estructura temporal 
en el sentido que se retropaga y reactiva. Tanto la atención vigilante como las 
diferentes técnicas de improvisación contrarrestan la tendencia a una repeti-
ción mecánica de lo conocido. El concepto de presencia aumentada me pare-
ce importante pero ¿de qué manera se relaciona con la ausencia? Y ¿es posible 
interpretarla como presente? Gerald Siegmund, reconocido teórico de la dan-
za en Alemania, propone interpretar por ejemplo la danza no desde la presen-
cia sino desde la ausencia.65 Depraz es una gran conocedora de Husserl de tal 
manera que le resulta familiar el concepto de presente viviente que a mi parecer 
sería el adecuado para describir/teorizar acerca de la temporalidad que está en 
juego en este caso concreto y que además permitiría pensar un presente diná-
mico que se extiende y transforma en sus retenciones y protenciones inme-
diatas hasta incluir la ausencia. Pienso que, en el presente viviente, presencia 
y ausencia están entrelazadas una con otra de forma dinámica en un presente 
vivido como extenso, y no como un punto en la línea del tiempo. Lamenta-
blemente la autora no desarrolla este concepto en este artículo en particular, 
por lo que quedan algunas preguntas abiertas y temas que deben desarrollar-
se con posterioridad.66

La interpretación de la fenomenología husserliana por Depraz es novedosa 
y refrescante si se tiene en cuenta que esta filosofía se considera hoy día como 
una corriente del pasado superada entre otras por la hermenéutica y el exis-

64.  Véanse las páginas 123 y 124.
65.  Véase Gerald Siegmund, Abwesenheit. Eine performative Ästhetik des Tanzes. William 

Forsythe, Jérôme Bel, Xavier Le Roy, Meg Stuart (Bielefeld: Transcript Verlag, 2006).
66.  Véase Klaus Held, Lebendige Gegenwart: die Frage nach der Seinsweise des transzendenta-

len Ich bei Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik (Colonia: Wasmund, 
1963). Como una introducción a la teoría del tiempo de Husserl, quien considera el papel de la 
corporalidad en la constitución del tiempo, se recomienda el libro de James Mensch, Husserl’s 
Account of our Consciousness of Time (Milwaukee: Marquette University Press, 2010).



	 la  espacialidad del tiempo	 137

tencialismo. En especial debe destacarse el papel fundamental que la autora 
atribuye a las descripciones en primera persona, así como el aspecto experien-
cial de la fenomenología. Sin embargo, a pesar de que entiendo la postura de 
Depraz, pienso que la parte experimental/experiencial, sobre todo en una teo-
ría sobre el cuerpo, se puede expandir un poco más y ofrecer diversas posi-
bilidades para experimentar con otros lenguajes, también corporales. Quiero 
llamar la atención, además del ritmo cardíaco que Depraz menciona en su 
artículo, hacia su omisión en las descripciones de un estado totalmente rela-
jado de tensión muscular y sobre todo de una respiración tranquila, lenta y 
profunda.67 Este estado relajado-atento-abierto va acompañado de una propio-
cepción continua de tal manera que se podría hablar de un diálogo descripti-
vo, o resonancia corporal-emocional, como por ejemplo el movimiento de las 
costillas durante la respiración, suspiros, tensiones, parpadeos, pero también 
asociaciones, recuerdos, placer, entre otros. Adentrarse en el fenómeno de la 
descripción puede ser paulatino y aumenta al ritmo de la respiración. La acti-
tud es mantenerse tranquilo y dejarse llevar, por eso se trata de algo espon-
táneo, libre. Es una actividad motivada por lo percibido, por lo pensado, no 
“hecho”. Es una experiencia que abarca todos los sentidos y se expande en el 
espacio, como sumergirse en lo experimentado, pensado. Lo sorprendente no 
es súbito, sino paulatino. En realidad no es sorprendente porque es evidente. Si 
se pudiera expresar así, diría que es una sorpresa dilatada, extensa que lo abarca 
todo. Cada célula del cuerpo y cada pensamiento es una sorpresa impregnada 
de tranquilidad. Pensamientos, emociones, respiración, sensaciones se unen, 
se complementan. La escritura, la descripción es una parte más e intensifica la 
experiencia. El tiempo es circular porque se suspende, permanece en su trans-
currir. El texto puede ser a veces un poco poético, pero no necesariamente. 
Además en mi caso este tipo de experiencias en las descripciones son transfor-
mativas. Han cambiado mis pensamientos, sensaciones, emociones en relación 
por ejemplo con las flores, con los caballos y las piedras en mi vida diaria y 

67.  En el caso de las descripciones pienso que hay diferentes formas de hacerlo dependiendo 
de lo que queremos describir, pero también del carácter, sensibilidad e interés de cada perso-
na. Mi propia experiencia con las descripciones es múltiple. Husserl no explica exactamente 
cómo debemos hacerlo de tal manera que se trata de un espacio relativamente abierto donde 
se pueden probar diversas maneras de acercarse a los fenómenos. Para mí las descripciones 
son improvisaciones. Depraz propone la “entrevista elucidativa” como método apropiado para 
una fenomenología experiencial. Véase Depraz, “An Experiential Phenomenology of Nov-
elty”, 282.



138	m ónica alarcón dávila

en la teoría. Una ventaja en la propuesta experiencial de leer y escribir textos 
que propone Depraz es relacionar las teorías que leemos y escribimos con esta 
parte experiencial de cada uno. En general estas experiencias no se mencio-
nan en un texto porque no son del todo científicas. En este caso concreto he 
hecho una descripción/reflexión de mi propia experiencia “corporal” mientas 
describo. De alguna manera al describir mientras escribía el texto, pero tam-
bién al recordar, con las palabras de Depraz, “revivía” experiencias pasadas.

Con relación a la “sorpresa” en danza-improvisación me gustaría hacer alu-
sión a una forma de ella que no ha sido mencionada de manera explícita en 
este artículo. Se trata de una sorpresa “reflexiva” de la que se habla a menudo 
en las clases de danza-improvisación: “¡sorpréndete a ti misma!” Esto quiere 
decir un llamado más activo que en las descripciones fenomenológicas para 
explorar aquellos aspectos que negamos, que no nos gustan, que nos dan mie-
do, con los que no nos identificamos; en definitiva: “lo otro”. Esto es posible 
porque estamos en un espacio protegido y seguro donde podemos explorar, sin 
consecuencias, prácticas que en la vida diaria pueden ser peligrosas. El bailarín 
Dominik Borucki describe esta situación de la siguiente manera:

La bailarina [con la que estoy improvisando] hace un movimiento que me parece 
vulgar, no me gusta o incluso me da vergüenza. Me distancio de ella internamente, 
sin percibir mi propia limitación, es decir que no puedo hacer otra cosa que retirar-
me. Darme cuenta de ello [Bewusstheit] tal vez me permitiría reaccionar de manera 
diferente, independiente de estos prejuicios y sentimientos, y así podría reaccionar 
por ejemplo sin juzgar, de manera triste o divertida (o también consciente, de forma 
distanciada y avergonzada). Así sería posible crear una danza que muestra una relación 
entre dos personas que realmente reaccionan entre sí, y no tan sólo una imagen de 
dos personas que de manera inconsciente huyen una de otra, cada una insistiendo 
en sus patrones de movimiento y pensamiento.68

68.  Dominik Borucki, “Denken in der Tanzimprovisation”, en Philosophie des Tanzes. El 
texto en alemán es el siguiente: “Eine Mittänzerin macht eine Bewegung, die mir ordinär 
erscheint, mir nicht gefällt oder mir peinlich ist. Ich distanziere mich innerlich, ohne meine 
Limitierung, dass ich gar nicht anders kann als mich zurückzuziehen, als solche wahrzuneh-
men. Die Bewusstheit dessen gäbe mir eventuell die Möglichkeit, anders zu reagieren, nicht 
von diesem Urteils- und Gefühlsmuster abzuhängen und zum Beispiel nichtwertend, belu-
stigt oder traurig zu reagieren (oder auch mit Bewusstheit distanziert oder peinlich berührt) 
und somit ein Bild zu kreieren, das eine Beziehung zweier Menschen, die wirklich aufeinan-



	 la  espacialidad del tiempo	 139

Excurso: corporalidad y espacialidad

La experiencia que tenemos de otros cuerpos se diferencia radicalmente de la 
que tenemos de nuestro propio cuerpo. Mientras los primeros pueden reducirse 
con facilidad a meras cosas materiales, la experiencia primordial que tenemos 
de nuestro cuerpo es la de uno vivo, animado (Leib). Sólo de manera secun-
daria reconocemos que nuestro cuerpo está en el espacio como una cosa más 
entre otras.69 De forma similar a la percepción en contacto-improvisación en 
la que los bailarines describen que están moviéndose desde “el interior”,70 tanto 
las sensaciones/sentimientos cinestéticos, como el sentido del tacto, tienen un 
papel esencial en la interpretación fenomenológica del cuerpo como mío (Leib). 
En su libro Ding und Raum (“Sobre las cosas y el espacio”), Husserl reconoce 
la importancia del movimiento en la constitución de las cosas y del espacio. Es 
más, este último surge con los movimientos del cuerpo humano que es el punto 
neutro de referencia de toda relación espacial.71 El concepto que Husserl utiliza 
en su análisis del movimiento es el de “sistema cinestético”, el cual es entendido 
como un “yo puedo”. El sistema cinestético en la filosofía husserliana signifi-
ca la posibilidad de movimientos de que dispone el sujeto para poder percibir 
adecuadamente. No se trata sólo de posiciones determinadas sino también de 
recorridos. Para los fines de este artículo debe bastarnos con decir que la con-
ciencia cinestésica es una conciencia o subjetividad que tiene la capacidad de 
movimiento.72 Las sensaciones/sentimientos cinestéticos no nos proporcionan 
información sobre otros cuerpos en el espacio, sino que están relacionadas con 
la propiocepción. Por esta razón puede considerarse como una forma de con-
ciencia corporal. A pesar de que toda percepción está ligada estrechamente al 

der reagieren, zeigt, und nicht nur zwei Menschen, die unbewusst voneinander davonlaufen, 
jeder auf seine Bewegungs- und Denkmöglichkeiten insistierend” (trad. de la autora).

69.  Véase Edmund Husserl, Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Zweiter Teil: 1921-1928, Hua XIV, ed. Iso Kern (La Haya: Nijhoff, 1973), § 4, 60.

70.  Véanse páginas 123-125.
71.  Edmund Husserl, Ding und Raum: Vorlesungen 1907, Hua XVI, ed. Ulrich Claesges (La 

Haya: Nijhoff, 1973).
72.  Como introducción al tema se recomienda el artículo de Elizabeth Behnke, “Husserl’s 

Phenomenology of Embodiment”, en Internet Encyclopedia of Philosophy, especialmente el 
punto quinto en el cual la autora trata explícitamente el tema de la conciencia cinestésica en 
Husserl. Véase también Alarcón, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische Betrachtung, 
143-187.



140	m ónica alarcón dávila

movimiento, o mejor dicho, no hay una sin el otro, pareciera ser que es en el 
tacto donde este entrelazamiento se manifiesta de forma más evidente.73 A 
diferencia de la vista, que Husserl considera como un sentido que nos permite 
percibir las cosas a cierta distancia y en un determinado horizonte junto con 
otras cosas, el tacto es el sentido de la cercanía. El sentido del tacto requiere la 
superposición del órgano que toca con la cosa tocada. Asimismo, nos da una 
información parcial de lo tocado; para reconocer con los ojos cerrados qué es 
lo que estamos tocando, necesitamos recorrer (palpar) la superficie de lo toca-
do. El tacto tiene un papel muy importante en la propiocepción de nuestro 
cuerpo pues nos presenta por un lado las cualidades de lo tocado (Tastwahrne-
hmung): la taza tiene una estructura sólida, está caliente y es lisa, por ejemplo. 
Por otro lado mientras tocamos la taza, percibimos que son nuestras manos 
las que están sintiendo el calor y la suavidad (Berührungsempfindungen) de la 
taza. Quiere decir que en el tacto tenemos información de otras cosas, pero al 
mismo tiempo de nosotros mismos. En el tacto hay una forma de experiencia 
muy especial que Husserl denomina “sensación doble” (Doppelempfindung), 
que se realiza, por ejemplo, cuando una mano toca la otra. En esta experien-
cia, lo tocado y el (órgano) que toca se confunden sin dejar del todo de dife-
renciarse. Así la mano derecha toca a la izquierda y siente su dureza o suavidad, 
temperatura, tamaño, forma, entre otros. Simultáneamente la mano izquierda 
que es tocada siente a la mano derecha. En este sentido, la doble sensación pue-
de entenderse como una forma de reflexión sensible, es como si el ojo pudiera 
mirarse a sí mismo. La “doble sensación” tiene un papel muy importante en 
la filosofía de Husserl pues es mediante ésta como podemos reconocer que el 
propio cuerpo es por un lado físico y al mismo tiempo animado (mío). Hus-
serl se limita en sus investigaciones sobre el espacio, que están estrechamen-
te ligadas a su teoría de la corporalidad, al espacio visual y táctil.74 Mientras 

73.  Sobre la relación entre cinestecia y tacto en la teoría de danza véase Touching and Being 
Touched: Kinesthesia and Empathy in Dance and Movement, eds. Gabriele Brandstetter, Gerko 
Egert et al. (Berlín y Boston: De Gruyter, 2013).

74.  Véase Ulrich Claesges, Edmund Husserls Theorie der Raumkonstitution (La Haya: Nijhoff, 
1964). A más tardar a partir de esta publicación sobre la constitución del espacio en Husserl, se 
reconoce la importancia de los movimientos del cuerpo para la constitución del espacio. Es 
más, el cuerpo es la condición de posibilidad no constituida (el cuerpo se constituye a sí mis-
mo en su doble realidad de cuerpo subjetivo y cuerpo material) para la constitución del espa-
cio. Claesges utiliza en su escrito manuscritos que aún hoy día no han sido publicados en su 
totalidad y ofrece una teoría de la corporalidad del Husserl tardío que no era conocida has-



	 la  espacialidad del tiempo	 141

el espacio visual es bidimensional, es recién gracias al movimiento, en cuanto 
me quiero acercar o alejar de algo, que tengo una experiencia tridimensional 
del espacio. La posibilidad de tocar significa para Husserl disminuir la distan-
cia entre las cosas y mi propio cuerpo gracias al movimiento de este último. 
Para Husserl el espacio no es un “contenedor” vacío donde se encuentran los 
cuerpos, sino que el espacio surge con el movimiento del cuerpo. Similar a la 
esfera cinestésica de Laban, Husserl desarrolla el concepto de “espacio cerca-
no” (Nahraum), yo diría circundante, el cual está siempre alrededor del cuerpo 
independientemente del lugar en que se encuentre. Por ser el objeto más cer-
cano, es al mismo tiempo el más lejano: no podemos mirarlo, tocarlo, olerlo,  
escucharlo, entre otros de la misma manera que otros cuerpos. En este espacio 
cercano (Nahraum) se pueden distinguir diferentes direcciones: arriba, aba-
jo, derecha, izquierda, que tienen su origen en la misma espacialidad del cuerpo 
y sus posibilidades de movimiento. En su artículo “Bewegung und Berührung. 
Zum Verhältnis von Kinästhesen und Taktilität in der Phänomenologie und in 
der Tanztheorie”, Mădălina Diaconu reconoce ciertas similitudes entre la teo-
ría del espacio de Husserl y la de su contemporáneo, el bailarín, coreógrafo y 
teórico, Rudolf von Laban. Sin embargo, mientras las descripciones del movi-
miento en Husserl se caracterizan para la autora por una cierta “artificialidad” 
y “automatismo”, las indagaciones sobre el movimiento en Laban poseen una 
riqueza y precisión que la autora no ha encontrado en otros análisis fenome-
nológicos al respecto. El punto de partida para Laban no es “qué” (was) sea el 
movimiento, tampoco las formas y ritmos que son percibidos por los especta-
dores. La pregunta crucial para Laban consiste más bien en la forma de rela-
cionarse que tiene el bailarín con las fuerzas que habitan en su propio cuerpo 
y por tanto en su participación activa en la gestación de un movimiento que 
se caracteriza por “moverse a sí mismo”.75

A pesar de que el cuerpo en movimiento ha sido considerado seriamente por 
la fenomenología, faltan hasta la fecha descripciones más exactas acerca de la 
experiencia subjetiva del cuerpo que se mueve a sí mismo y su relación explí-
cita con la constitución del tiempo.76 El esclarecimiento de esta cuestión es de 

ta esa fecha. A pesar de que Claesges le da mucha importancia a la conciencia cinestésica, 
no la tematiza en cuanto tal. Véase Alarcón, Die Ordnung des Leibes. Eine tanzphilosophische 
Betrachtung, 143-187.

75.  Véase Diaconu, “Bewegung und Berührung”, 250.
76.  Para Merleau-Ponty el movimiento del cuerpo humano en cuanto movimiento orienta-



142	m ónica alarcón dávila

suma importancia para la fenomenología pues lo que está en juego es la cons-
titución de la subjetividad misma, de la conciencia. En efecto, para Husserl 
sus análisis sobre la constitución del tiempo están estrechamente ligados a los 
de la constitución de la subjetividad transcendental.77 Dicho de manera sim-
ple: no es posible hablar de un “yo”, no es posible concebir un acto como el de 
pensar o el de percibir, si no somos capaces de unir y relacionar una cosa con 
otra. Sin el orden temporal tendríamos acontecimientos, cosas aisladas sin rela-
ción alguna entre sí, es decir el caos. La pregunta principal en este artículo es 
si dentro de los límites de nuestra corporalidad existe un sentido, un signifi-
cado, por decirlo así prerreflexivo prepersonal, que se pueda reconocer como 
la síntesis, no de un sujeto pensante, sino de un “sujeto” sintiente. Este últi-
mo que es y tiene un cuerpo y que además está en continuo movimiento. Para 
Maxine Sheets-Johnstone la conciencia táctil-cinestésica es la “madre” de todas 
las posibles formas de conciencia.78 Se trata por tanto de reconocer el aporte 
epistemológico del movimiento en la constitución de un “yo” y del mundo. El 
título de este artículo “La espacialidad del tiempo” pretende vincular la expe-
riencia y el análisis fenomenológico del tiempo al cuerpo. Se trata por tanto de 
la temporalización y espacialización de la conciencia.

do es la forma más originaria de intencionalidad. Se trata de una intencionalidad prerreflexiva 
que puede entenderse como un “dirigirse hacia” más que referirse a un objeto concreto. Para 
profundizar en el concepto de intencionalidad motriz en Merleau-Ponty y diferenciarlo de  
la intencionalidad como la concibió Husserl, véase Xavier Escrivano, Sujeto encarnado y expre-
sión creadora. Aproximación al pensamiento de Merleau-Ponty (Barcelona: Prohom Edicions, 
2004), 179-186.

77.  La teoría del tiempo en Husserl es bastante compleja, no sólo porque escribió mucho 
al respecto, sino también porque él mismo se supera continuamente y retoma el tema en di-
ferentes etapas de su vida. Su fenomenología tiene por tanto el carácter de una “obra abierta” 
y es muy difícil tener una visión completa, unívoca al respecto. En vida publicó únicamente 
Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins, ed. Martin Heidegger (Halle an 
der Saale: Niemeyer, 1928). Después de su muerte se han publicado Die Bernauer Manuskripte 
über das Zeitbewusstsein (1917/18), Hua XXXIII, ed. Rudolf Bernet (Dordrecht [e.o.]: Kluwer 
2001); y Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934): die C-Manuskripte, ed. Dieter Lohmar 
(Dordrecht: Springer, 2006).

78.  Maxine Sheets-Johnstone, The Primacy of Movement (Ámsterdam: Benjamins, 2012), 128.



	 la  espacialidad del tiempo	 143

La espacialidad del tiempo

Partiendo del fenómeno de la danza, y no de la música como lo hace Husserl, 
nos vemos obligados a reconocer que el tiempo y el espacio están entrelazados 
en el movimiento del cuerpo humano. Sin embargo, ésta no es la única dife-
rencia entre la música y la danza. En la música tenemos que ver con un “obje-
to” acústico, en la danza con movimientos propioceptivos que surgen, duran 
y terminan junto con el movimiento mismo. Esta presencia de sí mismo a sí 
mismo durante el movimiento no es exclusiva de la danza, sino que está pre-
sente en todos nuestros movimientos. Normalmente, en nuestra actitud dia-
ria, no prestamos atención a nuestros movimientos, sino que nos movemos 
tan sólo con fines de “hacer” alguna otra cosa: escribir, tomar café, mane-
jar, entre otros. Se trata de diferentes posibilidades de movimiento que hemos 
adquirido a lo largo de nuestras vidas y de las que disponemos sin necesidad 
de pensar en ellas ni de tematizarlas. Desde esta perspectiva se puede inter-
pretar el cuerpo y sus movimientos como un medio que más bien nos remite 
continuamente a otras cosas. En general nos damos cuenta de nuestro cuer-
po o de nuestros movimientos recién cuando algo no funciona, por ejemplo, 
al tropezarnos, cuando algo nos duele o bien a causa de una enfermedad. Sin 
embargo, si prestamos atención a nuestros movimientos éstos se hacen pre-
sentes de forma inmediata para nosotros. Elizabeth Behnke dice al respecto:

Para experimentar el cuerpo como un medio para el movimiento, es necesario 
adoptar un estilo perceptual acorde a la profundidad de la dimensión de la encar
nación. Específicamente, para investigar tales temas, debo desarrollar una conciencia 
cinestésica […] que en el contexto actual se puede caracterizar de dos maneras: estoy 
“despierta para” mi propio movimiento […] en lugar de limitarlo a actuar como el 
modo neutral “por medio del cual” experimento el mundo […]; y no estoy obser-
vando este movimiento como si fuese un “objeto” sobre — en contra de “mí”, sino 
viviéndolo “desde dentro”. 79

79.  Elizabeth Behnke, “Critique of Presuppositions, Apperceptive Traditionality, and the 
Body as a Medium for Movement”, Studia Phaenomenologica XI (2011): 93. El texto original 
dice lo siguiente: “To experience the body as a medium for movement, it is necessary 
to adopt a perceptual style suitable for the depth dimensions of embodiment. More spe-
cifically, to research such matters, I must develop a kinaesthetic consciousness […] in the 
present context it can be further characterized in two main regards: I am ‘awake for’ my 
own movement […] rather than allowing it to serve as the unnoticed means ‘through which’  



144	m ónica alarcón dávila

Ahora bien, la característica de la relación que tenemos con nuestro cuerpo es 
que siempre está junto con nosotros, no podemos alejarnos de él. En esta frase 
tan simple tenemos el aspecto temporal “siempre” y el espacial “junto”. Debi-
do a la propiocepción, que en este artículo se ha desarrollado en relación con 
el tacto y la conciencia cinestética, tenemos una información continua, per-
manente sobre nosotros mismos. Esta continuidad desemboca en una cierta 
familiaridad, en un reconocimiento continuo de “meidad”. En este sentido tal 
vez se pueda entender la frase “habitar el cuerpo” del que hablan los bailari-
nes. Este habitar tiene que ver también con nuestros hábitos, estilo personal 
de hacer las cosas, de movernos e incluso con nuestro carácter, entre otros. 
Éste, mi cuerpo, está presente para mí en todo momento en forma de movi-
miento, roce, respiración. Tanto así que se cristaliza como lo más cercano a un 
“siempre” limitado a la duración de la existencia individual; como una música 
de fondo o tal vez más precisamente como un “medio” que es capaz de hacer-
se presente a sí mismo en todo momento. Esta doble estructura de cambio y 
permanencia en la experiencia de la temporalidad propia del cuerpo la formula  
Linda Hartley en su análisis de la función de la piel de la siguiente manera:

La piel se distingue de los otros órganos especiales del sistema nervioso —los ojos, 
oídos, nariz y boca— en un aspecto importante. Percibe ininterrumpidamente su 
entorno, media entre interior y exterior; no se cierra. Esta constante percepción 
sensorial es necesaria para el desarrollo del sentido de continuidad de sí mismo; 
sólo con él puede desarrollarse un ego estable y adaptable. La piel percibe tanto 
esa continuidad como los procesos de cambio que enfrenta sin cesar momento a 
momento.80

I experience the world […]; and I am not observing this movement as though it were an ‘ob-
ject’ over-against ‘me,’ but living it through ‘from within’ ” (trad. Emilie Carreón).

80.  Linda Hartley, Wisdom of the Body Moving. An Introduction to Body-Mind Centering 
(Berkeley: North Atlantic Books, 1995), 134. El texto en inglés dice: “The skin differs from the 
other special organs of the nervous system—the eyes, ears, nose and mouth— in one impor-
tant aspect. It senses continually its environment, mediating between inner and outer; it does 
not close. This continuity of sensory perception is necessary to the development of a sense of 
continuity of self; only with this sense of continuity can a stable and adaptable ego develop. 
The skin perceives both continuity and the processes of change with which it is continually 
being confronted moment to moment” (trad. Emilie Carreón).



	 la  espacialidad del tiempo	 145

La tensión entre continuidad y cambio no tiene por qué entenderse como con-
tradicción, tampoco en forma de una jerarquía, por ejemplo, que la razón orde-
ne el caos de los sentidos. Sino que al igual que la doble estructura del tacto, éste 
abarca tanto lo tocado como el sujeto que toca, la experiencia de la temporali-
dad es doble: constante y cambiante al mismo tiempo. Esta continuidad que 
en el texto citado anteriormente se denomina fundamental para el desarrollo 
del “yo” (“self” o “ego”) no puede entenderse como el ego cartesiano, sino todo 
lo contrario, puesto que este último necesita de una conciencia tactual-cines-
tésica-afectiva para en algún momento ser capaz de separar “conceptualmen-
te” la mente del cuerpo. Sin embargo, esta separación, como ya lo ha indicado 
entre otros Waldenfels, es una abstracción posterior a una unidad primordial 
que debe entenderse como tal.81

Conclusiones

En una dinámica de aparición y desaparición el bailarín hace evidente la mate-
rialidad y la fugacidad de la danza que pareciera sintetizar una paradoja: la 
espacialidad del tiempo o la temporalidad del espacio. La danza es un arte espa-
cio-temporal-energético inseparable de los movimientos del cuerpo humano. 
El tiempo de la danza consiste en la duración de los diferentes pasos, formas, 
pausas y su momento de transición y relación entre unos y otros. A pesar de 
su fugacidad, no se trata de la adición de pasos aislados entre sí, sino de que éstos 
conforman una suerte de unidad en movimiento: están relacionados y entrela-
zados entre sí. Elizabeth Behnke describe esta situación como una constela-
ción cinestésica múltiple:

Por tanto, aunque no puedo ver simultáneamente el mismo bailarín “cerca de mí” 
y “lejos de mí”, se experimenta la actual constelación cinestésica múltiple como la 
cresta de una ola, cuyo pasado es efectivamente, acumulativamente presente —no 
sólo en el sentido de energía cinética medida por un observador externo, el cual 
examina idealmente el trayecto pasado, presente y futuro de la masa en cuestión 

81.  Bernhard Waldenfels, “Der Leib und der Tanz”, en Der Tanz in den Künsten 1770-1914, 
eds. Achim Aurnhammer y Günter Schnitzler (Friburgo, Berlín y Viena: Rombach, 2008) 13-
22; Bernhard Waldenfels, Das leibliche Selbst: Vorlesungen zur Phänomenologie des Leibes, ed. 
Regula Giuliani (Fráncfort del Meno: Suhrkamp, 2000).



146	m ónica alarcón dávila

de acuerdo con las fuerzas y leyes conocidas, sino en la experiencia inmediata de la 
danza desde dentro.82

El análisis fenomenológico del cuerpo en la danza muestra un cuerpo en acti-
vidad, que desdice su simple reificación para mostrarse como el “aquí y aho-
ra” de nuestra existencia. La importancia de esta perspectiva radica en que una 
consideración fenomenológica acerca del cuerpo humano depende en gran 
medida del fenómeno a partir del cual se inicia esta reflexión. El cuerpo de 
los bailarines es uno entre otros y está sujeto a las mismas leyes físicas. Sin 
embargo, la bailarina ha aprendido a jugar, a bailar con estas fuerzas, con la 
tensión o relajación de su propio cuerpo, así se resiste o se deja llevar por ellas. 
El cuerpo en la danza no es natural, sino “cultivado” o bien habitualizado 
debido a una práctica diaria, incluso la reacción de los reflejos puede ser ejer-
citada. Asimismo, todo estilo de danza trata de acercarse a un determinado 
ideal. Los bailarines prefieren, se identifican con ciertos movimientos más que 
con otros. Emociones, juicios, asociaciones pueden estar ligados a determina-
dos movimientos más que a otros. La erupción de lo inesperado en la danza-
improvisación permite ahondar en una temporalidad en “crisis” ligada a los 
movimientos del cuerpo humano que pareciera centrarse en el presente. Este 
último, no como un punto en la línea del tiempo cercado por el futuro y el 
pasado, sino semejante a un presente complejo, que se extiende, retropa-
ga y reactiva. Por algunos descrita como presencia, por otros analizada como 
ausencia, esta forma de experiencia temporal en la danza requiere un análi-
sis fenomenológico más conciso. Como tesis de trabajo en este artículo que 
debe desarrollarse con mayor exactitud próximamente, se puede concluir 
que el cuerpo no es sólo el punto neutro (Nullpunkt) de nuestra experiencia 
en el espacio, sino también el “presente” dinámico y extenso de nuestra expe-
riencia temporal. El tiempo y el espacio no constituyen el cuerpo sino que los 
movimientos del cuerpo son la condición (no constituida) de posibilidad para 

82.  Elizabeth Behnke, “Contact Improvisation and the Lived World”, 53. El texto en inglés 
dice: “Thus although I cannot simultaneously see the same dancer ‘near me’ and ‘far from 
me,’ the present multi-membered kinaesthetic constellation is experienced as the crest of a 
wave whose past is effectively, cumulatively present — not merely in the sense of kinetic ener-
gy as calculated by an external observer ideally surveying the past, present, and future course 
of the mass concerned in light of known forces and laws, but in the immediate experience of 
the dance from within” (trad. de la autora).



	 la  espacialidad del tiempo	 147

la constitución de ellos. Sin duda alguna uno de los mayores desafíos en esta 
tarea consiste en expresar con el lenguaje experiencias que no son propiamen-
te de orden lingüístico. Por esta razón es necesario investigar en forma deta-
llada la interacción entre lenguaje y corporalidad. Esto quiere decir: de qué 
manera corporalidad y materialidad determinan el lenguaje y el discurso así 
como de qué forma lenguaje y discurso se acercan y apropian del cuerpo.83 3

83.  Véase Ugo Volli, Semiotik. Eine Einführung in ihre Grundbegriffe (Basilea: UTB, 2002), 
366.

N.B. Este artículo es continuación de: Alarcón, “Bewegheit und Bewegung. Gegenwärtig
keit und Präsens im Tanz“, en Leib und Leben, 166-178.




