
221

3

Flor de primavera mexicana.  
La Virgen de Guadalupe  

en los sermones novohispanos
Alicia Mayer

México, unam-iih, 2010

por
jaime cuadriello

Tenemos a la vista un razonado y sistemático 
análisis de la oratoria sagrada guadalupana, 
que brinda además un exhaustivo catálo-
go alfabético de las piezas publicadas entre 
los siglos xvii y xviii y sistematiza, en ver-
dad, un corpus admirable que ninguna otra 
devoción continental (me atrevería a decir 
hispánica) alcanzó en las prensas de su tiem-
po. Incluso podemos decir que este libro está 
realizado al modo de un florilegio contem-
poráneo, gracias al ojo avizor de su autora, 
Alicia Mayer González, ya que desde el índi-
ce avisa al lector que ha tomado un partido 
temático, simbólico, tipológico e historio-
gráfico acorde con el contenido de las pie-
zas. Merced a este partido se despliega en sus 
páginas un abanico de temas y símbolos que 
mucho dicen del sentido y la importancia 
social y política que tenía el discurso sagra-

do entre nuestros antepasados de la Nueva 
España. Es decir, de la manera tan elípti-
ca y metaforizada como cada predicador se 
dirigía, no sólo a sus escuchas piadosos, sino 
desde y hacia la esfera del poder.

Por f lorilegio se entendía entonces un 
ramillete de relatos hagiográficos, una polian-
tea de vidas de varones y religiosas venerables, 
pero también, a manera de una antología, de la 
propia colección de sermones, barrocos y tar-
dobarrocos, enlazados por un tema o materia 
de consideración y especulación. Por su géne-
ro los podía haber de filosofía moral (para 
difusión de los valores evangélicos), doctrina-
rios o teológicos (para los tesistas universita-
rios o quienes aspiraban a una canonjía) y sobre 
todo menudeaban los panegíricos, exornativos 
o festivos. Estos últimos, ya se sabe, eran los 
sermones favoritos para celebrar las devociones 
y advocaciones (como casi todos los de tema 
guadalupano reseñados en Flor de primavera 
mexicana). En suma, un florilegio de sermones 
podía constituir una antología literaria pecu-
liar de una patria o ciudad, y cada antologador 
espigaba, glosaba y comentaba, con un sentido 
“comunicéntrico” (para modelar la idiosincra-
sia local), algunas de las piezas más llamativas 
de este género, tal como en este siglo xxi, me 
parece, ha hecho la autora: ya por su hondu-
ra interpretativa, en el plano teológico, como 
por su significación política, por lo que hace a 
la construcción de un peculiar imaginario “al 
modo del país”. 

101 Anales.indd   221 13/12/12   01:37 p.m.



222	 libros

Bien se sabe que el guadalupanismo me- 
xicano, desde el trabajo precursor de Francis-
co de la Maza de 1952, ha sido un proceso 
ideológico que nació a mediados del siglo xvii 
y fue tan peculiar y distintivo de las aspira-
ciones culturales de la sociedad novohispa-
na. En estos numerosos impresos, realizados 
en un cuarto de pliego, se puede seguir paso 
a paso la construcción de un proceso iden-
titario: no sólo del criollismo, sino también 
del indigenismo o incluso de la agenda rea-
lista, mucho antes de la guerra de insurrec-
ción y de la etapa nacional.

Luego de que De la Maza tuviera a bien 
declarar, en un momento  de feliz inspira-
ción, que las figuras fundadoras de Miguel 
Sánchez, Luis Lasso de la Vega, Luis Bece-
rra Tanco y Francisco de Florencia eran “los 
cuatro evangelistas guadalupanos”, puedo 
decir que ahora asistimos a la acuñación de 
un término similar. O de lo que también 
podría motejarse, con semejantes metáfo-
ras neotestamentarias, como los “hechos de 
los apóstoles” o a los libros de la exégesis 
guadalupana que efectivamente divulgaron 
“la palabra revelada”. No exageraremos al 
decir que se trataba de un ejército de pre-
dicadores que propagaban, con potencia-
lidad profética, la exclusividad americana 
del culto guadalupano. Hay que mirar en 
estos sermonarios, pues, las actas de profe-
sión (o declaración de devoción) de los más 
renombrados apóstoles criollos, los cua-
les prueban la enorme repercusión social 
del mensaje revelado por los primeros cua-
tro evangelistas del siglo xvii, todos ellos 
haciéndose eco de la teología figural y pro-
fética del padre Miguel Sánchez, de los 
razonamientos científicos de Becerra Tan-
co o de los emotivos relatos persuasivos del 
jesuita Florencia.

De entre todos aquellos mensajes pro-
misorios, los oradores supieron sacar raja 
patriótica e ideológica y así, en sus deduccio-
nes mariológicas, llegaron a exhibir la Ima-
gen, milagrosamente estampada, como la 
mejor prueba de sus aseveraciones, tal como 
reza el salmo: “No hizo nada igual a ningu-
na otra nación”. En estos impresos también 
se destacaba la necesidad de reformular una 
pretendida teología de las imágenes para jus-
tificar el culto a las mismas y más aún a su 
estatuto sagrado o como parte o reflejo de la 
revelación divina; por eso, como ya han veni-
do advirtiendo David Brading y otros estu-
diosos, en los escritos de los padres griegos 
y en su pensamiento neoplatónico se busca-
ban fundamentos para restituir al ayate de 
Juan Diego su condición de acheiropoieton, 
de creación ex nihilo, o hecho por manos que 
no son de este mundo.

Me gustaría pasar revista sólo a cua-
tro de ellos, bien ponderados por la autora 
como piezas maestras, destacando su enca-
denamiento en el proceso de las ideas, las 
identidades compartidas y sus efectos sobre 
la naciente conciencia de la “mexicanidad” 
que allí quedó expresada, con el único y sim-
ple propósito de que el público se adentre en 
la lectura de Flor de primavera mexicana y, 
ojalá, más tarde acuda al Fondo Reservado 
de la Biblioteca Nacional para proseguir su 
lectura en los originales.

1. El de José Vidal de Figueroa no sólo es el 
sermón fundador de una práctica que daría 
copiosos frutos sino el de mayor penetración 
teológica; por eso, dentro de los géneros de 
la oratoria puede calificarse con toda pro-
piedad como un sermón doctrinal. Su tesis 
más audaz radica en la predeterminación 
de la aparición guadalupana como proyec-

101 Anales.indd   222 13/12/12   01:37 p.m.



	 l ibros	 223

to divino y establece un modelo que, aun-
que sin citarlo, seguirán muchos más autores 
haciéndose eco de la potencialidad de sus 
argumentaciones. Tal como la defensa de 
la doctrina de la Inmaculada Concepción, la 
imagen trasuntada en la capa de Juan Die-
go era una idea concebida desde el origen de 
los tiempos, o la creación más acabada, visi-
ble en América, de un arquetipo celestial. En 
su paralelo con ese misterio le iba lo mejor 
de su condición profética, ya que abriga-
ba una promesa salvífica para los beneficia-
rios mexicanos, desde su manifestación en el 
Tepeyac, a pocos años de la Conquista y todo 
acorde con el interés de la corona. El pare-
cer del censor Francisco de Siles ya saludaba 
estos hallazgos mariológicos tan significati-
vos, que tuvieron lugar en el entendimiento 
de Dios Padre, con la siguiente exclama-
ción: “Te llamaré Imagen de Dios, hallada 
en Dios y copiada en Dios, porque tú sola 
eres merecedora de ese título”.

Desde los “senos de la eternidad”, María 
de Guadalupe no sólo fue escogida entre las 
criaturas sino que el Dios Artífice la “pin-
tó primero en su entendimiento” como un 
diseño ab eterno antes que la criase en mate-
ria. Por tanto, “aquella imagen aparecida en 
Guadalupe es copia de la que pensó Dios 
cuando la eligió para su Madre”. El estam-
pamiento de Guadalupe era el centro de 
un gran misterio escondido desde todos los 
siglos pasados “entre los más íntimos secre-
tos del mismo Dios”. Pero lo más temera-
rio en las deducciones de Vidal era que este 
nuevo misterio equivalía, en su trascenden-
cia histórica, al de la Encarnación del Ver-
bo, debido a la fuerza de su revelación: para 
la conversión de toda América y fundación 
de la Iglesia universal de Cristo en este Nue-
vo Mundo. Por eso la tilma gozaba de un 

estatuto cuasi sacramental, como todo mis-
terio revelado, o tener la estatura de una ins-
titución o ministerio, propio de la iglesia 
americana: “un sacramento oculto —dice 
Figueroa— dentro del mismo Dios, que así 
había permanecido oculto porque en su ines-
crutable ánimo no se lo comunicó a nadie, 
hasta que en México se lo reveló a su Iglesia” 
en la persona de Zumárraga.

Vidal fue todavía más lejos en sus osa-
días teológicas y llegó a sostener, nada 
menos, un nuevo e inédito título de María 
más allá de los conocidos lauretanos: en su 
Imagen de Guadalupe alcanzaba a ser un 
complementum trinitatis o “la parte que per-
mite cerrar el círculo de la Trinidad inmensa 
e inefable”, llenando el vacío de vínculos que 
dejó Dios Hijo al tomar carne humana para 
representarse ante los hombres. De esta suer-
te, la Guadalupana probaba la doctrina de 
la homoiosis de san Agustín: ciertamen-
te el gran Creador había hecho al hombre a 
imagen y semejanza nuestra, pero el pecado 
original lo apartó de ser semejanza, y así, por 
su gracia, pureza y perfección, sólo María 
cumplía con esta condición para deificarnos 
con Dios: el hombre caído conservaba viva 
su posibilidad de conseguir la apoteosis. En 
suma: el ayate de Juan Diego era el más níti-
do reflejo de la perfección de Dios y anun-
cio de la restauración de su gloria, que hizo 
visible al Dios invisible cumpliéndose así el 
último mandato decretado por Dios Hom-
bre hasta su regreso triunfal al final de los 
tiempos. En suma, se trataba de una teología 
basada en símbolos promisorios, como dice 
Alicia Mayer, estrechamente vinculada con 
el decurso de la historia del cristianismo.

2. El sermón del jesuita Juan de Goico-
chea, llamado La maravilla inmarcesible, 

101 Anales.indd   223 13/12/12   01:37 p.m.



224	 libros

debe clasificarse como un panegírico festi-
vo, es decir, está concebido como un jubi-
loso sermón de función de estreno, ya que 
en 1709 fue la pieza que se pronunció en la 
inauguración del santuario basilical, erigido 
como una reconstrucción novohispana del 
templo de Jerusalén. Por tanto, celebra con 
variadas metáforas la atrevida arquitectura 
de sus componentes, pero más aún exalta su 
relación con los símbolos fundacionales de 
México y la Nueva España.

Da comienzo con un típico desplante de 
derroche criollo: “Un templo nos pediste en 
este monte y tres con este, os ha consagrado, 
la sin igual mexicana largueza”. Desde 1695 
en que se derribó el antiguo santuario, los 
patrocinadores ya tenían en mente erigir un 
templo de cuatro torres y un gran domo cen-
tral que fuera evocación del templo sagrado 
de Jerusalén, para depositar allí la imagen 
guadalupana, tenida como Arca de la Alian-
za. Ya se sabrá que, de la misma manera 
como la fórmula eucarística estaba prefigu-
rada en la incorruptibilidad del arca, la Vir-
gen mexicana en su imagen era un “milagro 
continuado”, tal como el maná que se ate-
soraba en la misma arca. Dice Goicochea: 
“Pues si al sacramentado sol, que acompaña 
vuestra Imagen, si a vuestra sagrada Efigie, 
Imagen del Sol Sacramentado y Sacramen-
to de las Imágenes, conviene esta duración 
en el  templo [que ahora se estrena]”. Pero 
todo el salomonismo de la arquitectura elo-
giada por el predicador reclamaba un nuevo 
significado específicamente nacionalista y 
programático en aras de arraigar el culto con 
un intencionado sentido político. La planta 
misma de los arquitectos Durán y Arrieta era 
un calco del águila fundacional de México y 
así  los fieles resguardados bajo sus bóvedas 
eran los polluelos cristianizados y puestos 

al cobijo de sus alas explayadas y protecto-
ras. Esta manera de simbolizar el espacio, 
mediante el uso de figuras o emblemas en 
parangón, era un recurso que los retóricos de 
entonces llamaban paráfrasis. No nos sor-
prenda que María misma fuera entonces la 
Mujer Águila posada en Tenochtitlan, pre-
figurada en el capítulo 12 del Evangelio de 
san Juan y así componiendo, mediante este 
emblema propio de la ciudad de México, dos 
partes de un mismo retrato fundacional.

La pieza termina, como muchas más, 
con un emotivo exhorto o llamado a los 
fieles, dirigiéndose directamente a la Vir-
gen para que en su “sacramentada pintura” 
perdurara hasta el fin de los tiempos, y lo 
mismo que la Eucaristía acompañando al 
hombre en su destierro terrenal. Todo con-
forme a las ideas profético-marianas del bea-
to Amadeo de Portugal, que había sufrido 
una revelación en la Italia del siglo xv, don-
de la Virgen le había asegurado que per-
manecería en cuerpo en sus imágenes, de 
forma análoga a la transustanciación. De tal 
suerte, eucaristía y rosas del ayate asegura-
ban el triunfo final de la Iglesia universal y 
la consecuente derrota del mal.

No dejan de sorprendernos estas elu-
cubraciones sobre la imagen guadalupana 
de mensaje tan elevado, que la interpretan 
como sacramento o la fundamentan en una 
revelación asociada a los tiempos por venir, 
si bien sobre las bases de una teología de la 
patrística griega y los místicos tardomedie-
vales. Alicia Mayer, con abundantes referen-
cias a las “autoridades”, pone de manifiesto 
la importancia de todas estas estrategias de 
interpretación, presentes y actuantes en el 
proceso ideológico del guadalupanismo de 
los criollos. En suma: una notable prepon-
derancia de la exégesis bíblica, como dice 

101 Anales.indd   224 13/12/12   01:37 p.m.



	 l ibros	 225

la autora, aplicada a encumbrar la idea de 
México como un lugar originario y un terri-
torio predestinado.

3. Francisco de la Maza hablaba con cier-
ta desmesura del “nacimiento mexicano 
de Guadalupe”, es decir, que la Virgen del 
Tepeyac poco o nada debía desde sus oríge-
nes a otros cultos mariales venidos de Euro-
pa. Esto quedaría muy bien expresado en el 
sermón del dominico fray Juan de Villa Sán-
chez, como bien advierte Alicia Mayer. Me 
parece además que es el que mejor encua-
dra en el género del sermón parafrástico, 
basado en una interpretación tipológica, o 
que hace la comparación de múltiples figu-
ras, antes prefiguras en la escritura antigua 
y luego transfiguras insertadas en el devenir 
histórico de la propia Nueva España. Esta 
idea nació en las obras de Miguel Sánchez y 
allí ya oponía, a la voluntad de la Virgen al 
aparecerse como mexicana, la derrota de la 
idolatría. Todo como una explicación satis-
factoria para contar la manera como Amé-
rica tuvo que esperar más de 15 siglos para 
conocer los beneficios de la revelación del 
Evangelio.

En sus primeros renglones, fray Juan 
saludaba al águila mexicana de la fundación 
como si se tratase de una prefigura envuelta 
en sombras, que ya aseguraba la ocurrencia 
de las mariofanías de 1531: “Opulento Impe-
rio mexicano, cuya generosa águila, que fue 
el agüero de sus felices principios”. Siguien-
do también las ideas de fray Gregorio García 
sobre el origen de los primeros poblado-
res del continente, afirmaba que los  indios 
eran descendientes de los navegantes tirios y 
cartagineses y que así la Divina Providen-
cia los reservó para el anuncio de un segun-
do y definitivo evangelio a cargo ya no de los 

apóstoles, sino de María misma como prin-
cipal predicadora en el Nuevo Mundo. Esto 
no había sido un olvido de la Divina Provi-
dencia sino una muestra de la mayor fine-
za de Jesús, que reservó a su Madre en sus 
verdaderos afectos, y así la mostró de raza 
india, copiándola de su mismo corazón 
como imagen suya, para evangelizar el nue-
vo continente que había permanecido ocul-
to por sus designios. Por eso también su 
ekphrasis de la Imagen está densamente sim-
bolizada como una “princesa que reinará 
sobre todas las naciones del mundo”, como 
una forma de exaltar el papel histórico que 
venía a cumplir la Iglesia americana funda-
da por ella directamente. María de Guadalu-
pe era misionera, apóstol e hija de la misma 
tierra; por eso allí se encerraba el misterio de 
la epifanía tripartita en Belén, adonde cier-
tamente no llegó el rey que representaba a 
la cuarta parte del mundo porque la Virgen 
misma, desde Belén, ya estaba investida con 
este papel histórico: venir y residir en ima-
gen en América y con todos sus poderes para 
fundar el imperio final de su Hijo.

En este orden de ideas, la Virgen reci-
bió de los indios su ser corporal, su traje de 
huipil e ytzpoztle mexicano, su investidura 
de cacica y su aspecto de indiecita doncella, 
todo para dignificar su raza, calidad y con-
dición. Éste fue sin duda el tema más exitoso 
en la historia del guadalupanismo mexica-
no, explotado por los intelectuales católicos 
o ateos durante el siglo xix (el padre Agus-
tín Rivera) y sin duda el que está vigente con 
mayor fuerza en nuestros días: su condi-
ción étnica indisolublemente ligada a la raza. 
En suma: una hermenéutica ad hoc de los 
textos sagrados, como dice la autora, dedi-
cada a distinguir la raza como piedra funda-
mental de “un pueblo escogido”.

101 Anales.indd   225 13/12/12   01:37 p.m.



226	 libros

4. El sermón de Cayetano Antonio de 
Torres, el hombre más respetado y poderoso 
entre la clase clerical de mediados del siglo 
xviii, protector de Clavijero y de los jesuitas 
en el exilio, ya supone una inflexión ideoló-
gica con todos los demás. Por un lado saluda 
apoteósicamente el reconocimiento pontifi
cio de 1754 a la jura de la Virgen como 
patrona universal de la Nueva España, y por 
el otro es la muestra más acabada de la apro-
piación de las nociones de territorialidad y 
soberanía, que hasta entonces había alcan-
zado la eclosión del culto, pero también en 
medio del naciente escepticismo de la ilus-
tración y el resentimiento que eso le provo-
caba. Posee también un atractivo narrativo 
por demás revelador: es la más emotiva cró-
nica del encuentro entre el papa Benedic-
to XIV y el procurador jesuita Francisco 
López, que llegó hasta Roma a solicitar estos 
reconocimientos. Este último sacerdote se 
fue provisto de una copia de la Imagen, obra 
del príncipe de los pintores novohispanos, 
Miguel Cabrera, que finalmente funcionó 
como un recurso visual (más legendario que 
real) que sedujo al pontífice, venciendo su 
ánimo dubitativo para poder pronunciar-
se por medio de una bula donde Roma arro-
pó, por primera vez, el culto mexicano.

De una manera por demás exultada y 
celebrativa, desde el púlpito don Cayeta-
no ponía punto final a las dudas expresadas 
en la Nueva España y la misma Roma acer-
ca de que el papa finalmente no canonizó el 
milagro, al tiempo que las nociones de terri-
torialidad e identidad ya se expresaban con 
un carácter programático de cara al futuro. 
En suma, como concluye Alicia Mayer —y 
yo mismo en algún otro momento—, en 
los párrafos de Cayetano de Torres se pue-
de escuchar la plena autodefinición de un 

territorio compartido y que la afirmación de 
que “la nación mexicana toda” ya no sólo es 
una geografía política unificada e indivisi-
ble, sino una comunidad constituida. Desde 
luego, es mi sermón favorito. 

Coda

La mejor aportación del libro de Alicia 
Meyer es, a mi juicio, haber distinguido y 
ponderado la riqueza de esta literatura en 
toda su diversidad y especificidad discursiva. 
Más aún las tradiciones teológicas e histó-
ricas donde abrevan aquellos oradores o sus 
esfuerzos por entender la mariología como 
un vehículo tipológico, para interpretar la 
propia historia local, o la incorporación de 
la Nueva España a la historia universal de la 
salvación. Desde luego, hay que notar su 
cuidado en el desglose de figuras y símbo-
los, construidos no sólo para redimensionar 
el papel de los predicadores gracias a la pro-
videncial aparición del Tepeyac, sino para 
hacer sentir el patriotismo hispánico en el 
marco de la pietas austriaca o la agenda teo-
política de la Casa de Austria. El capítulo 
“Guadalupe y la monarquía universal his-
pana” me sorprende porque es un llamado 
de atención para redimensionar el dirigis-
mo de la corona sobre los cultos y la manera 
como los predicadores quisieron, mediante 
sus artilugios retóricos, sentirse parte de esa 
agenda metropolitana o poner a la Guadalu-
pana como “defensora del imperio, inmer-
sa en la problemática cultural y geopolítica”. 
Desde luego, también se pondera la nota-
ble intervención de los jesuitas forjando un 
imaginario “inculturizado”, de modo dia-
léctico y alternativo. Y no podía faltar otro 
tema que Alicia Mayer conoce muy bien: el 

101 Anales.indd   226 13/12/12   01:37 p.m.



	 l ibros	 227

empleo de las sutilezas de maquinaria ideo-
lógica de la Contrarreforma. Algo patente en 
otro de los espejos fascinantes que desvela la 
autora: la imagen del indio, tan idealizada 
o real como se quiera, que transmiten estas 
piezas. No sólo como el origen “de una retó-
rica indigenista del siglo xx, en torno a una 
mirada incluyente, cuanto utópica, del dis-
curso nacionalista”, sino que en verdad tiene 
su origen en una agenda “hispánica y con-
trarreformista que buscaba incorporar a los 
indios a la Iglesia cristiana Universal”, al dis-
cutir al infinito su “naturaleza y virtudes”.

La introducción ofrece por lo demás un 
seguimiento puntual de la fortuna crítica 
que en la historiografía mexicana han tenido 
las piezas oratorias, tildadas de “decadentes”, 
y ahora vistas como una herramienta propia 
de la hermenéutica histórica y desde luego 
válida para varias disciplinas sociales, que 
no sólo estudian el imaginario y la ideolo-
gía, sino la iconografía y la religiosidad culta 
y popular. El nutrido grupo de investigado-
res nacionales y extranjeros que han sido lla-
mados por estos materiales ya indica que no 
estamos ante materiales inocuos o estricta-
mente piadosos. Allí, como dice la autora, se 
dirime la mejor parte del perfil cultural de la 
sociedad novohispana, pese a los controles y 
la llegada tardía de “la modernidad”.

Por ejemplo, los pareceres y aprobaciones 
de los sermones no sólo eran los elementos 
introductorios y legales de rutina, sino que 
ahora permiten situar en un contexto preci-
so la direccionalidad de los mensajes de cada 
predicador. Más aún, en esos párrafos se atis-
ban los pocos elementos de crítica para saber 
cómo fue recibido el sermón entre sus escu-
chas y los vínculos intelectuales, políticos 
o de mecenazgo que mantenía cada autor. 
Tal como ha hecho Alicia Mayer, explican-

do la preceptiva de la retórica, este objeto 
literario-bibliográfico merece ser apreciado 
en toda su integridad, al menos por quie-
nes deseamos leer el documento también 
como un monumento cultural. Desde luego, 
valorando su posible recepción o el impacto 
sobre la variopinta población virreinal: allí 
está el apasionante capítulo sobre los efectos 
del sermón del padre Mier en lo que sería la 
emancipación de las conciencias.

Por lo demás, vaya una felicitación a los 
editores y su equipo, sobre todo extensiva a 
los ilustradores (con verdaderas novedades 
en la iconografía guadalupana como la esce-
na cantamisa de Gonzales de Peredo en el 
altar mayor de la Colegiata o el enigmático 
grabado del caballo de Troya del sermón de 
Vidal de Lorca). Mi felicitación más intere-
sada es, desde luego, para la autora junto con 
sus potenciales beneficiarios: por acercar de 
forma clara y profunda al público lector la 
entraña histórica y simbólica de estos tex-
tos (otrora empolvados), para que los jóve-
nes colegas se sientan llamados a proseguir 
su lectura y escrutinio o para valerse de ellos 
en sus trabajos intelectuales: una de las lla-
ves maestras para adentrarse en comprender 
e interpretar la compleja realidad del imagi-
nario novohispano.

Gracias al paciente y puntual análisis de 
Alicia Mayer, dos siglos de retórica y pen-
samiento han quedado iluminados, cual un 
nuevo Espíritu Santo que desde el tornavoz 
del púlpito emite sus rayos esclarecedores e 
ilumina al orador para que los escuchas sen-
tados en sus bancas (hoy ciudadanos des-
creídos de este bicentenario independiente) 
hagan la crítica de “las trampas de la fe” y, 
al cabo, se animen a evocar uno de los domi-
nios más expresivos del mundo virreinal. En 
realidad, una literatura que, sin exageración, 

101 Anales.indd   227 13/12/12   01:37 p.m.



228	 libros

está en la génesis de la conciencia históri-
ca nacional y de sus potenciados argumen-
tos para conformar lo que, desde los albores 
del siglo xix, llamamos la nación o “una 
comunidad imaginada” —y profundamen-
te sentida— por todos aquellos que al menos 
en teoría habitamos estos territorios septen-
trionales de América.

3

Mexican Modernity: The Avant-Garde 
and the Technological Revolution

Rubén Gallo

Cambridge, Massachusetts Institute  

of Technology Press, 2005

por
fabiola hernández flores

Este libro escrito por Rubén Gallo, profesor 
de estudios culturales en la Universidad de 
Princeton, es un análisis sobre la otra Revo-
lución mexicana y se refiere a las transforma-
ciones culturales provocadas por las nuevas 
tecnologías que irrumpieron tanto en el arte 
como en los medios de comunicación al ter-
minar el conflicto armado de 1910 a 1920. 
Gallo plantea su argumento principal a par-
tir del texto Gramophone, Film, Typewriter 
de Friedrich A. Kittler,1 adaptado a la situa-

1.  Friedrich A. Kittler, Gramophone, Film, Typewri-
ter, Stanford University Press, 1999. La edición 

ción de México para emprender una histo-
ria cultural de los medios que a través de 
imágenes, sonidos y palabras sincronizaron 
la producción cultural con la velocidad de la 
incipiente modernidad de aquellos años. El 
análisis comprende tres premisas. Prime-
ra: las nuevas tecnologías de representación 
introdujeron una percepción de la realidad 
radicalmente nueva (p. 19). Segunda: los 
medios tecnológicos no son meras herra-
mientas al servicio de la representación; al 
contrario, perfilan, definen y determinan las 
posibilidades de representación (p. 20). Ter-
cera: los medios están determinados históri-
camente, son culminaciones de un proceso 
histórico y cultural (p. 21).

El texto se divide en cinco capítulos 
dedicados a las cámaras fotográficas, las 
máquinas de escribir, la radio, el cemento 
y los estadios, respectivamente. De acuer-
do con el autor, dicha selección obedece a 
que estos medios iluminan debates sobre la 
representación de la tecnología, las trans-
formaciones tecnológicas de la representa-
ción y las repercusiones culturales de estos 
procesos, pues, así como la fotografía fue un 
nuevo medio para diseminar imágenes y la 
radio para transmitir el sonido, el cemen-
to y los estadios constituyeron nuevas tec-
nologías para difundir mensajes políticos 
entre audiencias de miles de espectadores 
(p. 27). De tal manera, en su conjunto, la 
historia cultural de cámaras, máquinas de 
escribir, radio, cemento y estadios presenta 
un panorama de comprensión sobre la cul-
tura del México posrevolucionario en la era 

original del texto en alemán, Aufschreibesysteme, se 
publicó en 1985 y es un libro canónico para la his-
toriografía de los medios. Friedrich A. Kittler, Auf
schreibesysteme 1800/1900, Múnich, Fink, 1985.

101 Anales.indd   228 13/12/12   01:37 p.m.


