FRANCISCO MONTES GONZALEZ

UNIVERSIDAD DE GRANADA

Una guadalupana inédita
de Juan Correa en el convento

de San José del Carmen de Sevilla

L CULTO A LA VIRGEN DE GUADALUPE de México arraigé en la feligre-

sfa sevillana durante el Gltimo tercio del siglo xvi1. La principal via

de difusién peninsular de esta devocién americana fue la remisién,
por parte de los indianos, de numerosas copias de la imagen, desde el Te-
peyac a sus lugares de origen, bien como un simbolo de agradecimiento por
la fortuna alcanzada o como un acto de religiosidad publica.” La vincula-
cién comercial de Sevilla y Cddiz con la Carrera de Indias propicié que am-
bas ciudades se convirtiesen en los puntos geogréficos adonde llegé el mayor
numero de estas imdgenes, favoreciendo con ello un rdpido auge devocio-
nal. En el grado de aceptacion que alcanzé la representacion de la Virgen de
Guadalupe desempené un papel fundamental el hecho de que los lienzos y
cobres recogiesen la “fiel copia” de la imagen, plasmada en la capa del indio
Juan Diego, razén por la cual se le atribuian propiedades milagrosas, sobre
todo si venfan “tocadas al sagrado original” y con una inscripcién que asi lo
certificara. Ademds, las similitudes iconograficas de esta Virgen india con
la multitud de “Inmaculadas” proliferantes en el panorama religioso anda-
luz harfan que no se convirtiese en un objeto extrafio a ojos de los devotos,

1. En su estudio sobre el comercio artistico entre Espana y América, Garcia Sdiz sehala que
“la mayorfa de estas obras —religiosas— son enviadas desde y no reclamadas por” los devotos
peninsulares. Marfa Concepcién Garcia Sdiz, “Arte colonial mexicano en Espana”, Artes de México,
nam. 22, 1993-1994, p. 26.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XXXIII, NUM. 99, 2011 3 9



240 FRANCISCO MONTES GONZALEZ

sino en una pieza venerada casi como un amuleto ante las continuas adver-
sidades de la sociedad barroca.

En el extenso repertorio de imdgenes guadalupanas conservadas en re-
cintos religiosos y en colecciones particulares sevillanas figuran realizacio-
nes de los principales pintores de la escuela novohispana, asi como ejemplos
de distintas tipologias en cuanto a los modelos iconogrificos y los materiales
empleados para su realizacion. El estudio de estas obras lo realizé exclusiva-
mente el historiador local Joaquin Gonzdlez Moreno. En sus investigaciones
llegé a catalogar cerca de 400 guadalupanas repartidas por toda Andalucia y
sacé a la luz abundantes noticias sobre el fervor hacia la imagen mexicana en
la regién.# En las altimas décadas, otros estudios se han dedicado a destacar la
presencia de estos iconos repartidos por todo el émbito peninsular, ya sea me-
diante catdlogos de objetos americanos o en aportaciones exclusivas acerca de
su temdtica y funcién’

Uno de los méximos exponentes del gremio de pintores novohispanos en
las ultimas décadas del siglo xvi1 fue el mulato Juan Correa. La relacién del
artista con la tilma sagrada del indio Juan Diego irfa m4s alld de su interven-
cién como mero copista, al ser uno de los primeros maestros encargados de
examinar el soporte original para obtener de ¢l una copia en papel aceitado.®

2. Diversos investigadores han apuntado que se trata de una “trascripcién moderna de la Virgen
apocaliptica”, teniendo como tinico rasgo de exotismo las facciones indias de su rostro. Manuel
Trens, Maria. Iconografia de la Virgen en el arte espanol, Madrid, Plus-Ultra, 1974, pp. 68-71.

3. En cuanto a la vinculacién con la capital hispalense, véase Francisco Montes Gonzdlez,
“Sevilla y la Virgen de Guadalupe. El camino de lo devocional y lo artistico”, en Joan Felit ez al.,
Caminos encontrados. Itinerarios histdricos, culturales y comerciales en América Latina, Castell6 de
la Plana, Universitat Jaume I, 2009.

4. Joaquin Gonzdlez Moreno, Iconografia guadalupana, México, Jus, t. I, 1959, t. I, 1974. Hay
una edicién actualizada que compendia ambos volimenes: Joaquin Gonzélez Moreno, Iconografia
guadalupana en Andalucia, Sevilla, Consejerfa de Cultura-Junta de Andalucia, 1991. Ademds de
estos volimenes debe sefialarse que el autor publicé una veintena de articulos sobre este tema
en la prensa local sevillana.

5. Véanse entre otros Jaime Cuadriello,“La propagacién de las devociones novohispanas: las
guadalupanas y otras imdgenes preferentes”, en Marfa Luisa Sabau Garcia (dir.), México en el mundo
de las colecciones de arte, Nueva Espania II, México, Universidad de Colima, 1994, pp. 257-289;
Patricia Barea Azacén, “La iconografia de la Virgen de Guadalupe en Espana”, Archivo Espariol
de Arte, nim. 318, 2007, pp. 177-206.

6. De este hecho da testimonio Miguel Cabrera en su Maravilla americana segtin palabras de
José de Ibarra: “Le tom¢ perfil a la misma imagen original [...] en papel azeytado del tamafio
de la misma Sefiora, con el apunte de todos sus contornos, trazos y ntimeros de Estrellas, y de



UNA GUADALUPANA INEDITA DE JUAN CORREA 241

Este hecho motivé que sus realizaciones alcanzasen un significado especial,
pues tendrian asociado un mayor contenido taumatirgico dada la vinculacién
fisica con el objeto milagroso. Numerosos autores han afirmado que Correa
fue el artista guadalupano mds prolifico de su época y que sus representacio-
nes eran “las mds apreciadas por su fidelidad y perfeccién”? Del mismo modo,
este maestro fue el encargado de establecer el modelo iconogrifico tradicio-
nal que luego repetirian sus continuadores. En este esquema, la efigie de la
Virgen aparecia enmarcada por cuatro cartelas que presentaban de forma te-
traepisddica los hechos aparicionistas del indio Juan Diego, a la que se suma-
ba una dltima en la parte inferior con la descripcién del paisaje del Tepeyac
junto a los monumentos erigidos en aquellos lugares. Finalmente, en algunas
ocasiones rodeaba a la Virgen una guirnalda de flores, que simbolizaba tan-
to aquéllas depositadas por los indios a modo de ofrendas, como el elemento
milagroso causante del calco mariano. A éstas se anadiria en interpretaciones
mis tardias una serie de angelotes, atlantes y tenantes de los objetos alegéri-
cos recogidos en las letanfas lauretanas.

En el catdlogo de Gonzélez Moreno se encuentran inventariados en Sevilla
seis lienzos firmados por Juan Correa.? Esta serie comprende modelos que van
desde la tipica composicién aludida —como los de la capilla de San Onofre y
el convento de San Leandro—, pasando por el ejemplo del convento de Santa
Paula —que representa tinicamente a la Virgen con una inscripcién en la par-
te inferior referida a su encargo por parte de los duques de Alburquerque—,
hasta otros dos en colecciones particulares de los cuales se desconocen su ti-
pologia y paradero actual? Sin embargo, el mejor exponente de la iconogra-
fia guadalupana creada por Correa es el lienzo que se conserva en la capilla
de la Hermandad Sacramental de la iglesia de San Nicolds de Bari, fechado

rayos; y de este dicho perfil se ha difundido muchos, de los que se han valido y se valen hasta hoy
todos los artifices”. Miguel Cabrera, Maravilla americana..., México, Imprenta del Real y Mds
Antiguo Colegio de San Ildefonso, 1756, p. 10; apud Jaime Cuadriello, “La propagacién de las
devociones novohispanas...”, op. cit., p. 268.

7. Fidel de Jestis Chauvet et al., Album del 450 aniversario de las apariciones de Nuestra Seriora
de Guadalupe, México, Buena Nueva, 1981, p. 134.

8. Joaquin Gonzélez Moreno, Iconografia guadalupana en Andalucia, op. cit., pp. 74-75.

9. La inscripcién de la Guadalupana de Santa Paula dice: “En 30 de noviembre de 1712 afios se
toco con su sagrado original hallindose presentes los Excmo. Senores duques de Alburquerque,
para quienes se abri6 la vidriera a las diez de la noche”.



242 FRANCISCO MONTES GONZALEZ

en 1704." En el cuadro se dispone la composiciéon de forma horizontal, des-
tacando la profusién del colorido adorno floral que rodea a la Virgen, los an-
gelotes que sustentan las cuatro cartelas y el delicado trazo en el dibujo de la
guadalupana.” Otro aspecto mds que percibe Jaime Cuadriello en la imagen
es su luminosidad, cuyo fin no es otro que “transmitir en verdad la idea de un
portento mariofdnico”.’* La procedencia de esta obra es una incégnita, aunque
todas las hipétesis hablan de un patrocinio excepcional que establece como su
origen la donacién de algtn indiano, miembro de dicha corporacién religio-
sa o su pertenencia al convento de San Agustin, de donde llegarfa tras las des-
amortizaciones decimonénicas.

De la seleccion publicada por Gonzilez Moreno se sirvieron Vargaslugo y
Victoria para completar el capitulo correspondiente al repertorio guadalupano
en su extenso volumen sobre la obra pictérica de Correa.”? A las piezas aludi-
das en la provincia de Sevilla anadirian otras localizadas en colecciones par-
ticulares, asi como un lienzo que se conserva en el palacio de los Marqueses
de Villadarias en Antequera, el cual podria estar relacionado con la magnifica
serie sobre la vida de la Virgen del mismo artista depositada en el Museo Mu-
nicipal de esta localidad malaguena.™ Entre el resto de imdgenes de Correa
documentadas en Espafia por los autores, cabria destacar el primer lienzo en la
cronologia del pintor, consignado por Veytia en 1746." Se trata de un encargo
realizado en 1667 para el monasterio de San Francisco de Valladolid en home-
naje al obispo Juan de Zumadrraga, el cual recoge de forma sintética los cinco

1o. En sus primeros catdlogos, Gonzdlez Moreno no acertd a localizar la firma de Correa, la
cual descubrieron posteriormente otros investigadores sevillanos bajo la moldura del marco en
la década de los ochenta. Alfredo Morales ez al., Guia artistica de Sevilla y su provincia, Sevilla,
Excma. Diputacién Provincial de Sevilla, 1981, p. 91.

11. Véase la ficha de la obra en el catdlogo de la exposicién Los Siglos de Oro de los virreinatos
americanos, Madrid, Sociedad Estatal para la Conmemoracién de los Centenarios de Felipe IT 'y
Carlos V, 1999, pp. 306-309, cat. 86.

12. También resalta el hecho de que la mandorla se encuentre cerrada formando una aureola
completa de nubes. Jaime Cuadriello, “La propagacion de las devociones novohispanas...”, gp.
cit., p. 272.

13. Elisa Vargaslugo y José G. Victoria, Juan Correa. Su vida y su obra, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1985, vol. II, t. I, pp. 238-250.

14. Ibidem, pp. 68-85; José Luis Romero Torres, 7ota Pulcra, Malaga, Obispado de Mélaga,
2005, p. 202 (catdlogo de la exposicién).

15. Mariano Ferndndez de Echeverria y Veytia, “Baluartes de México”, ms. original, 1746,
f. 481; apud Vargaslugo y Victoria, op. cit., vol. IL, t. 11, p. 443.



UNA GUADALUPANA INEDITA DE JUAN CORREA 243

pasajes de la aparicién narrados por Becerra Tanco en su volumen del afio an-
terior. Tras numerosos esfuerzos para localizarlo, finalmente el cuadro pudo
ser expuesto y estudiado con detenimiento para la exposicién americana con-
memorativa de los centenarios de Carlos V y Felipe I1.*® Ademds de esta va-
riedad de piezas aludidas, Cuadriello resend en un estudio posterior cuatro
lienzos autégrafos de Correa dispersos por la Peninsula, que representaban
Unicamente a la efigie mariana en su calco original, despojada de cualquier
elemento decorativo.'”

El hallazgo de la firma de Juan Correa en una pintura de enorme atractivo
de la iglesia conventual de las carmelitas descalzas de Sevilla supone un apor-
te de relevancia a la extensa produccién guadalupana del pintor mexicano.™
La tipologia de este lienzo responde a la composicién cldsica antes descrita,
que proliferé de forma abundante en el comercio artistico transatldntico du-
rante el primer tercio del siglo xviir. Sin embargo, en esta obra, aparte de la
magnifica interpretacién de los modelos figurativos de las escenas, nada co-
munes en cuanto a la perfeccién de sus disenos, sorprenden las innovaciones
iconograficas introducidas en unas tarjas de tamafo excepcional respecto al
normalizado. De todas las obras documentadas del pintor, estas escenas pue-
den considerarse tnicas en su género, no sélo por el elaborado dibujo de la
composicién tetraepisédica sino por la cantidad de singularidades que ofre-
cen en su contenido. A simple vista, hay que partir de la base de que Correa
aprovechd los grabados de Matias de Arteaga para la edicién sevillana de 1685
de la Felicidad de México de Becerra y Tanco, siendo la proliferacién de dnge-
les masicos y custodios la que aqui delata su empleo como fuente iconografi-
ca.” Ademds de esta matizacion, el lienzo plantea la necesidad de realizar un

16. Vedse la ficha en Los Siglos de Oro de los virreinatos americanos, op. cit., pp. 306-309, cat. 85.
Actualmente el lienzo se conserva en el Museo Nacional de Escultura de Valladolid.

17. Cuadriello, “La propagacién de las devociones novohispanas...”, op. cit., pp. 268-269.

18. La inscripcién “Correa f.” se esconde bajo la moldura del marco en la parte inferior del lienzo.

19. La edicién impresa por Tomds Lopez de Haro fue la tercera que se hizo tras las dos ediciones
mexicanas de 1666 y 1675. El primer investigador en percatarse de la existencia de dichas estampas
fue Jaime Cuadriello en su Maravilla americana. Variantes de la iconografia gnadalupana. Siglos
XvII-x1x, México, Patrimonio Cultural de Occidente, 1989, p. 47. Para un estudio més detallado
de las mismas véase Jaime Cuadriello, “Visiones de Guadalupe”, Arzes de México, ndm. 29, 1995,
p- 27. Posteriormente han aparecido otros estudios recalcando la importancia de estas estampas
sevillanas para la iconografia guadalupana. Véase el mds reciente sobre la silleria de la colegiata
de Guadalupe: Nelly Sigaut, Guadalupe, arte y liturgia. La silleria de coro de la colegiata, México,
El Colegio de Michoacdn, 2006.



244 FRANCISCO MONTES GONZALEZ

andlisis exhaustivo de algunas particularidades para poner de relieve su cali-
dad, igualable en maestria a la conservada en la iglesia de San Nicolds de Bari,
pero Unica en el extenso campo de las realizaciones guadalupanas. A pesar de
no haber descubierto la autoria de la obra, Gonzdlez Moreno ya se habia per-
catado de la singularidad de este lienzo “anénimo” al dedicarle en su estudio
varias alusiones que la distinguian de otros modelos:

Donde mis se acusa la nueva interpretacion del pasaje del Tepeyac es en la repro-
duccidén propiedad del convento de Santa Teresa de Sevilla: en ella una legién de
serafines y querubines inunda las tres primeras cartelas, muchos de ellos con arpas y
violas en las manos, que evocan el celestial concierto que Juan Diego escuché antes
de contemplar la sublime aparicién.°

Entre los valores de esta pintura cabe destacar la descripcién de la figura de
la Virgen, en la que una vez mds queda patente la superioridad de Correa en
su interpretacién. Su rostro con los ojos entornados la sitdan en el grupo de
las coloquialmente llamadas “dormilonas”. La perfeccién del trazo denota un
calco exacto del original, tanto en el conjunto mariano como en el dngel que
la sostiene, de cuyas propiedades ya se hiciesen eco en la época, como se ha
visto en el testimonio que da José Ibarra a Miguel Cabrera. Un aspecto sor-
prendente a simple vista es la luminosidad que irradia el modelo, bien sea por
la claridad en el cromatismo o por el juego éptico empleado para disefiar las
rafagas, graduando con intermitencias en intensidad los tonos dorados de la
aureola. De este modo, la Guadalupana se convierte en un auténtico fulgor
divino que inunda el espiritu de los fieles y sorprende por su belleza pldstica.

En la cartela de la esquina superior izquierda aparece descrito el momen-
to de la primera aparicién de la Virgen al indio Juan Diego en el paraje del
Tepeyac. El caracteristico esquema compositivo se ha invertido para colocar
al indio en el lado derecho acompafiado de una corte angelical, de la que dos
miembros sentados en primer plano sobre unas rocas aparecen como testigos.
A este grupo se suma la nota mds llamativa de la escena, la representacién de
la bandada de péjaros, siguiendo el relato descrito por el indio Valeriano en el
Nican Mopohua, en el que la musica celestial de unas aves exéticas sirvié para

20. Gonzdlez Moreno, lconografia guadalupana en Andalucia, op. cit., p. 19.



UNA GUADALUPANA INEDITA DE JUAN CORREA 245

1. Juan Correa, Virgen de Guadalupe, ca. 1685-1695. Convento de San José

del Carmen, Sevilla. Foto: Francisco Montes.



246 FRANCISCO MONTES GONZALEZ

que el indio Juan Diego acudiese al llamado de la Virgen.>* El propio Gon-
zdlez Moreno resaltaria este detalle, afirmando que no volverd a repetirse en
ninguna de las realizaciones existentes en la peninsula.>>

La segunda cartela, situada a la derecha de la anterior, describe el momen-
to en que Juan Diego huye del encuentro de la Virgen para acudir en busca de
un médico que atienda a su tio enfermo. En la escena se introducen como no-
vedades la presencia de un coro de dngeles musicos en la esquina superior y la
figura de la Virgen, que se desprende de su caracteristico hieratismo y abre los
brazos para calmar el sobresalto del indio. Junto a éste aparecen otros dngeles
custodios que intervienen con diferentes gestos indicativos, haciendo mds di-
ndmica y participativa la historia al espectador. En la composicién sorprende
la colocacién de un pequeno dngel en un complicado escorzo, que se arrodilla
para denotar el asombro y aturdimiento que le causa la presencia de la Virgen.

Algunas de las singularidades mds llamativas introducidas por Correa apa-
recen en la cartela del tercer episodio que ocupa el dngulo inferior izquierdo,
donde se narra el momento del ofrecimiento de las rosas a la Virgen para que
las convierta en el objeto milagroso de la estampacién. En la mayoria de las
representaciones, la Virgen figura de pie, en postura mayestdtica, para poco
a poco ir rompiendo el plano frontal al adelantar un brazo con el que ofre-
ce a Juan Diego un ramillete de las flores milagrosas. Sin embargo, en esta
pintura del convento de San José, la Virgen aparece sedente en un trono de
nubes, tomando las flores de la ofrenda realizada por un dngel que se colo-

21. En una traduccién hecha por monsefior José Luis Guerrero Rosado, queda descrito este
pasaje con las siguientes lineas: “6.- Era sabado, muy de madrugada, lo movia su interés por
Dios [respondiendo a] su insistente llamada. 7.- Y cuando vino a llegar al costado del cerrito,
en el sitio llamado Tepeyac, despuntaba ya el alba. 8.- Oy6 claramente sobre el cerrito cantar,
como cantan diversos pdjaros preciosos. Al interrumpir su gorjeo, como que les coreaba el cerro,
sobremanera suave, agradabilisimo, su trino sobrepujaba al del coyolt6totl y del tzinitzcan y al de
otras preciosas aves canoras. 9.- Se detuvo a ver Juan Diego. Se dijo: ;Por ventura es mi mérito,
mi merecimiento lo que ahora oigo? ;Quiz4 solamente estoy sofiando? ;Acaso estoy dormido y
s6lo me lo estoy imaginando? 1o.- ;Dénde estoy? ;Dénde me veo? ;Acaso ya en el sitio del que
siempre nos hablaron los ancianos, nuestros antepasados, todos nuestros abuelos: en su tierra
florida, en su tierra de nuestro sustento, en su patria celestial? 11.- Tenfa fija la mirada en la cum-
bre del cerrito, hacia el rumbo por donde sale el sol, porque desde alli algo hacfa prorrumpir el
maravilloso canto celestial. 12.—Y tan pronto como ces6 el canto, cuando todo quedé en calma,
entonces oye que lo llaman de arriba del cerrito, le convocan: Mi Juanito, mi Juan Dieguito”,
hetp://www.virgendeguadalupe.org. mx/apariciones/.

22. Gonzdlez Moreno, lconografia guadalupana en Andalucia, op. cit., p. 20.



UNA GUADALUPANA INEDITA DE JUAN CORREA 247

ca a su izquierda, mientras es llevada por el caracteristico querubin transfor-
mado en un angelillo atlante. Ademds, se vuelve a repetir el coro de dngeles
musicos, aunque con la novedad de que uno de ellos se coloca en el plano te-
rrenal portando la partitura que sus companeros celestiales interpretan ante
la Virgen y el indio. También Gonzélez Moreno resalté la maestria del artis-
ta en la ejecucién de este paisaje, sélo que equivocando la partitura de mu-
sica con los instrumentos de pintor ¢ intuyendo un cuestionado reflejo de la
escuela sevillana:

Destaca entre todos estos medallones el tercero, donde la Virgen sedente, pone en
manos del indio un hermoso ramillete de rosas. Alrededor de la imagen revolotean
dngeles con instrumentos y dos de ellos con pincel y paleta, cuya factura y colorido
pregonan que ha sido influenciado por los talleres sevillanos de aquella época.?3

Por ello, el resultado es un esquema compositivo sorprendente e inédito hasta
ahora en la tradicién pictérica guadalupana, propio de un barroquismo tardio
que se adelanta en esta realizacién.

Como es caracteristico, el cuarto évalo representa el momento solemne
del descubrimiento de la imagen guadalupana a ojos del obispo Zumadrraga
en el salén del trono del palacio episcopal. Los intérpretes de la historia ma-
riana representaron en esta escena a los personajes senalados por los relatos li-
terarios siguiendo el modelo de una de las primeras estampas impresas para
la publicacién del volumen del bachiller Miguel Sdnchez en 1684.>4 Junto al
prelado, se cree que fueron testigos de la aparicién el clérigo Juan Gonzilez y
algunos criados y familiares. Sin embargo, en esta composicién aparecen al
fondo dos personajes de piel oscura cuyos gestos reflejan ciertas peculiarida-
des. Una de las hipétesis que lleva a plantear este conjunto es que el joven de
rasgos negroides, que mira directamente al espectador reclamando su atencién,
despistado del relevante acontecimiento que se estd produciendo, fuese el pro-
pio Correa, quien con este gesto quisiera dejar testimoniada su autorfa en una
de sus obras maestras. Por otro lado, podria entenderse el deseo del pintor por
aparecer dignificado en su trabajo, cual Veldzquez novohispano que huye de

23. lbidem, pp. 19-20.

24. La estampa sirvié para ilustrar el libro lmagen de la Virgen Maria Madre de Dios de Guada-
lupe, del bachiller Miguel Sdnchez, impreso en 1648 por la viuda de Bernardo Calderdn. Elisa
Vargaslugo, “Iconologia guadalupana”, en Imdgenes guadalupanas, México, Centro Cultural/Arte
Contempordneo, 1987, p. 67, ldm. 39 (catdlogo de la exposicion).



248 FRANCISCO MONTES GONZALEZ

la desconsideracién gremial, para el que habria sido “elegido” por la propia
divinidad presente en aquel momento.* Desde este enfoque, dicho discurso
podria aceptarse como légico, pues no seria coherente intuir dichas reivindi-
caciones intelectuales en los circulos artisticos novohispanos hasta la llegada
de Cabrera, y ain mds, si lo considerdramos en un esquema de valoracion se-
rfa mds afin con su papel de apéstol guadalupano, que mediante el envio de
estas estampas fuera de las fronteras americanas participa como un misionero
en el arraigo devocional. Por otro lado, también seria cuestionable si el ancia-
no que se adelanta al anterior personaje, con aspecto mestizo y el rostro cabiz-
bajo, pudiera ser una figuracién anacrénica del tio Juan Bernardino, a quien
segun los relatos se aparecié la Virgen para sanarlo en el mismo instante del
descubrimiento de la tilma en el salén episcopal. De esta forma quedaria sin-
tetizada la historia aparicionista completamente, pues en otros modelos esta
escena se colocaba en la parte inferior sustituyendo la del paisaje del Tepeyac.

Finalmente, la tltima de las cartelas, al centro de la zona inferior del lien-
z0, describe la vista del cerro del Tepeyac, presidido en un primer plano por
la primitiva ermita, anterior al santuario dedicado en 1709. Una de las pecu-
liaridades distintivas de los paisajes descritos por Correa es la visién panori-
mica de un conjunto donde destaca llamativamente la disposicion protagénica
de la calzada. Este camino, que comunicaba la villa de Guadalupe con la ciu-
dad, fue adecentado con las mandas del arzobispo fray Payo Enriquez de Ri-
bera, colocando una serie de monumentos de los misterios del Rosario, para
que de este modo los visitantes fueran realizando cada una de las estaciones
en su peregrinacién.>® Esta escena es uno de los elementos de que se sirven los

25. Acerca de la importancia del artista como pintor guadalupano, véase Elisa Vargaslugo, “El
pintor que tenia ‘el don...””, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XXVII, ntm.
86, 2005, pp. 203-215.

26. El propio Florencia, en su Estrella del Norte, exaltarfa varias veces la labor del prelado sevillano
como benefactor de la devocién mariana: “Ya apunté lo que deseé el llusstrisimo y Excelentissimo
Sefior D. Fr. Payo de Ribera adelantar, y promover el culto de la Sefiora y su Santuario. A este fin
hizo la Cal¢ada desde Mexico hasta la puente de Guadalupe, tan costosa y acomodada, y trajo
el agua hasta la plaza del Santuario, fabrico en ella hasta una muy buena pila, en que se recoge.
Cuando hubiera hecho mas habia hecho mucho, y por esto solo mereceria contarse entre los muy
insignes bienhechores del Santuario”. Francisco de Florencia, La Estrella del Norte de México. ..,
Meéxico, Maria de Benavides, viuda de Juan de Ribera, 1688, p. 187v. Acerca de la calzada y las
capillas del Rosario, ibidem, pp. 25r-25v. Véanse algunos datos més sobre la vinculacién de este
personaje con la Virgen de Guadalupe en Francisco Montes Gonzdlez, “Los Enriquez de Ribera.
Hustres sevillanos guadalupanos”, Boletin Guadalupano, nim. 67, 2006, pp. 14-16.



UNA GUADALUPANA INEDITA DE JUAN CORREA 249

investigadores a la hora de datar los lienzos, ya que la presencia del antiguo o
el nuevo templo, asi como de la calzada, ayuda a encuadrarlos en un periodo
concreto. Por tanto, este lienzo de la clausura sevillana debié ejecutarse entre
1685 y 1695, fechas que trascienden desde la remodelacién de la calzada, la
publicacién de los grabados de Arteaga y el derribo del primitivo templo.

En cuanto a los dngeles que rodean la sagrada imagen, se aprecian las par-
ticularidades del diseno de Correa al dibujarlos panzones y con rostros de
extrana belleza. La similitud con los modelos del lienzo de San Nicolds es evi-
dente, aunque en este caso, ademds de aparecer como atlantes de las cartelas,
dos de ellos pasan a portar sendos objetos alegéricos de las letanias laureta-
nas, ofreciendo sus movimientos y el vuelo de los pafios un efecto de dinamis-
mo mucho mayor. En ambas pinturas asoman los rasgos estéticos empleados
por Correa en el dibujo de estas criaturas celestiales. La misma posicién de
estos seres aparece en un lienzo anénimo de menor factura en el Museo de la
Basilica de Guadalupe de México.?” Dos tltimos detalles a consignar en este
andlisis iconografico corresponden a la caracteristica guirnalda de flores con
pajarillos que rodea a la efigie y la paloma del Espiritu Santo que en la parte
superior corona a la Virgen como Reina celestial.

Algunas de las dificultades mds comunes que encuentran los estudiosos
guadalupanos son la datacién de la obra y el contexto de su realizacién. La pro-
liferacién del icono llevé a gran nimero de artistas mexicanos a dedicarse a la
exportacion de estas piezas, hecho que reflejan los cuantiosos registros de na-
vios donde se anotaron “caxas con ldminas de Nuestra de Sefiora de Guadalupe
de México”. Si a este fenémeno afiadimos que otras tantas de estas imdgenes
llegaron como parte de los bienes de algiin difunto o en la dote de las religio-
sas que ingresaban en estas clausuras, la incégnita sobre su recepcién peninsu-
lar se convierte en una tarea dificil de resolver. En el caso de esta obra inédita
de Correa, su trayectoria puede documentarse en parte gracias al hallazgo del
expediente de donacién de un particular al convento de las religiosas carme-
litas, aunque permanece atin el enigma sobre la identidad del comitente y el
lugar primitivo a su llegada a la capital hispalense. Dado el valor artistico de
la pieza, debié de ser el encargo de un personaje relevante del gobierno civil
o eclesidstico novohispano, pudiendo corresponder al mecenazgo en la figu-
ra del virrey-arzobispo fray Payo Enriquez de Ribera si las evidencias estilisti-
cas no reflejaran la utilizacién de las estampas de Arteaga impresas en 1685,

27. Cuadriello, Maravilla americana. .., op. cit., p. 46.



250 FRANCISCO MONTES GONZALEZ

un par de anos después del fallecimiento del prelado agustino. La existencia
del lienzo en esta clausura se conocié6 gracias a la localizacién de su expedien-
te de ingreso en los bienes que sacé a la luz Maria Luisa Cano en su monogra-
tia sobre el conjunto conventual.?® En el texto, la superiora de la comunidad
daba fe del obsequio recibido con fecha 3 de noviembre de 1804 mediante el
siguiente escrito:

Digo yo Maria de la Paz. Priora de este Convento de Carmelitas / Descalzas de Sevilla
que tengo en la Iglesia de Nuestro Convento / un Quadro de la Imagen de N. Sra.
de Guadalupe, con Moldu / ra Dorada, de tres [...], y dos escasas de / ancho y lo
recibi de mi Sra. D2 Ana Gabriela White, alias Blan / co, que lo dio para que se le
diese culto a la Imagen; era dicho / Quadro de Dn. Guillermo Lathelise, de nacién
Francés, el / que teniendo que irse a Francia con su familia, lo dex6 en / casa de su
Comadre D2 Micaela Aguilar para que se lo / vendiera, y no aviendo encontrado
comprador, y aviendo / ella desvaratado su casa, lo puso en la de mi Sra. D2/ Ana
White, alias Blanco, esta Sra. lo puso en mi Convento / y para que conste en todo
tiempo firmo este instrumento en / este sobre: dicho Convento de Sevilla en 3 dias
del mes de Noviembre de 1804. Ma. de la Paz Priora.?®

A través de esta informacién consta como propietario un caballero francés afin-
cado en Sevilla, de nombre Guillermo Lathelise, quien debido a los convulsos
momentos politicos que se vivian durante esos afios en Espafia debié huir a su
patria, no sin antes legar el cuadro a su comadre y ésta, finalmente, también
por causas de una mudanza, a la donante Ana White, tia paterna y madrina del
afamado escritor, el cual gozé de gran reputacion en los circulos intelectuales
de la época.’® Con estos datos es dificil dilucidar si el lienzo llegé a dicho pro-
pietario mediante compra a algin particular, en el expolio de un recinto reli-
gioso o en la herencia de algtin antepasado, ya que habrian transcurrido cerca
de 120 anos desde su realizacién. Un hecho que pudiera ser significativo y

28. Marifa Luisa Cano Navas, E/ convento de San José del Carmen de Sevilla. Las Teresas. Estudio
histérico-artistico, Publicaciones de la Universidad de Sevilla, 1984, pp. 144-145.

29. Archivo de la Comunidad del Convento de las Teresas de Sevilla, carpeta de donaciones
11/f (hoja suelta).

30. En su autobiografia, José Marfa Blanco-White se refiere a ella como la tia Anica, una de las
dos hermanas de su padre, exaltando su modernidad por ser la inica mujer de Sevilla que poseia
una biblioteca propia en su hogar, donde el escritor leyé por primera vez las obras del padre Fei-
joo. Antonio Garnica (dir.), Autobiografia de Blanco-White, Universidad de Sevilla, 1975, p. 41.



UNA GUADALUPANA INEDITA DE JUAN CORREA 251

que ya se ha senalado es la calidad de la pieza, detrds de la cual no debieron
encontrarse un patrono y un receptor cualesquiera. Por otra parte, debe des-
tacarse que la moldura de este lienzo corresponde exactamente con otra pin-
tura de Correa conservada en el convento de San Leandro, por lo que ambas
debieron de llegar en fechas cercanas, pudiendo también haber pertenecido a
la misma casa. Se debe senalar que en esta clausura se encontraba el hospicio
de Indias de los frailes agustinos, renombrados devotos del icono guadalupano,
siendo fray Payo de Ribera el mdximo representante de la destacada posicion
que esta orden religiosa alcanzé en las Indias, por lo cual no serfa extrafio que
el citado lienzo proviniese de alguna de las casas agustinas de Sevilla. En sus
Antigiiedades del convento Casa Grande de San Agustin, Montero de Espinosa
sefala cémo en la capilla del Nacimiento “se colocé en 1724 a nuestra sefo-
ra de Guadalupe, siendo su patrono el veinticuatro [regidor de ayuntamien-
to] don Juan Bautista Cavaleri”3" Con independencia de su posible origen o
procedencia, dar a conocer este lienzo de la Virgen de Guadalupe supone un
aporte significativo a la historiografia sobre Juan Correa, pues queda sobrada-
mente demostrada la maestria del artista como inventor en la configuracién
de estos tipos iconogréficos de la escuela barroca novohispana, adelantdndose
en su tiempo a las innovaciones de futuras realizaciones. %

31. José Montero de Espinosa, Antigiiedades del convento Casa Grande de San Agustin de Sevilla,
Sevilla, Imprenta de D. Antonio Carrera, 1817, p. 132.





