RIE ARIMURA

FACULTAD DE FILOSOFiA Y LETRAS, UNAM

Las misiones catolicas
en Japon (1549-1639):

andlisis de las fuentes y tendencias historiogrdficas

A MISION CATOLICA EN JAPON se inauguré con la llegada de Francis-

co Xavier en 1549 y perdurd hasta la consolidacién de la politica de

aislamiento Sakoku en 1639." Este periodo histérico abarca casi una
centuria y se le conoce como siglo kirishitan, dado que los japoneses asi lla-
maron a los conversos, calificativo que derivaba del vocablo portugués cristdo.
Hoy dia el concepto kirishitan designa en el dmbito religioso las creencias y
practicas catélicas llevadas a cabo en el Japén moderno temprano. En las dis-
ciplinas de historia e historia del arte, las manifestaciones culturales y artisti-
cas catdlicas de dicha centuria se abordan en el marco del estudio kirishitan o
namban, “birbaros del sur”, término usado por los japoneses en aquel enton-
ces para denominar a los portugueses y espafoles que llegaban a la tierra del
sol naciente a través del sur de Asia.

Para el estudio sobre la evangelizacién de dicho periodo, existen dos clases
de fuentes primarias: occidentales y japonesas. Las primeras incluyen las car-
tas informativas, los anales y las crénicas que escribieron los misioneros con
el fin de reportar las condiciones de las tierras locales, asi como sus propias

1. El edicto de Sakoku, “cierre del pais” (Sakoku-rei, SHE D), de 1639, lo promulgd Toku-
gawa lemitsu (1604-1651), tercer shigun de la dinastia Tokugawa, con el fin de eliminar la
influencia catélica y reforzar el régimen y la ideologia de dicho shogunato. La vigencia de este
decreto perduré hasta 1853, ya que con la llegada del comodoro Matthew Perry, Japén se vio
obligado a abrirse al mundo.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XXXIII, NUM. 98, 2011 5 5



56 RIE ARIMURA

labores religiosas. Estos escritos proyectan una concepcién histérica basada
en el providencialismo? y la filosofia moralizante del bien y el mal; narran los
acontecimientos de manera épica y alaban a los misioneros y a los martires
siguiendo la tradicion hagiografica medieval. Las segundas, las fuentes japo-
nesas, se diversifican en cuanto al género, ya que abarcan los impresos jesuiti-
cos llamados kirishitan-ban, que constan de textos doctrinales, lingiiisticos y
literarios, las defensas contra el cristianismo, la Biblia de los kakure kirishitan
utilizada en el tiempo de persecuciones y los registros elaborados por las auto-
ridades civiles en el periodo Edo, tales como el control de los antiguos kiri-
shitan y sus descendientes y los inventarios de los objetos cristianos confiscados.
Dado que las fuentes y la bibliografia sobre el tema son abundantes, en este
ensayo se ha hecho una seleccién de las obras mds relevantes para comprender
las aproximaciones que se han realizado hasta ahora a fin de esclarecer el esta-
do actual de la investigacién.

Aproximacion “geoantropolégica’ postura jesuitica

Las crénicas occidentales se distinguen grosso modo por dos vertientes histo-
riograficas. La primera es de cardcter llamado hoy “geoantropoldgico”, en la
que se registran el clima, la geografia, la politica, la jerarquia social, la econo-
mia, la historia, las religiones, los ritos, las leyes, las costumbres y la idiosin-
crasia del pueblo japonés. La tradicién de relatar la historia natural y moral
proviene del legado literario de la Antigiiedad.? Las obras que pertenecen a esta
corriente narrativa son principalmente fuentes escritas en el seno de la Com-
pania de Jests, aunque no se puede generalizar sobre la historiografia jesui-
tica, puesto que el texto de Luis Pifieiro (1560-1620) trata exclusivamente las
persecuciones y los martirios en Japén.4

2. El providencialismo es la doctrina segtin la cual todo sucede por disposicién de la divina
providencia. En las crénicas occidentales se observa una marcada insistencia en interpretar los
acontecimientos histéricos como parte de la voluntad de Dios.

3. Con relacién a este asunto, cabe mencionar que el cronista jesuita José de Acosta (1540-
1600) ha sido considerado el “Plinio del Nuevo Mundo” por fray Benito Jerénimo Feijoo en su
Teatro critico universal, escrito en 1733. Al respecto, véase el prélogo de Edmundo O’Gorman
al texto de José de Acosta, Historia natural y moral de las Indias, México, Fondo de Cultura
Econémica, 1962, p. XIII.

4. Luis Pineiro, S.J., Relacidn del sucesso que tuvo nuestra santa fe en los reynos del lapon,



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 57

Los jesuitas, formados en el ambiente humanista del Renacimiento, dieron
importancia a conocer y comprender la cultura nativa y a que se optase por una
politica de evangelizacién acorde con las circunstancias locales. Dentro de esta
corriente literaria destaca la Histdria do Japio de Luis Fréis (1532-1597),5 jesui-
ta portugués que arribé a Japén en 1563 y se dedicé a actividades misioneras
hasta el final de su vida en Kioto, Sakai, Bungo y Nagasaki.® Este texto aporta
datos relativos al contexto geografico-cultural de Japdn, asi como a la expan-
sién jesuitica realizada en aquellas tierras desde la etapa inicial de evangeli-
zacién. Los registros sobre el establecimiento de sedes religiosas —tales como
las negociaciones con las autoridades locales, los recursos materiales y humanos
utilizados para las obras constructivas y las descripciones fisicas—, asi como
la introduccién y difusién de imdgenes catdlicas y la creacion de centros de
estudios superiores —que inclufan la escuela de arte fundada por Giovanni
Nicolao—, dilucidan el entorno en que actuaron los misioneros, ademds de
sus aportaciones sociales y culturales.

El uso de imdgenes como método de evangelizacion se verifica ya desde el
tiempo de Francisco Xavier, pues éste llevé consigo desde Europa pinturas
al dleo de La Virgen con el Nifio y La Anunciacién. Del aprecio que tuvieron
estas obras fue testigo el mismo santo en una de sus cartas: al mostrar una pin-
tura de la Virgen al daimys Shimazu Takahisa de Satsuma (1514-1571), éste
se queddé admirdndola e incluso su madre quiso obtener una copia de ella,
aunque no hubo quien supiera reproducirla’ A partir de esta noticia, los cro-
nistas destacaron los éxitos del arte catélico entre los nativos.® Ello también ha

desde el afio de seyscientos y doze hasta el de seyscientos y quinze, imperando Cubosama, Madrid,
impresa por la viuda de Alonso Martin de Balboa, 1617.

5. Los escritos de Luis Fréis permanecieron inéditos durante varios siglos, ya que fueron
descubiertos por Joseph Marie Cros, S.J., entre 1894 y 1895 en la coleccién Jesuitas na Asia de
la Biblioteca Ajuda, en Lisboa. Estos textos se dieron a conocer ampliamente gracias a la publi-
cacién de Georg Schurhammer y Ernst Artur Voretzch, Die Geschichte Japans (1549-1578) von
P. Luis Frois S.]. nach der Handschrift der Ajudabibliothek in Lissabon iibersetzt und kommentiert
von Georg Schurhammer und Ernst Artur Voretzsch, Leipzig, Verlag der Asia Major, pl. II, 1926.

6. Georg Schurhammer, “Nihon-shi to chosha Luis Fréis”, en Luis Fréis, Nibon-shi I: Kiri-
shitan denrai no koro, Takeo Yanagiya (trad.), Tokio, Heibonsha, 1973, pp. 10-11.

7. The Letters and Instructions of Francis Xavier, Joseph Costelloe (trad. y ed.), St. Louis,
Institute of Jesuit Sources, 1992, p. 306.

8. Luis de Guzmdn, Historia de las missiones que han hecho los religiosos de la Compania de
lesvs para predicar el Sancto Evangelio en la India Oriental, y en los Reynos de la China y Iapon,
Alcald, impresa por la viuda de Juan Gracidn, 1601, vol. I, pp. 418-419.



58 RIE ARIMURA

dejado un marcado impacto en la historiografia contempordnea. Asi, los auto-
res de nuestro tiempo han subrayado la gran aceptacion que tuvo dicho arte
en Japén,? prescindiendo por completo de la recepcién de los japoneses anti-
cristianos, asi como de las circunstancias en que se dieron las persecuciones.

Alessandro Valignano (1539-1606), en calidad de visitador de las Indias
Orientales, viaj6 a Japdn en tres ocasiones. Durante la primera estancia (1579-
1582), codificé una politica misional de accommodatio de acuerdo con las eti-
quetas, los protocolos sociales y las tradiciones culturales de Japén, como
muestran el Regimento para el Superior de Japon™ y los Advertimentos e avisos
acerca dos costumes e catangues de Jappdo (1581). Para el estudio de la arquitec-
tura kirishitan, esta tltima fuente es de suma relevancia, ya que en el capitulo
VII se sefalan sugerencias para las obras edificatorias de la Compafia de Jests.
Asi, se reafirmé la importancia de aprovechar la capacidad y disponibilidad
de los artifices japoneses y las tradiciones arquitecténicas locales. Para ello, se
recomend integrar un cuarto para la ceremonia de té y zashiki (salas de estar
o de recepcidn), empleando materiales y soluciones constructivas nativas, ade-
mds de respetar divisiones del espacio interior segtn las jerarquias sociales y
los géneros. No obstante, Valignano mostré a su vez una actitud poco flexi-
ble en cuanto a la forma de las iglesias, puesto que éstas deberfan construirse
al modo europeo, introduciendo una planta oblonga.™

Esta primera visita dio también como fruto el Sumario de las cosas de Japon,
obra que ampli6 en su segundo viaje (1590-1592) con una anadidura titulada
Adiciones del sumario de Japon."> Asimismo, el tercer viaje (1598-1603) lo llevé

a redactar la Apologia de la Compania de Jesiis de Japon y de la China™ y Del

9. Tamon Miki, “The Influence of Western Culture in Japanese Art”, Monumenta Nipponica,
vol. XIX, ndms. 3-4, 1964, p. 146; Fernando Garcia Gutiérrez, Japon y Occidente: influencias
reciprocas en el arte, Sevilla, Guadalquivir, 1990, p. 167; Gauvin Alexander Bailey, Art on
the Jesuit Missions in Asia and Latin America, 1542-1773, University of Toronto Press, 1999,
pp- 59-60.

10. Josef Franz Schiitte, Valignano’s Mission Principles for Japan, John J. Coyne (trad.), St.
Louis, Institute of Jesuit Sources, 1980, vol. I [primera ed. 1580].

11. Alejandro [Alessandro] Valignano, I/ cerimoniale per i missionari del Giappone, Josef
Franz Schiitte (ed., introd. y notas), Roma, Edizionedi “Storiae Letteratura”, 1946, pp. 273-281.

12. Alessandro Valignano, Sumario de las cosas de Japon (1583] y Adiciones del sumario de
Japon [1592], José Luis Alvarez-Taladriz (ed.), Tokio, Universidad Soffa (Monumenta Nippo-
nica Monographs, 9), 1954, t. L.

13. Alejandro Valignano, Apologia de la Compania de Jesiis de Japon y de la China, José Luis
Alvarez-Taladriz (ed.), Osaka, s.e., 1998 [primera ed. 1598].



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 59

principio y progreso de la religion cristiana en Japon.** En estos escritos Valig-
nano se aproximé a las costumbres japonesas equipardndolas con los valores
culturales occidentales. De esta forma, aclaré diferencias entre los principios
morales de Europa y Japén. Por otra parte, puso de manifiesto un discurso
apologético a favor del monopolio de la Compania de Jests en Japén, lo que
permite entrever los conflictos politicos entre 6rdenes religiosas en torno a la
empresa evangélica en el Extremo Oriente.

Para el estudio de la historia del arte, la narrativa “geoantropolégica” de los
jesuitas aporta datos de gran interés. En efecto, se registran los materiales y
las técnicas constructivas de la arquitectura verndcula, como residencias sefio-
riales, monasterios budistas y casas ordinarias, y sus sistemas de proporcién
basados en el médulo de tazami, estera hecha de tejido de paja que tiene 8 pal-
mos de largo y 4 de ancho (176 x 88 cm).’ Asimismo, se explican las artes libe-
rales y mecdnicas del Japén. Es decir, las primeras se sintetizan en el concepto
de bumbunids (LK, 38, cultivar paralelamente las ciencias, las letras y las
artes marciales). Respecto a las segundas, abordan distintas técnicas de pintu-
ra: iroe (43, pintura policroma), sumie (5242, pintura monocroma de tinta)
y doroe o deie (JEAS, pintura con mezcla de lechada de cal), ademds del pro-
cedimiento para barnizar piezas de laca.’® Todo esto tiene importancia para
el estudio del arte kirishitan, dado que de las tradiciones artisticas locales se
aprovecharon no sélo los jesuitas sino también los mendicantes.

Las apreciaciones de los cronistas en torno a las imdgenes catdlicas produ-
cidas por los japoneses descansaron sobre criterios eurocéntricos. Si las obras
presentaban mayor similitud con las piezas occidentales eran altamente esti-
madas, como muestra la descripcién de Fréis acerca de la escuela de arte en el
seminario de Hachirao en 1593:

No menos provecho estdn haciendo algunos de ellos tanto en la pintura, como
en grabar ldminas para la estampa: porque unos se ejercitan en pintar imdgenes al

6leo, de las cuales nos admiramos mucho, y porque otros de ellos toman del natural

14. Alessandro Valignano, Del principio y progreso de la religion cristiana en Japdn, British
Library (1601-1603), ms., additional MSS 9857, fol. 11.

15. Jodo Rodrigues Teuzzu, S.J., “Do modo de edifficar dos japdes”, en Histéria da igreja
do Japéo (1620-1633), 2 vols., transcripcién del cddice 49-IV-53 (ff. 1-181) de la Biblioteca do
Paldcio da Ajuda, Lisboa, preparada por Jodo do Amaral Abranches Pinto, Lisboa, Noticias
de Macau, 1954-1955, vol. I, lib. I, cap. 12.

16. Ibidem, vol. 11, pp. 6, 14y 21.



60 RIE ARIMURA

algunas imdgenes, de las mds perfectas que trajeron de Roma los cuatro senores del
Japdn; con tanta perfeccién tanto en los colores, la nitidez y la sombra, como en las
semejanzas, que después muchos padres y hermanos no sabian distinguir cudles eran

las que hicieron ellos y cudles fueron hechas en Roma.’”

Esta alabanza a la capacidad de los japoneses para reproducir las obras euro-
peas era un recurso retdrico para exaltar la efectividad de las labores educativas
de la Compania de Jests. Empero, al mismo tiempo, esta postura eurocéntrica
hizo que se descalificara el arte kirishitan, ya que Pedro Gémez mencioné en
una carta fechada en 1599: “los estudiantes de arte, a pesar de su gran capaci-
dad imitativa, no tienen originalidad al producir sus obras”."® A este respecto
cabe agregar que, a diferencia de Europa, en la tradicién japonesa el concep-
to de “originalidad” no era cualidad positiva de una obra, toda vez que el ori-
ginal y la copia tenian el mismo valor artistico. Ademds, ir de acuerdo con los
cdnones establecidos era tan importante que si no se respetaban se quitaba a
los pintores el derecho a ejercer su profesiéon.” De tomar en cuenta el contex-
to cultural, cabe cuestionar los juicios eurocéntricos.

Por lo que toca a las fundaciones jesuiticas, ademds de Fréis, otros autores
como Valignano y Guerreiro (ca. 1550-1617) dieron datos histéricos y sus des-
cripciones: senalaron el patrocinio, el aprovechamiento de los recintos budis-
tas, la reutilizacién de los materiales constructivos, la manera como adaptaron
la arquitectura nativa o cémo introdujeron elementos europeos, ademds de
aludir a la comodidad, capacidad y proporcién de los edificios.?® Esta infor-
macién proporcionada por los sacerdotes que conocieron Japdn se puede con-

17. Luis Fréis, Historia de Japam, José Wicki (ed.), S.J., Lisboa, Biblioteca Nacional de Lis-
boa, 1984, vol. V (1588-1593), pp. 479-480: “Nio menos proveito vio fazendo alguns delles
assim em pintar, como em abrir laminas para estampa: porque huns se exercitio em pintar
imagens de oleos, os quaes nos fazem grandemente admirar, porque alguns delles tirao pelo
natural algumas imagens das mais perfeitas que trouxerdo de Roma os quarto fidalgos japées,
com tanta perfei¢do assim das cores, nitidez e sombras, como das similhancas, que depoes
entre os Padres e Irmios muitos nio sabido dixtinguir quaes erdo as que elles fizerdo, e quaes
as que forio feitas em Roma.”

18. Pedro Gémez, citado por Garcia Gutiérrez, 9p. cit., p. 168.

19. Okakura Tenshin, “T6yd no risd” [The Ideals of the East, 1904], en Okakura Tenshin-
shii, Takeshi Umehara (ed.), Tokio, Chikuma Shobé, 1976, pp. 73-74.

20. Valignano, Sumario de las cosas de Japon..., op. cit., p. 84; Ferndo Guerreiro, Relagio
anual das coisas que fizeram os padres da Companhia de Jesus nas suas missoes do Japdo, China. ..,
Coimbra, Imprensa da Universidade, 1930, t. I, pp. 179-180 [primera ed. Lisboa, 1600-1609].



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 61

siderar fidedigna, a diferencia del Compendio delle heroiche et gloriose attioni,
et santa vita di papa Greg. XIII de Ciappi,®* que es fruto del imaginario euro-
peo, como se ahondard mds adelante.

La corriente literaria “geoantropoldgica” de la Compafia de Jests, no obs-
tante, llegd a su fin con los fracasos definitivos de evangelizacién en Japén.
Asi, Daniello Bartoli (1608-1685), autor de la monumental obra Dell’istoria
della Compagnia di Gesi... (1650-1673), dedicé un volumen a las misiones en
Japén. A diferencia de los cronistas del siglo xv1y principios del xv11, no mos-
tré interés por tratar ampliamente la geografia y la cultura de Japén, sino que
recopilé extensos datos sobre las labores jesuiticas en aquella tierra para legiti-
mar una historia oficial de la Compafifa de Jests.>*

Retdrica de la orden religiosa: narraciones mendicantes

Los escritos de las érdenes mendicantes, que constituyen la segunda vertiente
historiogréfica de las crénicas occidentales, enfocan en mayor medida asuntos
relacionados con su propia orden: las actividades religiosas y sociales, la biogra-
fia de los misioneros y las alabanzas a los mdrtires, sin extender lo natural, lo
politico-social y lo moral-religioso de la cultura nativa. En efecto, Marcelo de
Ribadeneira (m. ca. 1610), autor de la Historia de las islas del archipiélago filipi-
no y reinos de la gran China, lartaria, Cochinchina, Malaca, Siam, Cambodge y
Japdon,*3 asi como José Sicardo (1643-1715), autor de la Christiandad del Japon
y dilatada persecvcion que padecio. .. (1698),>* dedican s6lo un capitulo con el titu-
lo de “Descripcién del reino de Japén” para relatar asuntos locales. Lo anterior

21. Marco Antonio Ciappi, Compendio delle heroiche et gloriose attioni, et santa vita di papa
Greg. XIII, Roma, Stamperia degli Accolti, 1596, pp. 39-40.

22. Daniello Bartoli, Dell’istoria della Compagnia di Gesir. Il Giappone, seconda parte
del[Asia, Turin, Giacinto Marietti, 1825 [primera ed. Turin, 1667]; Giappone: istoria della
Compagnia di Gesit, Nino Majellaro (ed.), Mildn, Spirali, 198s.

23. Marcelo de Ribadeneira, O.F.M., “Descripcién del reino de Japon”, en Historia de las
islas del archipiélago filipino y reinos de la gran China, Tartaria, Cochinchina, Malaca, Siam,
Cambodge y Japon, Juan R. de Legisima (ed., prél. y notas), Madrid, Catélica, 1947, lib. IV,
cap. I [primera ed. Barcelona, 1601].

24. José Sicardo, O.S.A., dedica s6lo un capitulo para hablar de la sociedad japonesa, “Des-
cripcién del reyno del Japén”, en Christiandad del Japon y dilatada persecvcion que padecio.
Memorias sacras de los martyres de las ilvstres religiones de Santo Domingo, San Francisco, Com-
paria de Jesus; y crecido niimero de seglares: Y con especialidad, de los Religiosos del Orden de



62 RIE ARIMURA

se debe a que la intencién principal de estos autores consistia en tratar el marti-
rio de los frailes de su orden, como afirma Ribadeneira.”s

Con todo, en el dmbito universal, la aproximacién “geoantropolégica” no
fue exclusiva de las crénicas jesuiticas. Baste citar a Bernardino de Sahagn,
O.EM. (ca. 1500-1590), en América, y a Juan Gonzdlez de Mendoza, O.S.A.
(1545-1618), en China, quienes dejaron textos de tal naturaleza,*® aunque el
segundo autor nunca estuvo en China. En ese sentido, hubo una diferencia
notable en cuanto a las fuentes utilizadas entre los cronistas que conocieron
directamente el lugar y los que se basaron en las interpretaciones hechas por
otros autores. La ausencia de escritos mendicantes que traten de manera amplia
la cultura japonesa se debe a las circunstancias histéricas. En parte, cuando
los frailes llegaron a las tierras japonesas, los jesuitas habian llevado a cabo la
empresa misionera desde hacfa medio siglo y ya se habian realizado de manera
exhaustiva estudios geogréficos, culturales y lingiiisticos sobre Japén. Ademis,
a los mendicantes les tocé vivir las persecuciones poco después de su llegada,
lo cual impidié que escribieran compendios de tal naturaleza, que requieren
afnos de investigacion.

La documentacién y las crénicas de las 6rdenes franciscana y domini-
ca sobre las misiones de Japon proceden, respectivamente, de la provincia de
San Gregorio y la del Santo Rosario, ambas en Filipinas. Respecto a las fuen-
tes agustinas, se trata de escritos de los autores novohispanos, lo que indica
el estrecho vinculo politico-religioso entre América y Asia. En efecto, Juan
de Grijalva (1580-1638) aborda los procesos de la expansién espanola hacia el
Extremo Oriente, presentando a los agustinos como pioneros de la evangeli-
zacién en aquellas tierras,”” mientras que Diego Basalenque (1577-1651), José
Sicardo (1643-1715) y Matias de Escobar (1690-1748) relatan la misién de su
orden en Japén ensalzando la historia de los martirios.

N.P.S. Augustin, Cambridge, Massachusetts, General Microfilm, 1999, lib. I, cap. I [primera
ed. Madrid, Francisco Sanz, impressor del reyno, 1698].

25. Ribadeneira, op. cit., p. 322.

26. Bernardino de Sahagtn, Historia general de las cosas de Nueva Esparna, México, Porrda
(Sepan Cudntos..., 300), 1997; Juan Gonzdlez de Mendoza, Historia de las cosas mds notables,
ritos y costumbres del gran reino de la China, Félix Garcia, O.S.A. (prél. y notas), Madrid,
M. Aguilar, ca. 1944, cap. I [primera ed. Roma, 1585].

27. Juan de Grijalva, Crénica de la orden de N.P.S. Agustin en las provincias de la Nueva
Espana, en cuatro edades desde el ano de 1533 hasta el de 1592, México, Porrda, 1985, pp. 120
y ss.y 260y ss. [primera ed. México, 1624].



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 63

Con respecto a la relacién entre la Nueva Espana y Asia, vale la pena
senalar que las provincias franciscanas del Santo Evangelio de México y
de San Pedro y San Pablo de Michoacdn, asi como la provincia agustina de
San Nicolds de Tolentino de Michoacdn, eran estancias importantes para
la comunicacién entre América y Asia.?® Incluso, Domingo Martinez men-
ciona que el mdrtir fray Luis de San Francisco, natural de Jap6n, tomd el
hébito y profesé en la provincia franciscana de Michoacdn y finalmente lo
sacé de dicha provincia fray Luis Sotelo con el fin de integrarlo a la misién
de Jap6n.?? Si bien los pioneros de la evangelizacién mendicante en Oriente
fueron los agustinos, éstos optaron en un principio por quedarse a trabajar
en Filipinas. Por ende, los primeros frailes que hicieron negociaciones direc-
tas con las autoridades japonesas y abrieron el campo de misién mendicante
en Japén no fueron agustinos, sino franciscanos.

Fuentes franciscanas

Entre la documentacién mds antigua sobre las misiones franciscanas en Japén
estdn las cartas y relaciones de san Pedro Bautista (1542-1597), pionero y comi-
sario de las mismas. Sus escritos abordan ciertas diferencias entre los jesuitas
y los franciscanos, asi como el avance de las labores evangélicas en aquella tie-
rra.° También cabe mencionar los Testimonios authenticos de los originales de
todas las diligencias que hizo la religion seraphica de la Santa Provincia de Phi-
lipinas acerca del martirio de los santos san Pedro Baptista y sus comparieros pro-
thomartyres del Japon3' Este corpus documental de procedencia filipina fue

28. Domingo Martinez, Compendio historico de la apostélica provincia de San Gregorio de
Philipinas de religiosos menores descalzos de N.P. San Francisco, en que se declaran sus heroycas
empressas, para la dilatacion de nuestra santa f¢ por varios reynos, y provincias del Assia. .., Ma-
drid, Imprenta de la viuda de Manuel Ferndndez y del Supremo Consejo de la Inquisicidn,
1756, pp. 79 y 161; Matias de Escobar, Americana Thebaida. Vitas Patrum de los religiosos
hermitanos de N.P. San Agustin de la provincia de San Nicolds Tolentino de Mechoacdn, México,
Imprenta Victoria, 1924 [primera ed. 1729].

29. Martinez, op. cit., p. 208.

30. Las cartas y relaciones de san Pedro Bautista forman parte del acervo del Archivo General
de Indias, Sevilla, y la Biblioteca Nacional de Espafia, Madrid, y fueron publicadas por Lorenzo
Pérez, “Cartas y relaciones del Japon”, en Archivo Ibero-Americano, t. IV-XIX, 1915-1923.

31. Testimonios authenticos de los originales de todas las diligencias que hizo la religion sera-
phica de la Santa Provincia de Philipinas acerca del martirio de los santos san Pedro Baptista y sus
companeros prothomartyres del Japon, México, s.e., 1954.



64 RIE ARIMURA

enviado a la Nueva Espana para promover el culto universal de los 26 marti-
res en Nagasaki el 5 de febrero de 1597, por lo que lleg6 a pertenecer al archi-
vo del convento de San Francisco, en la ciudad de México. Para este estudio, la
importancia de esta fuente consiste en aclarar los procesos de la empresa poli-
tico-religiosa de la Corona espanola en Asia, en especial los esfuerzos diplo-
midticos que se hicieron sin contar con permiso papal para abrir el campo de
evangelizacién en Japon.

Asimismo, Marcelo de Ribadeneira, descalzo espanol que recorri6 diversas
regiones de Asia y estuvo en Japén entre 1594 y 1596, ahondé en la compleji-
dad politica de las primeras penetraciones franciscanas en tierra japonesa en
su Historia de las islas del archipiélago filipino y reinos de la gran China, Tarta-
ria, Cochinchina, Malaca, Siam, Cambodge y Japén (1601). El breve de Grego-
rio XIII no permitia la entrada de ningtn religioso al Japén, salvo los jesuitas.
Ante esta situacion, la ida de fray Pedro Bautista a aquella tierra, aunque fuera
en calidad de embajador del gobierno filipino, implicaba una gran contradic-
cién.’* Empero, Ribadeneira relata como los frailes realizaron negociacio-
nes con las autoridades locales y establecieron sus fundaciones, ademds de la
vida y martirio de los frailes de su orden .33

Esta dltima obra sirvié de fuente para otros escritos posteriores, ya que la
Chronica de la provincia de San Joseph de los descalgos de la Orden de los Menores
de Nuestro Seraphico Padre San Francisco (1615-1618) de Juan de Santa Maria
(m. 1622) presenta semejanzas en el contenido. Asi, respecto a la arquitectu-
ra franciscana, ambos autores califican los conventos y las iglesias de Kioto
y Osaka “a modo de los conventos de los Descalzos de Castilla™* o “a nues-
tro modo”* mientras que los hospitales y la escuela en Kioto se realizaron “a
modo de Japén”3© lo que sugiere que la introduccién de soluciones occidenta-
les se limité a las construcciones con funcién litdrgica y religiosa.

32. Ribadeneira, gp. cit., p. 331.

33. lbidem, pp. 340y 342. )

34. Asi califica Ribadeneira a la iglesia de Santa Marfa de los Angeles de Kioto, mientras
que Juan de Santa Marfa considera el mismo edificio de “todo a la traca, y medida de los con-
ventos de los Descalcos de San Joseph de Espafna”, en Ribadenecira, op. cit., p. 342; Juan de
Santa Maria, Chronica de la provincia de San Joseph de los descalgos de la Orden de los Menores
de Nuestro Seraphico Padre San Francisco, Madrid, Imprenta Real, 1618, vol. II, p. 41.

35. Santa Marfa, op. cit., vol. 11, p. 182.

36. Ribadeneira, op. cit., p. 355; Santa Maria, op. ciz., vol. I, p. s1.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 65

Por lo que toca a las persecuciones y los martirios, las cartas y relaciones
que escribié Diego de San Francisco —que arribd a Japén a finales de 1611 0
principios de 1612— son una fuente de peso, ya que aclaran no sélo las causas,
sino también cémo esta politica anticristiana afect las fundaciones y las labo-
res franciscanas principalmente en la actual regién de Kanto y Nagasaki3”

En el siglo xvi1, Juan Francisco de San Antonio, en sus Chronicas de la
apostilica provincia de S. Gregorio de religiosos descalzos de N.S.P.S. Francisco
en las islas philipinas, China, Japén, &c.’® aporté noticias relativas a la pre-
sencia de los japoneses dentro y fuera de Manila,’® de tal forma que sefalé
el interés de las autoridades civiles y religiosas de Filipinas en los comercian-
tes japoneses cristianizados que llegaban a Manila para realizar una apertura
comercial y la evangelizacién en aquella tierra.+°

Asimismo, este tema relativo a la vivencia que tuvieron los frailes con los
japoneses en Filipinas fue ampliado por Domingo Martinez en su Compen-
dio histérico de la apostilica provincia de San Gregorio de Philipinas de religio-
sos menores descalzos de N.P. San Francisco... En esta obra, el autor dilucidé la
politica y el plan misional en el Extremo Oriente, ya que se planeé convertir
Manila en el lugar de capacitacién para las préximas misiones en otros pai-
ses asidticos. Para el proyecto misional de Japén, se propuso “que la provincia
diesse un convento cerca de Manila, en que los dichos religiosos morassen y
aprendiessen lengua japona”.#' Por ende, en el pueblo de Dilao, cerca de Mani-
la, se establecié un centro donde los frailes pudiesen convivir con los japone-
ses que radicaban en Filipinas y aprendiesen no sélo el idioma, sino también
la idiosincrasia y las costumbres japonesas, como parte de la preparacién para
emprender las labores apostdlicas en Japén. De igual modo, el autor registré
datos sobre las fundaciones, las obras evangélicas y las atenciones médicas que
realizaron los franciscanos en la tierra en cuestion.

37. Lorenzo Pérez, O.E.M. (ed.), Relaciones de Fr. Diego de San Francisco sobre las perse-
cuciones del cristianismo en el Japén (1625-1632), Madrid, Gabriel Lépez del Horno, 1914;
Diego de San Francisco hokoku shokan-shii, Tadashi Sakuma (trad.), Tokio, Kirishitan Bunka
Kenkytkai, 1971.

38. Juan Francisco de San Antonio, Chronicas de la apostslica provincia de S. Gregorio de
religiosos descalzos de N.S.P.S. Francisco en las islas philipinas, China, Japén, ¢rc., Manila,
Imprenta del convento de Nuestra Sefiora de Loreto del pueblo de Sampaloc, 1738-1741,
vols. I-I1.

39. lbidem, vol. 1, p. 179.

40. Ibidem, vol. 11, p. 182.

41. Martinez, op. cit., p. 165.



66 RIE ARIMURA

Fuentes dominicas

Por lo que toca a la documentacién dominica, existen las cartas y las relacio-
nes escritas por los beatos Francisco Morales (1567-1622), José de San Jacinto
Salvanés (1580-1622), Alonso de Mena (1578-1622), Jacinto Orfanell (1578-
1622) y Tomds del Espiritu Santo de Zumdrraga (1577-1622), que fueron a
Japén y murieron martirizados.** Estos documentos presentan datos relativos
a las negociaciones con las autoridades locales y al estado de cristianizacién, y
ademds describen la manera como se adaptaron al modus vivendi de los japo-
neses, ya que por mucho que se esforzasen en respetar las reglas de su orden,
habia necesidad de acomodarse a las circunstancias locales.#? Este hecho induce
a poner en tela de juicio la idea legitimada del siglo xx de reconocer sélo la
accommodatio de los jesuitas.

Entre las crénicas dominicas cabe destacar la obra del beato Orfanell, His-
toria ecclesiastica de los sucessos de la christiandad de lapon: desde el anio 1602,
que entrd en él la orden de predicadores hasta el de 1620. En ella se registraban
de manera detallada las caracteristicas topogréficas y arquitectdénicas de las
fundaciones dominicas, asi como los procesos de evangelizacion en el territo-
rio japonés.+* Francisco Carrero, vicario de Binondo, por su parte, escribié el
Triunfo del Santo Rosario y Orden de Santo Domingo en los reinos del Japon des-
de el arno del Senor 1617 hasta el de 1624 para rendir homenaje a los martires
de su orden.#

42. Estos manuscritos estuvieron bajo custodia del Antiguo Archivo del Santo Rosario en Ma-
nila y fueron sacados a luz por José Delgado Garcia, O.P. —quien estuvo a cargo de la edicién y
notas— en las décadas de 1970-1990 —Ia traduccién la llevé a cabo Tadashi Sakuma—: Fukusha
Francisco Morales, O.P., Shokan hokoku, Tokio, Kirishitan Bunka Kenkytkai, 1972; Fukusha José
de San Jacinto Salvanés, O.P., Shokan hékoku, Tokio, Kirishitan Bunka Kenkyukai, 1976; Fuku-
sha Alonso de Mena, O.P., Shokan hokoku, Tokio, Kirishitan Bunka Kenkytkai, 1982; Fukusha
Jacinto Orfanell, O.P., Shokan hiokoku, Tokio, Kirishitan Bunka Kenkytkai, 1983; Fukusha To-
mds del Espiritu Santo de Zumdrraga, O.P., Shokan hokoku, Tokio, Kirishitan Bunka Kenkyiikai,
1984; Cartas y relaciones del beato José de San Jacinto Salvanés, O.P., misionero y mdrtir del Japon,
Madrid, Secretariado de Misiones Dominicanas, 1996.

43. Morales, op. cit., p. 28.

44. Jacinto Orfanell, Historia ecclesiastica de los sucessos de la christiandad de lapon: desde
el afio 1602, que entrd en él la orden de predicadores hasta el de 1620, Madrid, impreso por la
viuda de Alonso Martin, 1633.

4s. Francisco Carrero, O.P., Triunfo del Santo Rosario y Orden de Santo Domingo en los rei-
nos del Japon desde el anio del Serror 1617 hasta el de 1624, 3* ed., José Delgado, O.P. (introd. y



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 67

Asimismo, cabe destacar la figura del padre Diego Collado, O.P. (m. 16338),
quien se incorpord en las misiones de Japén en 1619, en pleno momento de per-
secuciones. Collado es prueba de que las aportaciones en el campo lingiiistico
no fueron exclusivas de los jesuitas, ya que, con el apoyo de la Congregatio pro
Gentium Evangelisatione, publicé Ars grammaticae iaponicae linguae (1632)4°
y los textos de catecismo dirigidos a los padres en japonés y latin: Niffon no
cotobani yé confesion...|Modus confitendi et examinandi...#7 Estas obras sugie-
ren que hubo intencién de restablecer las misiones en Japén, lo cual no llegé
a concretarse.

Diego de Aduarte (1569-1639), obispo de la Nueva Segovia, escribi6 las rela-
ciones sobre los martirios de la orden dominica en Japén entre 1626 y 1628.48
Asimismo, en su Historia de la provincia del Santo Rosario de la orden de pre-
dicadores en Filipinas, Japon y China, abordé las dificultades que tuvieron los
frailes en aquella tierra, ya que continuaron las labores adaptando provisio-
nalmente las casas de los conversos como espacio littrgico.*? Por otra parte,
la dificil situacién de los catélicos hizo que los religiosos de las tres drdenes
mendicantes se unieran y juntaran fuerzas’°

Fuentes agustinas

En relacién con las fuentes agustinas, las crénicas de esta orden tratan las
misiones del Japén dentro de la martirologia y conceden especial atencién al

notas), Fernando Blanco, O.P. (transcripcion y redaccion), Madrid, Secretariado de Misiones
Dominicanas, 1993 [primera ed. Manila, 1626].

46. Naohiro Takizawa, “A Study of Ars grammaticae iaponicae linguae (1632) by Diego Co-
llado and its Sources”, tesis doctoral, Ann Arbor, Michigan, umr Dissertation Services, 1996.

47. Diego Collado, Niffon no cotébani yé confesion...|Modus confitendi et examinandi.. .,
Roma, Typis & impensis Sacr. Congreg. de Propag. Fide, 1632.

48. Diego Aduarte, Relatione de molti che hanno patito con titolo di christiani nel Giapone
dall’anno 1626 fino a quello de 1628. & in particolare di sei di loro della religione di S. Domeni-
co, doi sacerdoti spagnoli, e quattro laici giaponesi, Roma, Stefano Paolini, 1632.

49. Diego Aduarte, Historia de la provincia del Santo Rosario de la orden de predicadores en
Filipinas, Japén y China, 2 t., Manuel Ferrero, O.P. (introd.), Madrid, Consejo Superior de
Investigaciones Cientificas-Departamento de Misionologia Espanola, 1962, t. I, pp. 416 y
526 [primera ed. Manila, 1640].

so. Ibidem, t. 11, p. 77. Aduarte sefiala que fray Hernando de San José, vicario provincial
de la Orden de N.P.S. Agustin, llevaba ya tres afios en Japén, junto con el dominico Alonso
Navarrete, vicario provincial de la Orden de Predicadores, a raiz de que habia quedado solo
en el momento en que sus compafieros salieron desterrados.



68 RIE ARIMURA

beato mexicano Bartolomé Gutiérrez (1580-1632). En efecto, Basalenque, en
su Historia de la provincia de San Nicolds de Tolentino. . ., saca a colacién a fray
Bartolomé —formado en el colegio de San Pablo de Yuririaptindaro y marti-
rizado en Japon—, para demostrar la excelencia de dicho colegio agustino, ya
que de ahi sali6 el gran predicador, misionero y mdrtir en Japén. También es
de observar que para hablar de dicho beato, el cronista se basé en una cartay
relacién que Bartolomé escribié en la cdrcel, cuyos originales se conservaban
en aquel entonces en el archivo de Valladolid (hoy Morelia)5*

José Sicardo, autor de la Christiandad del Japon y dilatada persecvcion que
padecio...’* registré las actividades evangélicas agustinas y los procesos de la
consolidacién de la politica de prohibicién catélica en Japén. A diferencia de
otros autores agustinos, Sicardo aborda a los mdrtires de distintas érdenes, por
lo que esta obra se ley6 en diferentes dmbitos religiosos. Incluso se registra un
ejemplar en el inventario de los libros de la biblioteca del colegio franciscano
de San Fernando de México.’?

Matias de Escobar, en la Americana Thebaida, ofrece datos sobre los con-
tratiempos que sufrieron los misioneros de su orden para continuar la empresa
evangélica durante las persecuciones. Asi, al llegar a Japdn, los frailes “dejaron
sus hdbitos y se vistieron, para ocultarse, de los vestidos del pais”* Empero,
mis tarde fueron capturados y terminaron en martirio.’5 A su vez, Agustin
Maria de Castro (1740-1801), agustino espafol que llegé a Manila en 1759 y
ejercié el ministerio apostélico en las islas Filipinas, escribi6 el Osario venera-
bles® En este texto, el autor recopild las referencias de los agustinos destaca-

s1. Diego Basalenque, Historia de la provincia de San Nicolds de Tolentino de Michoacdn del
orden de N.P.S. Agustin, José Bravo Ugarte (introd. y notas), México, Jus, 1963, pp. 131-132
[escrito en 1644 e impreso en 1673].

s2. Sicardo, op. cit.

53. Biblioteca Nacional de México, Fondo Reservado, ms. nim. 6411, “Indice de todos
los libros, que contiene la libreria comuin del colegio apostdlico de San Fernando de México,
segin el orden con que estdn colocados, afno de 18007, p. 158.

54. Matias de Escobar, Americana Thebaida. Vitas Patrum de los religiosos hermitasios de
N.P. San Agustin de la Provincia de S. Nicolds Tolentino de Mechoacdn, México, Imprenta
Victoria, 1924, p. 603 [primera ed. 1729].

ss. lbidem, pp. 612-616.

56. Agustin Marfa de Castro, Misioneros agustinos en el Extremo Oriente 1565-1780 (Osario
venerable), Manuel Merino (ed., introd. y notas), Madrid, Instituto Santo Toribio de Mogro-
vejo/Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, 1954 [primera ed. 1780].



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 69

dos en Oriente, entre las cuales incluyé la biografia de Bartolomé Gutiérrez
desde su llegada a Jap6n en 1612 hasta su martirio en 163257

La retdrica agustina de exaltar la figura del beato referido tuvo continuidad
incluso en el siglo xx. En el marco del proyecto de investigacion histdrica de
la orden agustina propuesto por el padre general fray Luciano Rubio, O.S.A.,
en 1960, Nicolds Navarrete (1905-1973) se encargé de redactar su Historia de
la provincia agustiniana de San Nicolds de Tolentino de Michoacins® En esta
obra, el cronista amplié referencias biogréficas de fray Bartolomé con base en
la nueva documentacién. Asi, dilucidé las actividades del beato en el Oriente
como: “en el convento de Manila moré fray Bartolomé por un sexenio, entre-
ndndose para su futura misién y desempefiando el importante y delicado car-
go de maestro de novicios” y entre sus alumnos estaban “los PP. fray Tomds
de San Agustin y fray Miguel de San José, ambos naturales del Japon, ilustres
mirtires de Jesucristo”,°® con quienes Bartolomé habfa aprendido las nocio-
nes generales de la lengua y la idiosincrasia japonesas.®® Esto prueba que Fili-
pinas sirvi6 de sede de operaciones de sus misiones en Asia también para los
agustinos. Asimismo, Navarrete relatd la trayectoria misionera de Bartolomé
en Japdn, ya que éste estuvo principalmente en Omura (Nagasaki) y Usuki
(Bungo), aunque llegé hasta Osaka.®*

La narrativa tradicional del siglo xv1 al xv11r se caracterizé por resaltar las
contribuciones sociales de los misioneros con el fin de construir una imagen
positiva de las instituciones catélicas. Ademds, la tendencia de subrayar la his-
toria de persecuciones y martirios hizo que los cronistas equipararan la historia
de la evangelizacién de Japén con la de la Iglesia primitiva.®? Asi, al gobernan-
te japonés que actuaba con “malicia” y “cierta enemistad” con los misioneros®+

57. Ibidem, p. 49.

58. Nicolds Navarrete, Historia de la provincia agustiniana de San Nicolds de Tolentino de
Michoacdn, 2 vols., México, Porrda, 2001, vol. I, p. 3 [primera ed. 1978].

59. Ibidem, p. 250.

6o. Idem.

61. Ibidem, pp. 250-251.

62. Ibidem, p. 254.

63. Aduarte, Historia de la provincia del Santo Rosario. .., op. cit., t. 11, p. 9: “No fuera la
nobilisima Iglesia del Japén tan ilustre, ni con tanta razdén estimada, si no se hubiera parecido
tanto a la primitiva, fundada por el Senor y congregada por sus santos Apdstoles, la cual,
desde su principio, tuvo persecuciones”.

64. Ibidem, t. 11, p. s5.



70 RIE ARIMURA

se le asocié con Nerén y Diocleciano.®s Esta manera de interpretar la histo-
ria de las misiones conforme a los valores cristianos, calificando a los politicos
anticristianos de “malos” y a los integrantes de la Iglesia de “buenos”, reper-
cutirfa hasta en la historiografia de la centuria pasada. Asi, no sélo los autores
jesuitas como Laures, sino también los historiadores seculares como Okamoto,
consideraron la presencia de la Iglesia en Japén como una sociedad “utépica”
y “libre”, mientras que el fracaso de la dominacién catélica en ese pais se veia
como “tragedia”.®® No obstante, Navarrete ofrecié una visién distinta sobre
los gobernadores japoneses que llevaron a cabo las persecuciones de los cristia-
nos. Asi, afirmé que Gonrocu, gobernador de Nagasaki, fue “hombre de senti-
mientos humanitarios” que se vefa obligado a obrar contra su propia voluntad.
Dicho gobernador habia ayudado, segtin el mismo cronista, a que Bartolomé
Gutiérrez sobreviviera a las persecuciones varios afios:

Con cierta habilidad politica, [Gonroku] tenia en su gabinete uno o mds catdlicos
laicos, por cuyo conducto se comunicaba con los misioneros para avisarles cudndo
habfan de tomar mayores precauciones. Asi se explica humanamente, sin prescindir de
la ayuda divina ni de su gran agilidad personal, que Fray Bartolomé haya sido el tinico

misionero que pudo escabullirse de la accién policiaca por un lapso de doce afios.®”

Fuentes occidentales civiles

Entre las fuentes producidas en el dmbito civil, cabe citar, primeramente, el
trabajo de Scipione Amati, quien presencié la misién diplomdtica de Hase-
kura Tsunenaga en Roma y escribié Historia del regno di Voxv del Giappone,
dell antichita, nobilta, e valore del svo re Idate Masamune... En esta obra, el
cronista registr6 no sélo la entrevista de dicho embajador con el sumo ponti-
fice, sino también explicd la relacién amistosa entre Sotelo y Date Masamu-
ne (1567-1636), lo que hizo que este daimyo de Sendai enviara una delegacién
a la Nueva Espafia y Europa.®® También hay que sefialar un retrato de Hase-

65. Escobar, op. cit., pp. 600y 609.

66. Johannes Laures, The Catholic Church in Japan, Rutland, Tokio, Charles E. Tuttle
Company, 1954, p. V; Yoshitomo Okamoto, Namban bijutsu [1967], Tokio, Heibonsha, 1968,
p- 27.

67. Navarrete, op. cit., p. 255.

68. Scipione Amati, Historia del regno di Voxv del Giappone, dell antichita, nobilta, e valore



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 71

1. Retrato de Hasekura Tsunenaga, tomado de
Amati, Historia del regno di Voxv del Giappone,
dell antichita, nobilta, e valore del svo re Idate
Masamune. .., op. cit. (vid. n. 68), s.p. Fondo

Reservado, Biblioteca Nacional, unam.

kura insertado en el citado texto, donde aparece vestido con una camisa euro-
pea abajo del kimono (fig. 1).

Entre los escritos de los funcionarios virreinales, merecen citarse las Rela-
ciones del Japin (1609) de Rodrigo de Vivero (1564-1636), gobernador interino
de Filipinas que naufragé y arribé a Japén en su viaje de regreso a la Nueva
Espana en 1608. En sus Relaciones describié no sélo las ciudades y las costum-
bres japonesas, sino también las entrevistas que tuvo con las autoridades loca-
les con la ayuda de Sotelo.®® De igual modo, Sucesos de las islas filipinas (1609)
de Antonio de Morga (1559-1636),7° alcalde del Crimen de la Real Audien-
cia de la Nueva Espana, es una obra de importancia, ya que ademds de los
datos administrativo-comerciales y las descripciones culturales de Filipinas, el

del svo re Idate Masamune, delli favori, ¢’ha fatti alla Christanita, e desiderio che tiene d'esser
Christiano, e dell aumento di nostra santa Sede in quelle parti, Roma, Giacomo Mascardi, 1615.
69. Rodrigo de Vivero, “Relacién del Japén”, Manuel Romero de Terreros (introd. y notas),
Anales del Museo Nacional de Arqueologia, Historia y Etnografia, 1934, t. I, pp. 74-111 [primera
ed. 1609].
70. Antonio de Morga, Sucesos de las islas filipinas, México, Casa de Geronymo Balli, 1609.



72 RIE ARIMURA

autor abordé asuntos relativos a los paises periféricos, incluso las persecucio-
nes y los martirios en Japén.

Con respecto a la rebelién Shimabara (1637-1638), un levantamiento
armado de campesinos kirishitan en la peninsula Shimabara, en Nagasaki, hay
dos manuscritos atribuidos a los civiles. El primero es una carta que Nicolaes
Couckebacker —jefe de la oficina de comercios exteriores de Dejima en Naga-
saki entre 1633 y 1639— escribi6 al general Antonio van Diemen en Batavia.”*
El segundo es de Duarte Corréa (m. 1639), natural de Alemquer, Portugal, y
familiar de Santo Oficio, que estuvo preso en la cdrcel de Omura, en Nagasaki,
durante la revuelta referida y termind siendo mdrtir en 1639. Este autor reco-
pil6 noticias desde la prisién acerca del levantamiento y escribi6 una Relagam
do alevantamento de Ximabara, dirigida a Antonio Francisco Cardim, S.J., en
Macao, la cual se publicé en Lisboa en 1643.7>

Asimismo, la opresion de los misioneros y los fieles japoneses llegé a ser
tratada en obras literarias. Lope de Vega, con base en los escritos de Jacin-
to Orfanell,”? narré de manera lirica la heroicidad del acto de muerte en su
Triunfo de la Fee en los reynos del lapon por los anos de 1614 y 161574 Por otra
parte, Montanus (1625-1683), en su Atlas Japannensis (Amsterdam, 1669), dio
a conocer por primera vez las prdcticas del fumi-¢75 de los holandeses en aque-
lla tierra. Del mismo modo, insert6 un grabado con las torturas aplicadas a
los kirishitan en Unzen, Nagasaki, ademds de presentar noticias sobre Cris-
tovao Ferreira (ca. 1580-1650), ex jesuita que renuncid a su fe, tomdé el nom-
bre japonés Sawano Chiian y colaboré en las persecuciones’® La actitud de

71. Nicolaes Couckebacker, carta del 10 de enero de 1638 dirigida al general Antonio van
Diemen. Este manuscrito se conserva en el Archivo Nacional de La Haya, en Holanda. Fue
publicado en Nagasaki kenshi Shiryo hen III, Nagasaki Kenshi Hensan linkai (ed.), Tokio,
Yoshikawa Kobunkan, 1966.

72. Duarte Corréa, Relacam do alevantamento de Ximabara (1638), Alemquer, Typ. E Pap.
H. Campeao, 1901 [primera ed. 1643]; Nagasaki kenshi Shirys hen III, op. cit., pp. 223-232.

73. Charles Ralph Boxer y J.S. Cummins, “The Domenican Mission in Japan (1602-1622)
and Lope de Vega”, en Archivum Fratrum Praedicatorum, vol. XXXIII, 1963, p. 37.

74. Lope de Vega, Triunfo de la Fee en los reynos del Iapon por los aios de 1614 y 1615, Ma-
drid, impreso por la viuda de Alonso Martin de Balboa, 1618.

75. Fumi-e “pisar imdgenes” fue una préctica instituida por el Bugydsho (comisaria ejecuti-
va) de Nagasaki para detectar a los kirishitan ocultos en la época de persecucién. Los acusados
tenfan que demostrar el desconocimiento de la fe pisando las imdgenes catélicas enfrente de
la autoridad civil.

76. Arnoldus Montanus, Atlas Japannensis: Being Remarkable Addresses by Way of Embassy
from the East-India Company of the United Provinces, to the Emperor of Japan, John Ogil-



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 73

los holandeses de profanar las imdgenes sagradas causé polémica dentro de la
sociedad europea, por lo que Swift (1667-1745) hizo una sétira de este hecho
en su Gulliver’s Travels, enviando al protagonista a Nagasaki en 1709.77

Germain Felix Meijlan (1785-1831), de la Compania Holandesa de las
Indias Orientales, aprovechd su estancia en Dejima entre 1827 y 1830 para
escribir sobre los sistemas politico-administrativos, las costumbres, las artes e
industrias de Japén, en especial de Nagasaki. En su Japan,’® registré las préc-
ticas de fumi-e, asi como una tradicién oral acerca de Hagiwara Yusa, quien
produjo 20 fumi-e de latén en 1669 por encargo del Bugydsho (comisaria ejecu-
tiva) de Nagasaki. Es decir, cuando se inici6 la ceremonia de fumi-e, los fun-
cionarios japoneses no tenfan mds que una tabla de cobre. Ante la necesidad de
realizar esta préctica en varios sitios para aniquilar a los kérishitan, se mandé a
Yasa reproducir las imdgenes sagradas. Sus trabajos salieron tan excelentes que
no se distinguian de las obras originales. Sin embargo, el premio que recibi6
este artifice por elaborar dichas piezas fue ser degollado por orden del shogun
para prevenir que Yusa trabajara con posterioridad para los kirishitan.”®

by (trad.), Londres, Johnson, 1670 [primera ed. Amsterdam, 1669]. Con respecto a Sawano
Chaan (REFIL), este personaje se convirtié en modelo en la novela histérica de Shiasaku
Endo, titulada Chinmoku (PEER, Silencio, 1966).

77. Jonathan Swift, Gulliver’s Travels, Peter Dixon y John Chalker (eds.), Harmondsworth,
Penguin Books, 1985, 32 parte, cap. X1, p. 263 [primera ed. 1726]: “Before we took shipping,
I was often asked by some of the crew, whether I had performed the ceremony above men-
tioned? I evaded the question by general answers, that I had satisfied the Emperor and court
in all particulars. However, a malicious rogue of a skipper went to an officer, and pointing
to me, told him, I had not yet trampled on the crucifix; but the other, who had received ins-
tructions to let me pass, gave the rascal twenty strokes on the shoulders with a bamboo, after
which I was no more troubled with such questions”. (“Antes de embarcar me preguntaron
muchas veces algunos de los tripulantes si habfa cumplido la ceremonia a que ya he hecho
referencia. Evadi la respuesta diciendo en términos vagos que habia satisfecho al emperador
y a la corte en todo lo preciso. Sin embargo, un bribonazo paje de escoba se acercé a un
oficial y, apunténdome con el dedo, dijole que yo no habia atin hollado el crucifijo; pero el
otro, ya advertido para dejarme pasar, dio al tunante veinte latigazos en las espaldas con un
bambu; después de lo cual no volvié a molestarme nadie con tales preguntas”, fragmento
tomado de Jonathan Swift, Los viajes de Gulliver, cervantesvirtual.com —edicién digital ba-
sada en la edicién de Buenos Aires, Espasa-Calpe, 1943 (Javier Bueno, trad.)—, p. 403; Ya-
kichi Kataoka, Fumie. Kinkyo no rekishi, Tokio, Nippon Hos6 Shuppan Kyokai, 1975, p. 10.

78. Germain Felix Meijlan, Japan: voorgesteld in schetsen over de zeden en gebruiken van dat
ryk, byzonder over de ingezetenen der stad Nagasaky, Amsterdam, M. Westerman, 1830.

79. Germain Felix Meijlan, Japan, traducido en Nagasaki kenshi Shiryo hen III, op. cit.,

PP- 394-395-



74 RIE ARIMURA

Registro de la Sociedad por las Misiones Extranjeras de Paris

Al finalizar el periodo Edo, tras haber transcurrido 200 anos de aislamien-
to politico-econdmico y de persecuciones cristianas, Japon se vio obligado a
reabrir el pais bajo la presion de las potencias occidentales e incluso a permitir
el restablecimiento de las instituciones eclesidsticas en las dreas residenciales de
los extranjeros.®® Bernard-Thadée Petitjean (1829-1884), de la Sociedad por las
Misiones Extranjeras de Paris, primer obispo de la catedral de Oura, en Naga-
saki, relaté, en una carta fechada el 18 de marzo de 1865, el “descubrimiento”®!
de los descendientes kirishitan, ya que éstos habian ido a confesar ante el obis-
po francés.®? De esta forma, la noticia de la pervivencia de la fe catdlica se
difundié por diferentes partes del mundo. La principal aportaciéon de Petit-
jean fue dar a conocer ampliamente las oraciones y el libro sagrado de Zenchi
hajimari no koto (Comienzo del cielo y la Tierra),3} transmitidos entre el circulo
de los kirishitan ocultos. Ademds, con base en estas fuentes analizé los cono-
cimientos religiosos de dichos kirishitan para explorar la posibilidad de reuti-
lizar este saber cristiano local en la reevangelizacién de Japén.

Respecto al Comienzo del cielo y la Tierra, este titulo proviene de las pala-
bras con que se inicia el texto y alude al Génesis. El manuscrito consta de 15
capitulos y presenta cierto desorden cronolégico y estructural, asi como con-

80. La labor evangélica de la Sociedad por las Misiones Extranjeras de Paris (MEP) en Ja-
poén, como expongo en el texto, estuvo relacionada con los cambios que se dieron antes de
finalizar el periodo Edo. Es decir, las potencias occidentales comenzaron a presionar a Japén
para que anulara la politica de aislamiento politico-econémico, reabriera el pais y firmara el
tratado de comercio. Frente a esta circunstancia emergente, la MEP se preparé para la reevan-
gelizacién en Japén desde 1838. Asi, el padre Théodore-Augustin Forcade entré en Ryukyu
(actual Okinawa) en 1844 con la intencién de ingresar al territorio principal del Japén. En
1858, el shogunato Tokugawa concerté un tratado de comercio con cinco paises: Estados Uni-
dos, Gran Bretana, Holanda, Rusia y Francia, ademds de permitir la fundacién de iglesias en
las zonas residenciales de extranjeros. A raiz de esto, al ano siguiente Prudence-Séraphin-
Barthélemy Girard arribé a Yokohama, mientras que Louis-Théodore Furet se establecié en
Nagasaki en 1863 e hizo el proyecto de la catedral de Oura. Esta nueva sede episcopal fue
concluida por Petitjean a finales de 1864.

81. Aqui es importante notar que la referencia de Petitjean “descubrimiento” estd basada
en el criterio europeo, ya que para los kirishitan de Japén, este hecho no significé un “descu-
brimiento”, sino un reencuentro con la institucién catélica.

82. Bernard-Thadée Petitjean, Petitjean shikyo shokan shii, Nagasaki Chihé Bunkashi
Kenkyiijo (ed.), Nagasaki, Nagasaki Junshin Joshi Tanki Daigaku, 1986, pp. 68-72.

83. Este texto aparece indicado “Tendjino Hadhimari no koto” en la carta de Petitjean.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 75

fusiones conceptuales al mostrar las narraciones del Antiguo y el Nuevo Tes-
tamento. Ademds, incluye anécdotas que no existen en la Biblia. Se le ha
considerado una fuente que muestra la transicién doctrinal del catolicismo
al culto local y ha cobrado especial importancia en el estudio de la religion y
la etnologfa.

Fuentes primarias japonesas

Aparte del citado texto sagrado de los kirishitan ocultos, hay otras fuentes
japonesas de gran peso. Primeramente, cabe citar el género de documentos
denominado hoy “literatura kirishitan”. Se trata de obras religiosas escritas por
los conversos japoneses.®# Los autores mds destacados son Paulo Yoho-ken (£
J7EF/XT B, 1510-1596), quien redacté los guiones para las representaciones
teatrales de la Pasion de Cristo y de la Navidad; su hijo Vicente Hoin (JEF1T/
4 &7, n. 1538), quien tradujo gran parte de los textos de précticas cristia-
nas junto con su padre;®s Gracia Hosokawa (ffilJ[|777 > %, 1563-1600), que
dejé una serie de cartas dirigidas a Gregorio de Céspedes, S.J., asi como una
cantidad considerable de poemas de fe,*¢ y Fabian Fucan (N7 E7 2,
n. 1565), quien abordd las cuestiones teolgico-filoséficas e hizo una refutacién
del confucionismo, el shintoismo y el budismo en sus obras de Myarei Mondo
(WY ERZE, Didlogo entre Myoshu y Yutei, 1605).57

Como otras fuentes producidas en el dmbito catélico de Japon, cabe sefa-
lar los Kirishitan-ban, impresos de la Compania de Jests realizados a finales
del siglo xv1 y principios del xvi1 (fig. 2). Los textos para los misioneros estdn
escritos en letras latinas, mientras que las obras dirigidas a los japoneses vie-

84. John England, “Asian Christian Writers in the 16018 Centuries”, Inter-Religio,
nim. 34, invierno de 1998, p. 70, http://www.nanzan-u.ac.jp/SHUBUNKEN/publications/
miscPublications/I-R/pdf/34-England.pdf (consultado el 28 de junio de 2008).

85. Johannes Laures, Kirishitan Bunko: A Manual of Books and Documents on the Early
Christian Mission in Japan, Tokio, Universidad Soffa, 1957, p. 40; Arimichi Ebisawa, Toyo
Bunko, nim. 14, 1964, pp. 9-67; Joseph Francis Moran, The Japanese and the Jesuirs: Ales-
sandro Valignano in Sixteenth-century Japan, Londres/Nueva York, Routledge, 1993, p. 185.

86. Geoffrey C. Gunn, First Globalization: The Eurasian Exchange, 1500 to 1800, Lanham,
Maryland, Rowman & Littlefield, 2003, p. 90.

87. Eisho Nasu, “Fucan Fabian’s Critique of the Ikko-shu: A Christian Intellectual’s View
of Jodo Shinshu at the Dawn of the Tokugawa Period (Proceedings [2] of the Fifty-fifth Con-
gress held at Komazawa University)”, Journal of Indian and Buddhist Studies, vol. 53, nim. 2,
marzo de 2005, pp. 772-767. http://ci.nii.ac.jp/naid/110002707444/



76 RIE ARIMURA

nen en kanji (caracteres chinos) y kana (silabarios japoneses). En la actualidad,
se identifican 32 libros de este tipo, entre los que se incluyen textos de cardc-
ter religioso como la Dochirina kirishitan (Doctrina cristiana) y Sarube Regiina
(Salve Regina), asi como la literatura japonesa cldsica como Heike monogata-
ri (El cuento del Heike). Estas producciones son de gran importancia para la
historia de la imprenta en Japdn, ademds de ser valiosas fuentes para estudios
religiosos, culturales y lingiiisticos. Para la historia del arte, las ilustraciones
que contienen estos textos como emblemas jesuiticos sirvieron de fuente gra-
fica para otras produciones visuales.

Por otra parte, los textos sobre los kirishitan escritos por los japoneses no
conversos fueron al principio registros de costumbres que ellos consideraban
raras. No obstante, en el periodo de persecucién surgié un género literario que
criticaba al cristianismo desde la perspectiva budista. Las obras mds destaca-
das dentro de éste fueron Ha-Deus (BEEETFF, Deus refutado, 1620) de Fabian
Fucan; Kofukuji hikki (SUAESFEERT, Manuscrito del templo Kofuku, 1647) y
Taijijashitsuron (XPGHENGR, La teoria de exterminacion del mal, 1648) del
monje de la secta zen Sesso Sosai (557 HE, 1589-1649); Ha Kirishitan (&
FISHY, Kirishitan refutados, 1662) del monje de la secta S6t6 Suzuki Shosan
(ERAIE =, 1579-1655), y la obra anénima Kirishitan Monogatari (Z5¥13Z P}
Wik, Cuentos de los kirishitan, 1639).3% Cabe sefialar que algunas de las obras
anticristianas se ilustraron con grabados de madera para mostrar la extermi-
nacién de los misioneros y sus creyentes.

Asimismo, existen varios ensayos de cardcter histérico escritos por los
mismos conversos japoneses del siglo xvr al xviir: Gamo Ujitsato-ki (1595),
Hosokawa Tadoki (1563-1600), Itasaka Bokusai (1578-1655), Matsudaira
Nobutsuna (1596-1662), Kumkuzawa Banzan (1619-1691), Bai Buntei (1633-
1721), asi como el confucionista Hakuseki Arai (1652-1725). De estas obras
se destaca el Seiyo kibun (VATFACRE], Asuntos informados sobre el Occidente,
1709) del tltimo autor.3? Arai era una figura excepcional de la época. Pese a
que el shogunato Tokugawa aplicaba la politica de aislamiento, tenfa amplio
conocimiento sobre el mundo exterior. Como historiador, su metodologia y

88. Koichi Shimizu, “Kirishitan kenkyi”, en Hubert Cieslik, S.J. (coord.), Nihonshi
shohyakka. Kirishitan, Tokio, Tokyodd, 1999, pp. 8-15; George Elison, Deus Destroyed: The
Image of Christianity in Early Modern Japan, Cambridge, Massachusetts, Harvard University
Press, 1973.

89. Hakuseki Arai, “Seiy6 kibun”, en Akira Matsumura (ed. y notas), Arai Hakuseki, To-
kio, Iwanami Shoten, 1975, pp. 7-82.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 77

o
¥
:

2

wm“‘g

:

EOCK

BRI

2. Guia do pecador EXEINE D,
Nagasaki, 1599. Tomada de Kirishitan-
banshu 1, Tokio, Yagi Shoten (Tendri
Toshokan Zenpon Sosho, 38), 1976, p. 68.

: g—%—‘ebs\b-ﬂmﬁh"& &

ERFS 2wy B
ij“"r"{@‘m
“
L

\ES 9~
R NV

i
5\

Coleccién de la Biblioteca Central de
Tenri, Universidad de Tenri.

su vision se caracterizaron por el radicalismo, ya que rompié con la concep-
cién histérica tradicional basada en la mitologia y el esoterismo. Para obtener
interpretaciones lo mds objetivas posibles, empleé un método comparativo y
concedié importancia a los aparatos criticos, en especial, a las fuentes docu-
mentales. Ademds, concibié la historia no como acumulacién cronoldgica de
sucesos, sino como unidad o secuencia sucesiva de procesos que conducen a
transformaciones y desarrollos.

La metodologia de Arai fue en gran medida influida por su relacién con los
holandeses,*® asi como con Giovanni Battista Sidotti, S.J. (1678-1715), quien
arrib6 de manera ilegal a Yakushima, isla situada en el suroeste del Japén, en
agosto de 1708. Debido a la prohibicién del cristianismo, Sidotti fue detenido
y trasladado primero a Nagasaki y después a Edo, donde Arai, quien tenfa un
cargo politico, entrevisté e interrogd al jesuita en cuatro ocasiones durante los
ultimos dos meses de 1709.9" El Seiyd kibun, texto del confucionista referido,

90. Takeo Kuwabara, “Arai Hakuseki no senkusei”, en Takeo Kuwabara (ed.), Arai Haku-
seki shi, Tokio, Chikuma Shobé, 1970, pp. 8-12.
91. Shiichi Kat, “Arai Hakuseki no sekai”, en Arai, op. cit., p. 507.



78 RIE ARIMURA

fue fruto de este encuentro. Ahi, Arai registré las conversaciones que habia
tenido con Sidotti acerca de los motivos de su llegada al Japén, asi como infor-
macién sobre la autoridad catélica en Europa, la historia de la misién catélica
y su prohibicién en Japdn, una sintesis de las Sagradas Escrituras y aspectos
de geografia y politica relatados por el mismo jesuita.

Asimismo, para tratar el carolicismo, Arai se bas6 en las ideas de Matteo
Ricci, S.J. (1552-1610), cuyo libro, donde abogaba por el empleo del concepto
confuciano de Tenshu (K=, “duefio del cielo”, Tianzhu en chino) en lugar
de Deus, habia sido prohibido en Japén en 1630.2* Arai se apoyé también en
el Sho Sansatsu (F =M, Textos de tres tomos), escrito por el ex jesuita sicilia-
no Giuseppe Chiara (1602-1685).%3 Este autor llegé originalmente a Chiku-
zen (actual prefectura de Fukuoka) como misionero clandestino en mayo de
1643, pero fue detenido y enviado a Edo donde fue encarcelado en el Kirishi-
tan yashiki, “mansion de los kirishitan”, que servia de calabozo para castigar
a los misioneros y a los conversos japoneses; después de renunciar a la fe caté-
lica, se nacionalizé japonés y tomé el nombre nativo Okamoto San'uemon.?*

En el periodo de persecucién, las autoridades civiles japonesas elaboraron
una serie de documentos para exterminar a los kirishitan. Al respecto, cabe
mencionar los testimonios de kirishitan korobi, “cristianos caidos”, que tra-
tan de las cartas de renuncia de fe, elaboradas al ser descubiertas sus creen-
cias y prdcticas religiosas prohibidas. Para el estudio de la cultura material,
la importancia de estas fuentes radica en que incluyen referencias acerca de
los “instrumentos kirishitan”, objetos devocionales y litargicos confiscados,
como imdgenes, medallas, rosarios y cruces.?> Con relacién a esto, también es
de advertir que junto con el inventario de los objetos devocionales encontra-
dos se indican de vez en cuando los sitios donde se hallaron dichas hechuras
en planos arquitecténicos sencillos.?®

92. Matsumura, notas del texto de Arai, op. cit., p. 62.

93. Ibidem, p. 10.

94. Ibidem, p. 30.

95. Biblioteca de la Universidad de Kumamoto, Matsui bunko, doc. ndm. 54, “Shiimon
aratame bunsho”, microfilme 55(3)20; Biblioteca de la Universidad de Kumamoto, Matsui
bunko, doc. num. 53, “Shimoge-gun bateren monto gokaichd”, microfilme 84(3)18, f. 16;
Kyoko Kawaguchi, “Kirishitan korobi shémon. Kukamoto Daigaku fuzoku toshokan-z5”,
Kumamoto Shigaku, nim. 19-20, diciembre de 1960, pp. 59-66.

96. Mario Marega, Bungo Kristan shiryo. Documents Concerning the Persecution of the Chris-
tians of Bungo, Kyushu, Beppu, Salesio-kai, 1942, pp. 76-77; Zoku Bungo Kristan shiryo. Do-



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 79

Asimismo, se elaboraron libros manuscritos que registran nombres, domi-
cilios, profesiones, fechas de nacimiento y muerte de los ex kirishitan y sus
parentescos con el fin de vigilarlos.?7 Asi, los funcionarios que se encarga-
ron de despachar los asuntos de los kirishitan obtuvieron numerosos datos de
importancia. Masashige Inoue (F: B, 1585-1661), quien estuvo a cargo
de Ometsuke (JXE1Y, nombre del puesto de vigilancia del shogunato Toku-
gawa) entre 1632 y 1658, compilé y dejé a su sucesor un corpus documental
con el fin de que los antecedentes sirvieran de guia para tomar medidas con
respecto a los kirishitan. Inoue fue kirishitan antes del decreto de prohibicién,
lo cual implica que los ex creyentes que conocian muy bien los asuntos del
circulo kirishitan contribuyeron como lideres de las persecuciones.

Por otra parte, en el siglo xvi1 surgi6 la tendencia de aproximarse al fené-
meno kirishitan desde una perspectiva cientifica. Tokugawa Mitsukuni ({8
JIDEPE, 1628-1701), daimyé de Mito y representante de la escuela de estudio
histérico Mitogaku (7KJ77%2), emprendié la labor de compilar la monumental
obra Dai Nihon shi (KHAE, Historia del gran Japén, 397 rollos en 226 vold-
menes y s rollos de indice). Este trabajo continué atin después de la muerte
de Mitsukuni, ya que en 1799 el confucionista Tachihara Suiken (1744-1823)
realizé correcciones al texto con el fin de publicarlo para la conmemoracién
centenaria de la muerte de dicho daimyé. Lo destacable de Mitsukuni es que,
pese a la prohibicién cristiana —con el propésito de compilar un compen-
dio histérico—, solicitd clandestinamente a los sefiores de cada feudo que le
proporcionasen documentos, dibujos y articulos relacionados con los kirishitan,
como relicarios, medallas, rosarios y disciplinas. Asi, conformé un acervo, aun-
que prohibié el acceso al mismo. Empero, una centuria después, por orden del
clan Mito, Tachihara Suiken asumid el encargo de inventariar dicha coleccién.
La cantidad de documentos y objetos fue tal que sélo se limité a registrar una
parte minima en su Kirishitan hofuku shokibutsu mokuroku (5 R FHEMRGE
Bk, El inventario de la indumentaria y articulos kirishitan, 1800).98

Asimismo, en el 4dmbito del clan Date, aprovechando que se debian ven-
tilar los objetos guardados en la bodega —los articulos kirishitan—, el vasa-

cuments Concerning the Persecution of the Christians of Bungo, Kyushu, Tokio, Don Boscosha,
1946, pp. 91 y 109.

97. Kumamoto Prefectural Library, Kensei Shiryo (documentos de la politica prefectural),
del ntim. 48-1 al 48-38.

98. “Mitoke denrai no kirisutokyo shorui”, Toshokan Zasshi, nim. s2, 13 de marzo de
1937, p. 46.



80 RIE ARIMURA

llo Takano Munekane (F=EF#E3f) registré los objetos traidos por Hasekura
Tsunenaga el 23 de julio de 1774 en el libro Tizkano ke kiroku (75EFZZ704%,
Registros de la familia Takano). Mis tarde, Otsuki Gentaku (KIZIR, 1757-
1827), confucionista del feudo Sendai, realizé un inventario, estudio y dibujos
del mismo acervo siguiendo la orden del clan Date. El fruto de este trabajo fue
Kinjohiun (G55BER, Los secretos del castillo fortificado de oro, 1812) (fig. 3),
cuyo titulo estd traducido libremente al inglés como “Document of Articles
of Hasekura Tsunenaga”?? Por otro lado, Ota Zensai (K7, 1799-1829),
confucionista y estudioso de las letras chinas del dominio Fukuyama (Fuku-
yama-han), en la actual prefectura de Hiroshima, realizé una interpretacién
de los textos utilizados por los kirishitan como libros de oracién en Kirisutoki

(R FL, ca. 1789-1800).1°

Albores de los estudios kirishitan

En el contexto japonés, la aproximacién al fenémeno kirishitan con una pers-
pectiva cientifica tuvo sus antecedentes en el periodo Edo entre los confucio-
nistas y estudiosos de rangaku, “ciencias de Holanda”. Después de la reapertura
del archipiélago al mundo occidental en la década de 1850, la sociedad japone-
sa sufrié una serie de cambios radicales: la transformacién del régimen politi-
co del feudalismo militar al imperialismo constitucional y la introduccién de
nuevas ciencias, cultura y sistema educativo occidentales bajo la restauracién
del periodo Meiji (1868-1911). Con todo, este impulso politico no supuso una
rdpida occidentalizacién, ya que se requirié tiempo para que la ideologfa occi-
dental penetrara y fuera comprendida por los japoneses. Asimismo, los que
comenzaron a abordar las misiones de Japén desde la perspectiva de historia e
historia del arte fueron los autores occidentales.

Entre las primeras monografias histéricas, lingiiisticas y religiosas sobre
dicho tema cabe destacar la Histoire de la religion chrétienne au Japon (1869-

99. Sekai to Nihon —Tensho Keicho no shisetsu— The World and Japan —Tensho and Keicho
Missions to Europe 16”-17" Centuries, Sendai City Museum (catdlogo de la exposicién), 1995,
pp- 105 y 160. Kinjohiun pertenece al acervo de la Biblioteca de la Universidad de Waseda:
heep://archive.wul.waseda.ac.jp/kosho/bunkoo8/bunkoo8_aoo24/bunkoo8_aco24.html
(consultado el 17 de octubre de 2010).

100. Izuru Shinmura, Shinmura Izuru senshi, Kioto/Tokio, Kocho Shorin, 1943, vol. 1,

p- 365.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 81

3. Otsuki Gentaku, Kinjohiun, tinta sobre papel, 1812. Imagen tomada de http://archive.
wul.waseda.ac.jp/kosho/bunkoo8/bunkoo8_ao024/bunkoo8_aoo24.html, nam. 35,
consultada el 26 de junio de 2008. Acervo de la Biblioteca de la Universidad de Waseda.

1870) de Léon Pages,™" asi como los trabajos de los diplomdticos ingleses y
miembros de la Asiatic Society of Japan William George Aston (1841-1911)°>
y Ernest Mason Satow (1843-1929).°3 Joseph Marie Cros, S.J., por su parte,

1o1. Léon Pages, Histoire de la religion chrétienne au Japon. Depuis 1598 jusqu’a 1651. Com-
prenant les faits relatifs aux deux cent cing martyrs beatifies le 7 juiller 1867, 2 vols., Paris,
Charles Douniol, 1869-1870.

102. William George Aston, “Observations upon the Causes Which Led to the Downfall
of the Christian Mission in Japan”, en George A. Sioris (introd.), Early Japanology. Aston, Sa-
tow, Chamberlain, Westport, Greenwood Press, 1998, vol. I, pp. 465-486 [primera ed. 1878].

103. Ernest Mason Satow, “Vicissitudes of the Church at Yamaguchi from 1550 to 1586”
(ponencia presentada el 27 de noviembre de 1878), en ibidem, vol. I, pp. 589-620; “The Ori-
gin of Spanish and Portuguese Rivalry in Japan” (ponencia presentada el 12 de marzo de
1890), en ibidem, vol. 11, pp. 335-361.



82 RIE ARIMURA

contribuyé al rescate documental jesuitico, ya que logré localizar la Histo-
ria do Japdo de Luis Frois, hasta entonces inédita, en la coleccién Jesuitas na
Asia de la Biblioteca Ajuda, en Lisboa, entre diciembre de 1894 y enero de
1895. Ademds, abrié una linea de investigacién biografica de los jesuitas des-
tacados, como lo muestra su obra Saint Francois de Xavier. Sa vie et ses lettres
(Tolosa, 1900).1°4

En el 4rea de la historia del arte, Ernest Francisco Fenollosa (1853-1908),
profesor norteamericano de filosofia y estética de la Universidad Imperial de
Tokio y gran defensor de las tradiciones artisticas japonesas,'® fue el primero
en interesarse por investigar la influencia occidental en el arte japonés. En su
Epochs of Chinese & Japanese Art, supuso una posible influencia de las copias
o interpretaciones de las pinturas religiosas venecianas en la riqueza cromdti-
ca de las obras de Kano Eitoku (1543-1590), pintor protegido por Nobunaga
y Hideyoshi. Asi, cuestioné incluso el grado en que Eitoku pudo haber sido
influido por las pinturas al 6leo importadas por los kirishitan daimyoé. Al res-
pecto, opind que no se observaba intento alguno de plasmar sombras en sus
obras y que dicho pintor pudo haberse inspirado en las pinturas “seudovene-
cianas” de la Sagrada familia o los retratos de los papas para realizar sus mura-
les de gran fuerza cromdtica.’® Esta hipétesis de Fenollosa no tuvo seguidores.
Sin embargo, la linea de investigacién iniciada por ¢l tuvo continuidad a lo
largo del siglo xx.°7 Incluso Tei Nishimura, Yoshitomo Okamoto y Gauvin

104. Georg Schurhammer, “Nihon-shi to chosha Luis Fréis”, en Luis Fréis, Nihon-shi 1.
Kirishitan denrai no koro, Yanagiya Takeo (trad.), Tokio, Heibonsha, 1973, p. 27.

105. Fenollosa puso en duda las aproximaciones que se habian hecho hasta entonces al arte
japonés. Criticé severamente a William Anderson (1842-1900), quien habia valorado sélo las
obras del arte oriental que le parecfan “realistas”, como las obras de Maruyama Okio (1733-
1795) y Katsushika Hokusai (1760-1849), descalificando la mayorfa de las hechuras como
“distorsiones”. Ante esta postura, Fenollosa intent6 reconocer el valor creativo y las cualida-
des estéticas del arte japonés de cada época. Influido por el pensamiento hegeliano, sostuvo
la existencia de un “espiritu de la época”, asi como la unidad estilistica de un periodo, por
lo que fue el primero en encasillar el arte japonés dentro del concepto esquematizado de los
estilos histérico-cronoldgicos.

106. Ernest Francisco Fenollosa, Epochs of Chinese & Japanese Art. An Outline History of
East Asiatic Design, 2 vols., Nueva York, Dover, 1963, vol. II, p. 106 [primera ed. 1912].

107. Cfr. Izuru Shinmura, “Seiyd-ga denrai no kigen”, Tziyd, enero de 1917, reimpreso en
Lzuru Shinmura senshi, op. cit., vol. 1, pp. 672-68s; “Lintroduction de la peinture occidentale
au Japon”, Revue des Arts Asiatiques, nim. 4, 1927, pp. 195-201; Terukazu Akiyama, “First
Epoch of European Style Painting in Japan”, Bulletin of Eastern Art, nim. 18, 1941, pp. 3-27;
Tamon, 0p. cir.; Garcia Gutiérrez, op. cit.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 83

Alexander Bailey senalarfan mds tarde la influencia de las soluciones plasticas
de claroscuro y perspectiva lineal en las obras de otros pintores de la escuela de
Kano.

En el dmbito académico japonés, los estudios sobre la historia del periodo
Namban surgieron en la tltima década de la era Meiji, cuando los historia-
dores comenzaron a realizar un rescate documental en los archivos europeos.
Naojiré Murakami (1868-1966) fue pionero en ese campo. Durante su estancia
en Europa —de 1900 a 1902—, recopilé las fuentes de primera importan-
cia para las relaciones diplomdticas y misioneras entre Japén y Occidente.
Mis tarde tradujo al japonés las Cartas que os padres e irmdos da Companbia
de Tesus.*® Masaharu Anesaki (1873-1949) emprendi6 una investigacién archi-
vistica en Europa a partir de 1901, mientras que el lingiiista y filélogo Izuru
Shinmura (1876-1967), desde 1908. Ello permitié que ambos investigadores
dieran a conocer nuevas fuentes occidentales en Japon.

Paralelamente, se llevé a cabo un rescate de las fuentes japonesas. En esta
drea destacd el lexicégrafo y lingiiista Fumihiko Otsuki (1847-1928), nieto del
confucionista Gentaku Otsuki, autor del Kinjohin. Debido a su vinculo con
el clan Date, Fumihiko realiz6 una revisién del acervo documental de la mis-
ma familia y escribié A Brief Account of the Communication of Date Masamu-
ne with the Southern Barbarians. En este trabajo, Gentaku describid los tratos
que tuvo Masamune con Sotelo, el proyecto de acordar un tratado de inter-
cambios comerciales con Occidente, la misién diplomdtica de Hasekura y los
articulos traidos por ¢l desde Europa.™®

El entusiasmo por investigar la historia y el arte kirishitan se increment6
notablemente a partir del periodo Taisho (1912-1926) y los principios de la
era Showa (1926-1989) como consecuencia del 300 aniversario de los marti-
rios de Jap6n y de la boga namban. En el trasfondo de este revival se percibe
el exotismo y romanticismo de la época y los ensayos literarios sobre la cultura
namban de Shinmura.”™ En este contexto cultural se desperté un gran interés

108. Yasokaishi Nihon tsiishin, Naojird Murakami (trad.), Seya Watanabe (notas), Tokio,
Sythékaku, 1927, vol. I.

109. Fumihiko Otsuki, Date Masamune Namban Tsishin Jiryaku. A Brief Account of the
Communication of Date Masamune with the Southern Barbarians, Tokio, Sakunami Seiry6,
1901.

110. El representante de esta corriente literaria fue Izuru Shinmura, quien publicé las
siguientes obras: Nambanki, Tokio, Toadd Shobd, 19155 Namban sarasa, Tokio, Kaizdsha,
1924; Namban Koki, Tokio, Iwanami Shoten, 1925.



84 RIE ARIMURA

por localizar las fuentes documentales. Asi, se sacaron a la luz los testamentos
escritos por los kirishitan™* y el calendario littrgico-santoral descubierto en
Takatsuki, Osaka,’"* ademds de que se recopilaron las obras literarias escri-
tas por los conversos japoneses.””> Asimismo, se descubrieron y se dieron a
conocer —y también se falsificaron— varias reliquias y obras cristianas que
hasta entonces habian estado ocultas, como La Virgen con escenas de los quin-
ce misterios en el Museo de la Universidad de Kioto (fig. 4) y San Francis-
co Xavier en el Kobe City Museum, pinturas descubiertas en 1920 en la casa
del senor Higashi, en Takatsuki, ex territorio del kirishitan daimyé Takaya-
ma Ukon (1552-1615)."*4 Los hallazgos materiales y los rescates documentales
hicieron que los especialistas como Anesaki se interesaran y se aproximaran
al contexto histérico de la época de persecucion desde una perspectiva histo-
rica, cultural y psicolégica.’™s

En el 4mbito arqueolégico-artistico, Kosaku Hamada (1881-1938)*¢ fue
una figura clave en esta fase inicial del estudio kirishitan; creé una especializa-
cién en Early Christian Archaeology & Art"'7 y contribuyd al rescate y registro
del arte kirishitan con la colaboracién de otros estudiosos, como Shinmura y

111. Minoru Matsuzaki, Kirishitan senketsu isho, Tokio, Kaizosha, 1926, pp. 1-3.

112. Takatsuki hakken kirishitan bunsho, Sakurai Yasuji (ensayo explicativo), Tokio, Ganshodo
Shoten, 1933.

113. Cfr. Tsunetsugu Muraoka, Kirishitan bungaku sho, Tokio, Kaizdsha, 1926.

114. Izuru Shinmura, “Christian Relics found at Mr. Higashi’s House, North of Takat-
suki, Settsu”, en Report upon Archaeological Research in the Department of Literature, Kyoto
Imperial University, 1922-1923, vol. VII, pp. 1-52.

115. Masaharu Anesaki, Kirishitan shiimon no hakugai to senpuku, Tokio, Dobunkan, 1925;
Kirishitan kinsei no shismatsu, Tokio, Dobunkan, 1926; “Psychological Observations on the
Persecution of the Catholics in Japan in the Seventeenth Century”, Harvard Journal of Asiatic
Studlies, nim. 1, 1936, pp. 13-27; “Prosecution of Kirishitans after the Shimabara Insurrec-
tion”, en Monumenta Nipponica, vol. 1, 1938, pp. 293-300.

116. Hamada fue el que guié las investigaciones del arte en el Japén después de la ge-
neracién de Fenollosa y su discipulo Tenshin Okakura (1862-1913). Con base en su sélida
formacién académica, con estudios en historia del arte en la Universidad Imperial de Tokio
y de arqueologia en Europa, fundé una escuela de arqueologia y arte en el circulo de la Uni-
versidad Imperial de Kioto.

117. Cfr. Késaku Hamada, “Shoki kirisuto-kyo no bijutsu ni tuite”, Shizkys Kenkyii, marzo
de 1919 y “Kirishitan to geijutsu”, en Kaikoku Bunka, 1929. Los articulos de Hamada sobre el
estudio kirishitan estin recopilados en Késaku Hamada, Hamada Kosaku chosakushii, vol. V:
Kirishitan Bunka, Kioto, Dohosha, 1991.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 85

4. Anénimo, La Virgen con escenas
de los quince misterios, aguada
Ipapel, siglo xv11, 82 x 64 cm.

Imagen tomada del folleto
del Museo de la Universidad de

Kioto, 2006. Coleccién del Museo

de la Universidad de Kioto.

Sueji Umehara (1893-1987)."® Las investigaciones de la cultura material 4iri-
shitan se caracterizaron desde el principio por el acercamiento estrecho entre
la historia del arte y la arqueologia, lo cual se debié a la naturaleza misma de
este arte que habia sido escondido o enterrado a causa de las persecuciones. El
vinculo entre dichas disciplinas se manifesté no sélo en la forma de aproxima-
cién, sino también en la sistematizacién de datos. Por tanto, se prefiri6 agrupar
todas las obras (pinturas, esculturas, medallas, rosarios, cuerda de disciplinas,
capa pluvial y ldpidas funerarias) dentro del concepto de “reliquias kirishitan”,
utilizando ademds el vocablo “arte cristiano temprano”.

Para el estudio de la historia del arte, una de las aportaciones de Hamada
fue reconocer el valor creativo de las obras realizadas por los conversos japo-

118. Izuru Shinmura y Kosaku Hamada, “Tomb-Stones of Christians of the Keicho
Era, Found in Kyoto and its Neighborhood”, en Report upon Archaeological Research in the
Department of Literature, Kyoto Imperial University, 1922-1923, vol. VII, pp. 53-76; Kosaku
Hamada y Sueji Umehara, “Two Horses Saddles, one with a Coat of Arms consisting of the
Monogram of a Christian Name and the Other with Pictures of Portuguese”, en ibidem,

pp- 77-88.



86 RIE ARIMURA

neses, ya que senalé una “japonizacién” al emplear los materiales nativos, ade-
mds de presentar “aspectos sumamente interesantes”."™ Empero, la valoracion
artistica de este autor no implicé el reconocimiento total de las producciones
nativas. Asi, descalificé las obras transmitidas en el circulo kirishitan de Ikit-
suki, en Nagasaki, al aseverar: “La mayoria de estas obras [...] ni merecen ser
comentadas con respecto a su valor artistico”.'*® Este juicio de Hamada se
debié a la postura de juzgar la plastica japonesa basdndose en el criterio euro-
céntrico, dado que el citado autor evalué las hechuras nativas de acuerdo con
el grado de la asimilacién de las tradiciones artisticas occidentales. Esta aproxi-
macién eurocéntrica fue una de las ténicas predominantes dentro del estudio
del arte kirishitan durante el siglo pasado.

Asimismo, los padres jesuitas dejaron aportaciones. Joseph Dahlmann
(1861-1930), quien llegd a Japén en 1903 y contribuyé a la fundacién de la
Universidad Soffa, en 1913, se interesé por las relaciones culturales, religiosas
y artisticas del Japén y Europa entre 1542 y 1614, en especial en los inter-
cambios culturales y religiosos entre el Japon y Occidente a través de las repre-
sentaciones pictéricas de los biombos. Con base en el andlisis visual, estimé el
valor de estas obras como fuentes histéricas. Incluso, ante la precisién de los
detalles, supuso que los pintores que ejecutaron los biombos debieron haber
estado en Nagasaki a principios del siglo xv1I para observar los movimientos
de intercambios.’?* Esta idea tuvo posteriormente amplia aceptacidn.

Georg Schurhammer (1882-1971), por su parte, dio continuidad a los tra-
bajos que habia iniciado Joseph Marie Cros a finales del siglo x1x, ya que edité
la Historia do Japdo de Fréis,'* localizé nuevas fuentes jesuiticas™* y, ademds,
se especializ6 en el estudio biografico de misioneros destacados, como Fran-

119. Késaku Hamada, “Nihon kirishitan ibutsu”, en Hamada Kosaku, op. cit., pp. 333-334.

120. Ibidem, p. 338.

121. Joseph Dahlmann, Japans dlteste Beziehungen zum Westen 1542-1614 in zeitgendssi-
schen Denkmiilern seiner Kunst: ein Beitrag zur historischen, kiinstlerischen, religiosen Wiirdi-
gung eines altjapanischen Bilderschmuckes, Friburgo de Brisgovia, Herder, 1923; “The Earliest
Intercourse of Japan with the West as Represented by Contemporary Monuments of Japanese
Art (1542-1614)” [sintesis de la conferencia dictada en 1922], Shigaku zasshi, vol. 34, nim. 1,
enero de 1923, pp. 1-27; “Christianity in Japanese Art. Seven Ancient Screen Paintings with
Commentary”, Art and Archaeology, vol. XXIII, nim. 4, pp. 169-178.

122. Dahlmann, “The Earliest Intercourse of Japan...”, gp. cit., pp. 14y 25.

123. Schurhammer, Die Geschichte Japans..., op. cit.

124. Georg Schurhammer, Uma relagio inédita do P* Manuel Barradas S.1. sobre Sio Fran-
cisco Xavier, Lisboa, Centro de Estudos Histéricos Ultramarinos, 1958.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 87

cisco Xavier, con su célebre biografia Der heilige Franz Xaver: der Apostel von
Indien und Japan.'*s

Principales perspectivas del estudio kirishitan

Las lineas de investigacién exploradas por los precursores del estudio kirishitan
tuvieron amplio desarrollo en distintos campos: filolégico, lingiiistico, histo-
rico, hagiografico, cultural, arqueoldgico y artistico. Incluso se dieron nota-
bles pasos dentro del rescate y la investigacién de las fuentes japonesas.’> No
obstante, la narrativa tradicional del siglo pasado se caracterizé por mante-
ner una postura eurocéntrica, ya que se basé en las afirmaciones de los infor-
mes y las crénicas occidentales sin ponerlas en tela de juicio. De los autores
que construyeron esta version oficial del siglo kirishitan, se enumera a Char-
les Ralph Boxer (1904-2000), quien siendo militar estuvo en el Japén y Chi-
na desde 1930 hasta el término de la segunda guerra mundial y puso empeno
en estudiar la historia maritima y colonial de los grandes rivales: Holanda y
Portugal.’” Entre sus numerosas publicaciones destaca 7he Christian Century
in Japan, 1549-1650 (ca. 1951),"*% obra basada en los documentos procedentes
de los archivos de Lisboa y Macao, asi como en los informes confidenciales de
la Compania de Jests en la British Library. De acuerdo con dichas fuentes,
Boxer defendié la idea de una “rdpida” conversién en Jap6én. Ademds, sostu-
vo que los jesuitas evangelizaron entre los estratos sociales altos, mientras que
los mendicantes predicaron entre los pobres. Estas ideas tuvieron aceptacion
amplia tanto en Japén como a nivel internacional.

En el 4mbito académico japonés, Akio Okada (1908-1982), del Historiogra-
phical Institute de la Universidad de Tokio, se aproximd al fenédmeno kirishitan

125. Georg Schuthammer, Der heilige Franz Xaver: der Apostel von Indien und Japan, Fri-
burgo de Brisgovia, Herder, 1925; Epistolae S. Francisci Xaverii aliaque eius scripta, 2 vols.,
Schurhammer y Joseph Wicki (eds.), Roma, Monumenta Historica Soc. Iesu, 1944-1945.

126. Cfr. Sakurai, Takarsuki hakken kirishitan bunsho, op. cit.; Marega, Bungo kirishitan
shirya, op. cit.; Zoku Bungo kirishitan shiryo, op. cit.; Kyoko Kawaguchi, “Kirishitan korobi
shomon. Kukamoto Daigaku fuzoku toshokan-z0”, Kumamoto Shigaku, nims. 19-20, di-
ciembre de 1960, pp. 39-66.

127. Dauril Alden, “An Enduring Affair. Charles R. Boxer’s Fascination with Japan”,
Bulletin of Portuguese-Japanese Studies, vol. 1, 2001, p. I51.

128. Charles Ralph Boxer, The Christian Century in Japan, 1549-1650 [ca. 1951], Berkeley,
University of California Press, 1967.



88 RIE ARIMURA

desde el punto de vista de la historia cultural-cotidiana denominada fizoku.
Okada ahondé en los problemas morales con que los misioneros tuvieron que
enfrentarse en la sociedad japonesa, como la sodomia, el aborto y el infantici-
dio. Asimismo, estudi6 la transmision de las ciencias y la cultura occidentales
en esta época, ademds de los aspectos histéricos de las misiones, como la dis-
tribucién de las fundaciones jesuiticas, diferentes métodos de evangelizacion
y recepciones del cristianismo segtin los estratos sociales.”

Arimichi Ebisawa (1910-1992) fue otra figura central en el estudio kirishi-
tan en la posguerra; fundé The Society of Historical Studies of Christianity en
1949 y ahondd en los trificos e intercambios cientifico-culturales impulsados
por los misioneros. Estudié la circulacién de los libros, asi como la difusién
de los conocimientos relativos a la medicina, la astronomfa, la matemdtica, la
ingenierfa y el arte occidentales.”?® También contribuyé a la investigacién de
las fuentes sino-japonesas.’"

Kiichi Matsuda (1921-1997) fue otra autoridad del estudio namban; contri-
buyé al rescate, la traduccién y publicacién de los documentos sobre las rela-
ciones exteriores del Japdn, principalmente las fuentes relacionadas con las
misiones jesuiticas, resguardadas en los archivos de Filipinas, Macao y Euro-
pa. Entre sus hallazgos documentales destaca un biombo de la Biblioteca de
Evora, donde estaban insertados varios documentos procedentes del Japén,
como “El catecismo de Japén” escrito por Valignano y traducido al japonés,
las cartas de Organtino, ejercicios de caligrafia y grafiti.3* Asimismo, escri-
bié varios ensayos acerca de la documentacién y las misiones de la Compania
de Jests en Jap6n.'33

129. Okada comenzé a presentar una serie de articulos sobre el estudio namban desde 1940:
Akio Okada, “Namban-ji to byobu”, Gasetsu, nim. 43, julio de 1940; “Kirishitan shinko
shazoku no shakaishiteki igi”, Rekishi Chiri, vol. 76, nims. 2, 3 y 4, de agosto a octubre de
1940; “Fukyd kikan no bunpu ni tsuite”, Kirishitan Kenkyu, nim. 3, julio de 1948. Los ensayos
de Okada relacionados con este tema estdn compilados en Akio Okada, Kirishitan shinki to
shiizoku. Okada Akio chosaku shi I, Kioto, Shibunkaku Shuppan, 1983, y Kirishitan fizoku
to Namban bunka. Okada Akio chosaku shi II, Kioto, Shibunkaku Shuppan, 1983.

130. Arimichi Ebisawa, Namban bunka —Nichié bunka kosho—, Tokio, Shibundé, 1958.

131. Arimichi Ebisawa, Christianity in Japan: A Bibliography of Japanese and Chinese Sour-
ces, Tokio, Universidad Cristiana Internacional, 1960.

132. Arimichi Ebisawa y Kiichi Matsuda, Porsugal Evora shinshutsu byobu bunsho no
kenkyi, Tokio, Natsumesha, 1963.

133. Kiichi Matsuda, Namban shiryo no hakken. Yomigaeru Nobunaga jidai, Tokio, Chuo



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 89

Yakichi Kataoka (1908-1980), originario de Nagasaki, se aproxim¢ al
estudio kirishitan desde la perspectiva de la historia regional. Ahondé en
el estudio de fumi-e desde el punto de vista histérico, social y cultural. Asi,
aclaré la forma de organizar las ceremonias de fumi-e, asi como distintos luga-
res donde se llevaron a cabo las practicas de fumi-e conforme a los estratos socia-
les.’34 También estudié el acontecimiento de Urakami yonban kuzure, la cuarta
opresién de los kirishitan de la villa de Urakami, Nagasaki, en 1869, la tlltima
y mds grande de las medidas anticristianas aplicadas en el periodo Meiji.’s

Una de las lineas de investigacién desarrolladas por historiadores seculares
japoneses, como Koichird Takase (1936-) y Takashi Gonoi (1941-), fue aclarar
cuestiones politicas, econdmicas, culturales y 1ingii1'sticas.‘36 En especial, Taka-
se aclard la base financiera de la Iglesia para realizar las misiones en Asia del
Este, asi como los problemas de las negociaciones y los conflictos politicos y
econdmicos entre los lideres de las misiones y las autoridades civiles japonesas.’”

Los estudiosos jesuitas, por su parte, se empefaron en el estudio de la his-
toria apostélica de su propia institucién. Johannes Laures (1891-1959) contri-
buyé a la conformacién del Kirishitan bunko, acervo documental-bibliogréfico
especializado en las misiones catélicas de Japén en la Universidad Soffa.'®
Ademds, realiz6 un estudio histérico general sobre las actividades misioneras
en The Catholic Church in Japan...,"® construyendo una narracién apologé-
tica de los jesuitas.

Joseph Franz Schiitte (1906-1981) fue el historiador que mds aportd a los
rescates documentales, tal como lo muestra su Introductio ad historiam Societa-

koronsha, 1991 [primera ed. 1964]; Kinsei shoki Nibhon kankei Namban shiryé no kenkyi, To-
kio, Kazama Shobé, 1967.

134. Yakichi Kataoka, Fumi-e. Kinkys no rekishi [1969], Tokio, Nihon Hésé Shuppan
Kyokai, 1975.

135. Yakichi Kataoka, Urakami yonban kuzure, Tokio, Chikuma Shobd, 1963.

136. Takashi Gonoi, Tokugawa shoki kirishitan shi kenkyi, Tokio, Yoshikawa Kobunkan,
1983.

137. Koichird Takase, Kirishitan jidai no kenkyi, Tokio, Iwanami Shoten, 1977.

138. Johannes Laures, The Ancient Japanese Mission Press, reimpreso en Kirishitan bunko,
parte I, Tokio, Universidad Sofia, 1940; Kirishitan Bunko: A Manual of Books and Documents
on the Early Christian Mission in Japan, Tokio, Universidad Soffa, 1957; An Ancient Docu-
ment on the Early Intercourse between Japan and the Philippine Islands, separata de Cultura
Social, vol. XXIX, ntims. 337-338, 1941.

139. Johannes Laures, The Catholic Church in Japan: A Short History, Tokio, Charles E.
Tuttle, 1954.



90 RIE ARIMURA

tis Jesu in Japonia, 1549-1650,"4° donde recopil6 extensos datos inéditos acerca
de las actividades de la Compania de Jests en tierra japonesa. También publi-
c6 estudios sobre la historia de la conformacién de los archivos jesuiticos, los
cuales sufrieron una serie de vicisitudes y traslados de los materiales proceden-
tes del Lejano Oriente a causa de las circunstancias histéricas de la Compania
de Jests tanto en Asia como en Europa.™#" Asimismo, Hubert Cieslik (1914-
1998), jesuita, dedicé su vida sacerdotal en Hiroshima, entre 1945 y 1949, a
realizar los rescates documentales y las investigaciones histéricas de la misién
jesuitica en dicha provincia.’#* Ademds, fue pionero en investigar a los sacer-
dotes japoneses, como Pedro Kasui (1587-1639).'43

Jests Lépez Gay aporté diversos estudios histérico-religiosos. Por una par-
te, dilucidé los volimenes de que disponia la primera biblioteca jesuitica de
Bungo y analizé la influencia que dichos libros ejercieron en la labor pastoral
y cientifica de los primeros misioneros jesuitas en Jap6én.’#4 Asimismo, aclaré
la manera como los jesuitas adaptaron las costumbres y tradiciones nativas en
distintos niveles: cultural, evangélico y littirgico. A su juicio, en la misién de
Japén no se pudieron utilizar normas establecidas a priori, puesto que se optd
por una adaptacién positiva.'#

140. Joseph Franz Schiitte, Introductio ad historiam Societatis Jesu in Japonia, 1549-1650,
Roma, Institutum Historicum Societates Jesu, 1968.

141. Joseph Franz Schiitte, £/ “Archivo del Japén’: vicisitudes del archivo jesuitico del Extre-
mo Oriente y descripcion del fondo existente en la Real Academia de la Historia de Madrid, Ma-
drid, Real Academia de la Historia (Archivo Documental Espafiol, XX), 1964; Documentos
sobre el Japon conservados en la coleccion “Cortes” de la Real Academia de la Historia, Madrid,
Imprenta y Editorial Maestre, 1961; “Documentos del ‘Archivo del Japén® en la Biblioteca
Nacional madrilena”, Missionalia Hispanica, afio XXVII, nim. 79, 1970, pp. 59-88.

142. Hubert Cieslik, “Die Jesuitenmission in Hiroshima im 17. Jahrhundert”, Archivum
Historicum Societatis Jesu, nim. 22, 1953, pp. 239-275; Geibi Kirishitan shiryo: Sources and
Documents Concerning the History of Kirishitan in the Provinces of Aki and Bingo, Tokio, Yo-
shikawa Kébunkan, 1968.

143. Hubert Cieslik, “P. Pedro Kasui (1587-1639): der letzte japanische Jesuit der Toku-
gawa-Zeit”, Monumenta Nipponica, vol. 15, niims. 1-2, abril-julio de 1960, pp. 35-86; “The
Training of a Japanese Clergy in the Seventeenth Century”, en Studies in Japanese Culture,
1963, pp. 41-78; Kirishitan jidai no hjin shisai, Tokio, Kirishitan Bunka Kenkyukai, 1981;
Kirishitan jidai no nibon-jin shisai, Tokio, Kyobunkan, 2004.

144. Jests Lépez Gay, S.J., “La primera biblioteca de los jesuitas en el Japdn (1556): su con-
tenido y su influencia”, Monumenta Nipponica, vol. XV, nims. 3-4, 1959-1960, pp. 142-171.

145. Jesus Lopez Gay, La liturgia en la mision del Japon del siglo xvi, Roma, Libreria
dell’Universita Gregoriana, 1970, p. 20.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 91

A finales de los afos sesenta, en el ambito académico internacional, comen-
zaron a surgir reflexiones criticas con respecto a la historiografia tradicional
basada en las fuentes jesuiticas y a abrirse nuevos horizontes. Asi, George Eli-
son, en su “Deus Destroyed”, se aproximé a problemas como la aceptacion
del cristianismo y las formas del rechazo de dicha religién en Japén desde un
punto de vista mds cercano al de los japoneses.’#¢ Ante la postura tradicional
de comparar y encontrar una analogfa entre la introduccién del cristianismo
en Japdn y la historia de la Iglesia primitiva—postura que se apoyaba en gran
parte en los cronistas que habfan equiparado de manera alegérica las perse-
cuciones y martirios de Japén y la cristiandad primitiva de Occidente—, el
autor advirtié que en realidad hubo mds diferencias que similitudes. En efec-
to, la complejidad dogmirica, la politica evangélica y el sofisticado sistema
organizativo institucional de la misién catélica de Japén —que coincidi6 con
el Concilio de Trento (1545-1563)— no tuvieron nada que ver con las condi-
ciones de la Iglesia primitiva. De hecho, las tnicas similitudes se encontrarfan
en los problemas bdsicos que toda misién encuentra para ganar fieles en un
mundo ajeno, aunque en Japén la filosofia cristiana era totalmente desconoci-
da a diferencia de Occidente, que desde tiempos remotos se habia alimentado
de los pensamientos religiosos de Medio Oriente.’#” Asimismo, Elison puso
en duda la postura eurocéntrica de considerar la prohibicién cristiana como
una “tragedia”#® de acuerdo con la visién nativa.

Por otra parte, Lothar Knauth fue pionero en desarrollar una linea de
investigacion transpacifica, en especial, la expansion ibérica en Asia, con su
disertacién “Pacific Confrontation: Japan Encounters the Spanish Overseas
Empire (1542-1639)”."4° El autor se aproximd a la historia de la misién catdli-
ca en Japén reconstruyendo las relaciones politicas, culturales y religiosas del
lado del Pacifico: Japén y la Corona espanola (Filipinas y la Nueva Espafia).
A su juicio, la trascendencia y consecuencia histdrica de la expansién ibérica
hacia el este no consistié s6lo en explorar nuevas rutas maritimas en pro de
la mundializacién politica, econémica, cultural y religiosa, sino también en
asentar bases para la posterior expansién estadounidense, que se convirti6

146. George Elison, “Deus Destroyed. The Image of Christianity in Early Modern Japan”,
tesis doctoral, Cambridge, Massachusetts, Universidad de Harvard, 1969.

147. Elison, “Deus Destroyed...”, 0p. cit., pp. 13-14.

148. Laures, The Catholic Church in Japan..., op. cit., p. V.

149. Lothar Knauth, “Pacific Confrontation: Japan Encounters the Spanish Overseas Em-
pire (1542-1639)”, tesis doctoral, Cambridge, Massachusetts, Universidad de Harvard, 1970.



92 RIE ARIMURA

en su “heredera” y se hizo “a costa de la experiencia hispdnica”.’s° Ademds, a
diferencia de la postura tradicional de interpretar el fracaso de las misiones
en Japén como un asunto negativo, Knauth lo consider6 una base importan-
te para la futura construccién de la nacién moderna de Japén. La aproxima-
cién transpacifica emprendida por dicho historiador cobré importancia en
los afios setenta, ya que se organizd un congreso internacional: La expansion
hispanoamericana en Asia: siglos xv1 y xv1I (1976), en el que se trataron los
vinculos entre la Nueva Espafa y Oriente acerca de las fuentes historicas, las
misiones y el arte.”s*

En las dltimas décadas han surgido otras maneras de tratar el tema kirishi-
tan. Andrew C. Ross, por ejemplo, se aproximé de manera sinéptica al fend-
meno de las misiones catélicas en Japén y China.’s* Ello ha ayudado a tener
una visién mds cercana de la época, ya que esclarece que los misioneros hayan
concebido las empresas apostélicas en Asia del este como un proyecto unido.
Por otra parte, cuestiona la postura convencional en que se interpreta la his-
toria del siglo kirishitan, en el cual se encontrarian los éxitos de la labor de los
jesuitas desde sus primeros tiempos y la “heroicidad” y “grandiosidad” de
los misioneros. Asi, Ikuo Higashibaba y Shinzé Kawamura se han aproximado
a la historia kirishitan desde el punto de vista nativo, en especial, centrindo-
se en las comunidades kirishitan de los estratos sociales comunes, que habian
sido ignoradas hasta entonces. Higashibaba, siendo especialista en la religion,
rescatd las creencias y experiencias religiosas cotidianas de los kirishitan ordi-
narios y demostré que la religiosidad de estos conversos fue muy distinta de las
afirmaciones de los cronistas.’> Kawamura, por su parte, ahondé en la orga-
nizacién de la comunidad kirishitan y aclaré la manera como la Iglesia japo-
nesa se apropié del sistema de las instituciones budistas.”*

150. Lothar Knauth, Confrontacién transpacifica: el Japon y el nuevo mundo hispdnico, 1542-
1639, México, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones His-
téricas, 1972, p. 17.

151. Ernesto de la Torre Villar (comp.), La expansion hispanoamericana en Asia: siglos xvi y
xvit, XXX Congreso Internacional de Ciencias Humanas en Asia yAﬁica del Norte, México, del
3 al 8 de agosto de 1976, México, Fondo de Cultura Econémica, 1980.

152. Andrew C. Ross, A Vision Betrayed: The Jesuits in Japan and China 1542-1742, Edim-
burgo, Edinburgh University Press, 1994.

153. lkuo Higashibaba, “Beliefs and Practices of Lay Christians in Early Modern Japan”,
tesis doctoral, Berkeley, Graduate Theological Union, 1996; Christianity in Early Modern
Japan: Kirishitan Belief and Practice, Leiden/Boston, Brill, 2001.

154. Shinzd Kawamura, Kirishitan shinto soshiki no tanjo to henyo “konfurariya” kara “kon-



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 93

Avances del estudio del arte kirishitan

Si bien Fenollosa fue el primero en interesarse por la influencia del arte euro-
peo durante el periodo Momoyama, las aproximaciones mds especializadas al
arte kirishitan surgieron dentro del circulo del arquedlogo Hamada, en Kio-
to, antigua regién de Cami,"s donde se hallaban diversos vestigios por haber
sido una de las principales sedes misioneras. De la misma forma, Nagasaki se
convirti6 en otro centro del estudio kirishitan desde la década de 1920, ya que
Tokihide Nagayama (1867-1935) y Tokutaré Nagami (1890-1950) se aproxima-
ron al tema desde la perspectiva de la historia regional. Nagayama, asi como
el primer director de la Nagasaki Prefectural Library, elaboré diversos cati-
logos del arte kirishitan que se conservaba en su localidad.’s® Estos registros,
con el tiempo, adquirieron un gran valor testimonial, dado que las obras que
formaban parte de la coleccién de la catedral de Urakami se perdieron a cau-
sa de la explosion de la bomba atémica en 194s.

Nagami, en cambio, invirti6 su fortuna en coleccionar los documentos rela-
cionados con Nagasaki, asi como los biombos namban. Hay que advertir que
el desarrollo del estudio del arte kirishitan en el siglo xx estuvo intimamente
ligado al coleccionismo, ya que esto permiti6é que se organizaran exposiciones
y se dieran a conocer las obras al publico general."s7 La aportacién de Nagami
fue realizar un andlisis iconografico de los biombos namban y postular que las

furariya” he, Tokio, Kyobunkan, 2003; “An Evaluation of Valignano’s Decision-making from
the Viewpoint of Japanese Society”, en Integration and Division between Universalism and
Localism in Jesuit Mission Reports and Histories: Sophia University International Colloquium
2005 Report, Tokio, The Sophia University Research Group for Jesuit Mission Reports and
Histories, 2006, pp. 101-117.

155. La zona de evangelizacion jesuitica durante los primeros 50 afios no abarcé todos los
territorios actuales del Japén, sino la mitad occidental del pais, es decir, desde Kyushu hasta
Kansai. Los jesuitas dividieron esta regién en tres jurisdicciones misionales: Cami, Ximo y
Bungo. Cami (Kami Fenla transcripcién actual), cuyo sentido etimolégico es “arriba’,
designaba la jurisdiccién misional de Miyako (Kyoto) y sus alrededores, mientras que Ximo
(Shimo ), que significa “abajo”, implicaba la parte oeste de Kyushu, que inclufa Arima,
Amakusa, Nagasaki, Omura, Firando (Hirado) y algunos otros feudos periféricos. Bungo es
el antiguo nombre de la actual prefectura de Oita.

156. Tokihide Nagayama, Collection of Historical Materials Connected with the Roman Ca-
tholic Religion in Japan, Nagasaki, Taigai Shiryd Hokan Kankokai, 1925; An Album of Histo-
rical Materials Connected with Foreign Intercourse, Nagasaki, Fujiki Hirohidesha, 1932.

157. Tokutard Nagami, Namban bijutsu shii, prefacio de Izuru Shinmura, Tokio, Namban-
kai, 1928.



94 RIE ARIMURA

obras que no mostraban elementos kirishitan —como las representaciones de
las iglesias y de los misioneros— pudieron ser producciones del periodo de la
prohibicién cristiana. Asimismo, propuso la hipétesis de que los pintores que
representaron de manera detallada los temas kirishitan debieron de haber sido
personas que tenfan acceso libre a las iglesias y pudieron observar la liturgia
ahi impartida. Incluso planteé que debieron de haber existido pintores caté-
licos.’s® Estas ideas gozaron de amplia aceptacién. Sin embargo, este autor
menospreci6 a la vez el arte kirishitan, ya que los grabados de cobre impre-
sos en Arie mostraban una “belleza histérica” pero eran “obras infantiles”.’s®

Ante la tendencia de reconocer sélo el valor histérico de las obras, Tei
Nishimura (1893-1961) contribuyé con sus andlisis, realizados desde el pun-
to de vista de la historia del arte. Su Namban bijutsu fue una compilacién de
diversos articulos presentados anteriormente y mostré resultados de investi-
gaciones realizadas entre 1925 y 1958 acerca de técnicas y materiales, fuentes
figurativas, andlisis formal e iconografico de las pinturas, fumi-e, hostiarios de
laca, cerdmicas y guarda-espadas con cruz. Ademds, ahondd en las actividades
artisticas de la Compania de Jests en Japén y China.

Por innovador que fuese su estudio, tampoco este autor se salvé de la aproxi-
macién eurocéntrica de su tiempo. Asi, valoré mds positivamente las obras
kirishitan que presentaban mayor semejanza a las obras europeas y al mismo
tiempo descalificé aquellas que no iban acorde con los cdnones occidentales;
tal fue el caso de las imdgenes de los kirishitan ocultos en Ikitsuki, a las cuales
atribuyd valor histérico y devocional, pero aseveré que como “obra del arte”
no valfan nada,’®® como habia afirmado Hamada. En suma, uno de los pro-
blemas del estudio tradicional consistié en analizar las expresiones plésticas
japonesas con la idea elitista de “obra del arte”, ademds de calificar el valor
artistico de la pieza conforme al criterio europeo. Lo anterior no fue, desde
luego, un problema exclusivo de la historiografia japonesa, sino, mds bien, un
problema generalizado, como sucedié con las interpretaciones del arte virrei-
nal en América.

Asimismo, en la primera mitad del siglo xx, se interpreté el arte kirishi-
tan sometiéndolo a las taxonomias de “estilo occidental” y “estilo japonés”.

158. Tokutardo Nagami, Namban byobu taisei, Tokio, Kogeisha, 1930, p. 23.

159. Tokutard Nagami, Nagasaki no bijutsu-shi, Kioto, Rinkawa Shoten, 1974, p. 7 [pri-
mera ed. 1927].

160. Tei Nishimura, Namban bijutsu, Tokio, Kodansha, 1958, p. 21.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 95

Mas, en sentido estricto, en lo “japonés” pueden manifestarse a la vez elemen-
tos occidentales y viceversa, de tal forma que se ha observado la presencia de
las tradiciones pldsticas japonesas en las técnicas, los materiales, la configura-
cién lineal y los motivos decorativos de las pinturas agrupadas en el concepto
de “estilo europeo”.’" Ello mostré el limite de la aproximacién convencional
basada en la clasificacidn estilistica.

A partir de la década de 1970, el estudio del arte kirishitan tomé direc-
ciones diferentes con el surgimiento de un mayor nimero de monografias y
cambios en las interpretaciones. En el drea de la pintura, Mitsuru Sakamoto
(1932-) contextualizé las obras en el trasfondo histérico de la Contrarreforma
y su consecuente evangelizacién mundial. A su juicio, la politica postridentina
repercutié en Japén en el sentido de que el arte estuvo subordinado al servicio
de la Iglesia, ya que las imdgenes, antes de ser expresion artistica libre, fueron
medio de evangelizacién y de culto. En otras palabras, el arte no tuvo un valor
intrinseco independiente, sino que cobré su sentido con la funcién religiosa.
Como consecuencia, la creatividad se limité. Asimismo, Sakamoto distinguié
las manifestaciones japonesas del arte postridentino europeo: éste supo apro-
vechar en mayor medida las “restricciones” de dicha politica con relacién a las
imdgenes y llegé a crear expresiones de gran esplendor en los siglos xvir y xvr,
mientras que el contexto cultural-artistico de Japén fue totalmente distinto.
De hecho, el cristianismo fue una religién nueva y ademds las técnicas picté-
ricas, como claroscuro, volumen, dibujo, anatomia, perspectiva y dptica, no
fueron soluciones artisticas conocidas y difundidas en Japén. Aunque se esta-
bleci6 una escuela de pintura en el circulo jesuitico con la llegada de Nicolao
en 1583, el objetivo central no fue proporcionar una educacién artistica inte-
gral para que aprendieran a crear artes liberales, sino satisfacer las demandas de
las imdgenes de cardcter religioso-devocional. Ademds, los alumnos del semi-
nario estaban internados en las residencias y contribuian en las producciones
colectivas. Lo anterior remitia al sistema tradicional de entrenamiento de los
discipulos, pero reorganizado de acuerdo con las necesidades de los misione-
ros. Por tanto, Sakamoto consideré que dicha escuela de pintura no fue una
academia en el sentido moderno, sino que debié funcionar como taller, don-
de el maestro transmitia sus conocimientos y habilidades técnicas a los disci-
pulos. De esta forma, advirti6 el problema conceptual de gagakusha, 745,

161. Akiyama, op. ciz., p. 16.



96 RIE ARIMURA

“casa de la ciencia de pintura”, palabra que surgié al traducir al japonés Malers-
chule, de Schurhammer, y de Jesuit school of painting, de Boxer. 6>

Esta contextualizacién del arte catélico japonés en las circunstancias forma-
tivas y laborales de los alumnos del seminario hizo que Sakamoto no juzgara las
obras kirishitan de manera despectiva, a diferencia de los estudiosos anteriores.
En efecto, revaloré la capacidad de aprendizaje de los alumnos japoneses, que
retomaron e integraron como “patrén” o maniera los motivos y composiciones
de los grabados sin tener los conocimientos técnicos bdsicos de la pintura euro-
pea.’® De este modo, dicho autor ubicé el arte kirishitan bajo el concepto de
“manierismo”. En su definicidn, éste correspondia al estilo de la fase final del
Renacimiento o antes de la formacién del barroco y era una corriente artisti-
ca dada en un periodo en el que todavia no se formaba “un estilo estable” del
arte “contrarreformista”.'*4 Cabe mencionar que desde la visién de este autor,
el “manierismo” era una expresién virtuosa a diferencia de otros estudiosos
como Akiyama, para quien dicho concepto significaba algo “carente de la ori-
ginalidad artistica”.*s

A su vez, otra contribucién de Sakamoto fue coordinar los proyectos de
elaboracién de los catdlogos: Bulletin of the National Museum of Japanese His-
tory. An Essay of Catalogue Raisonné of Namban Art**®y A Catalogue Raison-
né of Namban Screens.*” En la primera obra, dicho autor presenté un ensayo
donde se sintetizaban las conclusiones de los estudios realizados desde la déca-
da de 1970. Asi, atribuy¢ la introduccién y transmision de las tradiciones pic-
téricas europeas a las labores de la Compafiia de Jests y reafirmé la existencia
del fenémeno que se podria denominar “la escuela de pintura jesuitica” en
Japén.18

162. Mitsuru Sakamoto, “Kirishitan bijutsu to Kyushu”, en Kyushu no kaiga to togei. Kyus-
hu bunka ronshi 5, Fukuoka unesco Kyokai (ed.), Tokio, Heibonsha, 1975, pp. 201-203.

163. Ibidem, pp. 217-218.

164. Ibidem, p. 18s.

165. Akiyama, op. cit., p. 26.

166. Mitsuru Sakamoto et al., Bulletin of the National Museum of Japanese History. An Essay
of Catalogue Raisonné of Namban Art. Part One: Japanese Early European-Style Painting, Saku-
ra, Chiba, National Museum of Japanese History, vol. 75, marzo de 1997.

167. Mitsuru Sakamoto ez al., A Catalogue Raisonné of Namban Screens, Tokio, Chuo
Koéron Bijutsu Shuppan, 2008.

168. Mitsuru Sakamoto, “Namban Art and European-style Painting”, Bulletin of the Na-
tional Museum of Japanese History, op. cit., p. 14.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 97

Por lo que corresponde a la arquitectura catélica, Ishikawa fue el primero
en abrir una linea de investigacion especializada en la “arquitectura kirishi-
tan” al acufiar este término,'® aunque el tema en cuestién lo habfan tratado
antes distintos autores y el principal debate se habia centrado en cuestiones
estilisticas. De hecho, Murakami postulé en 1911 que los edificios catélicos
japoneses no eran a la occidental, como mostraban las ilustraciones de Cia-
ppi, sino a la japonesa.’”® Esta teoria fue legitimada por Hamada, Shinmura
y Okamoto, quienes se apoyaron en las referencias documentales de “edifi-
cios de madera”, asi como en las representaciones pictéricas de los biombos
y El templo Namban de Miyako de Kand Soshu (fig. 5)."”* Empero, al mis-
mo tiempo hubo otra corriente que sostenia la existencia de edificios de tipo
occidental. El representante de esta postura fue Koichi Satd, doctor en inge-
nierfa, quien aseveré sin fundamento que Francisco Xavier trajo consigo la
edicién italiana de De architectura de Vitruvio y De re adificatoria de Alber-
ti, obras que habrian sido aprovechadas para proyectos constructivos poste-
riores."”7> Ante esta controversia, Ishikawa opiné que en las primeras décadas
de las misiones se reutilizaron los templos budistas abandonados, mientras
que aproximadamente a partir de 1580 se pudo intentar el levantamiento de
construcciones a la manera occidental. En efecto, en la carta de 1603 se men-
ciond la existencia de una arqueria en la iglesia nueva de Tamba. A este res-
pecto, Ishikawa considerd, sin basarse en fuente alguna, que se pudo haber
aplicado el sistema constructivo de materiales como el ladrillo para levantar
un arco. Asimismo, dicho autor puso de manifiesto que debido a la falta de
ingenieros que poseyeran el conocimiento arquitecténico europeo y a la inex-
periencia de los obreros japoneses, las obras kirishitan pudieron resultar “de
estilo ecléctico de lo occidental y lo japonés”, como sucedié al principio del
periodo Meiji."”?

169. Toru Ishikawa publicé una serie de articulos sobre la arquitectura kirishitan en la
revista Nibon kenchiku gakkai kenkyu, nims. 3-18, 1949-1952.

170. Naojird Murakami, “Azuchi-Momoyama jidai no kirisutokyd” (1911), citado por
Ichio Kuga, Bunroku ni nen Amakusa gakurin zé: Kirishitan Amakusa toban no kenkyu narabi
Kano Motohide hitsu senmen zu no ichi kisatsu, Osaka, Séjinsha, 1963, p. 95.

171. Yoshitomo Okamoto, Momoyama jidai no kirisuto-kyé bunka, Tokio, Toyodos, 1948,
p. 23; Namban byibuks, Tokio, Shérinsha, 1955, pp. 58-62.

172. Koichi Satd, “Zegoshi”, Gakugai, agosto de 1939, citado por Ebisawa, Namban bunka
—Nichio bunka kisho—, op. cit., p. 99.

173. Toru Ishikawa, “Wagakuni kirisuto-kyokaidé no kenchikushiteki kenkya”, Nibon
Kenchiku Gakkai Kenkyu Hokoku, nim. 3, octubre de 1949, pp. 128-129.



98 RIE ARIMURA

5. Kano Soshu, E/ templo Namban de Miyako, ca. 1578-1587. Imagen tomada del sitio
htep://www.city.kobe.lg.jp/culture/culture/institution/museum/meihin/o4s.html, el 19 de
abril de 2011. Coleccién del Museo de la Ciudad de Kobe.

La carencia de vestigios materiales de la arquitectura condujo a que los
debates se centraran en cuestiones meramente hipotéticas sobre los estilos.
Los autores que sustentaron el “estilo occidental” de la arquitectura kirishi-
tan, como Ebisawa y Kuga, retomaron la idea especulativa de Saté acerca de la
introduccién de los tratados de Vitruvio y Alberti.””* Ademds, sacaron a cola-
ci6n las ilustraciones del libro de Ciappi, que representan a la manera europea
los seminarios de Arima y Azuchi, el colegio de Funai y la casa de probacién
de Usuki fundadas hacia 1580 y 1581, asi como la capilla de cueva de Take-
ta en Oita y la fachada de la iglesia de Sio Paulo en Macao, en cuya fibrica
intervinieron los japoneses inmigrados. Eso probaria que los japoneses poseian
conocimiento de técnicas constructivas europeas.”” No obstante, al menos en
lo tocante a los grabados de Ciappi, Arai puso en duda su valor histérico-tes-
timonial. En opinién de esta autora, los nifios embajadores enviados por los
kirishitan daimyé de Kyushu en 1582 pudieron haberle obsequiado a Grego-
rio XIII dibujos que ilustraban de manera bastante fiel edificios reales. Pero
ello no garantizaba que dichas imdgenes hubieran servido de fuente visual para

174. Ebisawa, Namban bunka —Nichié bunka kosho—, op. cit., p. 99; Kuga, Bunroku ni
nen Amakusa gakurin 2o, op. cit., p. 96.
175. Ichio, Bunroku ni nen Amakusa gakurin zo, op. cit., pp. 203-204.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 99

ilustrar el libro en cuestién. En efecto, en las liminas de este texto se observa
la reutilizacion de las mismas placas, por lo que los colegios fundados en dis-
tintas partes del mundo se asemejan entre s{.17¢ A través de la explicacién de
los métodos y las técnicas de las imdgenes en la imprenta, la autora pudo des-
mitificar la veracidad de los grabados como fuente histérica.

Desde la década de 1970, el estudio de la arquitectura kirishitan dio un
paso notable gracias a la intervencién de especialistas formados en distintas
disciplinas. Los estudios anteriores se limitaron a proporcionar datos histo-
ricos o discusiones estilisticas, mientras que Yamaguchi y Miyamoto, forma-
dos como ingeniero y arquitecto respectivamente, ahondaron en el tema desde
el punto de vista constructivo. Incluso este segundo autor reconstruyd la distri-
bucién y planta arquitectdénica entrecruzando los datos derivados de las fuentes
histéricas y de las excavaciones arqueoldgicas.””” Asi, en el caso de la iglesia de
Santo Domingo en Nagasaki, la propuesta de Miyamoto presentada en 200478
coincidié a grandes rasgos con la anterior reconstruccién gréfica realizada por
Pacheco con base en las descripciones de los documentos.'7?

Pese a estos avances, atin quedan problemas pendientes. Principalmente,
hasta ahora se ha interpretado el fenémeno arquitectonico de manera esque-
mitica. Debido a las normas constructivas dictadas por Valignano, se ha refor-
zado la idea de que con la primera llegada de dicho visitador en 1579 se dio
un cambio radical en la arquitectura jesuitica; en la primera fase (1549-1579)
se habria edificado de acuerdo con las experiencias e intenciones propias de
los padres y devotos sin tener una homogeneidad en el programa arquitecté-
nico, mientras que en la segunda (1579-1614) hubo mayor orden debido a las

176. Toshi Arai, “Pictures of the Jesuit Schools in Japan in Ciappi’s book”, Biblia. Bulletin
of Tenri Central Library, nim. 19, junio de 1961, pp. 12-16. Las versiones de las ilustraciones
de las escuelas jesuiticas presentadas por Ciappi se publicaron en Francesco Boncompagni-
Ludovisi, Le prime due ambasciate dei giapponesi a Roma (1585-1615) con nuovi documenti,
Roma, Forzani, 1904.

177. Koichi Mori, Kyoto-shi Chiikyo-ku Ubayanagi-machi iseki (Namban-ji ato) chosa gaiha,
Kyoto, Doshisha Daigaku Bungakubu Bunka Gakka, 1973; Kassuyama-machi iseki: Nagasa-
ki-shi Sakura-machi shogakko shinsetsu ni tomonau maizo bunkazai hakkutsu chisa hokokusho,
Nagasaki, Nagasaki-shi Kydiku linkai, 2003.

178. Kenji Miyamoto, “The Restoration of Santo Domingo Church in Nagasaki”, Inter-
cultural Studies, nim. 8, 2004, p. 66.

179. Diego Pacheco, “Nagasaki no kyokai (1567-1620)", Nagasaki Danso, nim. 58, no-
viembre de 1975, articulo reimpreso en Kyushu kirishitan shi kenkyu, Tokio, Kirishitan Bunka
Kenkyukai, 1977, p. 146.



100 RIE ARIMURA

instrucciones de Valignano.'° Asi, se ha tendido a creer que en todos los edi-
ficios de la segunda fase se respetaron las reglas edificatorias del visitador.
En lo que atane a la laca namban, el estudio de las piezas destinadas a la expor-
tacion surgio en el dmbito académico occidental, en especial en el drea de inves-
tigacion de las lacas exportadas mediante la Compania Holandesa de las Indias
Orientales.’® Esta aproximacién tuvo aceptacién amplia a nivel internacional
y fue continuada por autores como Martha Boyer (1911-1995), precursora en el
estudio de las técnicas y formas de las piezas del maque japonés que formaban
parte de las colecciones de los museos europeos. A juicio de esta autora, la laca
namban se caracterizaba por el uso de polvo de oro y plata, la aplicacién del méto-
do coreano de incrustar concha nécar (técnica llamada raden) y los motivos dente-
llados y sarmientos, que tenfan su origen en Asia del Oeste y fueron transmitidos
via China,®? de tal forma que apunté la complejidad de la dependencia artisti-
ca de este arte, algo que luego se convirtié en el centro de todas las discusiones.
En el dmbito japonés, si bien los registros sobre la laca se iniciaron desde el
tiempo de Hamada y Shinmura dentro de la categoria de “reliquias kirishitan”,
el interés aumentd después de la segunda guerra mundial, cuando comenza-
ron a regresar a Japon las piezas que habian salido a la venta en el mercado del
arte internacional. El coleccionista del arte Yoshiro Kitamura fundé la Gallery
Namban en Osaka en 1967 y publicé catdlogos para dar a conocer el acer-
vo personal, como biombos, pinturas y lacas.’ Para la difusién y el desarrollo
de investigaciones sobre este arte, hubo varios eventos importantes, como una
exposicién de la laca namban organizada en el Tokyo National Museum, en
1969"4 y la Exposicién Universal de Osaka en 1970. En esta tltima celebra-
cién, el Museu Nacional de Arte Antiga de Lisboa presenté un atril de laca que
ostentaba el emblema jesuitico, el cual caus6 un gran impacto a los japoneses e
hizo tomar conciencia de la importancia de las piezas de laca namban fuera del

180. Mitsuomi Yamaguchi, “Nihon ni okeru y6fa kenchiku dény katei no kenkya”, tesis
doctoral en Ingenierfa, Universidad de Tokio, 1970, p. 48.

181. Theo H. Lunsingh Scheurleer, “Aanbesteding en verspreiding van Japansch lakwerk
door de Nederlanders in de zeventiende eeuw”, Jaarverslagen Oudpeidkundig Genootschap,
vol. 83, 1941, pp. 54-74.

182. Martha Hagensen Boyer, Japanese Export Lacquers from the Seventeenth Century in the
National Museum of Denmark, Copenhague, National Museum, 1959, p. 64.

183. Yoshiré Kitamura, Namban bijutsu, 2 vols., Osaka, Namban Bunkakan, 1968.

184. Kaori Hidaka, Tkoku no hydsho: kinsei yushutsu shikki no sozoryoku, Tokio, Briiche,
2008, p. I0.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 101

pais. Por ende, el Ministerio de Educacién de Japén envié a especialistas como
Yoshimura a investigar las piezas conservadas en Europa entre 1972 y 1973.1%

Autores destacables en la investigacién de la laca namban en el Gltimo
tercio del siglo xx fueron Hirokazu Arakawa (1929-), Yuzuru Okada (1911-
1981), Motoo Yoshimura (1933-), Akio Haino (1942-) y Kumiko Doi. Estos
se aproximaron a las obras distinguiendo las de exportacién de las de consu-
mo interno. Asi, Arakawa propuso la forma de clasificar la laca namban en
dos grupos: el primero incluia las obras realizadas de acuerdo con el encargo
y gusto de los ibéricos, como las piezas de liturgia catélica (hostiarios, reta-
blos y atriles) y los objetos utilizados por los occidentales en la vida cotidiana,
mientras que en el segundo agruparon las hechuras producidas para el consu-
mo doméstico civil. A su juicio, pudo haberse creado un patrén de la laca de
exportacion de acuerdo con el gusto y las necesidades de los occidentales, ade-
mds de que estas obras debieron de presentar un sello de lo “japonés”. También
el autor aseveré que lo que llaman hoy “laca namban” incluia piezas expor-
tadas aun después de cortar las relaciones diplomdticas y comerciales con los
paises catdlicos en 1639, dado que las piezas de uso civil se siguieron expor-
tando mediante la Compafifa Holandesa de las Indias Orientales."®¢ Por tan-
to, no se podia separar de manera tajante el concepto de la cultura namban,
“barbaros del sur”, que alude generalmente al fenémeno dado por medio del
contacto con los ibéricos, de la cultura koma, “cabello rojo”, que en teoria se
refiere a la cultura dada a través de los intercambios con los holandeses, lla-
mados “cabello rojo” por los japoneses.

Asimismo, Arakawa equipard las técnicas y los motivos de la laca entre las
piezas dirigidas a los occidentales y a los japoneses. En los objetos del “primer

grupo” se empleaban simultdneamente las técnicas de hira-makie,"s” enashiji,"s®

185. Motoo Yoshimura, “Namban bijutsu to kogei ni tsuite”, en Sorin to namban bunka
—Tsukumi-shi shiishii 10 nen no seika— Tsukumi City’s Namban Art Collection —Special Ex-
hibition Celebrating a Decade of Acquisitions—, Tsukumi, Oita, Tsukumi City Office, 1996,
p- 8.

186. Hirokazu Arakawa, Namban shitsugei, Tokio, Bijutsu Shuppansha, 1971, p. 129.

187. Hira-makie, “V-i#5: se trata de la técnica de dibujar motivos con laca cruda, aplicar
polvos de oro y plata sobre ello antes de que se seque y una vez que esté seco, aplicar laca sélo
en la parte que tiene motivos y pulirla al final.

188. Enashiji, #353H: se trata de la técnica de aplicar polvos de nashiji, “textura de pera”,
ya que se parece al motivo de cdscara de pera.



102 RIE ARIMURA

makizuri,®® harigaki®°y raden."* El raden del “primer grupo” presentaba en

mayor medida la influencia de la técnica coreana, aunque en la laca namban
casi no se resquebraba la superficie de concha. Lo anterior implicaba la sim-
plificacion de la técnica, ya que en la obra que ostentaba conchas resquebradas
se apreciaba también un mejor tratamiento en otros detalles. Por otra parte,
en la imprimatura de la laca del “primer grupo” se empleaba una laca impor-
tada del sudeste de Asia, menos costosa y de baja calidad. Por lo mismo, las
figuras aplicadas sobre la superficie se desprendian con facilidad, de aqui que,
para las piezas de exportacién, se emple6 una laca importada y econémica y
ademds se produjo de manera masiva en un corto espacio de tiempo. Ello hizo
que dichas piezas no tuvieran un acabado tan fino.”> Desde mi punto de vis-
ta, cabria matizar esta afirmacién del autor, ya que entre las piezas de expor-
tacién hubo obras de diferentes calidades.

Respecto a las piezas de laca del “segundo grupo”, el mismo estudioso
observé la aplicacion de las técnicas maki-¢,"93 raden, urushi-e'*y mitsuda-e.5
Asimismo, senalé diferencias en los motivos empleados: en las obras del “pri-
mer grupo” se presentaban simbolos cristianos, representaciones pictéricas
tanto humanas como vegetales y animales, motivos geométricos y sarmien-
tos, mientras que en las hechuras del “segundo grupo” aparecian los “bérba-
ros del sur”, perro occidental, elefante, objetos traidos de fuera, rayado, cruz
con flor, entre otros. Referente al motivo rayado, el autor consider6 que debi6
haber sido tomado de los motivos de los textiles importados.

Otra aportacién de Arakawa fue asociar la técnica de produccién simpli-
ficada y masiva de la laca namban con la técnica del maki-e, empleada en el

189. Makizuri, H8: técnica de limar con algodén remojado con laca cruda después de
realizar el trabajo de maki-e y posteriormente pulirlo con polvos.

190. Harigaki, EH: téenica de aplicar polvos sobre la superficie y dibujar lineas rascando
con aguja cuando la laca esté seca de manera moderada.

191. Raden, $#M: técnica de incrustar conchas cortadas o pegarlas sobre la superficie.

192. Arakawa, 0p. cit., pp. 131 y 136-139.

193. Maki-e: técnica de dibujar sobre la superficie laqueada aplicando polvos de oro y plata
antes de que se seque.

194. Urushi-e: técnica de pintar con las lacas de colores bermellén, negro, amarillo, verde
y ocre.

195. Mitsuda-e: técnica de pintar mezclando pigmentos, aceite y un secante del monédxido
de plomo amarillo (PbO).

196. Arakawa, op. cit., pp. 143-148 y 151-152.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 103

templo budista Kodaiji, mausoleo de Hideyoshi, en Kyoto. De esta forma,
postulé el aprovechamiento de las técnicas y sistemas de produccién nativos.
Las relaciones con el sistema laboral, las técnicas, los métodos de elaboraciéon
y los motivos empleados en las obras de la escuela de laca Kodaiji fueron pro-
fundizadas por Yoshimura y Haino."”

Doi, por su parte, sistematizé la tipologia de los retablos de laca y realizé
un andlisis formal e iconogréfico. En su opinién, dichas piezas compartian
caracteristicas con el grupo de laca de exportacion. Es decir, a diferencia de las
piezas de uso doméstico, los retablos no presentaban una coherencia de esta-
cién en los motivos, puesto que se mezclaban figuras que aludian a distintas
estaciones al mismo tiempo. Ademds, se empleaba en abundancia la técnica
de raden y un marco decorado con motivos geométricos y vegetales conforme
al gusto de los occidentales.’®

En tiempos recientes, Oliver Impey (1936-2005), especialista en los inter-
cambios transocednicos del arte que durante décadas estuvo investigando la
laca namban, publicé Japanese Export Lacquer 1580-1850 (2005) con la colabo-
racién de Christiaan J6rg. La teoria de Impey se distingui6 por la concepcién
lineal-evolucionista y la visién esquemdtica de interpretar el fenémeno artisti-
co. En efecto, consideré que las producciones de laca destinadas a la exporta-
cién se transformaron en la secuencia cronolégica de “estilo namban”, “estilo
intermedio” y “estilo pictérico”. Sin embargo, la novedad de este autor fue pro-
poner que la laca namban se apropié de las tradiciones derivadas de distintas
regiones asidticas: Jap6n, Corea y Guyarat, en India. Lo anterior se debi6 a que
para los europeos, lo atractivo de la laca japonesa no radicé en su disefio origi-
nal en si, sino en las cualidades del material, que no se conseguia en Occiden-
te; ésta fue la razdn por la cual se presentaron diversas influencias extranjeras
de acuerdo con el gusto y la necesidad funcional de los consumidores euro-
peos.”? Asimismo, se ha indicado la semejanza estructural entre los atriles
para el Cordn y los del arte kirishitan. Ambas hechuras son plegables, aunque
la manera de colocar el texto sagrado es distinta: el Cordn abierto se sostie-

197. Motoo Yoshimura y Akio Haino, Kodaiji maki-e, Tokio, Kodansha, 1981.

198. Kumiko Doi, “Makie Seigan —Research Material on Lacquerware for Exportation
of Momoyama Period”, en Shikkoushi: History of Lacquer Art, Tokio, Kin No Kyushitsu ni
Tsuite, vol. 11, 1988, p. 21.

199. Oliver Impey y Christiaan Jorg, Japanese Export Lacquer 1580-1850, Amsterdam, Ho-
tei, 2005, pp. 77-81.



104 RIE ARIMURA

ne de forma horizontal utilizando los lados del atril, mientras que la Biblia se
coloca de manera vertical apoydndose sobre un solo lado del atril.>*°

Kaori Hidaka (1961-) desarrollé la idea propuesta por Impey y postulé que
la laca namban de exportacién presentaba en mayor medida la influencia del
arte islimico e hindi —en especial, guyarati— mds que la del arte chino y
coreano.>®" La aportacién de esta autora fue analizar la dimensién simbdélica
de las obras, teniendo presente la conformacién de la imagen de Japén ante
el mundo a través de la identidad artistica manifestada en las piezas de laca.
En su opinidn, el trasfondo en que el arte de laca lleg6 a ser simbolo de Japén
en Occidente tuvo que ver con la imagen de Cipango, puesto que la pintura
dorada sobre la superficie de laca negra fue una hechura adecuada para remi-
tir a aquella isla mitica de oro sefialada por Marco Polo.>°* Ademis, la laca
namban de exportacion ostentaba herencias artisticas de diferentes regiones
de Asia mds que elementos derivados del arte europeo y japonés, lo cual fue
resultado de haber plasmado la imagen de “Oriente” tal como era entendida
por los europeos. En otras palabras, se construyé una imagen ficticia de lo
“japonés” debido a que a los occidentales les era mds fdcil comprender la idea
de “Oriente” mediante la muestra de tradiciones visuales del Medio Oriente
o la India que ya conocian. Asi, Hidaka advirti6 que la idea de “pais extranje-
ro” o “gusto exdtico” ha descansado sobre la ambigiiedad conceptual; esto no
fue caracteristica singular de la laca namban, dado que lo mismo sucedi6 con
la chinoiserie en el mundo occidental >3

Como se observa en el estudio anterior, una de las metas académicas de
nuestro tiempo es ahondar en el arte kirishitan desde el punto de vista global,
ya que la naturaleza de este arte no se conformaba s6lo con las herencias artis-
ticas japonesas y europeas, sino que se nutria del legado cultural de toda una
amplia regién —Medio Oriente, Asia y América— que estuvo conectada a
través de las rutas comerciales y evangélicas de la época. Asimismo, haria fal-
ta todavia estudiar la integracién en el culto local, las transformaciones ico-
nograficas, la simplificacién formal y la creatividad del arte de los kirishitan

200. Tsuyoshi Yamazaki, Umi wo watatta Nihon shukki I: 16-17 seiki, Tokio, Shibundé,
2001, p. 30.

201. Hidaka, op. cit., pp. 60-61.

202. [bidem, p. 37.

203. Ibidem, pp. 60-61, 113 y 133.



LAS MISIONES CATOLICAS EN JAPON 105§

ocultos,*** ya que hasta la fecha se ha estudiado sélo desde el punto de vista
etnoldgico.>*s

En el dmbito de la restauracion, la aplicacién de las tomas fotograficas de
ultravioleta fluorescente y de rayos X y el andlisis quimico de los materiales
han hecho cambiar de manera radical la forma de interpretar la pintura kiri-
shitan. En efecto, se ha esclarecido el origen mineral de diferentes pigmentos
empleados en dicho arte.>°® La aplicacién de métodos interdisciplinarios es otra
caracteristica de las investigaciones de nuestro tiempo. En especial, en Naga-
saki y en Oita (antiguo Bungo) se han realizado excavaciones arqueolégicas y
se han rescatado tejas con cruz floral,>°7 medallas*°® y cuentas del rosario.>?
Estos vestigios han sido analizados no sélo desde el punto de vista formal-ico-
nogréfico, sino que han sido sometidos al andlisis cientifico para identificar
composiciones quimicas, a partir de las cuales se ha dilucidado la posible pro-
cedencia de estos objetos.>™°

En suma, nuevas metodologias y aproximaciones han transformado de
manera radical las interpretaciones del arte kirishitan. La narrativa de la pri-
mera mitad del siglo pasado se caracterizé por una postura eurocéntrica, ya
que las obras catélicas japonesas se juzgaron con criterios basados en el arte
occidental. Ello hizo menospreciar el valor artistico de las expresiones nativas.
Sin embargo, es de notar que esta caracteristica no fue exclusiva de la histo-
riografia del arte japonés, sino también de la del arte dado fuera del contexto
europeo, como el caso del arte novohispano en América.

204. Sakamoto, “Namban Art and European-style Painting”, op. cit., pp. 4-5 y 36.

205. Ken'ichi Tanigawa, Sacred Paintings of Hidden Christians, con fotos de Tadashi Nakajo,
Tokio, Shohakukan, 1999.

206. Ichird Watanabe, “Restoration Report: ‘Portrait of Christ’, by Unknown Painter”,
Institute of Painting Technology. Technical Bulletin, vol. 15, 1999-2000, pp. 10-11; Jun'ichi
Miyata, “Restoration Report: ‘Portrait of Christ, by Unknown Painter”, en ibidem, pp. 12-13.

207. Katsuyama-machi iseki..., op. cit.

208. Bungo Funai 1, Oita, Oita-ken Kyoiku-ché Maizé Bunkazai Center, 2005; Bungo
Funai 2, Oita, Oita-ken Kyoiku-ché Maizé Bunkazai Center, 2005; Bungo Funai 4, Oita,
Oita-ken Kyoiku-chd Maizo Bunkazai Center, 2006; Bungo Funai 6, Oita, Oita-ken Kydiku-
ché Maizé Bunkazai Center, 2007.

209. Hitomi Asada y Kéichi Gotd, “A Study of ‘Contas’™, Junshin Journal of Human Stu-
dies, nim. 14, marzo de 2008, pp. 115-146.

210. Bungo Funai 2, op. cit., pp. 347-354; Bungo Funai 4, op. cit., pp. 205-219; Haruki
Konno, “Fukyoki ni okeru medai no kenkyu: 16 seiki kohan kara 17 seiki zenhan ni kakete”,
Busshitsu Bunka Material Cultures, nim. 82, noviembre de 2006, pp. 25-68.



106 RIE ARIMURA

Asimismo, las discusiones en la historia del arte a nivel internacional reper-
cutieron en la comprensién del arte catdlico en distintas partes del mundo.
De esta forma se realizé una redefinicién del impacto de la Reforma catdlica
y del “manierismo” en la década de 1970, tanto en el dmbito académico japo-
nés como en el americano. Incluso el debate internacional en torno al “estilo
jesuitico”, el cual se ha vinculado con los concepros del “arte de la Contrarre-
forma”, “arte propagandistico” y “manierismo”,*"" repercutié en la compren-
sion del arte kirishitan.

Hoy las investigaciones se caracterizan por aplicar tecnologfa de punta y
métodos interdisciplinarios a nivel internacional. En lugar de generalizar el
fenémeno esquematizdndolo en taxonomias estilisticas y quedarse en discu-
siones meramente tedricas, se tiende a realizar un andlisis de manera global
entrecruzando los conocimientos de distintas dreas, lo cual ha conducido a
esclarecer las caracteristicas concretas de las obras. %

211. Evonne Anita Levy, Propaganda and the Jesuit Baroque, Berkeley, University of Cali-
fornia Press, 2004, pp. 36-40.
* Articulo recibido el 15 de noviembre de 2010; aceptado el 30 de marzo de 2011.



