PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, UNAM

De Teotibuacan al canon de Chaco:

nueva perspectiva sobre las relaciones entre

Mesoamérica y el suroeste de los Estados Unidos

Tradicion oral y arqueologia: caminos convergentes

CTUALMENTE, UNA HONDA PREOCUPACION recorre las tierras hopis de
Arizona: ;cémo asegurar la transmisién generacional de esta cultura y
de esta religién milenaria frente a las profundas transformaciones del
modo de vida y su acelerada occidentalizacién? Una de las estrategias adop-
tadas por las autoridades hopis consiste en poner por escrito una tradiciéon
hasta ahora esencialmente oral. No se trata de divulgar indebidamente el saber
sagrado protegido por el secreto —que corresponde al 7iszavo, a las ensefianzas
filosoficas, rituales y religiosas preservadas por la elite sacerdotal—, sino de
preservar por escrito el fuutuwursi, las tradiciones que se recitan durante el So-
yalangwu, el festival del solsticio de invierno. Tal fue el propésito de Ferrell H.
Secakuku cuando se propuso indagar y escribir la historia de su clan, el clan
de la Serpiente.”
Unainquietud similaraniméaunacomitiva hopicon la cual tuvimosla opor-
tunidad de interactuar. Encabezados por Eric Polingyouma, un grupo de prin-
cipales de esta comunidad se propuso reconocer en el Southwest* y en México

1. Ferrell H. Secakuku, “Hopi and Quetzalcoatl: Is There a Connection?”, tesis de Maestria
en Artes en Antropologia, Flagstaff, Northern Arizona University, 2006, p. 16.

2. Llamaremos aqui Southwest alo que en el suroeste de los Estados Unidos corresponde a los
estados de Arizona, Nuevo México, Colorado y Utah, donde florecieron las culturas antiguas que
las comunidades pueblo actuales consideran de sus antepasados.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, VOL. XXXIII, NUM. 98, 2011 5



6 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

las evidencias fisicas dejadas por las antiguas migraciones, cuya memoria se
conserva en la tradicién oral de diversos grupos hopis.> En ambos casos, las
autoridades hopis trataban de demostrar la solidez y la fiabilidad de su tradi-
cién oral, reforzandola con otras fuentes de informacién.

Recordemos que los pueblos establecidos actualmente sobre las tres mesas
hopis del norte de Arizona son resultado de la congregacién paulatina, a lo lar-
go del ultimo milenio, de grupos familiares y clanes de muy diversos origenes,
que terminaron ahi sus respectivas migraciones. La compleja jerarquia que
caracteriza a la sociedad hopi nace precisamente del orden de llegada de esos
inmigrantes y de la relevancia de los saberes rituales que trajeron cada uno. En
la tradicién oral de varios de estos clanes se reconoce un origen en un lejano
lugar surefio llamado Palatkwapi, una ciudad que sucumbié en una profunda
crisis interna de orden moral, religioso y politico.*

Como suele ocurrir cuando se trata de los lugares de origen reportados en
una tradicién oral, y como es de esperar en el caso de los pueblos hopis con-
formados por grupos de origen e historia distintos, son varios los lugares que
se han querido identificar con Palatkwapi.’ Sin embargo, en las dos investiga-
ciones referidas, llevadas a cabo de forma independiente y por medios distin-
tos, pero en cada caso por personas de gran prestigio, rigor y saber, se llegé al
mismo resultado: a identificar Palatkwapi con la gran urbe de Teotihuacan.

El propésito del presente escrito es retomar las conclusiones de dichos es-
tudiosos hopis a la luz de nuestros propios trabajos. Como lo hemos expuesto
en otras publicaciones,® ha habido un avance considerable en el tema de las
relaciones entre el Southwest y Mesoamérica. Logramos estos avances conju-

3. Se trata del Hopi Migration Project, dirigido por Eric Polingyouma y financiado por el
Christensen Fund.

4. Secakuku, 0p. cit., p. 110, traduce Palatkwapi como “Red Walled City, a mythical city in
the migration legends”. Kelley Hays-Gilpin, retomando el Hopi Dictionary Project 1998, lo
interpreta como “Red-masonry house”: véase Kelley Hays-Gilpin, “All Roads Lead to Hopi”, en
Carlo Bonfiglioli ez al. (eds.), Las vias del noroeste Il: propuestas para una perspectiva sistémica e
interdisciplinaria, México, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investiga-
ciones Antropoldgicas, 2008.

5. Secakuku, 0p. cit., p. 36. Para una revision reciente sobre este tema, véase Hays-Gilpin, gp.
cit., pp. 15-32.

6. Véase, por ejemplo, Patricia Carot y Marie-Areti Hers, “Epic of the Toltec Chichimec and
the Purepecha in the Ancient Southwest”, en Laurie D. Webster y Maxine E. McBrinn (eds.),
Archaeology without Borders. Contact, Commerce, and Change in the U.S. Southwest and North-
western Mexico, Boulder, University Press of Colorado, 2008, pp. 301-334.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 7

gando los resultados de nuestras investigaciones arqueoldgicas llevadas a cabo
respectivamente en Michoacdn’ y en la Sierra Madre Occidental.® De esa ma-

7. Charlotte Arnauld ez al., Arqueologia de las Lomas en la cuenca lacustre de Zacapu, Michoacdn,
México, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (Cuadernos de Estudios Michoaca-
nos, 5), 1993; Patricia Carot, “La originalidad de Loma Alta, sitio protocldsico de la ciénega de
Zacapu, Michoacdn”, en A. Cardés de Méndez (coord.), La época cldsica: nuevos hallazgos, nuevas
ideas, México, Instituto Nacional de Antropologifa e Historia-Museo Nacional de Antropologfa,
1990, pp. 293-306; “La cerdmica protocldsica de Loma Alta, municipio de Zacapu, Michoacdn:
nuevos datos”, en Brigitte Bochm de Lameiras y Phil C. Weigand (eds.), Origen y desarrollo de la
civilizacion en el occidente de México, Zamora, El Colegio de Michoacdn, 1992, pp. 69-101; “Loma
Alta: antigua isla funeraria en la ciénega de Zacapu, Michoacdn”, en Eduardo Williams y Roberto
Novella (coords.), Arqueologia del occidente de México, Zamora, El Colegio de Michoacdn, 1994,
pp- 93-122; “Las rutas al desierto: de Michoacdn a Arizona” en Marie-Areti Hers ez al. (eds.), No-
madas y sedentarios en el norte de México; homenaje a Beatriz Braniff; México, Universidad Nacional
Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas/Instituto de Investigaciones
Estéticas/Instituto de Investigaciones Histdricas, 2000, pp. 91-112; Le site de Loma Alta, lac de
Zacapu, Michoacan, Mexique, Oxford, British Archaeological Reports (BAR International Series,
920), 2001; “Otra visién de la historia purépecha”, Estudios Jaliscienses. Arqueologia de Occidente,
nam. 71, 2008, pp. 26-40; “La larga historia purépecha”, en Marie-Areti Hers (ed.), Miradas
renovadas al occidente de México, México, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto
de Investigaciones Estéticas (en prensa).

8. Los trabajos se realizaron en el marco del proyecto Hervideros, el cual recibié los apoyos del
Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia 0451-H9108 y 3286-H9308 y de la Direccién General
de Asuntos del Personal Académico 1N402494. Entre las publicaciones al respecto, citaremos:
Hers, “Las grandes rutas que cruzaron los confines tolteca-chichimecas”, en Beatriz Braniff ez al.,
La Gran Chichimeca. El lugar de las rocas secas, México/Mildn, Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes/Jaca Book, 2001, pp. 245-248, y “La sierra tepehuana: imdgenes y discordancias sobre
su pasado prehispdnico”, en Chantal Cramaussel y Sara Ortelli (coords.), La sierra tepehuana.
Asentamientos y movimientos de poblacidn, Zamora, El Colegio de Michoacdn/Universidad Judrez
del Estado de Durango, 2006, pp. 17-44; Christophe Barbot y José Luis Punzo, “Antiguos caminos
en el noroeste durangueno: supervivencia de una tradicion prehispdnica’, Trace, ndm. 31, 1997,
pp- 22-34; Fernando Berrojalbiz, “Desentrafando un norte diferente: tepehuanes prehispénicos
del alto rio Ramos, Durango”, en Cramaussel y Ortelli (coords.), op. cit., pp. 67-96; “Avances en
la cronologia del noroeste de México”, en Annick Daneels (ed.), V Coloquio Pedro Bosch Gimpera.
Cronologia y periodizacion en Mesoamérica y el norte de México, México, Universidad Nacional
Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas (Arqueologia Mexicana), 2009,
Pp- 129-169; Paisajes y fronteras de Durango prehispdnico, México, Universidad Nacional Auténoma
de México-Instituto de Investigaciones Estéticas/Instituto de Investigaciones Antropoldgicas/
Universidad Judrez del Estado de Durango (en prensa); José Luis Punzo, “La ruta de las praderas
en época prehispdnica. El caso del abrigo de Piedra de Amolar I, Durango”, en Bonfiglioli ez a/.
(eds.), op. cit., pp. 101-127; Yoshiyuki Tsukada, “Grandes asentamientos chalchihuitefios de la
Sierra Madre duranguena: estudio comparativo entre canén de Molino y Hervideros”, en Cra-



8 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

nera, ahora conocemos mejor las circunstancias y los actores que forjaron lo
que hemos llamado el antiguo Camino Real de Tierra Adentro, que unié a
ciertos pueblos del occidente y del septentrién mesoamericanos con antepa-
sados de los grupos pueblo actuales (fig. 1). Nos detendremos aqui en el papel
que pudo haber tenido Teotihuacan en la historia de este antiguo puente entre
el mundo mesoamericano y el de los Hisatsinom, los que los hopis consideran
sus antepasados y que son referidos en la literatura arqueolégica del Southwest
como las culturas mogollon, hohokam, sinagua, fremont y anasazi.? Al com-
probar que el resultado de nuestros trabajos nos llevaba a reconsiderar la
importancia de los antiguos lazos entre ciertos grupos mesoamericanos y los
antepasados de algunos grupos pueblo actuales, procuramos interactuar con
las mencionadas personalidades hopis. Tuvimos asf la oportunidad de recorrer
juntos la Sierra Madre Occidental, esta via natural por donde probablemente
pasaron las migraciones de las que guardan memoria, visitando sitios de arte
rupestre en los cuales figuran motivos tan significativos como, por ejemplo, el
del flautista (figs. 2, 32y 3b) o el de la mujer con el famoso e inconfundible
peinado de mariposa, la Poli-in-mana, la joven mujer hopi.™

La tradicién oral hopi y nuestra empresa académica tienen propdsitos, vias
y funciones distintos. Sin embargo, es notable la sintonia entre estos trabajos y
los nuestros. Para analizarla, precisaremos primero el papel que desempena-
ron en esta historia ciertos grupos de Michoacdn. Con tal fin, revisaremos
brevemente la importancia de la presencia michoacana en la gran metrépoli
y el influjo teotihuacano en tierras occidentales. Después observaremos cémo
la destruccién violenta de la gran urbe y la consecuente didspora de su pobla-
cién se ven reflejadas en una crisis en tierras michoacanas y cémo dicha crisis
propicié a su vez la emigracién de un grupo purépecha hacia el septentrién
chalchihuitefio,”" aportando a estas tierras remotas profundas transformacio-

maussel y Ortelli (coords.), op. cit., pp. 45-56; José Luis Punzo y Marie-Areti Hers (eds.), Historia
de Durango, Universidad Judrez del Estado de Durango, t. I (en prensa).

9. Secakuku, op. cit., p. 63.

0. Contamos con el apoyo del Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional
Auténoma de México y el Proyecto Las Vias del Noroeste (Conacyt 40611-S y PAPIIT IN 308602).

11. La cultura chalchihuitena florecié a lo largo de la Sierra Madre Occidental y tuvo tres grandes
periodos de desarrollo. En la primera etapa, entre 100 y 550 de la era, su territorio correspondié
al extremo sur de la cordillera en los estados actuales de Zacatecas y Jalisco. La segunda, entre
600 y 900, corresponde a una considerable expansién territorial en la parte duranguena de la
Sierra Madre. Finalmente, en la dltima etapa, el lado surefio de su territorio quedé abandonado,
mientras que otros grupos chalchihuitefios pervivieron unos siglos més en la sierra duranguena.



DE TEOTIHUACAN

AL CANON DE CHACO

rio Colorado

Hopi

Hohokam

rio Lerma-Santiago

tradicion

~f

o 300 600 km.

Chupicuaro-Loma\Alta

rfo Grande

N
0| 20 7o ¢
"hn.\ '//

Teotihuacan

1. Mapa general. Dibujo: M.A. Hers.




I0 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

2. Petrograbados que se encuentran en Las Adjuntas,
municipio de Valparaiso, Zacatecas: panel con escenas
de migracién y de conquista, dominadas por la figura

del flautista. Dibujo: M. A. Hers.

10 cm.

nes y difundiendo nuevas imdgenes, saberes y practicas. Nos detendremos en
los elementos que permiten reconocer el legado teotihuacano en este septen-
trién, antes de proseguir con las evidencias que atestiguan la fuerza y el deve-
nir de este antiguo Camino Real de Tierra Adentro, que por siglos comunicé
la Mesoamérica nortena con el universo de los Hisatsinom del Southwest.
Asi, al final del recorrido, tendremos los elementos para valorar, a la luz de los
avances de la arqueologia, la pertinencia de las propuestas de los sabios hopis.

Paradojas alrededor del tema de las migraciones

Antes de emprender este largo recorrido, nos detendremos en dos contradiccio-
nes estrechamente relacionadas. Por una parte, se puede apreciar que el tema de
las migraciones es el eje central en la tradicién historica de los pueblos antiguos y
actuales de los cuales nos ocuparemos, mientras que se le desdena en la literatura
arqueoldgica. Por otra, se suele oponer el saber histérico cientifico a la tradicion
mitica indigena. En nuestra propuesta seguimos un derrotero distinto al recono-
cer la importancia central de las migraciones y los contactos sobre extensos terri-
torios y, al mismo tiempo, el valor documental de la memoria histérica indigena.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO IT

3. Petrograbado con la figura del flautista en la Mesa de la Cruz, Coscomate, municipio de

Guanacevi, Durango; a) foto: M.A. Hers y b) dibujo: M.A. Hers.

En la actual tradicién oral hopi —asi como en la antigua tradicién histé-
rica de los pueblos que en el siglo xv1 se consideraban originarios de Chico-
moztoc—, las migraciones constituyen el hilo conductor de la narracién y el
cimiento esencial de su identidad. Obviamente, el término migracién puede
referir a circunstancias histéricas muy diversas para las cuales nuestra termino-
logia arqueoldgica resulta desesperadamente pobre. A este respecto, el trabajo
de Kelley Hays-Gilpin presenta una valiosa actualizacién del tema de las rela-
ciones entre arqueologia y saber hopi, asi como de sus migraciones. Resalta la
variedad de los grupos involucrados en las migraciones en cuanto a tamafo,
origen, recorridos y avatares de sus historias particulares, reportadas en sus
respectivas tradiciones orales. También, con base en los logros recientes de la
arqueologia en el Southwest, reconoce la necesaria complementariedad entre
las indagaciones arqueoldgicas, el saber indigena y el papel fundamental que
desempenaron las migraciones en la historia antigua del Southwest.™

12. Al respecto, véase también, por ejemplo, Patrick D. Lyons, Ancestral Hopi Migrations, Tucson,
The University Press of Arizona (Anthropological Papers of the University of Arizona, 68), 2003.



12 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

Para el septentrién mesoamericano, el tema de las migraciones es también
particularmente relevante. Recordemos que se trata de un extenso territorio
donde la presencia mesoamericana no fue permanente. Prosperé durante el
primer milenio de la era como el fruto esencial de muy diversos movimien-
tos migratorios originarios del sur mds que de desarrollos locales.”® En los
ultimos siglos antes de la llegada de los espafoles, estos territorios quedaron
abandonados por los pueblos del maiz que emprendieron el regreso a las tie-
rras de sus antepasados en el centro y el occidente. Se trata de los muy diver-
sos grupos que siglos después se reconocian a si mismos como chichimecas
originarios de Chicomoztoc. Para entonces, el septentrién fue ocupado por
grupos de tradicién nortena distinta, de cazadores recolectores conocidos en
el siglo xv1 como chichimecas.

De ahi nacié una confusién, que permanece hasta nuestros dias, alrededor
de lo chichimeca. Al desconocer tanto el valor testimonial de la tradiciéon
histérica de los chicomoztoquenses como los avances de la arqueologia en el
norte del pais, se sigue equiparando con los grupos chichimecas cazadores re-
colectores del siglo xvr a las poblaciones chichimecas mesoamericanas, las que,
procedentes del norte, fueron actores esenciales en los profundos cambios que
marcaron el Poscldsico en el centro y el occidente del pais. Tal confusién origi-
na la idea atin muy comun de la inverosimil y sibita transformacién de grupos
némadas en pueblos constructores de edificios monumentales y forjadores de
imperios, como los tolteca-chichimecas de la poderosa Tula, los tarascos en
tierras michoacanas o los advenedizos mexicas.™

Recordemos que este vasto espacio, correspondiente al septentrién meso-
americano y al Southwest, conformé siglos después el septentrién novohis-
pano. Este, en gran medida, fue colonizado, ahora bajo la égida de la cruz,
por mexicas, tlaxcaltecas, otomies, purépechas y otros grupos del centro y el

13. Para mayores consideraciones, véanse Ben A. Nelson y Destiny Crider, “Posibles pasajes
migratorios en el norte de México y el suroeste de los Estados Unidos durante el Epicldsico y el
Posclésico”, en Linda Manzanilla (ed.), Reacomodos demogrdficos del Clisico al Poscldsico en el centro
de México, México, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Antropoldgicas, 2005, pp. 75-102; Beatriz Braniff y Marie-Areti Hers, “Herencias chichimecas”,
Arqueologia, 22. serie, ndm. 19, 1998, pp. 55-80.

14. Marie-Areti Hers, Los toltecas en tierras chichimecas, México, Universidad Nacional Auténoma
de México-Instituto de Investigaciones Estéticas, 1989; Patricia Carot, “Reacomodos demogrificos
del Cldsico al Posclésico en Michoacdn: el retorno de los que se fueron”, en Manzanilla (ed.),
op. cit., pp. 103-121.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 13

occidente, que precisamente conservaban el orgullo de su origen norteno en
la mitica Chicomoztoc y en la memoria de sus antiguas migraciones."

Finalmente, advertimos que al extender nuestras indagaciones sobre es-
pacios tan dilatados —desde Teotihuacan hasta el canén de Chaco— y por
ende, al reconocer la importancia que pudieron haber tenido en esta historia
antigua las migraciones, las peregrinaciones y el intercambio de imdgenes,
bienes e ideas sobre grandisimas distancias, adoptamos una postura distinta a
la que prevalece actualmente. La actitud aislacionista predominante represen-
ta en gran medida una reaccién a los excesos del difusionismo que marcaron
ciertos estudios sobre las relaciones entre Mesoamérica y el Southwest hace
algunas décadas.’® En nuestros dfas es comdn que el estudioso reduzca a su
propio espacio de trabajo, necesariamente limitado, el universo en el cual se
movieron y se desarrollaron las antiguas poblaciones que se propone estudiar,
ddndose a menudo la imagen de antiguas poblaciones ancladas en el estricto
espacio de su sobrevivencia. De esta manera, la arqueologia del norte de Méxi-
co, y en cierta medida del Southwest, suele crear una imagen muy estdtica del
pasado. Esto contrasta notablemente con el panorama que ofrecen las tradi-
ciones histéricas indigenas y los estudios histéricos del periodo colonial, con
migraciones decisivas en el devenir de muchas regiones y con movimientos
de personas e ideas sobre distancias asombrosas. Hechas estas advertencias,
iniciemos nuestro recorrido.

Teotihuacan y los antiguos purépechas

Como senalamos, historiadores hopis coincidieron entre si en considerar que
la metrépoli de Teotihuacan —Ia ciudad de la serpiente emplumada y de las

15. Danna Levin Rojo, “La busqueda del Nuevo México: un proceso de-migratorio”, en Carlo
Bonlfiglioli ez al. (eds.), Las vias del noroeste I: una macrorregion indigena americana, México,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Antropolégicas, 2006,
pp- 133-170.

16. Un ejemplo particularmente emblemdtico de estos excesos lo da Charles di Peso, quien
enmarca las relaciones entre Paquimé y el mundo mesoamericano directamente con la zona
nuclear, sin tomar en consideracién el vasto espacio septentrional intermedio: Casas Grandes.
A Fallen Trading Center of the Gran Chichimeca, Dragoon/Flagstaff, The Amerind Foundation,
Northland Press, 1974, vols. 1-3. La misma identificacién de este sitio como un gran centro de
intercambios comerciales ha sido fuertemente cuestionada desde entonces: Curtis Schaafsma E y

Carroll L. Riley (eds.), The Casas Grandes World, Salt Lake City, The University of Utah Press, 1999.



14 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

grandes pirdmides pintadas de rojo— tuvo un papel destacado en la remota
historia de varios de los grupos que conservan la memoria de un origen su-
reno. ;Qué podemos decir al respecto desde la perspectiva de la arqueologia?
:De cudl Teotihuacan se trata?

En primer lugar, ahora podemos entender mejor cudl parece haber sido el
papel de Teotihuacan en la gesta mesoamericana en el vasto septentrién. Hasta
hace poco tiempo se habia propuesto que se trataba ante todo de los intereses
econémicos de una poderosa metrépoli por algunos tipos de productos. Asi,
se habia supuesto que la chalchihuitena Alta Vista habia sido fundada por
emisarios teotihuacanos para adquirir los productos de la mineria local o para
controlar una hipotética ruta de la turquesa. Estas hipétesis no se han compro-
bado por falta de evidencias concretas. Recientemente, después de decenios
de trabajos en Alta Vista, J. Charles Kelley y Ellen Abbott descartaron que la
minerfa chalchihuitefia hubiera desempefiado un papel mds alld de un nivel
meramente local;'” los trabajos recientes en sitios chalchihuitefios de Durango
vinieron a consolidar las serias dudas que se habian expresado sobre la existen-
cia de esta ruta de la turquesa entre Teotihuacan y el Southwest.™

Sin embargo, las nuevas evidencias disponibles no refutan la importan-
cia de Teotihuacan para el septentrién. Al contrario, consolidan la tesis defen-
dida desde tiempo atrds por J. Charles Kelley sobre el papel que desarrollaron
en el septentrién un grupo de importantes personalidades de la elite intelec-
tual teotihuacana, en particular de astrénomos. También confirman su pro-
puesta de que estos fuerefios, participes del ecimene teotihuacano, habrian
sido originarios del occidente.” Nuestra aportacion consiste, como veremos,
en documentar mds ampliamente estas primeras propuestas y, sobre todo, en
ubicar esta decisiva intervencién teotihuacana en un contexto historico muy
distinto al de un centro dominante en expansion. Para rastrear estas circuns-

17. J. Charles Kelley y Ellen Abbott, “The Archacoastronomical System in the Rio Colorado
Chalchihuites Polity, Zacatecas: An Interpretation of the Chapin I Pecked Cross-Circle”, en
Michael Foster y Shirley Gorenstein (eds.), Greater Mesoamerica. The Archaeology of West and
Northwest Mexico, Salt Lake City, The University of Utah Press, 2000, pp. 181-195.

18. Los argumentos al respecto son multiples: la ausencia de turquesa en Teotihuacan; la
abundante presencia de este mineral en la parte zacatecana del territorio chalchihuitefio entre
600 y 900 de la era, cuando ya se habia derrumbado la poderosa metrépoli, y su ausencia casi
completa en la parte duranguefa, la mds nortefia de este territorio, es decir, sobre lo que habria
sido la via natural hacia el Southwest.

19. Anthony E Aveni ez al., “Alta Vista (Chalchihuites), Astronomical Implications of a Meso-
american Ceremonial Outpost at the Tropic of Cancer”, American Antiquity, nim. 47, 1982, p. 331.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 15§

tancias, primero necesitamos reconocer la relevancia de los lazos que tuvieron
antano grupos purépechas con la inigualable ciudad, desde sus origenes hasta
su dramadtico final con la didspora de su poblacién ilustrada.

Tradicionalmente, la historia purépecha o tarasca se inicia a partir de la
tardia formacién del imperio tarasco en el siglo x111. Recientemente, el avan-
ce de los estudios arqueoldgicos en Michoacdn ha permitido establecer una
secuencia mucho mds larga. En efecto, los trabajos en el sitio de Loma Alta,
en medio de la antigua laguna de Zacapu, han documentado una larga y con-
tinua ocupacién desde, por lo menos, la tradicién Chupicuaro. Una de las
etapas decisivas en la conformacién de la cultura purépecha es precisamente la
fase Loma Alta (100 a.C.—550 d.C.) que deriva de Chupicuaro®° y a lo largo
de la cual grupos michoacanos entablaron relaciones muy estrechas con la
metrépoli teotihuacana.

Estas relaciones tuvieron como antecedente los fuertes lazos estableci-
dos entre Chupicuaro y comunidades de los valles de México y de Puebla-
Tlaxcala durante el Precldsico tardio. Luego perduraron cuando, al inicio de
la era, Teotihuacan se transformé en un poderoso centro ceremonial®’ y se
mantuvieron a todo lo largo de la fase Loma Alta y del desarrollo urbano de
Teotihuacan hasta el dramdtico final de la metrépoli hacia 575 de nuestra
era.”> Como es de esperar, faltan todavia muchos elementos para entender
la naturaleza de estas relaciones a lo largo de tantos siglos. Sin embargo, que-
remos sehalar que, més alld del eventual interés de algunos grupos de elite
michoacanos por procurarse bienes de prestigio ligados con la metrépoli o
hipotéticos intereses econdémicos expansionistas de la urbe, los datos apun-
tan en particular hacia la importancia que tuvo para estos grupos purépechas
el ritual, el lenguaje visual de la pintura-escritura y el saber astronémico del
gran centro cosmopolita.

Las relaciones entre Michoacdn y Teotihuacan fueron resaltadas a raiz de las
excavaciones de un conjunto residencial al oeste de la ciudad, llamado la Es-

20. Para mayor informacién sobre las relaciones entre las tradiciones Chupicuaro, Queréndaro,
Morales, Mixtldn y Loma Alta, véase Carot, Le site de Loma Alta. .., ap. cit.

21. Recordemos los trabajos de Eduardo Noguera en el interior de la pirdmide del Sol, en los
cuales detectd la presencia de materiales de origen michoacano: “Antecedentes y relaciones de
la cultura teotihuacana”, E/ México Antiguo, t. 111, ndms. 5-8, 1935, pp. 3-95.

22. Linda Manzanilla, “Teopancazco: un conjunto residencial teotihuacano”, Arqueologia
Mexicana, vol. XI, nim. 64, 2003, pp. 50-53; “Nuevos datos sobre la cronologia de Teotihuacan.
Correlacién de técnicas de fechamiento”, en Daneels (ed.), op. cit., pp. 25-28.



16 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

tructura 19, ocupado por habitantes originarios de esta regién.*? Asi lo indica
la presencia de diversos elementos fordneos. Entre éstos, destaca un conjunto
de tumbas de tiro que presentan similitudes con una tradicién que remontaria
a Chupicuaro y se prolongé durante la fase Loma Alta.># También se cuenta
con tipos cerdmicos procedentes de estas tierras occidentales. Se trata de las va-
sijas esgrafiadas con un relleno de pigmentos rojo y verde y las decoradas con
el llamado estilo Cherdn, ademds de un tipo particular de figurillas femeninas
y obsidiana procedente de Zinapécuaro. Finalmente, se reconoce un tipo de
deformacién craneana propio de Michoacdn y en Teotihuacan presente exclu-
sivamente en este conjunto 19.*

Es interesante sefalar que el estilo Cherdn se caracteriza ante todo por una
peculiar técnica pictérica poscoccién propia de Michoacdn, que definiremos
mas adelante, a menudo confundida con la ceramica estucada de Teotihuacan
y con la seudocloisonné, de la cual trataremos mds abajo. Resulta curioso que
las piezas encontradas en Teotihuacan presentan una iconografia relativamen-
te simple, en esencial geométrica,?® mientras que en las procedentes de Mi-
choacdn se reconoce la expresion plena de la iconografia teotihuacana.?” Estos
ejemplares atestiguan que los creadores adquirieron en su tierra michoacana
de origen el dominio de esta delicada técnica pictérica y que, ademds, habian
tenido la oportunidad de recibir en la metrépoli la ensenanza del complejo
saber propio de su lenguaje visual. Asi, en las piezas de estilo Cherdn (que

23. Sergio Gémez Chdvez, “Presencia del occidente de México en Teotihuacan: aproximaciones
a la politica exterior del Estado teotihuacano”, en Marfa Elena Ruiz Gallut (ed.), Memoria de la
Primera Mesa Redonda de Teotihuacan. Ideologia y politica a través de materiales, imdgenes y sim-
bolos, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto Nacional de Antropologia
e Historia, 2002, pp. 563-625.

24. Véronique Darras y Brigitte Faugere, “Chupicuaro, entre el occidente y el altiplano central.
Un balance de los conocimientos y las nuevas aportaciones”, en Brigitte Faugere (coord.), Dindmicas
culturales entre el occidente, el centro-norte y la cuenca de México, del Precldsico al Epicldsico, Zamora,
El Colegio de Michoacdn-Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 2007, pp. 65-66,
figs. 4-5; Grégory Pereira, “Costumbres funerarias y sociedad del Clésico tardio en la cuenca de
Zacapu, Michoacdn”, Arqueologia, 2* época, nim. 18, 1997, pp. 61-84.

25. Grégory Percira, Potrero de Guadalupe. Anthropologie funéraire d’une communauté pré-tarasque
du nord du Michoacan, Oxford, British Archaeological Reports (Bar International Series, 816), 1999.

26. Sergio Gomez Chdvez y Julie Gazzola, “Andlisis de las relaciones entre Teotihuacan y el
occidente de México”, en Faugere (coord.), op. cit., pp. 113-135.

27. Véanse, por ejemplo, Eduardo Matos e Isabel Kelly, “Una vasija que sugiere relaciones entre
Teotihuacan y Colima”, en Betty Bell (ed.), Archacology of West Mexico, Ajijic, Sociedad de Estudios
Avanzados del Occidente de México, 1974, pp. 202-205, y Carot, “Reacomodos...”, p. cit., fig. 3.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO I7

4. Vasija con decoracién de estilo Cherdn, Michoacdn, de procedencia desconocida.
Actualmente se encuentra en la Coordinacién Nacional de Conservacién del Patrimonio
Cultural del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, en el ex-convento de Churubusco.
Foto: M.A. Hers. CONACULTA-INAH-MEX. “Reproduccién autorizada por el Instituto
Nacional de Antropologia e Historia”.

ilustramos aqui), vemos desfilar a importantes dignatarios teotihuacanos entre
conjuntos de glifos (figs. 4y 5).

Por otra parte, en cuanto a las creencias religiosas, es oportuno senalar la
presencia de efigies de la divinidad del dios del fuego tanto en Teotihuacan
como en tierras purépechas durante la fase Loma Alta (fig. 6).8

Paralelamente a esta significativa presencia purépecha en la gran urbe,
tenemos en tierras michoacanas objetos directamente relacionados con Teo-
tihuacan, como las inconfundibles navajas prismdticas de obsidiana verde
procedente de la sierra de las Navajas, Hidalgo. Se trata de objetos de muy alto
rango en la parafernalia ritual, como lo sugiere el hecho de que en el centro
ceremonial de Loma Alta fueron encontrados exclusivamente en el contex-
to funerario.?

28. Patricia Carot, “A propos de la découverte d’un lot de sculptures sur le site de Loma Alta,
Zacapu, Michoacan”, Trace, nim. 31, 1997, pp. 64-69, fig. 1.

29. Todas las navajas fueron quebradas intencionalmente en dos o tres segmentos y se encon-
traron sin huella de uso, por lo que parecen haber sido destinadas al autosacrificio. Carot, Le site
de Loma Alta. .., op. cit., 2001.



18 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

5. Fragmentos de una vasija de estilo Cherdn, procedente de Loma Alta, Zacapu,
Michoacédn. Foto: Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA).
CONACULTA-INAH-MEX. “Reproduccién autorizada por el Instituto Nacional de
Antropologfa e Historia”.

Pensar el tiempo en Teotihuacan:
los marcadores astrondmicos y el espejo de pirita

Finalmente, son de particular importancia para el tema que nos ocupa dos ele-
mentos de origen teotihuacano estrechamente relacionados con la funcién de
los sabios encargados de pensar el tiempo, de predecir el futuro, de ubicar a la
humanidad en la marcha del cosmos. Se trata de los marcadores astronémicos3°

30. Recordemos que los marcadores astrondmicos de tradicién teotihuacana son conjuntos
de puntos grabados en la roca o incisos en pisos que forman, con algunas variantes, dos 0 mds
circunferencias concéntricas y un par de lineas que se cruzan en el centro comun. Su funcién
astrondmica se infiere del conteo de los puntos que corresponden a cifras relevantes en el ca-
lendario mesoamericano y en la orientacién de las rectas. Preferimos este término al de cruces
punteadas —pecked crosses— utilizado por algunos autores, porque es mds preciso en cuanto a
la funcién de esta figura. Véanse Anthony E Aveni ez al., “The Pecked Cross Symbol in Ancient
Mesoamerica”, Science, vol. 202, 1978, pp. 267-279; Anthony E. Aveni y Horst Hartung, “Las



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 19

6. Efigie del dios del fuego, procedente del sitio de Loma Alta, Zacapu, Michoac4n.

Dibujo: Frangoise Bagot.

y de los espejos con mosaico de pirita que, como veremos, acompafaron a los
mesoamericanos en sus andanzas en el septentrién.3’

En efecto, la presencia de un marcador astronémico sobre el piso de un
pértico de la mencionada Estructura 193> puede considerarse un indicio de
que entre los pobladores michoacanos del conjunto figuraban importantes
dignatarios que participaban del saber astronémico de la metrépoli. Tal idea
se refuerza por la presencia en tierras michoacanas de por lo menos cuatro de
estos marcadores circulares: un par en Angangueo,?? en medio del territorio
de las mariposas monarca; uno en Purépero, al oeste de la ciénega de Zacapu,?#
y el cuarto en Quiringiiicharo, al suroeste de La Piedad.’S A estos cuatro he-

cruces punteadas en Mesoamérica: versién actualizada”, Cuadernos de Arquitectura Mesoamericana,
nam. 4, julio de 1985, pp. 3-13; y Daniel Flores ez al., “Sobre el trépico en un mar de lava: andlisis
astronémico, arqueolégico e iconogréfico en el septentrién mesoamericano”, en Bonfiglioli ez 4l.
(eds.), Las vias del noroeste I1.. ., op. cit., pp. 237-282.

31. Hers, “La Sierra Madre Occidental o el sendero del tolteca chichimeca y del uacusecha”, en
Miradas renovadas al occidente de México, México, Universidad Nacional Auténoma de México-
Instituto de Investigaciones Estéticas (en prensa).

32. Goémez, ap. cit., p. 606, foto 17.

33. Daniel Flores, comunicacién personal, febrero de 2008.

34. Anthony E Aveni y Horst Hartung, “Note on the Discovery of Two New Pecked Cross
Petroglyphs”, Archaeoastronomy, vol. V, nim. 3, 1982, fig. 2; y Rubén Cabrera Castro, comuni-
cacion personal, marzo de 2008.

35. Alejandro Olmos Curiel, Ruta arqueoldgica de Michoacdn. Zonas arqueoldgicas, pinturas
rupestres y petrograbados, Morelia, Gobierno del Estado de Michoacdn/Consejo Nacional para la



20 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

mos de anadir el del cerrito de la Campana, cercano a Temazcalcingo, en el
extremo oeste del Estado de México, en la cuenca del Lerma que constituye la
ruta natural hacia el occidente y el noroeste.3®

El hallazgo de estos marcadores ha sido azaroso porque en general se
encuentran aislados en el monte, en puntos propicios para la observacién as-
trondmica, pero, salvo excepciones, aislados de los antiguos asentamientos.3”
A este respecto, el marcador del cerrito de la Campana es el mejor documen-
tado por encontrarse en un asentamiento de clara filiacién teotihuacana, tal
como se evidencia en su cerdmica y en diversos elementos de su arquitectura.?®
Es muy probable, pues, que atn falten muchos marcadores por encontrar
en toda Mesoamérica.?® Sin embargo, es notable que, junto con los del drea
maya,*° es en occidente donde mds se han encontrado ejemplares de este sin-

Cultura y las Artes, 2006, pp. 70-71; Armando Nicolau Romero ¢t /., “Un marcador solar en
Quiringtiicharo, Michoacdn”, http://rupestreweb.tripod.com/solar.html (consultado en 2003);
Agapi Filini y Efrain Cérdenas Garcia, “El Bajio, la cuenca de Cuitzeo y el Estado teotihuacano.
Un estudio de relaciones y antagonismos”, en Brigitte Faugere (coord.), op. cit., pp. 137-154.

36. William J. Folan y Antonio Ruiz Pérez, “The Difusion of Astronomical Knowledge in Greater
Mesoamerica: The Teotihuacan-Cerrito de la Campana-Chalchihuites-Southwest Connection”,
Archaeoastronomy, vol. 111, nim. 3, 1980, pp. 20-25; William J. Folan ez 4/, “La iconografia de
Huamango, municipio de Acambay, Estado de México: un centro regional otomi de los siglos
x al x111”, en Barbro Dahlgren ez al. (eds.), Homenaje a Romdn Pisia Chan, México, Universidad
Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, 1987, pp. 411-453;
William J. Folan ez al., Cerrito de la Campana: una avanzada en la ruta de Teotihuacan al noroeste
de la Gran Mesoamérica, 22 ed., Toluca, Instituto Mexiquense de Cultura, 1994.

37. El marcador de Purépero se encuentra en las faldas del cerro del Tlacuache, al sur del
poblado y préximo a un sitio arqueoldgico. Sin embargo, son pocos los datos al respecto porque
solamente se cuenta con un reconocimiento preliminar de Rubén Cabrera Castro y el propio
marcador ha sido removido de su lugar original.

38. Precisemos que se ignora su posicion original en el sitio, porque se encuentra sobre la cara
vertical de un gran bloque rocoso que, en un momento dado, fue incorporado en un muro que
rodea parte del sitio.

39. Un buen ejemplo de esto lo proporciona el hallazgo de un marcador circular en un asenta-
miento del Clésico, a la entrada del poblado actual de Rio Grande de Tututepec, en la costa
mixteca de Oaxaca. Véase Roberto Zirate Mordn, “Tres piedras grabadas en la regién oaxaquefia”,
Cuadernos de Arquitectura Mesoamericana, nim. 7, abril de 1986, pp. 75-76, fig. 3.

40. Por ejemplo, los tres reportados en Uaxacttin y el de Seibal: Aveni ez al., “The Pecked Cross...”,
op. cit., 1978; Aveni 'y Hartung, “Las cruces punteadas...”, op. cit., 1985, y el encontrado en una
cueva de la red del rio Candelaria, en el norte de la Alta Verapaz: Patricia Carot, “Arqueologia
de las cuevas del norte de Alta Verapaz”, Cuadernos de Estudios Guatemaltecos, México, Centre
d’Etudes Mexicaines et Centraméricaines, nim. 1, 1989.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 21

gular elemento fuera de la metrépoli teotihuacana y de su regién aledana. En
este caso, los marcadores mencionados de los actuales estados de México y
Michoacdn han de ubicarse en el contexto mds amplio de una ruta que, como
veremos, alcanzard el septentrién al derrumbarse la ciudad sagrada de Teoti-
huacan y dispersarse sus habitantes.

Como ya sefialamos, en el ecimene teotihuacano también tuvo relevancia
otro objeto relacionado con el arte de pensar el tiempo y predecir el futuro y
que desempend un papel significativo en las relaciones con el Southwest. Se
trata del espejo de mosaico de pirita*' sobre soporte de pizarra.** Las excava-
ciones en las pirdmides de Quetzalcoatl y de la Luna, asi como los hallazgos en
el interior de la cueva de la pirdmide del Sol, han demostrado la importancia
de los espejos con mosaico de pirita en la parafernalia relacionada con los es-
pacios mds sagrados de la ciudad.#? Se relacionan con el sacrificio humano y la

41. Recordemos que en la mayorfa de los casos las finas teselas de pirita se oxidaron con rapidez
y a menudo han desaparecido totalmente o sélo dejaron una sustancia amarillenta o rojiza sobre
el soporte de pizarra, liso 0 a veces decorado en el dorso.

42. Alfred V. Kidder ez al., Excavations at Kaminaljuyu, Guatemala, Washington, D.C., Car-
negie Institution of Washington (Publication 561), 1946; Harold Gladwin et al., Excavations at
Snaketown; Material Culture, Tucson, The University of Arizona Press, 1965 [primera ed., 1937];
Peter Furst, “Shaft-Tombs, Shell Trumpets and Shamanism: A Culture-Historical Approach to
Problems in West Mexican Archaeology”, tesis de doctorado, Los Angeles, University of Califor-
nia, 1966; Karl Taube, “The Iconography of Mirrors at Teotihuacan”, en Janet Catherine Berlo
(ed.), Art, Ideology, and the City of Teotihuacan. A Symposium at Dumbarton Oaks (October 1988),
Washington, Dumbarton Oaks (Research Library and Collection), 1992, pp. 169-204; Mary
Ellen Miller y Karl Taube, An Illustrated Dictionary of the Gods and Symbols of Ancient Mexico and
the Maya, Londres, Thames and Hudson, 1997; Hers, “La Sierra Madre...”, op. cit. (en prensa).
A veces el soporte es de cerdmica, como en un ejemplar procedente del lago de Chapala (Furst,
op. cit., 1dm. 46) y el de Alta Vista, del que hablaremos més adelante. Ademds, en algunos casos
se aprovechd una placa de pizarra recubierta de una capa natural de pirita. Se trata del espejo
encontrado en Tequisquiapan, Querétaro, que destaca por estar decorado con una escena muy
similar al famoso espejo de Kaminaljuyu (Gordon Ekholm, “A Pyrite Mirror from Queretaro,
Mexico”, Notes on Middle American Archaeology and Ethnology, ntm. 53, julio de 1945, pp. 178-
180) y de ejemplares en la tumba de tiro de Las Cebollas, Tequilita, Nayarit (Furst, gp. ciz., p. 182).

43. Daniel Rubin de la Borbolla, “Teotihuacan: ofrendas de los templos de Quetzalcoatl”, Anales
del Instituto Nacional de Antropologia e Historia, México, 1947, vol. 2, pp. 61-72, fig. 14; Saburo
Sugiyama, “Descubrimientos de entierros y ofrendas dedicadas al Templo Viejo de Quetzalcoatl”,
en Rubén Cabrera Castro et al. (coords.), Teotihuacan 1980-1982; nuevas interpretaciones, México,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia (Coleccién Cientifica, 227), 1991, pp. 312-319;
Saburo Sugiyama y Rubén Cabrera Castro, “The Moon Pyramid Burials”, en Saburo Sugiyama
(ed.), Voyage to the Center of the Moon Pyramid. Recent Discoveries in Teotihuacan, México, Con-



22 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

guerra y estin constantemente asociados con los llamados excéntricos de ob-
sidiana que representan figuras humanas, la serpiente cornuda y emplumada
y la serpiente-flecha-reldimpago. Hasta ahora se ignora el lugar especializado
donde se fabricaban estos espejos, pero destacan por su amplia distribucién en
casi toda Mesoamérica. Su valor parece deberse al papel que desempefiaban
en el arte de la adivinacidn, tal como han sido interpretados por su forma y
por los contextos iconogréficos con los cuales estdn relacionados.** Estos espe-
jos pertenecian probablemente a altos personajes que cumplieron una funcién
particularmente importante en las redes de relaciones sobre grandes distan-
cias, desde tiempos teotihuacanos hasta los de los guerreros toltecas.

En tierras purépechas y en vista de las estrechas relaciones que se tenian
con la metrépoli, no extrana la presencia de estos poderosos objetos, cargados
de simbolismo. Uno figura en la indumentaria del personaje teotihuacano de
una vasija de Loma Alta realizada en el estilo Cherdn (fig. 5).# En la cuenca de
Cuitzeo destaca el espejo procedente de Queréndaro que ostenta inconfundi-
bles signos teotihuacanos relacionados con el fuego, y en el cercano poblado
de Alvaro Obregén se hallé otro ejemplar decorado con el motivo del dgui-
la, representado en el estilo propio de la gran urbe.#® Entre los materiales de
Huandacareo de las tumbas 1, 2 y 6 y el entierro 71, cuya cronologia resulta
confusa, se encontraron otros ejemplares sin decorar.#” El valor atribuido a
estos objetos era tal que su uso perduré entre los personajes michoacanos im-
portantes después del final de la gran metrépoli, durante el Epicldsico y hasta
el inicio del Poscldsico en el siglo x.4%

sejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Arizona
State University, 2004, pp. 20-22; Doris Heyden, “Una interpretacién en torno a la cueva que se
encuentra bajo la pirdmide del Sol en Teotihuacan”, en Eduardo Matos (ed.), La pirdmide del Sol,
Teotihuacan. Antologia, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia/Artes de México/
Fundacién Cultural Domecq, 1995, p. 287, fig. 2.

44. Taube, op. cit., 1992.

4s. Carot, “Reacomodos...”, 9p. cit., 2005, fig. 3.

46. Agapi Filini, The Presence of Teotihuacan in the Cuitzeo Basin, Michoacan, Mexico. A World-
system perspective, Oxford (BAR International Series, 1279), 2004, p. 59, fig. 5.3.u; Filini y
Cérdenas, op. cit., fig. 8.

47. Angelina Macias Goytia, Huandacareo: lugar de juicios, tribunal, México, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia (Coleccién Cientifica), 1990. Recordemos ademis el ya citado espejo
procedente de Tequisquiapan, Querétaro.

48. Pereira, Potrero de Guadalupe. .., op. cit.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 23

7. Vasija policroma con motivo del mito

de la creacién con la representacién del
Monstruo de la Tierra —caimdn de doble
cabeza, Cipactli, cortado en dos por unas
lanzas antropomorfizadas y transformado en
serpientes para formar el cielo y la tierra—
procedente del sitio de Loma Alta, Zacapu,
Michoacdn. Foto: Centro de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos (CEMCA).
CONACULTA-INAH-MEX. “Reproducciéon
autorizada por el Instituto Nacional de

Antropologia e Historia”.

Finalmente, antes de proseguir es pertinente recalcar que en esta comple-
ja realidad del Clésico temprano confluyeron en tierras michoacanas las tres
tradiciones pictéricas que mencionamos: la esgrafiada (rellenada poscoccién
con pigmentos rojo y verde), la de estilo Cherdn y la caligrifica de Loma
Alta propiamente dicha (figs. 7 y 8). Se diferencian por sus técnicas, pero
también por su trazo y su corpus iconogréfico. Tuvieron probablemente un
origen distinto, atn por dilucidar. Como vimos, las dos primeras intervi-
nieron en los intercambios con Teotihuacan, mientras que, curiosamente, la
tercera apenas penetré en el dmbito artistico de la metrépoli. Con los cam-
bios que marcaron el paso al periodo siguiente, las dos primeras desapare-
cieron, mientras que la de Loma Alta tuvo un destino muy singular, ligado,
como veremos, a la emigracién hacia el norte de una parte de esta antigua
poblacién purépecha.



24 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

El fin de la metrdpoli teotibuacana
y las rupturas en el mundo purépecha

Hacia 575, la gran crisis que desaté el fin de la metrépoli, la destruccién de
sus espacios sagrados y de sus imdgenes* y la didspora de su elite parece haber
influido profundamente y de modo diverso en el universo purépecha: por una
parte, se reconoce un afdn por recrear localmente un mundo perdido y reto-
mar formas antiguas teotihuacanas; por otra, se hace patente una crisis social
que llevé a severos desgarramientos.

Reconocemos, en efecto, en tierras michoacanas, el impacto de la dids-
pora teotihuacana en sitios como Tingambato, con la copia formal mas no
estructural del famoso talud tablero o la presencia de los espejos con mosaico
de pirita. También vemos reflejada la influencia de esta elite portadora de la
herencia teotihuacana en la iconografia de obras decoradas al seudocloisonné,
como en las encontradas en Jiquilpan.5° Precisemos al respecto que la técnica
al seudocloisonné se habia desarrollado desde siglos atrds, aplicada sobre diver-
sos tipos de materiales, tanto en la fase Canutillo de la cultura chalchihuite-
fia’" como en la cultura de las tumbas de tiro del occidente.’* No obstante, la
técnica alcanzd su auge tanto en el occidente como en tierras chalchihuitenas
entre 600 y 850, cuando se aplic sobre vasijas de barro.’? Es significativo
también que el auge de esta técnica marque al mismo tiempo la desaparicién
de la técnica del estilo Cherdn, con la cual presenta similitudes en los tipos de

49. Manzanilla, “Teopancazco...”, gp. cit.; “Nuevos datos...”, gp. cit.; Leonardo Lépez Lujin
et al., “La destruccién del cuerpo. El cautivo de mdrmol de Teotihuacan”, Arqueologia Mexicana,
vol. XI, nim. 65, 2004, pp. 54-59; “The Destruction of Images in Teotihuacan: Anthropomor-
phic Sculpture, Elite, Cults, and the End of a Civilization”, Res, nims. 49-50, primavera-otofio
de 2006, pp. 12-39.

so. Eduardo Noguera, “Exploraciones en Jiquilpan”, Anales del Museo Michoacano, 22 época,
nam. 3, 1944, pp. 37-54, y Hers, “Un nuevo lenguaje visual en tiempos de rupturas”, en Hers
(ed.), Miradas renovadas al occidente de México, op. cit.

s51. Hers, “La pintura seudoc/oisonné, una manifestacién temprana en la cultura Chalchihuites”,
Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XIV, nim. 53, 1983, pp. 25-39.

s2. Jorge Ramos y Lorenza Lépez Mestas, “Datos preliminares sobre el descubrimiento de
una tumba de tiro en el sitio de Huitzilapa, Jalisco”, Ancient Mesoamerica, Cambridge University
Press, num. 7, 1996, pp. 121-134.

53. Para un amplio estudio sobre la tradicién pictérica al seudocloisonné, véase Thomas Holien,
“Mesoamerican Pseudo-Cloisonné and other Decorative Investments”, tesis de Doctorado en
Antropologfa, Southern Illinois University, 1977.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 25

8. Vasija policroma con motivo de una figura compuesta con los
brazos levantados, cola de serpiente asociada a huellas de pisadas de
ave, procedente del sitio de Loma Alta, Zacapu, Michoacén. Foto:
Hérbert Pérez. CONACULTA-INAH-MEX. “Reproduccién autorizada
por el Instituto Nacional de Antropologia e Historia”.

tierras arcillosas y el recorte de las figuras, pero también claras diferencias en el
procedimiento seguido para lograr la policromia.’

En otros lugares, como en la laguna de Zacapu, los cambios parecen haber
sido atin més profundos, ocasionando una crisis religiosa y politica que cul-
miné con el éxodo de una parte de la poblacién hacia tierras nortenas. Ahi,
en efecto, en el mismo periodo de finales del siglo v1, se ha documentado una
marcada ruptura que corresponde al final de la fase Loma Alta y de su singular
arte figurativo. En el sitio ceremonial y monumental de Loma Alta —que se

54. En el estilo Cherdn se levantan partes de las capas sobrepuestas de distintos colores hasta
alcanzar la del color deseado; en la técnica al seudocloisonné primero se recorta una capa base,
en general de tono oscuro, dejando solamente el contorno de los motivos y luego se rellenan los
espacios vaciados con distintos colores.



26 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

caracteriza por combinar una arquitectura con patio hundido cuadrangular
y otra de patrén circular’ al modo de los sitios del Bajio en el Clésico—,°
esta ruptura fue marcada por una solemne ceremonia de clausura y el entierro
de esculturas en una fosa construida especialmente para este propésito.’” Se
trata de un importante depésito constituido por una cuarentena de esculturas
que se pueden considerar #harés o imdgenes purépechas de antepasados divi-
nizados. Antes del entierro, gran parte de ellas fueron ritualmente quebradas,
“matadas”, para despojar a estos objetos rituales de su poder intrinseco. Un
destino similar tuvo la mencionada vasija ceremonial tipo Cherdn, decorada
con la imagen de un dignatario teotihuacano que porta el espejo dorsal y de la
cual sélo se depositaron algunos fragmentos junto con las esculturas. Podemos
apreciar asi que se traté de un momento de suma gravedad e importancia,
reflejo de una drdstica ruptura en el culto asociado a estas imdgenes (fig. ).

Didspora uacusecha en territorio chalchibuiteno

A juzgar por el destino de las imdgenes de la tradicién Loma Alta, la crisis en
el mundo purépecha parece haber sido no solamente politica sino también ar-
tistica y religiosa. En la siguiente fase Lupe desaparece la figuracién después de
siglos de desarrollo del arte caracteristico de Loma Alta. Pero estas imdgenes y
las ideas que las sostenian y engendraban no desaparecieron y asi podemos

55. Patricia Carot y Marie-France Fauvet-Berthelot, “La monumentalidad del sitio de Loma
Alta revelada por métodos de prospeccion geofisica”, en Eduardo Williams y Phil Weigand (eds.),
Las cuencas del occidente de México, época prehispdnica, Zamora, El Colegio de Michoacdn, 1996,
pp- 83-102; Patricia Carot ez a/., “La arquitectura de Loma Alta, Zacapu, Michoacdn”, en Ricardo
Avila er al. (eds.), El occidente de México. Arqueologia, historia'y medio ambiente. Perspectivas regio-
nales. Actas del IV Cologuio de Occidentalistas, Guadalajara, Universidad de Guadalajara/Instituto
Francés de Investigacion Cientifica para el Desarrollo en Cooperacién, 1998, pp. 345-361.

56. Efrain Cdrdenas Garcia, “La arquitectura de patio hundido y las estructuras circulares en
el Bajio: desarrollo regional e intercambio cultural”, en Eduardo Williams y Phil C. Weigand
(eds.), Arqueologia y etnohistoria. La region del Lerma, Zamora, El Colegio de Michoacdn, 1999,
Pp- 41-73; El Bajio en el Cldsico: andlisis regional y organizacion politica, Zamora, El Colegio de
Michoacdn (Investigaciones), 1999.

57. Carot, “A propos...”, gp. cit., 1997; “Reacomodos...”, op. cit., 2005; Patricia Carot, “Cuando
se abandonaron las imédgenes sagradas: un ritual de clausura purépecha del siglo vi en Loma Alta,
Zacapu, Michoacdn”, en Guilhem Olivier (coord.), Simbolos de poder en Mesoamérica, México,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Histéricas/Instituto de
Investigaciones Antropoldgicas, 2008, pp. 231-262.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 27

seguir su camino al norte, que fue el que tomaron las comunidades michoa-
canas que emigraron. Se dirigieron al norte y se instalaron entre la poblacién
chalchihuitefia en un periodo también marcado por cambios significativos,
alrededor de 550-600 de la era, correspondiendo al paso de la fase Canutillo a
la de Alta Vista-Vesuvio en Zacatecas y al inicio de la fase Ayala-Las Joyas en
Durango.s8

Estos cambios pertenecen a dmbitos distintos pero relacionados entre si. Se
reconocen en particular los siguientes rasgos: el desarrollo de un arte figurativo
después de siglos de la fase Canutillo con una grafica restringida a motivos
geométricos; nuevas costumbres funerarias con entierros directos en posicién
flexionada sedente y con casos de cremacidn; nuevas redes comerciales que
proveyeron de piedras verdes como la amazonita y la turquesa, y, sobre todo,
para el tema que nos ocupa, una considerable expansién territorial en lo que
es ahora la Sierra Madre Occidental duranguena. En estas circunstancias, se
entretejieron estrechas relaciones con poblaciones del Southwest, en particu-
lar en las fases Snaketown, Gila Butte y Santa Cruz, y Sacaton del Formativo
tardio de la cultura hohokam (700-1100 d.C.). Pero antes de ir mds adelante,
detengdmonos en este nuevo escenario en el septentrién mesoamericano.

La presencia de herederos de la tradicién Loma Alta se reconoce ante todo
por el énfasis novedoso en la figuracién, asi como también por la presencia de
diversos motivos que se fusionaron con la iconografia chalchihuitena como,
por ejemplo, el del hombre-serpiente.’ En ciertas vasijas, procedentes de La
Quemada, resalta la combinacién de motivos propios de la caligrafia Loma
Alta con otros del repertorio chalchihuitefio.® En varios de estos casos, se
aplic6 ademds una refinada técnica de decoracion al negativo y con policromia
de evidente origen Loma Alta.®*

58. La fase Alta Vista-Vesuvio se fecha entre 550 y 850-900 de la era y la fase Ayala-Las Joyas
entre 600 y 900-1000.

59. Carot, Le site de Loma Alta. ..., op. cit., figs. 136-138.

60. Peter Jiménez Betts y J. Andrew Darling, “Archaeology of Southern Zacatecas. The Malpaso,
Juchipila, and Valparaiso-Bolafios Valleys”, en Foster y Gorenstein (eds.), op. cit., fig. 10-10. En
el ejemplo de esta vasija se reconoce, en el friso superior, el motivo compuesto chalchihuitefio de
un animal con largo hocico y cuerpo en espiral y en el friso inferior el ave de largo pico ejecutado
con el inconfundible trazo caligréfico de la tradicion Loma Alta.

61. Hers, “Las grandes rutas...”, 0p. cit., p. 247, fig. 3. En este plato, una gran dguila solar
domina el centro de la composicién y estd rodeada de un friso donde alternan el motivo chal-
chihuiteno del cdnido de largo hocico y motivos geométricos de rombos y de grecas escalonadas,
muy en el estilo de la caligrafia cursiva Loma Alta.



28 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

La influencia purépecha se reconoce también en la tradicién escultérica,
que se caracteriza por conjuntar en los mismos espacios ceremoniales dos ma-
neras muy distintas de crear sus imdgenes sagradas: una figurativa y otra en
que las formas naturales de las piedras fueron retocadas muy someramente,
mds para sugerir la presencia de un ser en su interior que para representarlo.®
Finalmente, en el 4mbito de los ritos funerarios, las excavaciones en Hervi-
deros, Durango, han proporcionado ejemplos de un tipo muy singular de
incineracion. Se trata precisamente de otro de los elementos contundentes que
permiten establecer comparaciones entre la antigua tradicién Loma Alta y la
cultura hohokam del desierto de Arizona: la reduccién a un fino polvo de las
cenizas humanas, molidas y mezcladas con calcita.®3

La herencia teotibuacana en la construccion del septentrion mesoamericano

En aquellos tiempos de profundos cambios en el septentrién chalchihuitefio,
dos fenémenos particularmente importantes parecen haberse relacionado in-
timamente: la “presencia teotihuacana” y la colonizacién chalchihuitena en
tierras duranguefias, que llevaron a que se expandiera el territorio de estos
fronterizos mesoamericanos sobre cientos de kilémetros hasta alcanzar el rio
Florido en la cuenca del Alto Conchos y penetrar sierra adentro, desde el flan-
co oriental de la Sierra Madre Occidental hasta las profundas quebradas que
dominan la planicie costera sinaloense.

Es importante sefialar que, cuando se subrayaba la importancia de Teo-
tihuacan, en la dindmica de estos confines atin no se precisaban las fechas
del derrumbe de la metrépoli y se suponia que esta presencia teotihuacana
correspondia a un periodo de gran poder y expansién. En realidad, sabemos
ahora, gracias a los trabajos recientes de Linda Manzanilla y de Leonardo L6-
pez Lujdn,®* que hacia 575 de la era ocurrié la crisis politica, social y religiosa
que ocasioné grandes destrucciones en el corazén de la ciudad y la dispersion
de sus habitantes. Por tanto, como ya lo sefialamos, es razonable ahora ubicar
esta “presencia’ teotihuacana en el norte, no en el contexto de una expansion

62. Caroty Hers, “Epic...”, op. cit., p. 312, fig. 17.4.

63. Patricia Carot y Alberto Susini, “Una prdctica funeraria insélita en occidente: la cremacion
y pulverizacién de osamentas humanas”, Trace, ntim. 16, 1989, pp. 112-115.

64. Manzanilla, “Teopancazco...”, 0p. cit.; Lopez Lujdn et al., “La destruccion...”, op. cit., y
“The Destruction...”, ap. cit.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 29

imperial sino de la didspora de diversas partes de su poblacién, entre las cuales
destacaban sabios astronomos, miembros de esta comunidad purépecha de
tradicién Loma Alta ligada profundamente al destino de la gran metrépoli.

En esta perspectiva se entiende mejor la paradoja que ofrecian, hasta hace
poco tiempo, los datos disponibles y que atn no habia sido resuelta. Por una
parte, se podian reconocer elementos inconfundibles del saber de los astré-
nomos formados en la escuela teotihuacana y fue asi, efectivamente, como se
habia interpretado la presencia de los pares de marcadores del cerro Chapin
junto a Alta Vista en Zacatecas y de Tuitdn en el sur de Durango, y es tam-
bién a la intervencién de esta elite de astrénomos a la que se habfa atribui-
do la planificacién de la arquitectura ceremonial de Alta Vista. Pero, al mismo
tiempo, era notable la ausencia de otros elementos que, en otras partes de
Mesoamérica, han sido interpretados como indicios claros de relaciones con la
metropoli, en particular su cerdmica y su peculiar iconografia.

Dicha paradoja se entiende mejor en el contexto de una didspora. Es evi-
dente que las complejas y dramdticas circunstancias que caracterizaron la dis-
persion de la poblacién metropolitana constituyen un poderoso filtro en la
transmisién de una tradicidn, privilegiando los aspectos mejor adaptados a las
necesidades de los que emigran a nuevas tierras. En este caso, adquiere sentido
la importancia del saber de los hombres encargados de observar el paso del
tiempo, de configurar el espacio, de elegir los lugares por explorar y colonizar,
de prevenir el futuro. Y de esto es claro testimonio la presencia de los marca-
dores y los espejos.

Las circunstancias de esta didspora permiten entender también el porqué,
como ya senalamos, de las hipotéticas relaciones de orden econémico, como
el aprovechamiento teotihuacano de la actividad minera en la regién del Alto
Stchil o el control de una supuesta ruta de la turquesa, que nunca lograron ser
comprobados.

En 2000, J. Charles Kelley reconocié que atn no se tenfan los datos su-
ficientes para fechar con mayor precisién la llegada de esta elite intelectual a
Alta Vista. Es probable que fuera al final de la fase Canutillo, entre 550 y 600
de la era, cuando se fund este centro ceremonial practicamente sobre el trépi-
co y se inicié la construccion de la Sala de las Columnas y su patio adyacente,
orientando sus esquinas a los puntos cardinales, y también cuando se grabd el
par de marcadores del cerro Chapin.

La segunda mitad del siglo v1 significé también un periodo de répida tran-
sicién en la cerdmica. Hacia 6oo de la era, la colonizacién de las tierras duran-



30 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

guefias ya no fue acompanada de materiales cerdmicos Canutillo sino de los de
la fase Ayala, variacién regional de la fase Alta Vista, en la cual resalta la plena
apertura a la figuracién.® Como veremos mds adelante, a partir del siglo vit
los mesoamericanos nortefios entraron en fructiferos contactos con antiguas
comunidades del Southwest, en particular con las de la zona nuclear hohokam.

Por ser testimonios inconfundibles del saber teotihuacano y por su ubi-
cacién geogréfica, los marcadores astronémicos del cerro Chapin y de Tuitin
son piezas decisivas para acercarnos a esta etapa de la historia del septentrion
mesoamericano. Han sido relacionados con la basqueda del trépico, del ex-
tremo septentrional donde el sol alcanza el cenit y, por ende, son elementos de
la mayor relevancia para entender el significado de la marcha hacia el norte para
las poblaciones mesoamericanas. En estas circunstancias, los dos lugares en que
se encuentran estos marcadores, el cerro Chapin y el campo de lava de Tuitdn,
constituyen contextos arqueoldgicos que ameritan la mayor atencidn.

A pesar de que se le conocié desde hace casi un siglo a través de los tra-
bajos pioneros de Manuel Gamio en los alrededores de la pequefia ciudad de
Chalchihuites, el cerro Chapin atin carece de un estudio detallado. Debido a
su ubicacién en la cumbre de una meseta a la cual se accedia originalmente
por una sola estrecha entrada tallada en la corona rocosa,®® el sitio tiene un
cardcter eminentemente defensivo, caracteristico del patrén de asentamiento
chalchihuitefio (figs. 9a y b). Pero también parece haber sido habitacional, a
juzgar por las terrazas con restos de ocupacion distribuidas sobre las partes me-
nos abruptas del talud de la meseta, mientras que en la superficie de la cumbre
misma se distinguen los restos de patios rodeados de banquetas que pudieron
haber tenido funciones habitacionales y ceremoniales que trabajos futuros
podrian documentar. Finalmente, los grabados constituyen en si mismos un
tema lejos de haberse agotado. Coincidimos por tanto con el senalamiento de
J. Charles Kelley en su tltima publicacién de 2000: todavia falta mucho por
trabajar en el cerro Chapin, no sélo en lo concerniente a los marcadores, sino
también en cuanto a la historia del sitio, de su arquitectura, de sus habitantes
y del resto de sus petrograbados.

Asi, por ejemplo, hasta ahora ha pasado inadvertido en las publicaciones
el hecho de que en la serrania que cierra el horizonte al este, son dos y no uno

65. Para informacidn reciente sobre la cronologia duranguena, véanse Punzo y Hers (eds.), gp.
cit. (en prensa), y Berrojalbiz, “Avances...”, op. cit.
66. Ahora, los derrumbes en su borde oriental han facilitado el acceso por ese lado.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 31

9. Cerro Chapin, Chalchihuites, i
Zacatecas: a) vista desde el este; b) acceso
por el estrecho pasadizo abierto en la
corona rocosa. Fotos: M.A. Hers.




32 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

10a) Petrograbados con canalitos serpentiformes en La Quemada, Zacatecas. Foto: M.A.
Hers; b) petrograbados con canalitos serpentiformes en Loma San Gabriel, municipio de

Villa Ocampo, Durango. Foto: M.A. Hers; ¢) petrograbados con motivos serpentiformes al
lado del marcador Cha-I en el cerro Chapin, Chalchihuites, Zacatecas. Dibujo: M.A. Hers.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 33

11. Petrograbado, motivo antropomorfo
al lado del marcador Cha-I en el cerro

Chapin, Chalchihuites, Zacatecas.
Dibujo: M.A. Hers.

solo los picachos que ofrecen los puntos de referencia necesarios. Ciertamente,
como lo han senalado los trabajos de Kelley y de Anthony E Aveni, el picacho
Pel6n permite reconocer desde el sitio cercano de Alta Vista el dia de la salida
del sol en el solsticio de verano, Ginico momento de paso cenital, pero desde
los marcadores en el cerro Chapin esta cumbre apenas se distingue, mientras
que el picacho mds visible e imponente desde este lugar de observacién es
indiscutiblemente el picacho Montoso, hacia el cual por cierto apunta la des-
viacion del eje este-oeste del marcador Cha-I. También han de ser relevantes
las numerosas figuras que acompanan a cada uno de los dos marcadores y las
del borde oriental del cerro. Forman, junto con los marcadores, un discurso
unitario atin por descifrar y permiten insertar plenamente el cerro Chapin en
la tradicién del arte rupestre chalchihuitefio. Se trata de conjuntos de lineas
rectas y onduladas que se encuentran en numerosos asentamientos a lo largo
del territorio de esta cultura, desde La Quemada hasta el nortefio sitio de
Loma San Gabriel (figs. 10a, b y c).®” Destaca, ademds, una imagen adyacen-
te al marcador Cha-I. ;Acaso un astrénomo, un vigilante del cielo? Se trata de
la figura de un hombre parado entre trazos verticales; entre su cara y la punta
de uno de los trazos, un punto cerca de su mano podria ser el astro del cual
observaria la trayectoria (fig. 11). En lo alto de la cabeza se observa el largo ele-

67. Hers, “La sierra tepehuana...”, op. cit., fig. 6; Carlos Alberto Torreblanca Padilla, Mani-
festaciones rupestres en La Quemada: los petrograbados, Zacatecas, Fondo Estatal para la Cultura
y las Artes, 2000.



34 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

mento curvo que, en el arte parietal chalchihuiteno, acompana a menudo a los
personajes sobresalientes, especialmente al flautista.®® Mds alld de diferencias
formales, remite a la otra figura de astrénomo incisa en la pared del llamado
Laberinto de Alta Vista.®

Una via particularmente prometedora en este campo es el estudio com-
parativo entre el par de marcadores del cerro Chapin y el par grabado en el
campo de lava de Tuitdn (figs. 12a y 12b). Trabajos recientes en este tltimo
lugar’® han ampliado nuestra informacion sobre el papel de estos dirigentes
astrénomos en el momento crucial de la gran expansién territorial en tie-
rras duranguefas y del florecimiento de lazos duraderos con lejanas comuni-
dades del Southwest.

En primer lugar, sabemos ahora que se trata, como en el cerro Chapin, de
un par de marcadores y, por ende, uno de los puntos importantes por resolver
es el de su complementariedad.”” Por otra parte, uno de los dos pares de mar-
cadores fue utilizado durante mucho tiempo; es decir, que se conservé en estos
confines el antiguo saber y proceder de los astrénomos teotihuacanos —en
el cerro Chapin hasta el abandono del 4rea en el siglo 1x y en Tuitdn hasta el
abandono mesoamericano del flanco oriental de la Sierra Madre, siglos des-
pués. Asi, por ejemplo, para el marcador Tui-I se ha propuesto reconocer una
referencia a la famosa supernova de 1054.72

Los marcadores del cerro Chapin formaban parte de un amplio sistema
de observacién astronémica, de representacién calenddrica y cosmogénica,
que englobaba todo el paisaje, la arquitectura ceremonial de Alta Vista, y que
marcaba la vida de sus ocupantes. De la misma manera, el formidable mar de
lava de Tuitdn desempend un papel similar para los colonizadores de las tierras

68. Hers, “La musica amorosa de Kokopelli y el erotismo sagrado en los confines mesoamerica-
nos”, en Arnulfo Herrera (ed.), XXIIT Cologuio Internacional de Historia del Arte. Amor y desamor
en las artes, México, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Estéticas, 2001, pp. 293-336; “Imdgenes nortefias de los guerreros tolteca-chichimecas”, en
Manzanilla (ed.), Reacomodos demogrdficos..., op. cit., pp. 11-44.

69. Aveni ez al., “Alta Vista (Chalchihuites)...”, op. ciz., fig. 3a.

70. Flores ez al., op. cit.

71. Al respecto, se cuenta con una primera propuesta (poco sostenible) de Anthony E Aveni,
quien consideraba que el segundo marcador del cerro Chapin habfa sido producto de un cdlculo
erréneo del acimut solsticial en relacién con el picacho, corregido por el grabado posterior de
Cha-I, del mismo modo que consideraba Tui-I como un cdlculo erréneo del trépico, como un
primer ensayo. Aveni ez al., “Alta Vista (Chalchihuites)...”, op. ciz., pp. 319y 324.

72. Flores et al., op. cit., p. 273.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 35

12a'y b) Marcador astronémico Tui-I en La Brena, Tuitdn, Durango. Fotos: M.A. Hers.



36 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

duranguefias. Originada por un campo de unos 80 pequefios volcanes mono-
genéticos, La Brena, de casi 100 kilémetros de extensién, habia constituido
durante todo el periodo Canutillo un limite m4s alld del cual no habian pene-
trado los mesoamericanos chalchihuitefios, hasta que alrededor de 600 de la
era la situacién cambié dramdticamente.”? El campo de lava fue rebasado y un
inmenso territorio se abrié a la colonizacién. La Brefa se constituy$ entonces
en un espacio sagrado para toda la regién, con centros ceremoniales caracte-
rizados por su orientacién astronémica, ademds de los marcadores. Por ahi
pasaron grupos diversos que participaron en esta épica empresa colonizadora
y dejaron amontonamientos de pequenas piedras similares a los contaderos,
el tradicional nepohualco descrito en los relatos de las migraciones que siglos
después escribieron los historiadores indigenas. Hemos propuesto también
que esta formidable brena, donde el hombre se enfrentaba con el fuego enmu-
decido de las entrafias de la tierra y con el fuego de los astros, fue la fuente de
inspiracién para crear una de las figuras emblemadticas del arte chalchihuitefio
y que habrd de persistir siglos después en la portentosa Coatlicue mexica, la
de la falda de serpientes, la diosa de la tierra que desgarraron las dos serpientes
divinas, dando lugar al orden césmico (fig. 13).74

Después de la realizacién de los dos pares de marcadores cercanos a la linea
del trépico, aparentemente ya no se grabaron otros similares. Sin embargo, el
arte de vigilar el cielo no se perdié y siguié en el centro de la vida ritual. Dejé
otros tipos de testimonios a todo lo largo del territorio chalchihuiteno, como
varios ejemplos de conjuntos de arte rupestre con motivos astrales y numero-
sos casos de orientacién astronémica de edificios.”s El saber astronémico en
el septentrién mesoamericano estd aiin apenas explorado, pero en la literatura
sobre el antiguo Southwest, en particular desde los importantes trabajos de
Anna Sofaer y su equipo en el canén de Chaco, es un tema que ha llamado
poderosamente la atencién de los investigadores.”® No podemos dejar de lado

73. Aun no se fecha con la necesaria precision este evento geoldgico de tanta relevancia para
la ocupacién humana de estos confines.

74. Flores et al., op. cit., figs. 3 y 4.

75. Patricia Carot y Marie-Areti Hers, “La Mesoamérica septentrional y el saber astronémico
teotihuacano”, en Daniel Flores et al. (coords.), Legado astronémico, Universidad Nacional
Auténoma de México-Instituto de Astronomia, 2011, pp. 183 y 195; Daniel Flores, “Astronomfa
prehispdnica en Durango”, en Punzo y Hers (eds.), op. ciz., t. I (en prensa).

76. La literatura al respecto es amplia y, a modo de ejemplos, citaremos solamente tres obras
colectivas recientes en las cuales se da un importante lugar al tema de la astronomia ancestral en



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 37

13. Vasija procedente del sitio de Ayala, fase Ayala. Museo Maika,
Villa Unién, Durango. Foto: M.A. Hers. CONACULTA-INAH-

MEX. “Reproduccién autorizada por el Instituto Nacional de
Antropologia e Historia”.

tampoco la relevancia actual de la observacién del cielo en el pensamiento
cosmogdnico de las comunidades herederas de esta muy antigua red de inter-
cambios como, por ejemplo, los huicholes y los hopis.””

Las relaciones entre los grupos humanos que conformaron la tradicién
chalchihuitefia y los del antiguo Southwest se dieron a través de multiples
mecanismos, complejos y en ambos sentidos, no solamente de sur a norte sino
también de norte a sur. Es de suponer que, en este contexto, el saber relacio-

el Southwest: Jill E. Neitzel (ed.), Pueblo Bonito. Center of the Chacoan World, Washington/Lon-
dres, Smithsonian Books, 2003; David Grant Noble (ed.), / Search of Chaco. New Approaches to an
Archaeological Enigma, Santa Fe, School of American Research Press, 2004, y The Mesa Verde World.
Explorations in Ancestral Pueblo Archaeology, Santa Fe, School of American Research Press, 2006.

77. Arturo Gurtiérrez del Angel, “Centros ceremoniales y calendarios solares: un sistema de
transformaciones en tres comunidades huicholas”, en Bonlfiglioli ez a/. (eds.), Las vias del noro-
esteI1..., op. cit., pp. 283-313.



38 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

nado con la observacién de los astros tuvo una relevancia decisiva en la vida
ritual, asi como en la movilidad de los grupos y su integracion en las nuevas
comunidades que engendraban las migraciones. Los individuos o grupos ri-
tuales que posefan los secretos de este saber sagrado han de haber destacado en
la conformacién siempre cambiante de esta red de relaciones entre los meso-
americanos nortenos y los remotos antepasados de los grupos pueblo.

El septentrion mesoamericano y los Hisatsinom

Entre los aportes mesoamericanos al universo de los Hisatsinom, los antepa-
sados de las comunidades pueblo actuales resaltan lo que parecen haber sido
nuevas variedades de maiz, un amplio corpus iconografico relacionado con el
saber religioso y las précticas rituales de tradicién Loma Alta y chalchihuitefa,
ademds de algunos elementos de claro origen teotihuacano, como el saber
astronémico y el espejo de mosaico de pirita.

Como sefialamos, a partir de la colonizacién de nuevas tierras en la Sie-
rra Madre duranguefia se desarrollaron lazos intensos con el Southwest. Es
importante recordar que estos mesoamericanos recién llegados eran esencial-
mente hombres de maiz que cargaban consigo un arte milenario de cultivar
la tierra y ordenar su vida cotidiana y ritual al ritmo del crecimiento de esta
planta sagrada. Su llegada resulté por tanto una gran innovacién en todo el
noroeste/Southwest.

Antes de esta expansion del modo de vida mesoamericano, es muy proba-
ble que entre las poblaciones del llamado Arcaico, que habitaron en la Sierra
Madre Occidental duranguena, ya se conociera el cultivo del maiz. Sin embar-
go, aiin son muy pocos los datos que se han reunido sobre ellas, en particular
sobre el papel que desempefaron en la muy antigua transmisién de cultigenos
surefios hasta el Southwest.”® Sabemos por lo menos que no se caracterizaban
ni por una subsistencia centrada esencialmente en la agricultura ni por una
vida decididamente sedentaria. Por otra parte, probablemente no es casual
que cuando ocurre esta formidable expansién al norte de los hombres del
maiz mesoamericanos, en muchas partes del Southwest se da el paso hacia

78. En otras publicaciones hemos argumentado por qué estimamos que la hipotética cultura
Loma San Gabriel no puede ser considerada un acercamiento idéneo y documentado al periodo
anterior a la expansién mesoamericana: Hers, “La sierra tepehuana...”, op. cit.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 39

una vida mds centrada alrededor de la agricultura. Estas profundas transfor-
maciones permiten inferir que en los intercambios que florecieron entonces
entre los mesoamericanos nortefios y los pueblos del Southwest, figuraban
variedades mds efectivas del maiz, aunque a decir verdad esto es ain un campo
de estudio inexplorado.

Los lazos que tejieron estos mesoamericanos chalchihuitefios con las le-
janas regiones del Southwest, en particular con las comunidades del desierto
de Arizona, dejaron testimonios muy variados. Al respecto es notable que,
tal como ocurrié en el septentrién novohispano, siguié existiendo cierta di-
ferenciacién entre los nortenos chalchihuitefios y los purépechas en cuanto a
sus relaciones con los grupos hohokam, que se manifestaba sobre todo en el
intercambio de tipos distintos de imdgenes y objetos.

Para los chalchihuitefios, contamos esencialmente con dos corpus icono-
gréficos: varios motivos y esquemas compositivos en la cerdmica estudiados
desde tiempo atrds por J. Charles Kelley” y, mds recientemente, una serie de
imdgenes particularmente elocuentes que se han reconocido en el arte rupestre
de la Sierra Madre Occidental, como, por ejemplo, la del flautista, la de la
mujer con peinado de mariposa (fig. 14) y la de la peculiar danza donde alter-
nan mujeres ostentando este peinado con hombres provistos del mencionado
elemento curvo en lo alto de la cabeza.®

En cuanto a los aportes de los purépechas, la nueva informacién que he-
mos reunido sobre su historia antigua permite entender mejor en qué cir-
cunstancias se dieron las estrechas relaciones que desde tiempo atrds habfan
reconocido los grandes pioneros y maestros, como Beatriz Braniff y Emil W.
Haury;®" en particular, las impresionantes similitudes entre el arte hohokam

79. J. Chatles Kelley, “Mesoamerica and the Southwestern United States”, en Handbook of
Middle American Indians, vol. 4: Archaeological Frontiers and External Connections, Austin, Uni-
versity of Texas Press, 1966, pp. 95-110.

80. Hers, “La musica amorosa...”, 0p. cit.; “Imdgenes nortefas...”, op. cit.; Punzo Diaz, “La
ruta de las praderas...”, op. cir.

81. Beatriz Braniff, “Disefios tradicionales mesoamericanos y nortefios. Ensayo de interpretacién”,
en Barbro Dahlgren y Marfa de los Dolores Soto de Arechavaleta (eds.), Arqueologia del norte y del
occidente de México. Homenaje al doctor J. Charles Kelley, México, Universidad Nacional Auténoma
de México-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, 1995, pp. 180-210; Morales, Guanajuato
y la tradicién Chupicuaro, México, Instituto Nacional de Antropologia e Historia (Coleccién
Cientifica, 373), 1998; “Iconos mesoamericanos en el noroeste”, en Bonlfiglioli ez a/. (eds.), Las
vias del noroeste I1..., op. cit., pp. 81-99, y Emil W. Haury, The Hohokam; Desert Farmers and
Crafismen; Excavations at Snaketown, 1964-196, Tucson, The University of Arizona Press, 1976.



40 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

14. Petrograbado con el motivo de la mujer con peinado de

mariposa, La Cantera, municipio de Santa Catarina Tepchuanes,
Durango. Foto: M.A. Hers.

que florecié entre 700 y 1100 de la era y el de Chupicuaro o, mds bien, de
sus herederos Loma Alta. Ahora, al documentar la larga evolucién purépecha
—especialmente la fase Loma Alta—, la crisis que marcé su final y la migra-
cién de un grupo michoacano hacia tierras chalchihuitefas, logramos resolver
el considerable hiato espacial-temporal, a primera vista insalvable, para poder
interpretar estas elocuentes similitudes iconograficas como testimonios efecti-
vos de antiguas relaciones. Ademds, los trabajos realizados en Loma Alta han
permitido reunir una amplia coleccién cerdmica que dio pauta para conocer
mejor un arte grfico hasta ahora pricticamente ignorado y ampliar asi el
campo de las comparaciones con la cerdmica hohokam (fig. 15).52

Por otra parte, las excavaciones en Loma Alta revelaron semejanzas signifi-
cativas en otros campos, aparte de la iconografia: en los ritos funerarios y en la

82. Carot, “Las rutas al desierto...”, op. cit.; Le site de Loma Alra. .., op. cit.; Lynn S. Teague,
Textiles in Southwestern Prehistory, Albuquerque, New Mexico University Press, 1998.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 41

Hohokam Loma Alta Hohokam Loma Alta

r

€</

~N

, \%ﬂ %9!

~

b
Y o8 <t P GER
xmap) gy

£ 0w qed

KBS B

15. Cuadro comparativo entre motivos de la cerdmica hohokam y de Loma Alta. Imagen
tomada de Lynn S. Teague, Textiles in Southwestern Prebistory, Albuquerque, New
Mexico University Press, 1998, ﬁg. 8.3.



42 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

arquitectura ceremonial. Como ya sefialamos, la fase Loma Alta se caracterizé
también por la cremacién y pulverizacién de las osamentas humanas y el quie-
bre de las ofrendas. Recordemos que, hasta ahora, el tnico otro caso de rito
funerario similar conocido es el que se practicaba en la cultura hohokam.?
Por lo que concierne a la arquitectura, se descubrié en Loma Alta una insdlita
estructura semihundida, al modo de las famosas casas-foso del Southwest.34

En el arte escultdrico de estos mesoamericanos nortefios, un tema muy re-
currente es el de los falos. Al respecto, una de las variantes es particularmente
reveladora para el tema que nos ocupa. Se trata de falos con cara humana que
cargan, con mecapal, una vulva sobre la nuca. Tan poderosa imagen se encuen-
tra en relatos miticos actuales, tanto entre los hopis como entre los huicholes.®

Las sonajas de cobre que, hasta ahora, constituyen el elemento concreto
mis reconocido en la literatura arqueolégica como evidencia tangible de rela-
ciones entre Mesoamérica y el Southwest aparecen tempranamente, antes de
850,% y con abundancia en todo el territorio de la cultura chalchihuitefia.”

Otro elemento notable en estas relaciones es la gran relevancia que alcanzé el
juego de pelota. La mayoria de los asentamientos chalchihuitefios, aun los muy
reducidos, cuenta con una cancha y a veces hasta con dos (figs. 16a y 16b).58
Para las comunidades hohokam de este periodo (700-1100), el juego de pelota

83. Carot, Le site de Loma Alta. .., op. cit.; Carot y Susini, op. cir.

84. Caroty Hers, “La gesta de los tolteca-chichimecas y de los purépechas en las tierras de los
pueblo ancestrales”, en Bonfiglioli et al. (eds.), Las vias del noroeste I..., ap. cit., p. 5 4.

8s. Angel Aedo, “Imégenes de la sexualidad y potencias de la naturaleza. El caso de las escul-
turas falicas chalchihuitefias de Molino, Durango”, Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas,
vol. XXV, nim. 82, primavera de 2003, pp. 57-68.

86. Hers, “Los objetos de cobre en la cultura Chalchihuites”, en José Guadalupe Victoria
(coord.), Un hombre, un destino y un lugar; homenaje a Federico Sescosse, Zacatecas, Gobierno del
Estado de Zacatecas, 1990, pp. 45-60.

87. Notemos al respecto que en la literatura sobre el antiguo Southwest es comun considerar este
elemento como evidencia de relacién con el “occidente” mesoamericano, en vista de la temprana
importancia que revistié la metalurgia en esta drea, a través de sus relaciones con Centroamérica
y Sudamérica. Sin embargo, si bien estas sonajas y otros objetos de cobre fueron introducidos
en el territorio chalchihuitefio por medio de las relaciones que existieron con la costa nayarita y
el sur de Sinaloa desde siglos atrds, hay que recordar que en el “occidente”, més precisamente en
las costas nayarita y sinaloense, conformaron una importante ruta costera solamente a partir del
florecimiento del llamado Complejo Aztatldn, entre los siglos X y x1v, cuando se dio una expansién
mesoamericana hasta la cuenca del rio Fuerte, cientos de kilémetros mas al norte.

88. Salvo la cancha mayor de La Quemada, se trata de pequenas canchas conformadas por dos
banquetas paralelas, rectangulares, estrechas y bajas. Para mayor informacién e ilustraciones véase



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 43

10 cms.

16. Petrograbados en el sitio de Las Adjuntas, municipio de Valparaiso, Zacatecas: panel
con escena de juego de pelota; a) foto: M.A. Hers; b) dibujo: Marie-Areti Hers.



4.4 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

parece haber sido el espacio por excelencia de integracién social, politica y
econémica de un gran sistema regional que abarcaba una extensién compa-
rable a la del universo de Chaco. Es la caracteristica mds definitoria de esta
cultura y el papel de la cancha ha sido comparado al de la “Great House” en
el mundo de Chaco tanto por su elevado niimero como por su relevancia en la
vida socio-politica; ademds, los investigadores concuerdan en considerar este
elemento como una de las aportaciones més significativas de Mesoamérica.®

El legado teotibuacano en el antiguo Camino Real de Tierra Adentro:
el espejo de pirita

Como ya sefialamos, uno de los aportes mds relevantes que puede haber te-
nido el legado teotihuacano, no solamente en la expansién del septentrion
mesoamericano sino también en la conformacién de este antiguo puente
con el Southwest, es el saber sagrado y ritual ligado a la antigua astronomia
que habia florecido otrora en la gran metrépoli. Sin embargo, las evidencias
de tal herencia, por su naturaleza misma, no dejan de ser difusas, mientras que
el espejo de mosaico de pirita, que como vimos pertenecié en cierta medida a
este mismo dmbito, dejé testimonios concretos. Lo encontramos a lo largo del
territorio chalchihuitefio, en sitios hohokam y hasta Pueblo Bonito en el co-
raz6n del candn de Chaco. Y, en esta ruta trazada por la distribucién nortefna
del espejo de pirita, éste aparece asociado ademds con la emblemadtica técnica
decorativa al seudocloisonné.

Asi, en una ofrenda depositada en la Sala de las Columnas de Alta Vista,
vemos conjugarse en un mismo objeto dos largas tradiciones, dos saberes ar-
tesanales de origen e historia hasta entonces inconexos, que ya mencionamos:
la refinada técnica pictdrica del seudocloisonné aplicada sobre un espejo de
mosaico de pirita.?° Al espejo, como vimos, se le habia asociado desde siglos

Hers, “;Existi6 la cultura Loma San Gabriel? El caso del cerro Hervideros, Durango”, Anales del
Instituto de Investigaciones Estéticas, vol. XV, nim. 60, 1989, pp. 33-57.

89. Andrew I. Duff'y Stephen Lekson, “Notes from the South”, en Stephen Lekson (ed.), The
Archaeology of Chaco Canyon. An Eleventh-Century Pueblo Regional Center, Santa Fe, School of
American Research Press, 2006, pp. 331-332.

90. Manuel Gamio, “Los monumentos arqueoldgicos de las inmediaciones de Chalchihuites,
Zacatecas”, Anales del Museo Nacional de Arqueologia, Historia y Etnologia, t. 11, nim. 1, 1910,
p- 487, 1dm. 8. Precisemos que solamente anos después de que Manuel Gamio encontré este



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 45

atrds, en el ancho mundo mesoamericano, al ecimene teotihuacano, a per-
sonajes destacados, a guerreros afamados, a hazafas en tierras lejanas y pro-
bablemente al arte de la adivinacién. Ademds, en una cripta, bajo la pequefia
pirdmide en el mismo patio de la Sala de las Columnas de Alta Vista, fueron
sepultados tres importantes personajes y en su ajuar figuraban el espejo de
pirita y un bule decorado al seudocloisonné.®* El espejo aparece también en
el pecho de un personaje recurrente en el repertorio iconogrifico de esta sin-
gular expresion pictdrica. Y, finalmente, tales preciados objetos acompanaron
a los chalchihuitefios en su expansién al norte, en tierras duranguefias.®> Asi,
entre los que iban a ser los interlocutores mesoamericanos privilegiados en
las relaciones con diversos pueblos del antiguo Southwest figuraban de ma-
nera destacada personajes que conservaban un saber estrechamente asociado
a la vida ritual, a la medida del tiempo y a la prediccién del futuro, siendo
probablemente la parte mds preciada de su herencia teotihuacana. No es, por
tanto, una casualidad que entre los objetos mds elocuentes de las relaciones
mesoamericanas con las comunidades hohokam de Snaketown, Tempe Cave
y Grewe Site figure el espejo de pirita?? a veces decorado al seudocloisonné con
personajes con reminiscencias mesoamericanas (fig. 17).24 También es revela-
dor que este tipo de objetos tan emblemitico sea uno de los pocos que logra-
ron la aceptacién de los dignatarios de canén de Chaco. Los espejos revelan
también que las relaciones con el sur perduraron largo tiempo. En efecto, de
Guatemala a Arizona se reconoce la misma evolucién formal en la forma del
canto de la base arenisca, la distribucién de los mosaicos de pirita y la disposi-

objeto se le pudo identificar acertadamente gracias al descubrimiento de numerosos espejos de
pirita en diversas partes de Mesoamérica y del Southwest.

91. Holien, op. cit., pp. 291-294.

92. Charles ]. Kelley, “Archacology of the Northern Frontier: Zacatecas and Durango”, en
Gordon F. Ekholm e Ignacio Bernal (eds.), Handbook of Middle American Indians, parte 2,
vol. I: Archaeology of Northern Mesoamerica, Austin, University of Texas Press, 1971, pp. 790 y
795; “Trade Goods, Traders, and Status in Northwestern Greater Mesoamerica”, en Jonathan
E. Reyman (ed.), The Gran Chichimeca: Essays on the Archaeology and Ethnobistory of Northern
Mesoamerica, Brookfield, Vermont, Averbury Press, 1995, pp. 118-119.

93. Gladwin ez al., ap. cit., p. 133; Haury, op. cit., p. 299. Se cuenta con no menos de 75 espe-
jos encontrados en Snaketown, una docena de Grewe Site y el famoso del sitio de Tempe Cave,
excepcionalmente bien conservado en su envoltura original.

94. Para el bello ejemplar de Grewe Site, véase David Wilcox, “Hohokam Religion: An Anthro-
pologist’ Perspective”, en David Grand Noble (ed.), The Hohokam: Ancient People of the Desert,

Santa Fe, School of American Research Press, 1991, p. 52.



46 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

17. Espejo con mosaico de pirita: reverso con decoracién al

seudocloisonné, procedente de Grewe Site, Arizona. Imagen tomada
de Wilcox, ap. cit. (supra, n. 94), p. s2.

cién de las perforaciones, desde la fase Gila Butte hasta la Sacaton.s Asi, por
medio de esta intensa red que establecieron los chalchihuitefios con grupos
hohokam, circularon sobre distancias asombrosas estos espejos con su mosaico
de pirita, producidos probablemente en alguna parte de Mesoamérica y lue-
go decorados en ciertos casos por artistas nortefos que dominaban la muy
elaborada técnica al seudocloisonné.?®

Un caso particularmente llamativo al respecto es el de Pueblo Bonito, en su
tiempo el corazén mismo del centro mds poderoso del mundo pueblo en los

95. La evolucién similar en la ejecucién de este objeto que exigia una gran destreza se debe
probablemente a que los espejos a lo largo del tiempo fueron elaborados en unos cuantos talleres
muy especializados, en alguna parte atin no localizada de Mesoamérica, como lo han propuesto
los autores que han examinado de cerca numerosos ejemplares.

96. Hers, “La Sierra Madre Occidental...”, op. cit. (en prensa).



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 47

siglos x a x11 y aparentemente el punto de partida para la configuracién de una
imagen del espacio-tiempo a una escala sobrehumana, integrando arquitectu-
ra, arte rupestre y una enigmdtica red de calzadas. Ademds, en una reciente
revisién del siglo de arqueologfa realizada en Pueblo Bonito, se ha propuesto
que dos destacadas familias tuvieron el poder y fueron el motor del singular
desarrollo del sitio,*7 reconociendo también en esta intervencién los remotos
antecedentes de sociedades o clanes como el de la flauta azul.9® Para el tema
que nos ocupa, esto no deja de recordarnos la importancia que parece ha-
ber tenido la imagen del flautista en el arte rupestre chalchihuiteno del cual
una de las principales funciones fue dejar testimonios de las migraciones que
marcaron su compleja historia. También en Chaco, llama la atencién que, a
una escala considerablemente mayor, se desarrollé una red de calzadas esen-
cialmente ceremoniales y relacionadas con su cosmogonia, cuyo antecedente
podria ser la de La Quemada.??

Notemos que para entender el mecanismo por el cual el canén de Chaco
interactud con los mesoamericanos septentrionales, necesariamente hay que
abordar el tema adn poco estudiado de sus relaciones con el ineludible inter-
mediario en estas eventuales relaciones: las comunidades hohokam. Y este
asunto de las conexiones entre el universo hohokam y el del canén de Cha-
co seguird siendo muy enigmdtico mientras las innumerables imdgenes que
recubren las paredes rocosas del canén no hayan sido objeto de profundos
estudios. Llama la atencién que en la tan abundante literatura relativa a Chaco
el arte rupestre haya sido desdefiado, mientras que el estudio de la imagen ha
sido decisivo para penetrar en el modo de pensar hohokam y en las ideas que
circularon por medio de los lazos con Mesoamérica.

El devenir del legado teotihuacano:
de Quetzalcoatl a la serpiente emplumada hopi

El antiguo Camino Real de Tierra Adentro tuvo su época de florecimiento du-
rante medio milenio, entre los siglos vir y x11. Luego, tanto en el septentrion

97. Jill E. Neitzel, “The Organization, Function, and Population of Pueblo Bonito”, en Neitzel
(ed.), Pueblo Bonito..., op. cit., p. 149.

98. Frances Joan Mathien, “Artifacts from Pueblo Bonito. One Hundred Years of Interpreta-
tion”, en Neitzel (ed.), Pueblo Bonito. .., op. cit., pp. 127-142.

99. Ibidem, pp. 333-335.



48 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

mesoamericano como en diversas partes del Southwest se sucedieron cambios
que afectaron profundamente las relaciones entre estos dos universos y sobre
los cuales no tendriamos el espacio aqui para detenernos.*°®

En este largo periodo habrian tenido lugar las migraciones desde Palatkwa-
pi, a las cuales se refiere la tradicién oral hopi, y las evidencias concretas de
tales movimientos se habrian de buscar en el septentrién mesoamericano. Atn
son escasos los trabajos arqueoldgicos en este vasto septentridn, por lo que no
podemos dar pruebas contundentes de la veracidad de los hechos y procesos
reportados por la tradicién hopi, pero si tenemos elementos para poder consi-
derarlos altamente probables. Los argumentos son de diversos tipos y se com-
plementan entre si.

El primero es cronolégico. Como vimos, la fuerte expansién en el norte,
efectuada mediante la colonizacién de las tierras duranguenas, y el fortaleci-
miento del puente con los grupos del Southwest se dio efectivamente poco tiem-
po después del final de la gran metrépoli y permanecié durante el largo lapso
en el cual fueron mds intensos los contactos. El puente se desvanece cuando en
el Southwest —la arqueologia ha podido seguir la traza— los grupos fueron
conformando paulatinamente los pueblos hopis actuales. También es cuando el
Camino Real de Tierra Adentro acabé de desintegrarse con el abandono de las
tierras chalchihuitenas y con el desarrollo de lo que serd en el siglo xv1 el camino
de la costa del Pacifico que siguieron las primeras entradas hacia el gran norte.

Ademds, como vimos, una de las caracteristicas de la historia del septen-
trién chalchihuitefio es el papel determinante que desempenaron en este terri-
torio los movimientos migratorios, tan determinante como lo fue en la época
colonial y moderna. En algunas de estas migraciones reconocemos testimonios
inconfundibles de la presencia de personajes portadores del saber astronémico
teotihuacano, que han de haber tenido por tanto un papel relevante en la vida
politica y ritual de esas poblaciones.

De manera similar a la organizacién tradicional hopi con diferenciaciones
y jerarquias basadas esencialmente en las relaciones de parentesco, en el saber
ritual y en la historia de sus migraciones, los asentamientos chalchihuitenos
estdn regidos por una compleja jerarquia de espacios que parecen corresponder
a grupos familiares y rituales, centrados alrededor de los espacios cerrados de

100. Para una sintesis reciente sobre las diversas culturas del Southwest, véase Linda Cordell,
“De las aldeas primitivas a los grandes poblados en el noroeste”, en Braniff (coord.), La Gran
Chichimeca..., op. cit., pp. 155-210.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 49

los patios con sus respectivos altares e imdgenes sagradas en el centro. El plano
de los sitios mayores no refleja entidades integradas sino que aquéllos parecen
haberse conformado por la aglomeracién paulatina de patios familiares. Asi,
en los mds diversos aspectos de la vida cotidiana de estas poblaciones parece
haber permeado una tensién entre la necesidad de unirse y a la vez mantener
la autonomia de los grupos familiares: unirse por razones de seguridad en cir-
cunstancias de gran movilidad territorial y mantenerse claramente diferencia-
dos segun las reglas que regian el ordenamiento social. Esta misma tensién se
ve expresada elocuentemente en la mayoria de los conjuntos rupestres, en los
cuales el tema central es la conjuncién en un mismo sitio de un conglomerado
de escudos similares por su forma, pero sistemdticamente diferenciados por
su decoracién interna. Por su disposicién en los paneles, a menudo por las so-
breposiciones o los trazos que los unen, se alcanza a reconocer, ademds, la volun-
tad de definir las complejas y sutiles jerarquias entre estos marcadores sociales.

La colonizacién de las tierras duranguenas se acompand de una intensa
actividad en arte rupestre marcando los caminos, los santuarios en los cuales
parece haberse reunido la poblacién de un valle o una regién determinada.
A menudo, en los asentamientos mismos quedaron marcadas las rocas con los
motivos inconfundibles de tal o cual grupo, lo que permite reconocer diferen-
ciaciones regionales. Como lo subraya el testimonio de Ferrell H. Secakuku,
por indicaciones de su divinidad Maasawu’, al salir de Palatkwapi los grupos
tenian que dejar las huellas de sus migraciones con los vestigios de sus casas,
de sus tiestos desparramados y de los signos que cada grupo habia de marcar en
las rocas de sus caminos y de sus aldeas.™"

Como es de esperar para una tradicién histérica intimamente ligada a una
jerarquia establecida a partir del orden de llegada de los clanes a los pueblos
hopis, se hace hincapié en los movimientos de sur a norte. Sin embargo, en tes-
timonios como la saga del héroe Tiyo, reportada por Secakuku, se mencionan
movimientos en ambos sentidos. Y efectivamente, en los vestigios arqueolégi-
cos del septentrién duranguefo tenemos evidencias de estos ires y venires. Los
contactos no fueron unidireccionales. Asi lo atestiguan, por ejemplo, elemen-
tos de inconfundible origen en el Southwest, como la representacién del arco
en el arte rupestre o la presencia de las casas en acantilado. Tal podria ser el caso
también de motivos tan caracteristicos como los del flautista, de la mujer con
el peinado de mariposa, de la danza con estas mujeres o de las huellas de oso.

1o1. Secakuku, op. cit., p. 55.



50 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

Pero ;cémo reconocer entre estos grupos, que formaron parte del dmbito
chalchihuitefio, antecedentes de los clanes hopis que conservan la memoria de
un origen en el sur, de la salida de Palatkwapi y luego de un largo peregrinar
antes de llegar a tierras del actual Southwest?

La cultura chalchihuitefa reunié a todas luces grupos de origen y lengua
muy diversos, los que al congregarse en los asentamientos que prosperaron
a lo largo y ancho de un vasto territorio dieron lugar a un continuo proceso
de etnogénesis, probablemente muy similar a lo que ocurrié durante la con-
formacién del septentrién novohispano. En el plano de sitios mayores, como
el de Hervideros, reconocemos partes que podrian corresponder a grupos de
distintas filiaciones. Como hemos mencionado, tenemos elementos para reco-
nocer la intrusién en territorio chalchihuitefo, a finales del siglo v1, de grupos
de origen michoacano que conservaron suficientemente su identidad propia
para poder diferenciar en los materiales hohokam del desierto de Arizona
aportes propios de estos grupos y otros mds genéricamente chalchihuitefios.
Al rastrear el devenir de las poblaciones chalchihuitefias cuando abandonaron
estas tierras nortenas y regresaron a las de sus antepasados, logramos identifi-
carlos con los tolteca-chichimecas cofundadores de Tula que hablaban proba-
blemente nahua y los tarascos de habla purépecha. Pero es muy probable que
la conformacién étnica y lingiiistica del septentrién chalchihuiteno, de modo
similar a lo que fue el septentrién novohispano, haya sido mucho mds com-
pleja desde su origen y a lo largo de su historia.

Los estudiosos hopis reconocen claramente que la conformacién y la iden-
tidad de los clanes han ido cambiando a lo largo de su historia y que la identi-
dad hopi se fue adquiriendo solamente a partir de su instalacién en los pueblos
de las mesas hopis, al final de su largo peregrinar. Asi, por ejemplo, segin la
tradicién, cuando el clan de la Serpiente, en su larga migracién, dejé Toko navi
(Navajo Mountain, Utah) para asentarse en las mesas, fue considerado extrafo
por los otros grupos, con un aspecto fisico y un modo de vida singulares.™>

Por ser del clan de la Serpiente, Ferrell H. Secakuku centré su testimo-
nio no solamente en la historia de su clan sino sobre todo en las creencias y
los rituales, que trajeron consigo al instalarse en las mesas hopis, los cuales
tienen su mdxima expresién en la dramdtica danza de la serpiente que viene
a coronar un largo ceremonial y es probablemente la mds emblemdtica de la
cultura hopi.

102. Secakuku, 0p. cit., p. 19.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO SI

18. Escultura de mecapalero procedente de Loma Alta. Dibujo: Francoise Bagot.

La serpiente emplumada simboliza también por excelencia las antiguas vias,
ese entramado de imdgenes que a lo largo de los siglos crearon profundos lazos
entre Mesoamérica y el Southwest, como portadoras de mitos continuamente
perpetuados y transformados en los rituales. Hace tiempo, Taube ya habia esta-
blecido una comparacién muy sugerente entre la serpiente teotihuacana del Tem-
plo de Quetzalcoatl, emergiendo a través de un espejo de las aguas primordiales,
y los rituales actuales llevados a cabo entre los hopis y los zufis del suroeste de los
Estados Unidos.™3 Al reportar la saga del héroe Tiyo, iniciada en Palatkwapi en
la sociedad religiosa de la Serpiente, Ferrell H. Secakuku ha dejado un conmo-
vedor testimonio de lo que podria haber sido efectivamente el ritual que se de-
sarrollaba en este templo y quizd mds precisamente en el profundo y misterioso
espacio sagrado que se estd descubriendo actualmente debajo de dicho templo.™4

En otra parte, nos hemos detenido sobre el devenir de la imagen de la
serpiente a lo largo del Camino Real de Tierra Adentro.™5 Aqui quisiéramos
finalizar nuestro recorrido frente a dos imdgenes particularmente elocuentes.

103. Karl Taube, “The Teotihuacan Cave of Origin: The Iconography and Architecture of
Emergence Mythology in Mesoamerica and the American Southwest”, Res: Anthropology and
Aesthetics, nim. 12, 1986, pp. 51-82.

104. Excavaciones a cargo del arquedlogo Sergio Gémez.

10s5. Carot y Hers, “Imdgenes de la serpiente a lo largo del antiguo Camino Real de Tierra
Adentro”, en Carlo Bonfiglioli ez al. (eds.), Las vias del noroeste I1I: genealogias, transversalidades y



52 PATRICIA CAROT Y MARIE-ARETI HERS

19. Pintura rupestre en la Cueva del
Manantial, Metates, municipio de
Santa Catarina Tepehuanes, Durango.
Foto: Christophe Barbot. Proyecto

Hervideros, UNAM-IIE.

En la ceremonia de clausura que, como mencionamos, se asocia con la pro-
funda crisis en la regién de Zacapu y la salida de un grupo rumbo al norte, se
depositd en una fosa la escultura de un mecapalero desnudo (fig. 18). Este per-
sonaje es particularmente emblemdtico de esta compleja historia que devela
la conjuncién de la arqueologfa y la tradicién histérica hopi. Un caminante,
probablemente una persona poderosa por su orgulloso porte viril, un cargador
mecapalero que lleva una preciosa carga: una gran olla curiosamente perforada.
Tal como lo reporta la tradicién hopi, ®¢ se trata de la olla que se cargaba en las
migraciones en la cual iba la serpiente sagrada que proveia de lluvia y vida a
los migrantes. Es la olla que Tiyo recibié al final de su iniciacién y de su boda
con la mujer-serpiente en Palatkwapi y que llevé en su camino de regreso hacia
el norte. En ella, cargaba la sagrada Ka'to’ya, la poderosa serpiente de lluvia.™”

Ya en el norte, en una profunda quebrada de la Sierra Madre duranguena,
un pequeno nicho rocoso conserva un testimonio, entre muchos similares, de

convergencias, México, Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Antropolégicas/Instituto de Investigaciones Estéticas, 2011.

106. Polly Schaafsma, “Pottery Metaphors in Pueblo and Mogollon Rock Art”, en Solveig A.
Turpin (ed.), Rock Art and Cultural Processes, San Antonio, Texas, Rock Art Foundation (Special
Publication, 3), 2002, p. 59.

107. Secakuku, op. cit., pp. 28 y 44.



DE TEOTIHUACAN AL CANON DE CHACO 53

la importancia que tuvo para estos grupos que migraron al norte la imagen
de la serpiente de lluvia, tan mesoamericana, pero a la vez tan propia de los
grupos pueblo (fig. 19). A modo de olla, una pequena poza natural recoge el
agua que poco a poco mana del manantial y encima de ella, a lo largo de los
siglos, los sucesivos pobladores acompafaron sus plegarias para la lluvia con
el acto de pintar. Entre las multiples imdgenes sobrepuestas destacan grandes
serpientes ondulantes, con plumas y cuernos; parecen levantarse de la poza y
responder asf a las rogativas. %

* Articulo recibido el 3 de noviembre de 20105 aceptado al 27 de mayo de 2011.



