
ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, NÚM. 94, 2009 93

DEBORAH DOROTINSKY ALPERSTEIN
instituto de investigaciones estéticas, unam

Imagen e imaginarios sociales
Los indios yaqui en la revista Hoy en 

En los últimos cinco años la historia de la fotografía en México se 
ha convertido en un campo sumamente prolífi co. En las investigacio-
nes se han rescatado las imágenes fotográfi cas que desde el siglo xix 

constituyen parte de nuestro caudal histórico fotográfi co. Me refi ero aquí a la 
producción fotográfi ca que ha sido abordada de diversas maneras para atender 
los distintos usos sociales de las imágenes fotográfi cas consideradas documen-
tales, sociales, científi cas o artísticas. Si las vanguardias fotográfi cas de los años 
veinte tuvieron éxito en algo, fue en establecer, en sus relaciones con los mer-
cados de arte y las políticas culturales, la artisticidad de la imagen fotográfi ca. 
Abrieron así un campo fértil para que la fotografía se considerara arte en nues-
tro país, aunque pocos exponentes fueron tomados en cuenta entonces como 
“artistas”. Es a posteriori, en la escritura y revisión de la historia de la fotografía 
en México a partir de los años ochenta, cuando se han diversifi cado los cam-
pos de estudio para dar cuenta de las imágenes documentales (sobre todo del 
fotoperiodismo) y las artísticas, aunque en general se ha tratado la producción 
fotográfi ca privilegiando una perspectiva de “fotografía de autor”.1 Las imá-

1. Véanse por ejemplo Rebeca Monroy, Historias para ver: Enrique Díaz, fotorreportero, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Estéticas/Instituto Na-
cional de Antropología e Historia, 2003, y John Mraz, Nacho López y el fotoperiodismo mexicano 
en los años cincuenta, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes-Instituto Nacional 
de Antropología e Historia/Océano (Alquimia), 1999, cuya versión en inglés incluye varias co-
rrecciones: Nacho López, Mexican Photographer, Minneápolis/Londres, University of Minnesota 
Press (Visible Evidence, 14), 2003.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



94 deborah dorotinsky alperstein

genes que consideraremos en este ensayo pueden inscribirse dentro de este 
esfuerzo por estudiar y comprender las diferentes maneras de ver, y fotografi ar, 
de los fotorreporteros de los años treinta, que comparten el tratamiento del 
autor, pues se concentran en seguir el trabajo de Ismael Casasola.
 Quiero mostrar aquí, a través de un estudio de caso y sin ser exhaustiva, la 
manera en que la fotografía y el texto se imbrican en el artículo “¡Vamos a ver 
al Pascola!”, de Gregorio Ortega, con fotografías de Ismael Casasola, publica-
do por la revista Hoy.2 Pueden analizarse desde la perspectiva de la cultura vi-
sual, como lo ha propuesto W.J. Th omas Mitchell sobre todo en su obra Picture 
Th eory.3 Este artículo sobre la danza yaqui de la pascola, publicado en una de las 
revistas de amplia circulación de los años treinta, nos permite apreciar la forma 
en que texto e imágenes cooperan para construir un imaginario social indigenis-
ta que verán los habitantes capitalinos hacia mediados de 1939. Mi interés es el 
de articular, mediante este ejemplo, algunas diferencias entre los discursos que 
imágenes y textos promovieron sobre el danzante o pascola yaqui como deposi-
tario de las tradiciones milenarias de su grupo étnico, para así conformar uno de 
los fragmentos del entramado simbólico que entendemos como “imaginario so-
cial”.4 Debo aclarar que éste es un ejemplo entre otros de las décadas de los trein-
ta y cuarenta en las revistas de amplia circulación. El contenido de estos artículos 
es de divulgación, a diferencia de los textos académicos que, desde la platafor-
ma de las disciplinas sociales —la etnografía, la antropología y la sociología—, 
también promovieron ciertos modos de ver y conceptuar las culturas indígenas.
 Desde el Renacimiento, la representación visual y textual de los grupos 
humanos no occidentales encontrados por los europeos durante la primera 
expansión colonial formó parte de la construcción de diferentes tejidos sim-
bólicos sobre la diversidad y la otredad. En las pinturas de castas die cio ches-
cas, por ejemplo, y sobre todo a partir del costumbrismo decimonónico en 
la gráfi ca y la pintura, se consolidó en nuestro país la empresa de representar 
visualmente la alteridad: los tipos populares, las clases sociales, los ofi cios, los 
grupos étnicos y las razas. Este tipo de representación respondió a un impulso 

2. Gregorio Ortega, “¡Vamos a ver al Pascola!”, Hoy, vol. X, núm. 130, año 2, 19 de agosto 
de 1939, s.p.

3. W.J. Thomas Mitchell, Picture Theory, Chicago/Londres, University of Chicago Press, 1994.
4. Cfr. Bronislaw Baczko, Los imaginarios sociales. Memorias y esperanzas colectivas, Buenos Aires, 

Nueva Visión, 1991, pp. 11-53, y Benedict Anderson, Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre 
el origen y la difusión del nacionalismo, México, Fondo de Cultura Económica, 1993. Agradezco 
a Itzel Rodríguez Mortellaro que me recomendara y prestara estos libros.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  95

de clasifi car a la sociedad en categorías cada vez más variadas, pero dependien-
tes de un concepto de normalidad y moralidad al cual sólo la elite pertenecía. 
En el siglo xix, las nacientes ciencias del hombre —antropología, etnografía y 
sociología—, ocupadas en constituir sus objetos de estudio y escrutinio desde 
el privilegiado lugar que su discurso científi co les proporcionaba, contribu-
yeron de suyo a consolidar formas particulares de visualizar y conceptuar las 
culturas indias. Sin embargo, la literatura, la pintura, la gráfi ca y la escultura 
no se quedaron atrás y promovieron también ciertas imágenes de lo indio.5
 Debe hacerse notar que desde las postrimerías del siglo xix había precurso-
ras mexicanas de revistas de gran formato como El Mundo Ilustrado, por ejem-
plo. Con el tránsito al siglo xx, en nuestro país se registró, al igual que en otras 
partes del mundo, un auge en la producción de revistas ilustradas encargadas, 
por medios multirreproductibles, de diseminar cada vez con mayor fl uidez las 
imágenes de los diferentes ámbitos de la vida nacional.6 Muchos diarios y pu-
blicaciones periódicas sufrieron durante los años de la gesta revolucionaria la 
carencia del papel y la falta de recursos, sumando a sus limitaciones las que 
la prensa plana imponía en la reproducción de las fotografías. Con la llegada 
de la prensa rotativa, la inclusión de fotografías se hizo más factible y ya en la 
década de los años treinta irrumpió espectacularmente en los medios impre-

5. En la literatura de corte indigenista escrita en las décadas de los años treinta y cuarenta del 
siglo xx, tenemos varios ejemplos; véase Sylvia Bigas Torres, La narrativa indigenista mexicana 
del siglo XX, Guadalajara/Puerto Rico, Universidad de Guadalajara/Universidad de Puerto Rico, 
1990. En cuanto a la pintura desde el xix, véase Juana Gutiérrez Haces, “Etnografía y costumbrismo 
en las imágenes de los viajeros”, en Elías Trabulse et al., Viajeros europeos del siglo XIX en México, 
México, Fomento Cultural Banamex, 1996, pp. 159-181. Sobre ejemplos en la gráfica, véase Antonio 
Saborit, “Tipos y costumbres. Artes del callejero amor”, en Eloísa Uribe et al., Nación de imágenes. 
La litografía mexicana del siglo XIX, México, Instituto Nacional de Bellas Artes-Museo Nacional 
de Arte, 1994, pp. 56-69, y, sobre todo, María Esther Pérez Salas, Costumbrismo y litografía en 
México: un nuevo modo de ver, México, Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto 
de Investigaciones Estéticas, 2005. Sobre la escultura puede consultarse Fausto Ramírez et al., 
Catálogo comentado del acervo del Museo Nacional de Arte. Escultura. Siglo XIX, México, Instituto 
Nacional de Bellas Artes-Museo Nacional de Arte/Universidad Nacional Autónoma de México-
Instituto de Investigaciones Estéticas, 2000, t. I, y 2001, t. II.

6. El Mundo Ilustrado, fundado en 1894, fue precursor en el uso del “medio tono” para im-
primir fotografías en sus páginas. Al importarse maquinaria europea para realizar rotograbados, 
las revistas y los libros ilustrados con fotografías se multiplicaron a partir de finales de los años 
veinte. Cfr. Rebeca Monroy, “Enrique Díaz y fotografías de actualidad (de la nota gráfica al fo-
toensayo)”, Historia Mexicana, El Colegio de México, vol. XLVIII, núm. 2, octubre-diciembre 
de 1998, pp. 379-380 y 385. 

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



96 deborah dorotinsky alperstein

sos. El lanzamiento de la revista Life en Estados Unidos (1936), en el formato 
que se conoce como tabloide (27.94 × 43.18 cm), causó profundo efecto en los 
medios impresos del país y alentó el surgimiento de las revistas superilustradas 
con fotografías.7
 En los años treinta y desde Europa, Walter Benjamin se preguntó acerca 
de los cambios que la fotografía, el cine y las bandas sonoras acarrearían a la 
estética tradicional.8 Según Benjamin, en las imágenes multirreproductibles, 
la efi cacia expositiva de la imagen empezaba a eclipsar su valor cultural. Ben-
jamin señaló, inadvertidamente, uno de los giros que más adelante darían los 
estudios en la historia del arte: de la creación de la obra como objeto contem-
plable a la recepción de ella.

Cuadro-texto e historia

El pensamiento sobre la interconexión entre el lenguaje escrito y la imagen 
en un cuadro es uno de los temas recurrentes en la historia del arte actual.9 
Donald Preziosi, por ejemplo, se refi ere a ella como el ejercicio de “hacer legi-
ble lo visible”.10 Una de las vertientes de desarrollo de esa relación se aprecia 
desde la Antigüedad en el género literario de la descripción conocido como 
ekphrasis. En su acepción actual, se entiende como la descripción tan vívida de 

7. Entre las revistas ilustradas de las décadas de los años treinta y cuarenta, destacan la del 
tabasqueño Félix F. Palavicini, Todo (1933-1937); de sus paisanos los primos Regino Hernández 
Llergo y José Pagés Llergo, Hoy (“La revista supergráfica”, 1937), Rotofoto (1938), Mañana (1943) 
y Siempre! (1953). Cfr. Rebeca Monroy, “Del olor de la pólvora a la luz de los rascacielos: tres 
décadas de fotoperiodismo mexicano”, en Esther Acevedo (coord.), Hacia otra historia del arte en 
México. La fabricación del arte nacional a debate (1920-1950), México, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, 2002, pp. 180-181.

8. Walter Benjamin, “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica”, en Discursos 
interrumpidos I, Madrid, Taurus (Serie Ensayistas, 91), 1973.

9. El término “imagen” es demasiado abstracto, ya que alude tanto a las figuras que formamos 
en nuestra mente como a las que vemos con nuestros ojos y a las construidas en un texto. En 
castellano podría emplearse el término “cuadro”, que es el equivalente más cercano a lo que la 
palabra picture designa en inglés. Por desgracia, cuando usamos “cuadro”, casi siempre nos viene 
a la mente una obra pictórica, lo cual limita la acepción general que picture tiene en inglés, que 
incluye de manera más generosa tanto a las pinturas como a las fotografías. Ésta no es una discusión 
ociosa para la cultura visual que trabaja con una amplia gama de objetos visuales; sin embargo, 
por ahora, a falta de un término más preciso, seguiré utilizando “imagen”.

10. Donald Preziosi (ed.), The Art of Art History, Oxford University Press, 1998.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  97

un episodio o un acontecimiento que éste parecería ocurrir realmente frente a 
nuestros ojos.11 Esto respondería, grosso modo, a una de las formas tradiciona-
les de articular verbal y textualmente, sobre una obra pictórica, un contenido 
literario que en la actualidad es objeto de un proceso de revaloración (tal vez 
de franco rescate) en el pensamiento autocrítico del historiador de arte. Otra 
ruta relacionada con la primera se conoció desde el Renacimiento como la 
teoría de las artes hermanas y parece haberse originado con un malentendido 
del símil de Horacio ut pictura poesis (como la pintura, así la poesía).12 Lo que 
quiero destacar es que, desde la tradición de la Historia del Arte, ha quedado 
claro que palabras y cuadros sostienen fuertes lazos entre sí.
 El poeta y crítico de arte Octavio Paz relata que a la fotografía le debía una 
de sus primeras experiencias artísticas: cuando era un joven de apenas 16 años, 
tenía en la revista Contemporáneos una de sus lecturas favoritas, pues a él y sus 
compañeros los llenaba a la vez de estupor y curiosidad mediante los textos, no 
siempre comprendidos, de Valéry, Perse, Borges, Neruda o Villaurrutia. Relata 
Paz que un día, al hojear el número 33 (febrero de 1931), se topó con tres foto-
grafías de Manuel Álvarez Bravo que le provocaron una turbación extraña:

aquellas fotos eran enigmas en blanco y negro, callados pero elocuentes: sin decir-
lo, aludían a otras realidades y, sin mostrarlas, evocaban a otras imágenes. Cada 
imagen convocaba, e incluso producía, otra imagen. Así, las fotos de Álvarez Bravo 
fueron una suerte de ilustración o confirmación visual de la experiencia verbal a la 
que me enfrentaba diariamente en mis lecturas de los poetas modernos: la imagen 
poética es siempre doble o triple. Cada frase, al decir lo que dice, dice otra cosa. La 
fotografía es un arte poético porque, al mostrarnos esto, alude o presenta aquello. 
Comunicación continua entre lo explícito y lo implícito, lo ya visto y lo no visto. 
El dominio propio de la fotografía, como arte, no es distinto al de la poesía: lo 
impalpable y lo imaginario.13

11. Michael Baxandall, Modelos de intención. Sobre la explicación histórica de los cuadros, Madrid, 
Hermann Blume, 1989; Svetlana Alpers, “Ekphrasis and Aesthetic attitude in Vasari’s Lives”, 
Journal of the Warburg and Courtland Institutes, núm. 23, 1960, pp. 190-215.

12. Rensselaer W. Lee, Ut pictura poesis. La teoría humanística de la pintura, Madrid, Cátedra, 
1982, pp. 13-17.

13. Octavio Paz, “Instante y revelación: Manuel Álvarez Bravo”, en Paz, Obras completas, Los 
privilegios de la vista II: Arte de México, México, Fondo de Cultura Económica (Círculo de Lecto-
res), 2003, p. 315. Este texto apareció originalmente como prólogo del libro Instante y revelación 

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



98 deborah dorotinsky alperstein

Paz propone así una versión de la tradición del ut pictura poesis, extendida 
a la fotografía artística. El lazo aquí entre la poesía y la fotografía es curioso: las 
fotografías de Álvarez Bravo se le presentaron a Paz como “una suerte de ilus-
tración o confi rmación visual de la experiencia verbal”. Ilustración o con-
fi rmación el puente que tiende Paz entre la imagen y la letra es uno de esos 
puentes fl exibles, de cuerdas y maderas que se mecen con el viento y provocan 
vértigo al que los cruza, y no la estructura sólida y fi rme de alguna de esas im-
presionantes obras de ingeniería que atravesamos en la Carretera del Sol. Idíli-
ca y hermosa relación la que nos plantea el poeta, aunque no siempre fi rme, si 
pensamos en la rivalidad que nació, desde el Renacimiento, entre la poesía y la 
pintura por el monopolio en la representación del mundo. El “Parangón” en 
el Tratado de la pintura de Leonardo da Vinci es un excelente ejemplo de esta 
contienda llevada al extremo para lograr que se reconociera a la pintura como 
arte liberal, como la música o la poesía.14

 En términos generales, al historiar el problema de la relación cuadro-tex-
to nos percatamos de que uno de sus puntos nodales lo constituye la lucha 
por monopolizar el derecho incuestionable a representar el mundo. Desde la 
perspectiva lingüística, la obra de arte se ha defi nido como una representa-
ción semiótica, es decir, un sistema de signos que rompe con la concepción 
tradicional del arte en términos de mímesis. Sin embargo, algunos autores, 
como Gombrich, por ejemplo, distinguieron entre signos naturales y signos 
convencionales para argumentar que el signo visual, siendo natural, hacía a las 
imágenes superiores a los signos lingüísticos.15

 La cultura visual ofrece una puerta de salida de este estrecho laberinto 
—habrá que cuidarse de que no se trate de una puerta falsa—, al plantear 
que hay textos pictóricos y cuadros textuales. Es decir, hay una relación entre 
las palabras y los cuadros y, aunque muchas veces parecen estar en los polos 
opuestos de un espectro de sentido, a menudo coexisten y colaboran en un 
campo donde generan tensiones que infl uyen en la tarea de construir un dis-

(treinta poemas de Octavio Paz y sesenta fotografías de Manuel Álvarez Bravo), México, 1982, y 
luego con el mismo título en Sombras de obras, Barcelona, Seix Barral, 1983.

14. Leonardo da Vinci, “Parangón”, en Tratado de la pintura, México, Ramón Llaca, 1996, 
pp. 25-86 [primera ed. 1651].

15. Cfr. las ideas de Mitchell sobre la oposición naturaleza-convención en el trabajo de Gom-
brich, en W.J. Thomas Mitchell, Iconology: Image, Text, Ideology, Chicago/Londres, University 
of Chicago Press, 1986, pp. 76-94.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  99

curso.16 Es tal asunto de colaboración el que va a interesarnos más en nuestro 
análisis del fotoperiodismo.
 Para teóricos estadounidenses como Mitchell, que promueven la perspec-
tiva de la cultura visual, la imagen es un término, pero también un dispositivo 
que nos sirve para pensar el mundo: el de las representaciones en particular.17 
En Iconology: Image, Text, Ideology, Mitchell realiza un acercamiento al tema 
de la tensa relación entre las imágenes, los textos y la ideología, y propone una 
tipología de las primeras y de las disciplinas con que se relacionan. En la prác-
tica, es decir, en la manera en que se utilizan, las imágenes pueden acomodarse 
en una relación que va de lo visual hasta lo verbal. El esquema que plantea 
Mitchell sirve básicamente para introducir la idea de que son dos los tipos de 
imágenes que se encuentran en polos opuestos: las gráfi cas (objetos materiales 
como cuadros, estatuas, diseño gráfi co e industrial, caricaturas, fotografías, 
entre otros) y las verbales y escritas. Este investigador cuestiona la concep-
ción aristotélica según la cual los seres humanos pensamos en imágenes,18 y 
concluye que ella no puede ser cierta, ya que de hecho lo hacemos de modo 
multisensorial, mezclando el tacto, el olfato, el oído, el gusto y la vista. De este 
modo, Mitchell sustituye el argumento aristotélico que opone lo sensible a lo 
inteligible (fenómenos de la sensación o aisthesis versus fenómenos del intelec-
to o noesis), por una contraposición entre las formas visuales y los conceptos 
lingüísticos.19 La postura adoptada por este profesor de la Universidad de 

16. Mitchell, Picture Theory, op. cit.
17. Mitchell, Iconology…, op. cit., p. 11.
18. En el Tratado de la memoria y la reminiscencia, Aristóteles aclara que la memoria no se 

confunde ni con la sensación ni con la concepción intelectual, y que sólo los animales que poseen 
percepción del tiempo tienen memoria. A esto agrega: “Ya hemos hablado anteriormente de la 
imaginación en el Tratado del alma, donde hemos dicho que no se puede pensar sin imágenes 
[…] Evidentemente debe creerse que la impresión que se produce en el alma como resultado de 
la sensación y en esta parte del cuerpo que percibe la sensación, es análoga a una especie de pintu-
ra, y que la percepción de esta impresión constituye precisamente lo que se llama memoria” (las 
cursivas son mías). Aristóteles, “Tratado de la memoria y la reminiscencia”, en Obras completas, 
Buenos Aires, Bibliográfica Omega, 1967, t. III, cap. I, pp. 93-95.

19. Aristóteles no niega la posibilidad de que la percepción sensorial sea simultánea, es decir, 
que se produzca merced a más de uno de los sentidos. Cfr. Aristóteles, “Conclusión de la teoría 
de la sensibilidad”, en “Plan general del tratado del alma”, en Tratado del alma, ibidem, t. II, lib. 
III, p. 424. Lo que sí aclara más adelante es que “Es preciso distinguir con cuidado la imaginación 
de la sensación y del pensamiento intelectual. Es cierto que la imaginación no se produce sin la 
sensación, y que sin ella tampoco es posible la concepción a la inteligencia; pero la concepción y 
el pensamiento no se confunden”, p. 427. 

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



100 deborah dorotinsky alperstein

Chicago bien puede considerarse vinculada con el giro lingüístico impulsado 
por varias disciplinas humanísticas y sociales en Estados Unidos hacia 1980.20

 En un libro posterior, Picture Th eory, Mitchell vuelve a formular muchas 
de las preguntas que se hizo en Iconology…, pero ahora de una manera más 
pragmática, llena de ejemplos y escrita de forma didáctica. El autor se in-
terroga: ¿qué es un cuadro?, y descubre, al intentar responder, que no pue-
de hacerlo sin extenderse a los textos, en particular a las diversas maneras 
en que los textos actúan como cuadros o “incorporan” prácticas pictóricas 
(y cómo los cuadros incorporan prácticas textuales). Por ello, desiste de su em-
peño de oponer lo visual y lo lingüístico para considerar la interacción entre 
imágenes visuales y textuales. En el centro de la diferencia entre el texto y el 
cuadro se encuentra una “heterología” de la representación, pero no una di-
cotomía polarizada entre uno y otro modos de representar. Ambos medios de 
construcción-representación, explica el autor, compiten por mantener cierto 
grado de poder o predominio en los sistemas de representación del mundo.21

 En el capítulo cuarto de ese libro, dedicado al fotoensayo, Mitchell logra 
mostrar de manera clara, y muy concreta, cómo el texto y la imagen fotográ-
fi ca se imbrican en la representación del mundo. Estas dos partes que confor-
man el fotoensayo a veces cooperan, a veces se resisten una a la otra, a veces 
son independientes y evocan en el receptor emociones encontradas y antagó-
nicas, pero, cuando actúan en conjunto, una fotografía y un texto —como en 
los ejemplos que evoca: las fotografías del libro La cámara lúcida, de Roland 
Barthes, con que se crea la impresión de un laberinto, o las de Jean Mohr y los 
textos de Edward Said sobre líderes palestinos en el exilio— muestran en su 
colaboración la lucha que uno y otro medio libran por el poder en cuanto a la 
representación contemporánea de la realidad. El fotoensayo es para Mitchell el 
espacio privilegiado donde podemos apreciar que “la relación de la fotografía 
y el lenguaje es un sitio capital de lucha por el poder y la valoración en las 
representaciones contemporáneas de la realidad; es el lugar en el que imáge-
nes y palabras encuentran y pierden su conciencia, su estética, su identidad 

20. Éste puede considerarse un segundo giro lingüístico, posterior al que siguió a los trabajos 
de Saussure en la primera mitad del siglo xx. Algunos autores lo identifican como un fuerte 
coqueteo de los intelectuales estadounidenses con el estructuralismo francés y luego con el pos es-
truc tu ra lis mo y la deconstrucción derrideana.

21. Esta lucha de poder puede resumirse en las posturas contemporáneas de iconofílicos contra 
iconofóbicos.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  101

ética”.22 En estos encuentros necesarios entre fotografía y palabras dentro del 
fotoensayo y el fotorreportaje, encontramos el espacio de la dramatización de 
las preguntas sobre la identidad, la ética y la estética. Quizá las palabras de Mit-
chell no tendrían tanta relevancia si no fuera porque de hecho una de las rutas 
más transitadas de la historia de la fotografía en nuestro país es justamente la 
del análisis de la fotografía de prensa y la de la utilidad de relacionar textos 
y fotografías —o textos y grabados en siglos anteriores al advenimiento de la 
fotografía— para constituir, reportar, construir y controlar la identidad de 
clase, de género o la política. El ensayo fotográfi co es para este autor una dra-
matización de tales tensiones y el tropos desde el cual surge una forma mixta, 
un arte compuesto (composite art). La fragmentación, los pedazos de los que se 
componen fotorreportaje y fotoensayo remiten además a la importancia que la 
serie fotográfi ca tiene en la articulación de una estructura narrativa.23

 La fotografía ocupa un lugar singular en las discusiones sobre esta relación 
cuadro-texto o imagen-texto, en virtud de su supuesta característica mimética 
y el alto valor documental que de ella se deriva. Hoy día se considera la foto-
grafía más bien como una construcción donde los encuadres, la toma desde 
un punto de vista, los ángulos y los cortes temporales (eso que Henri Cartier-
Bresson llamó “el instante decisivo”) se entienden como parte de una sintaxis: 
sistemas organizados de signos que forman parte de diferentes estrategias de 

22. Mitchell, “The Photographic Essay: Four Case Studies”, en Picture Theory, op. cit., p. 281 
(“The relation of photography and language is a principal site of struggle for value and power 
in contemporary representations of reality; it is the place where images and words find and lose 
their conscience, their aesthetic and ethical identity” ).

23. Tanto John Mraz como Rebeca Monroy dedican espacio en sus trabajos a la clasificación 
de las notas que aparecieron en las revistas ilustradas, sobre todo con el fin de señalar las diferen-
cias y establecer ciertas tipologías. Monroy diferencia la nota gráfica (con una sola imagen) del 
fotoensayo y el fotorreportaje; Mraz a estos dos últimos. La clasificación no es del todo ociosa. 
El fotorreportaje se caracteriza por ofrecer datos de carácter informativo, como los relativos a un 
acontecimiento o noticia de ocasión; quien lo escribe y el fotógrafo que aporta las imágenes son en 
general dos personas diferentes. El fotoensayo, salvo algunas excepciones, brinda una perspectiva 
más bien “autoral”, pues la redacción del texto y la selección de la secuencia fotográfica son obra 
del fotógrafo mismo, como es el caso de Nacho López, uno de los más destacados fotoensayistas 
de México. Lo anterior pone de relieve que el fotoensayo trata un hecho cotidiano, que narra 
y construye mediante textos y fotografías. Esto lleva a pensar que una de las maneras en que se 
pudo conocer el mundo de los años treinta y cuarenta del siglo xx, y en que aún se conoce ahora, 
la constituyen esos fotoensayos y fotorreportajes que no sólo construyen imaginarios, sino que 
desde el siglo xx son modos de ver en sí.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



102 deborah dorotinsky alperstein

signifi cación, una sintaxis que se ve cruzada por el bagaje cultural de quien 
opera la cámara, comisiona las imágenes, etcétera.
 Estos signos fotográfi cos, que en sí contienen información de corte históri-
co —quién estaba con quién en un lugar determinado, cómo se vestía la gente 
de las diferentes clases sociales, cómo se veían los gobernantes—, además han 
sido abordados e interpretados para construir discursos históricos, por lo que 
son susceptibles de un análisis historiográfi co.24 Las fotografías aisladas pue-
den o no impulsar un discurso histórico, según nuestra interpretación de los 
signos como contenedores o no de cierta narrativa. Lo que es cierto, como 
afi rma John Berger, es que la imagen fotográfi ca plantea “otra manera de con-
tar”, distinta a la de un texto escrito.25 Puede considerarse que cuando aparece 
acompañada de un texto y, más aún, cuando se la encuentra impresa en una 
revista dentro de una serie o secuencia, entonces el conjunto fotografía-texto 
propone un muy peculiar discurso histórico: la secuencia fotográfi ca adquie-
re una duración en el tiempo análoga al decurso narrativo del texto escrito. 
Estas secuencias o series pueden aparecer también dentro de álbumes foto-
gráfi cos donde en ocasiones se crean sistemas de equivalencias, de atracción 
o de repulsión entre las imágenes.26 Incluso los investigadores pueden armar 
las secuencias y las series con que se puede proponer un determinado discurso 
llamado histórico. Los discursos fotográfi cos de las revistas también adoptan 
las estrategias dramáticas cinematográfi cas, convirtiendo así al fotorreportaje 
y al fotoensayo en una suerte de películas congeladas.
 Si la fotografía aislada contiene un discurso histórico, lo propone, lo cons-
truye, el problema radica en encontrar la manera de “hacer hablar a la imagen”, 
lo que posiblemente se ha logrado mediante pies de foto, expedientes, cartas, 

24. De acuerdo con Charles Sanders Peirce, el signo fotográfico puede considerarse indicial, 
icónico o simbólico. Cfr. Phillipe Dubois, El acto fotográfico. De la representación a la recepción, 
Barcelona/Buenos Aires/México, Paidós (Comunicación, 20), 1986.

25. John Berger y Jean Mohr, Otra manera de contar, Murcia, Mestizo (Palabras de Arte, 3), 
1997 (ed. original en inglés, 1982). Berger insiste en que las fotografías en secuencia no generan una 
narrativa estricta, sino más bien un “montaje de atracciones”, donde las imágenes se conectan en 
doble sentido (hacia la que antecede y también a la que le sigue), y por ello no operan de igual modo 
que la narración escrita, cuya progresión va “hacia delante” (pp. 288-289). Consideradas en una 
interrelación “multidireccional”, las fotografías remiten no al contexto “temporal” original en que 
se tomaron —eso sería imposible—, sino a un contexto de experiencia. Habría que ponderar con 
mayor detenimiento si en la fotodocumentación hay o no una suerte de diégesis cinematográfica.

26. Deborah Poole, Vision, Race and Modernity; A Visual Economy of the Andean Image World, 
Princeton University Press, 1997, pp. 107-141.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  103

interpretaciones escritas y exposiciones museísticas, por lo que podemos plan-
tear la posibilidad de que sea susceptible de un análisis historiográfi co. Sin em-
bargo, los mismos modos fotográfi cos de ver —ciertas preferencias puramente 
fotográfi cas, como los encuadres, los géneros (paisaje, retrato, entre otros), los 
tipos de lentes, focos, soportes y técnicas de impresión—, por ser elecciones 
que signifi can, resultan en sí susceptibles de un acercamiento historiográfi co.
 El historiador del arte sabe, está consciente de que su interpretación de la 
imagen se ancla no sólo en su conocimiento de las fuentes iconográfi cas, sino 
en la existencia de documentación escrita relativa al periodo en que se produce 
la obra.27 Estas fuentes se complementan para reconstruir la manera específi ca 
de ver el mundo de una sociedad o cultura, los “modos de ver” en un momento 
histórico concreto.28

“¡Vamos a ver al Pascola!”

El artículo que nos ocupa apareció publicado en la revista Hoy en agosto de 
1939,29 con texto de Gregorio Ortega y fotografías de Ismael Casasola.30 A tra-
vés de los artículos de temática indigenista que aparecieron en esta revista, más 
que con los de corte científi co publicados en los Anales del Museo Nacional o la 
Revista Mexicana de Sociología, podemos comprender una “mirada divulgado-
ra” de la diversidad étnica del país. Fueron las revistas ilustradas las encargadas 
de conformar y difundir ciertos imaginarios sociales que tuvieron mayor re-
cepción entre la gente y, por tanto, suponemos que contribuyeron en ma yor 
grado a consolidar estereotipos y actitudes frente a la población india en la 
década de los cuarenta.31 La relevancia histórica e historiográfi ca de este tipo 

27. Erwin Panofsky, Estudios sobre iconología, Madrid, Alianza, 1972.
28. Cfr. Peter Burke, “El testimonio de las imágenes”, en Visto y no visto. El uso de la imagen 

como documento histórico, Barcelona, Crítica, 2001, pp. 11-24.
29. Ortega, op. cit.
30. Formado en las filas de Hoy, el periodista Gregorio Ortega se convirtió en director de la 

revista América. Cfr. Monroy, “Del olor de la pólvora…”, op. cit., p. 180. Según el periodista 
Edmundo Valadés, jefe de redacción de la revista Hoy, entrevistado por Monroy, el grupo de 
“Fotografías de actualidad” de Díaz, Zendejas y Delgado, así como Ismael Casasola, constituía 
la planta de fotógrafos de Hoy. Cfr. Monroy, “Enrique Díaz y…”, op. cit., p. 401.

31. Con un costo de 60 centavos, Hoy tenía como director general a Regino Hernández Ller-
go, como administrador a Jacobo Martínez Llergo, como jefe de redacción a Edmundo Valadés, 
como secretario de redacción a René Tirado Fuentes y como jefe de publicidad al que fue “as de 
los anuncios” en El Nacional, Edmundo Arrache. Se decía que en la casa donde se encontraba la 

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



104 deborah dorotinsky alperstein

de refl exiones sobre la consolidación de entramados simbólicos radica no sola-
mente en la comprensión de estos fragmentos del pasado, sino en que la histo-
ricidad de los discursos nos lleva a refl exionar de igual modo sobre el lugar de 
las imágenes de ayer en los imaginarios indigenistas de nuestros días.
 Los yaquis, al igual que los mayos, seris y otros grupos indios del nor-
te del país, particularmente los nómadas o seminómadas, fueron parte de la 
familia de grupos indios “bravos”, es decir, los que se defendían y resistían 
los esfuerzos civilizadores: atacaban a los pueblos, robaban mujeres y ganado, 
eran cazadores feroces y muy dignos. Este estereotipo cristalizado en el siglo 
xix, y sobre todo durante la guerra yaqui del Porfi riato, no dejó de promo-
verse en el siglo xx.32 Otras fuentes consultadas para terminar de fi gurar tal 
imaginario social sobre el danzante yaqui, lo más contemporáneas posibles 
a la nota ilustrada, muestran que el estereotipo pervive. Lo encontramos en la 
narrativa de la época, como por ejemplo en el cuento corto “La triste historia 
del ‘pascola’ Cenobio”, de Francisco Rojas González. Ahí, el escritor pinta al 
lector un personaje similar al que construye el periodista en el artículo que 
trataremos. En ese relato, Rojas González narra en un tono casi tragicómico 
el destino del joven danzante Cenobio Tanori, quien, al no poder mantenerse 
con las fl acas recompensas obtenidas por su arte, se alquila como guía de un 
gambusino blanco, transgrediendo así las normas tácitas de la comunidad en 
lo tocante a la relación con los fuereños. Trabajar para el yori resulta un grave 
atentado contra la dignidad de la tribu y Cenobio provoca el rechazo de los 
viejos. Mirando a través del prisma que su entrenamiento como sociólogo le 
proporciona, el escritor jalisciense logra plasmar el proceso de ensanchamien-
to de la brecha generacional dentro de la comunidad. Los que muestran su 
desprecio son los ancianos, condensados en el personaje colectivo de Miguel 
Tojíncola. Éste, borracho, confronta a Cenobio, lo insulta y le escupe en la 
cara, motivo por el cual Cenobio lo apuñala y mata, acto que simbólicamente 
puede signifi car un atentado en contra de la tradición y los viejos valores, o 
incluso un aniquilamiento de ellos. El destino del joven pascola queda en ma-

redacción “había fantasmas”, en particular el del general Sóstenes Rocha. Así lo describe Ortega 
en el número del segundo aniversario de Hoy, del 4 de marzo de 1939.

32. Cfr. Héctor Cuauhtémoc Hernández Silva, Insurgencia y autonomía de los pueblos yaquis: 
1821-1910, México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social/
Instituto Nacional Indigenista, 1996, y Cécile Gouy-Gilbert, Una resistencia india. Los yaquis, 
México, Instituto Nacional Indigenista/Centre d’Études Mexicaines et Centraméricaines (Serie 
de Antropología Social, 71), 1985.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  105

nos de las autoridades tradicionales y la multitud enardecida que clama por su 
muerte. Sin embargo, el derecho consuetudinario actúa en favor de la anciana 
viuda de Tojíncola y sus nueve hijos, y el consejo dicta que el pascola deberá 
casarse con ella y cuidar de su prole. La tradición y la costumbre plasmadas en 
las líneas de Rojas González actúan para proteger a los desvalidos, y a la vez 
desencadenan toda la fuerza trágica del relato. Así termina el hermoso pascola 
“de torso hercúleo”, por el que suspiraban las jovencitas de la tribu: ha perdido 
sus bríos estereotípicos y camina “con la cabeza gacha, arrastrando sus pies, 
ridículo como un títere”.33 
 En la etnografía, contamos con varios ejemplos que tratan las característi-
cas culturales del grupo yaqui. En 1936 apareció Studies of the Yaqui Indians of 
Sonora, Mexico, editado por William Curry Holden, en el cual se nos ofrece 
un apartado especial dedicado a las fi estas fúnebres y las danzas.34 En 1940, 
Alfonso Fabila publicó Las tribus yaquis de Sonora…, editado por el Depar-
tamento de Asuntos Indígenas con motivo del Primer Congreso Indigenista 
Interamericano.35 Edward H. Spicer, quien se convertiría con los años en el 
etnólogo especialista de la mencionada etnia, publicó ese mismo año “Th e Ya-
qui Indians of Arizona”.36 Desde las fi las del Instituto de Investigaciones So-
ciales de la Universidad Nacional Autónoma de México, Luis Arturo González 
Bonilla escribió el artículo “Los yaquis”, que apareció en la Revista Mexicana 
de Sociología ilustrado con fotografías del archivo “México Indígena” de dicho 

33. Francisco Rojas González, “La triste historia del ‘pascola’ Cenobio”, en Cuentos completos, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1996, p. 368. Este relato forma parte de la colección 
póstuma El diosero, publicada en 1952, aunque seguramente escrita durante los años cuarenta. 

34. Mismo que también apareció publicado como artículo en William Curry Holden et al., 
“Studies of the Yaqui Indians of Sonora, Mexico”, Texas Technological College Bulletin, vol. XII, 
núm. 1, enero de 1936. Esta expedición partió en 1934. Los doctores C.J. Warner (jefe de personal 
del West Texas Hospital) y Richard Arthur Studhalter (profesor de biología del Texas Technological 
College) tomaron cerca de 600 fotografías y filmaron 1200 pies de película.

35. Alfonso Fabila, Las tribus yaquis de Sonora. Su cultura y anhelada autodeterminación, México, 
Departamento de Asuntos Indígenas, 1940. Fabila fue enviado por la Secretaría de Educación 
Pública (sep) a realizar un estudio sobre el sistema escolar de las tribus yaquis de Sonora, pero 
como el material recolectado excedió las necesidades del informe, Fabila lo reunió en el libro, 
además de presentar el informe escolar. Esta obra también se ilustra con fotografías que pueden 
consultarse en el fondo que lleva el nombre de Fabila en el Archivo Etnográfico y Audiovisual 
del antiguo Instituto Nacional Indigenista, hoy Fototeca Nacho López de la Comisión Nacional 
para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas.

36. Edward H. Spicer, “The Yaqui Indians of Arizona”, Kiva, vol. 5, 1940, pp. 21-24.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



106 deborah dorotinsky alperstein

instituto.37 Este último texto se divide en apartados, por ejemplo historia, cla-
sifi cación lingüística, localización geográfi ca, matrimonio, ceremonias, danzas 
y patología, e incluye un curioso apartado sobre relaciones sexuales.38 El ensayo 
de González Bonilla empieza reforzando el estereotipo nómada y guerrero del 
yaqui: “La región habitada por los viejos yaquis es difícil de precisar, en razón 
de que esta tribu vivía dispersa en una amplia zona montañosa, inaccesible, 
dada la conocida agresividad y fi ereza de estos indios”.39 Las fotografías que lo 
ilustran muestran primero el “tipo” físico de hombres, mujeres y niños, con 
tomas de frente y de perfi l, fondos neutros y un primer plano americano muy 
cerrado, y en ocasiones de cuerpo entero. Hay también una fotografía de una 
pareja de músicos (violinista y arpista) y una casa-habitación que incluye dos 
planos: una elevación de la vivienda y una planta de ella. Por su parte, Carlos 
Basauri, en La población indígena de México, también incluye una síntesis mo-
nográfi ca de este grupo y dedica un apartado especial a las danzas.40 Basauri no 
se refi ere en particular al danzante ni caracteriza de modo preciso a los hom-
bres yaquis. Las fotografías que acompañan a los textos etnográfi cos en los años 
cuarenta son retratos de frente y de perfi l, donde se intenta resaltar las carac-
terísticas fi sonómicas y no dar cuenta, visualmente, de una práctica cultural. 

 “Un hombre alto y fuerte…”

El propósito del reportaje de la revista Hoy es el de relatar la asistencia, casi 
fortuita, del periodista y el fotógrafo a una velación en el valle del Mayo donde 
presenciaron una danza “pascola”. El texto es ambiguo y muy confuso respecto 
al grupo étnico en medio del cual se encuentran los dos enviados de la revista; 
a veces afi rman estar entre los indios yaquis, y otras entre los mayos.41 Carlos 

37. Luis Arturo González Bonilla, “Los yaquis”, Revista Mexicana de Sociología, vol. 2, núm. 
1, enero-marzo de 1940, pp. 57-88.

38. Según González Bonilla, el cuadro de danzas de los yaquis recibe el nombre de pascola y se 
acostumbra en las fiestas religiosas y en ocasión de la muerte de algún miembro de la tribu. Las danzas 
más conocidas son la pascola, el venado y el coyote. González Bonilla, op. cit., pp. 69-70.

39. Ibidem, p. 57.
40. Carlos Basauri, “Los yaquis”, en La población indígena de México, 2ª ed., México, Instituto 

Nacional Indigenista/Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1990, t. i [primera ed. 1940].
41. Los ocho pueblos yaquis eran Belem, Huíviris, Rahum, Pótam, Vícam, Tórim, Bácum y 

Cócorit.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  107

Basauri aclaraba en 1940, al referirse a los mayos en La población indígena de 
México, que

las tribus yaqui y mayo están íntimamente ligadas por sus rasgos raciales, parentesco 
de lengua, semejante cultura e historia, al grado de confundirse una con otra, y como 
los investigadores las consideran un solo grupo, se tratarán en forma muy breve los 
datos que se tienen, en especial de la tribu mayo.42

En particular me interesa esta renuncia a diferenciar. Mayos y yaquis ha-
bían realizado alianzas muy distintas con el gobierno desde la Revolución 
y habían sos tenido políticas de defensa y resistencia étnica casi opuestas. ¿A 
qué responde esta tendenciosa vaguedad que los confunde? Podría obedecer, 
por un lado, a una ignorancia generalizada sobre las características culturales 
concretas de cada grupo étnico, ya que, como indicó antes, las publicaciones 
especializadas y más sistemáticas se inician formalmente a partir de la década 
de los cuarenta y, en ese sentido, nuestro estudio de caso es representativo del 
imaginario social indiferenciado de esas dos etnias que la prensa y otras fuen-
tes de divulgación alentaban.
 El relato comienza así: “Epifanio Durán, que pasa de los cuarenta, que es 
hombre musculoso, prieto, derrochador y socarrón, es una de las prendas de 
Navojoa”. A un costado de estas líneas preliminares, que permiten empezar a 
imaginar al personaje del que trata el reportaje, aparece la fotografía de una 
fi gura masculina recortada, donde el contexto original se ha eliminado debido 
a que en la revista la imagen se encuentra recontextualizada a un costado de la 
narración escrita (fi g. 1). Solo y aislado, el hombre está retratado de perfi l, en 
un muy marcado ángulo contrapicado. Un sombrero cubre su cabeza y som-
brea las facciones superiores de su rostro. Viste una camisa de algodón, una 
pañoleta enlazada al centro sobre el pecho, pantalón de mezclilla y un grueso 
cinturón de piel. La fi gura hierática de este hombre, que toca un tamborcillo 
con dos bastones de madera, ocupa casi la página completa. 
 La importancia metodológica de la realización de este apunte formal radica 
en que, a través de ella, como ejercicio refl exivo, es posible detectar alguna in-
formación que de otra manera podría pasar inadvertida. Por ejemplo, el hombre 
no está vestido como los danzantes que vemos en la página siguiente; su atuendo 
es en realidad similar al que usaban normalmente los campesinos mestizos y 

42. Basauri, “Tribu: mayos”, en op. cit., p. 244.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



108 deborah dorotinsky alperstein

blancos de la región, salvo la distintiva pañoleta que tanto yaquis como mayos 
solían usar.43 A partir de esta primera descripción formal, es posible pasar a un 
análisis de los elementos visibles en la imagen para tratar de interpretarlos con la 
connotación histórica del documento, asunto que trataré de ilustrar enseguida.
 Lo primero que destaca es la manera en que se ha revalorado a la imagen, 
si se la compara con las que aparecen en pequeños recuadros de la página 
opuesta (fi g. 2). Los ángulos contrapicados fueron un recurso técnico-expre-
sivo muy común en la época de los años treinta y cuarenta, tanto en México 
como en Estados Unidos y Europa. El origen estilístico de este tipo de tomas 

43. Carlos Basauri sí aclara que la indumentaria de los yaquis “es casi igual a la que usa la gente 
del campo en Sonora y superior a la de muchas tribus de la República, y aun supera a la de la clase 
campesina del centro”. Basauri, “Yaquis”, op. cit., p. 224. Lo mismo menciona Fabila, op. cit., 
p. 132. En cambio, Ortega no reflexiona sobre este asunto y describe la vestimenta del danzante 
sin aclarar que ese atuendo es circunstancial y no de uso cotidiano. Por su lado, Spicer señala 
que la manera de vestir de los pascolas en Pótam era similar en esas fiestas a la de los yaquis que 
habían emigrado a Arizona. Cfr. Edward H. Spicer, Potam. A Yaqui Village in Sonora, American 
Anthropologist (Memoir, 77), vol. 56, núm. 4, parte 2, agosto de 1954, pp. 75-76. Además de 
bailar, aclara Spicer, el pascola era conocido y reconocido por su capacidad de contar historias, 
entonar cantos y proporcionar un entretenimiento muy apreciado por los yaquis, lo cual, en mi 
opinión, Rojas González ya refleja en su cuento.

1. Gregorio Ortega, “¡Vamos a ver al 
Pascola!”, Hoy, vol. X, año 2, núm. 130, 
19 de agosto de 1939, s.p. Foto: Ismael 
Casasola. Hemeroteca Nacional, unam.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  109

que agrandan la fi gura humana llega a la fotografía constructivista soviéti-
ca, que hereda a la fotografía de documentación social de los años treinta 
y cuarenta la consigna de elevar ideológicamente a los personajes retratados 
haciéndolos parecer visualmente monumentales.44 En Estados Unidos, foto-
rreporteros de la Farm Security Administration como Dorothea Lang y Walker 
Evans practicaron este tipo de tomas al retratar a los granjeros desplazados 
durante la gran depresión de los años treinta. Este recurso expresivo cumplió 
la función ideológica de dignifi car a ciertos segmentos de la sociedad —los 
trabajadores— para afi rmar su valía dentro del imaginario social de la época.45 
 A la izquierda de la fotografía del hombre con el tambor, en letra pequeña, 
se lee el pie de la foto: “un hombre alto y fuerte, llama a la fi esta”. Juntos, este 
pie de foto y la imagen funcionan como preludio; inauguran literal y fi gurati-
vamente el artículo del mismo modo que el tamborilero inaugura la pascola al 

44. Cfr. Margarita Tupitsyn, The Soviet Photograph, 1924-1937, New Haven, Yale University 
Press, ca. 1996.

45. Naomi Rosenblum, A World History of Photography, Nueva York/Londres/París, Abbeville 
Press Publishers, 1997, pp. 366-377.

2. Gregorio Ortega, “¡Vamos a ver al 
Pascola!”, Hoy, vol. X, año 2, núm. 130, 
19 de agosto de 1939, s.p. Foto: Ismael 
Casasola. Hemeroteca Nacional, unam.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



110 deborah dorotinsky alperstein

convocar con el sonido de su tambor a los danzantes y espectadores. A pesar de 
que el texto versará sobre la danza y el bailarín principal, el editor ha dado el 
mismo orden al artículo que el que posee la práctica cultural descrita: el inicio 
es el llamado del tambor. De este modo, se empatan el orden visual y textual 
de la narración y el del hecho social. Sin embargo, la fotografía inicial no re-
fuerza el relato escrito sobre el danzante. La fi gura de éste no aparece resaltada 
hasta una página después, en una fotografía de mayor formato donde lo vemos 
acompañado por uno de los músicos y el público que lo observa. Ésta es sin 
duda la mejor toma de Ismael Casasola para esta nota (fi g. 3). La calidad de 
esa imagen se debe a la composición equilibrada y la limitada profundidad 
de campo que deja a las fi guras del fondo, los niños, fuera de foco para resaltar 
así a los dos actores principales: el tamborilero-fl autista y el danzante.46 Así, se 
aprecian con claridad tanto la expresión del músico como el atuendo y esfuer-
zo físico del bailarín. Además, el formato apaisado permite a Casasola ofrecer 
una vista más panorámica de la escena. La imprecisión del fondo, particular-
mente en el costado derecho, fuerza nuestra mirada a concentrarse en la fi gura 
del bailarín, que extiende la mano para recibir la percusión de la sonaja y 
eleva del suelo el talón de un pie, con lo cual provoca una impresión de movi-
miento congelado. Al mismo tiempo, la luz que penetra por el costado izquier-
do, en la parte abierta de la enramada, ilumina y defi ne la fi gura del músico. 
 Considero que la construcción de género, tanto del tamborilero como del 
danzante, es una de las cuestiones de mayor peso en el reportaje. Si bien la 
fotografía que inaugura el texto no es la de Epifanio Durán, que no es músi-
co sino danzante, la intención, en primera instancia, consiste en crear en la 
mente del lector la fi gura de un personaje varonil y viril. En segundo lugar, se 
empezará a dar forma a los personajes que participan de la pascola —el tam-
borilero, el danzante, los músicos y los espectadores— y así se irá construyen-
do también una idea de tradición étnica.47 Tal concepto puede considerarse 

46. Según Cécile Gouy-Gilbert, el músico que tocaba el tambor y la flauta recibía el nombre 
de tampaleo y representaba el diálogo entre bailarines y músicos. Cfr. Gouy-Gilbert, op. cit., 
pp. 185-186.

47. En los años en que se escribió el reportaje, la pascola y la danza del venado eran bailes típicos 
de los indios yaquis y mayos. Se celebraban en ocasión de un funeral o de una fiesta religiosa. 
La danza que le tocó observar a Ortega y que fotografió Ismael Casasola fue una pascola entre 
los mayos, donde, a diferencia de la del venado, el danzante no porta una cabeza disecada de 
este animal, sino una máscara de madera tallada con mechones de cerdas que cuelgan. Hoy día, 
al parecer, entre los yaquis, las máscaras de pascola representan a diferentes animales, como el 

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  111

cierto tipo de “discurso histórico” (visión etnográfi ca que varía con el tiempo), 
susceptible de un análisis historiográfi co. ¿Se constituye de manera diferente 
el relato de la pascola y la enumeración de personajes a través del tiempo? ¿Es 
posible detectar variaciones en la práctica y en su descripción a través de un 
periodo determinado? ¿Qué lugar ocuparon las danzas populares e indígenas 
en los imaginarios sociales nacionalistas, de construcción de “lo mexicano”? 
¿Desde dónde se articulan los discursos en torno a la danza, desde una revista 
de divulgación o desde una científi ca? ¿Quiénes narran las prácticas culturales? 
¿Cuál es el tono de la narrativa? Éstas son apenas algunas de las preguntas que 
podemos plantear frente a los textos y las imágenes en esta primera parada. 

perro, el lenguón y el chivato, y la de este último es la más común. Como constante iconográfica 
tenemos los dibujos o pinturas, en alguna parte de la máscara, de los “animalitos del monte”: 
lagartijas, hormigas, ciempiés y alacranes. Cfr. María Eugenia Olavarría, Cruces, flores y serpientes. 
Simbolismo y vida ritual yaquis, México, Universidad Autónoma Metropolitana-Iztapalapa/Plaza y 
Valdez, 2003, p. 223. Véase una discusión más amplia de las artes pascola en Spicer, op. cit., 1954, 
pp. 183-184, y otra realizada con mayor detenimiento en Edward Spicer, Los yaquis. Historia de 
una cultura, Stella Mastrangelo (trad.), México, Universidad Nacional Autónoma de México-
Instituto de Investigaciones Históricas, 1994.

3. Gregorio Ortega, “¡Vamos a ver al Pascola!”, Hoy, vol. X, año 2, núm. 130, 
19 de agosto de 1939, s.p. Foto: Ismael Casasola. Hemeroteca Nacional, unam.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



112 deborah dorotinsky alperstein

 Desde la perspectiva etnográfi ca, las narraciones escritas de la danza indi-
can que el bailarín va desnudo de la cintura para arriba.48 Ésta es la imagen 
del danzante que capturan las fotografías de León Diguet en el siglo xix, 
la que esculpe la conocida ceriescultora de la época Carmen C. de Antúnez 
y la que ilustra una monografía sobre los yaquis de 1957 (fi gs. 4 y 5).49 Sin 
embargo, no es la imagen que nos ofrecen las fotografías de Ismael Casasola 
para este reportaje, ya que los dos danzantes que apreciamos portan camisas 
blancas. Este dato que aparece en la imagen fotográfi ca puede ser usado por 
los etnólogos para inquirir sobre los cambios en los usos y costumbres.
 El estereotipo del macho “grande y fuerte” subyace en la conformación de 
la fi gura del hombre yaqui a lo largo del reportaje. Los recursos que Ortega 

48. Carlos Basauri indicaba que “los danzantes son hombres, los que se desnudan hasta la 
cintura, llevan el calzón remangado hasta la rodilla y adornan esta última prenda, así como sus 
fajas, con sonajas y listones de vivos colores”. Basauri, op. cit., p. 228 (las cursivas son mías). Lo 
mismo afirma Spicer.

49. Etnografía de México. Síntesis monográficas, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México-Instituto de Investigaciones Sociales, 1957, p. 163 (monografía sobre los yaquis).

4. Danzante de la “Danza del venado”, 
imagen tomada de León Diguet, op. cit. 
(infra n. 68), pp. 74-77.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  113

utiliza comprenden tanto la descripción física de los “personajes” como el 
empleo de rasgos de carácter que denotan virilidad. El ejemplo más claro 
es la enumeración que hace el reportero de las cuatro mujeres que ya ha-
bían sido pareja de Epifanio “a sus cuarenta años”.50 La primera, Juanita, 
como “Adelita” prototípica, lo acompañó a pelear con Obregón en la gesta 
revolucionaria. Evocar la participación de Epifanio en la lucha armada es 

50. Dentro del imaginario indigenista de la época y el que se gesta desde el siglo xix, los indios 
del norte del país se concibieron y construyeron, debido a su nomadismo, como feroces, salvajes, 
valientes y polígamos. Véanse por ejemplo Claudio Linati, Trajes civiles, militares y religiosos de 
México, 1828, Justino Fernández (introd., est. y trad.), Manuel Toussaint (pról.), México, Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, 1956, y Antonio García Cubas, The Republic of Mexico 
in 1876. A Political and Ethnographical Division of the Population, Character, Habits, Costumes 
and Vocations of its Inhabitants, México, La Enseñanza, 1876.

5. Diego Rivera, La danza del venado, ca. 1923, fresco, Patio de las Fiestas, Secretaría de 
Educación Pública. Foto: Archivo Fotográfi co iie-unam. D.R. © 2009. Banco de México, 
“fi duciario” en el Fideicomiso relativo a los museos Diego Rivera y Frida Kahlo. Av. Cinco 
de Mayo núm. 2, Col. Centro, Del. Cuauhtémoc 06059, México, D. F.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



114 deborah dorotinsky alperstein

una forma de introducir en el relato la mítica valentía de los hombres que 
hicieron la Revolución, lo cual permite al lector atribuir al danzante cierto 
heroísmo. Habrá que recordar lo que no se recuerda en el texto: el levanta-
miento de Cajeme, entre 1875 y 1901, que dio inicio a la guerra del yaqui, 
durante la cual este grupo fue sistemáticamente perseguido por el ejército 
porfi rista hasta que se escribió una de las notas más negras de la historia del 
Porfi riato: la deportación masiva de indios yaquis y pápagos hacia Yucatán,51 
así como la de 1500 yaquis a México en 1917 y su posterior envío a las Islas 
Marías, acción promovida por Calles.52 También debemos tener presente que 
Obregón traicionó a los yaquis en 1926.53 Resulta curioso que, a once años 
de uno de los peores desalojos de los indios yaquis de sus tierras, se omita en 
el artículo refl exión alguna sobre tal acontecimiento.54 Esto puede deberse, 
sin embargo, al acuerdo presidencial fi rmado por Lázaro Cárdenas en 1937, 
donde se reglamentaba una región yaqui específi ca dentro del reparto agra-

51. Véase Hernández Silva, op. cit., pp. 133-145.
52. Álvaro Matute, Historia de la Revolución mexicana, 1917-1924. Las dificultades del nuevo 

Estado, México, El Colegio de México, 1995, pp. 84-85. Como explica Matute, incluso pese a la 
deportación, pudo más la influenza para diezmar a los yaquis, como ocurrió en el resto del país, 
que los esfuerzos por controlar el “problema”. Roberto Pesquera sintetizó, según Matute, el sentir 
de los sonorenses frente a la cuestión yaqui: “asignarles una zona o exterminarlos”. Al problema 
con los yaquis, por lo que respecta a la discriminación e intolerancia étnicas en Sonora, se sumó 
por supuesto la persecución de los chinos; véanse pp. 86-87.

53. Etnografía de México, op. cit., p. 152. El texto de 1957 tampoco lo consigna y se expresa de 
este modo sobre su papel durante la Revolución: “Los yaquis y sus hermanos los mayos ganan 
lauros para su jefe y amigo el general Álvaro Obregón, quien alcanza para ellos las conquistas 
sociales y económicas de que ahora gozan”. Las omisiones en la historia de persecución son muy 
reveladoras en cuanto al silenciamiento selectivo de la información. Otro error notable, que 
puede apreciarse después de leer el texto de Gouy-Gilbert, se vincula con la participación de los 
indios yaquis en la gesta revolucionaria. Ésta aparentemente no es más que una falacia histórica, 
o por lo menos una exageración que precisa de matices. Se infiere de ese texto que realmente 
fue Adolfo de la Huerta quien mantuvo de modo más consistente su apoyo a la etnia y recibió 
protección de ella a modo de escolta en más de una ocasión. Obregón, por otro lado, aparece 
en este texto como un desalmado traidor. Las complejas relaciones dentro del grupo yaqui, las 
pugnas entre facciones y sobre todo la persistente defensa de la posesión del territorio y las formas 
de autogobierno quedan más que claramente plasmadas en sus líneas.

54. Por el contrario, Mary Kay Vaughan ofrece una historia diferente que incluye la diáspora 
de yaquis hacia Arizona y al cerro del Bacatete, donde fueron bombardeados por el gobierno de 
Calles a instancias de Obregón. Cfr. Mary Kay Vaughan, La política cultural en la Revolución. 
Maestros, campesinos y escuelas en México, 1930-1940, México, Fondo de Cultura Económica, 
2001, pp. 252-257.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  115

rio que, si bien no correspondía al territorio yaqui “tradicional”, signifi caba 
un primer reconocimiento de las demandas territoriales de esa etnia. A este 
acuerdo siguió otro de junio de 1939, donde entre otras cosas se aclaraban las 
soluciones relativas al problema del abasto de agua. Lo que se percibe en el 
fotorreportaje es una retórica que desecha la información histórica y se con-
centra en la noticia de ocasión. El cuestionamiento historiográfi co nos lleva 
a pensar que hay un interés en la época, desde la mesa editorial, por hacer 
que el énfasis de las notas sobre indígenas ofrecidas al público capitalino gire 
más en torno al folklor, despolitizando las cuestiones sociales y agrarias de los 
grupos indios.55 
 Esta primera parte del artículo que aquí revisamos toma la forma de lo que 
Rebeca Monroy ha llamado nota gráfi ca. En ella, una imagen única se usa para 
condensar el signifi cado de un texto más amplio y funciona así como ilustra-
ción representativa e icono de las ideas comunicadas por lo escrito. El resto de 
la nota es un fotorreportaje, donde las fotografías secuenciales del baile, junto 
con los pies de foto, relatan e ilustran de manera progresiva el desarrollo de la 
danza y no se “someten” a los giros que la narración escrita toma. Entonces, lo 
que se conforma son dos textos paralelos que comparten el material  fotográfi co 
aunque lo utilizan y matizan diferenciadamente. Dicho de otro modo, pode-
mos encontrar dos diferentes “puntadas” en la sutura de la imagen fotográfi ca 
al texto: una que lo ancla al relato general y otra que lo liga a la nota de pie de 
foto, aprovechando así, de manera muy productiva, la polisemia de la imagen 
fotográfi ca.
 En el texto principal, el danzante queda consignado de la siguiente manera: 

un pascola que hereda y transmite con fidelidad la música, el vestuario, los pasos, el 
estilo, el ritual de los bailes y de las fiestas sagradas y que, ramazón sacudida por 
el delirio dionisiaco, inventa, crea, obedeciendo al instinto de su raza y a una obs-
cura catolicidad fuertemente teñida de idolatría, giros nuevos que apenas creados 
ya se desvanecieron; pero hacen al pascola, al danzante, venerable a la tribu, amado 
a las mujeres.56 

55. Ello se deduce no de esta nota aislada, sino de la revisión hemerográfica más amplia 
realizada durante mi investigación doctoral. Cfr. Deborah Dorotinsky, “La vida de un archivo. 
‘México indígena’ y la fotografía etnográfica de los años cuarenta en México”, tesis de doctorado 
en Historia del Arte, México, Universidad Nacional Autónoma de México-Facultad de Filosofía 
y Letras, 2003, cap. 5.

56. Idem.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



116 deborah dorotinsky alperstein

Respetada por su grupo y codiciada por las mujeres, la fi gura del danzante se 
traza conforme a un perfi l de masculinidad estereotípica. Es curioso que tal 
“masculinización” de los rasgos culturales, apreciable ya en los años treinta 
para la cultura dominante, se extiende a la cultura indígena. Se trata de una 
estrategia de poder, en un sentido foucaultiano del término, con la que se 
“rescata” a las culturas indígenas de los peligros de la degeneración vista a 
partir de rasgos considerados “femeninos”. Es entonces también una postura 
de género la que domina este imaginario y una en la cual se debe subrayar 
la virilidad para valorar positivamente a la cultura yaqui. El pascola es como 
Zirahuén, el héroe tarasco de la película Janitzio de 1934, encarnado por 
Emilio, El Indio Fernández: grande, fuerte, respetado por su grupo y con 
un atractivo sexual que encanta a las mujeres. Sin embargo, a diferencia de 
Zirahuén, quien reta y cuestiona las tradiciones del grupo al dejar con vida a 
Eréndira, el danzante yaqui que “hereda y transmite con fi delidad” encierra 
en sí y porta en su cuerpo las claves, los signos (pasos, vestuario, ritmo) que 
simbolizan la cultura y vitalidad étnicas. Ésta se expresa además de manera 
creativa a partir de un estado alterado de conciencia o “dionisiaco”, que por 
otro lado se manifi esta como una parte casi biológica de su ser (obedece al 
instinto de su raza). En esta nota de divulgación de las prácticas culturales 
de yaquis y mayos, no extraña encontrar una versión vulgarizada de las ideas 
nietzscheanas sobre lo dionisiaco como rapto festivo y trance arrebatador. 
Ortega y los editores no serían los únicos que pensaran en El nacimiento de la 
tragedia. Diego Rivera parece ya haberlo hecho en los murales del Patio de las 
Fiestas de la Secretaría de Educación Pública en los años veinte, donde es po-
sible realizar una lectura de opuestos entre los elementos apolíneos del Patio 
del Trabajo y los dionisiacos del de las Fiestas. Otra característica clave del 
estereotipo yaqui que se promueve es la del lugar que supuestamente tienen 
aún las prácticas religiosas prehispánicas. Éste es un punto de referencia casi 
obligado para subrayar la originalidad de prácticas culturales arraigadas en el 
pasado fundacional de la identidad: el momento previo a la conquista. Por 
ello el periodista sostiene que, a pesar de la conversión al catolicismo, los ma-
yos y yaquis no han dejado de lado la idolatría, juicio apropiado para la época 
y asunto que hoy consideraríamos con mayor relativismo cultural “sincrético” 
o “pervivencia de prácticas culturales”. Apreciamos aquí la diferencia entre el 
horizonte histórico del pasado (cuando Ortega escribía sus juicios sobre los 
yaquis y mayos) y el nuestro, en el presente, a no tantos años de distancia del 
México profundo de Guillermo Bonfi l (revaloración del lugar cultural, social, 

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  117

histórico y político de los pueblos y las culturas indias) y del levantamiento 
zapatista de 1994.

La unidad racial de la tribu

La segunda parte del artículo comprende una refl exión en torno al grupo yaqui, 
donde se explicarán los parámetros necesarios para defi nir a sus integrantes 
como “broncos y obstinados”, capaces de luchar y resistir durante la guerra al 
grado de que fue la República la que les solicitó la paz a cambio de reconocerles 
grandes derechos (los acuerdos a los que llegó De la Huerta con los yaquis en 
los albores del Plan de Agua Prieta). Las fotografías de esta parte del reportaje 
no son posadas, salvo una de los músicos retratados de frente, y rebosan acción 
y personajes. En esta parte de la nota el discurso del texto y el de la fotografía 
se separan y toman direcciones diferentes. Según el texto principal, esa bravura 
y orgullo se encierran en la “unidad racial de su tribu, sin mirarse en el espejo 
empañado de los seris”.57 El discurso enuncia una comparación que no se ve 
refl ejada en las fotografías, ya que el lector no encuentra la fuente visual sobre 
los indios seris con la cual cotejar las afi rmaciones del texto. La comparación 
interétnica que realiza aquí Ortega nos fuerza a preguntarnos en qué grado en 
1939 se seguía considerando a la población india una masa completamente in-
diferenciada. Si bien aún no hay una clara distinción de las etnias, está por for-
mularse en el ámbito de la investigación sistemática. En 1939, desde el Instituto 
de Investigaciones Sociales de la Universidad Nacional Autónoma de México, 
su director Lucio Mendieta y Núñez anuncia, en el primer número de la Revista 
Mexicana de Sociología, la creación del primer archivo fotográfi co etnográfi co 
“de todos y cada uno de los grupos indígenas de México”. Uno de los propó-
sitos de ese proyecto de inventario étnico era describir los rasgos particulares 
de cada grupo, entiéndase somáticos, culturales, sociales y fi sonómicos, con un 
peso diferente en cada cual, según los datos disponibles. Debido a la infl uencia, 
aún bastante marcada, de la antropología física y la antropometría, aunada a 
las preocupaciones por elevar el nivel de vida de los indios (desde las vertientes 
higienistas, eugenistas, educativas y biotipologistas), el interés por las descrip-

57. Hay que recordar que se trata de un texto de divulgación, por lo que el autor no explica 
esta “unidad racial” como lo hacen los etnólogos cuando hablan de la práctica de la endogamia, 
que no implica un juicio de valor como el que se manifiesta en la afirmación del reportero.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



118 deborah dorotinsky alperstein

ciones físicas (medidas, pigmentación de la piel, patología y fi sonomía) siguió 
predominando en los estudios de carácter académico, por lo que llama mucho 
la atención ver aparecer descripciones de prácticas culturales como “cápsulas 
informativas” en las revistas de divulgación. 
 El alcoholismo y la toxicomanía fueron una preocupación constante de los 
gobiernos posrevolucionarios y de los científi cos sociales, médicos y algunos 
funcionarios, y por ello no debe sorprendernos que Ortega dedique una parte 
del artículo a señalar los efectos combinados de música y alcohol entre mayos 
y yaquis:

en tanto que a los andaluces el alcohol y la música les vuelven clara la alegría, porque 
canto y danza son una afirmación de que se goza el amor o el dolor, a los yaquis y 
los mayos el alcohol y la música los tornan sombríos, desesperadamente sombríos, 
sacándoles de la entraña la angustiosa, rencoro  sa desconfianza de la tribu.58

Así, mediante una descripción caracterizada como un estado anímico “deses-
peradamente sombrío”, el autor teje un tapiz donde el lector capitalino de 
la revista puede ver aparecer, al lado de las fotografías, una dimensión más 
“psicológica” de la cultura indígena. Sin embargo, nada que se aprecie como 
sombrío se ve refl ejado en las imágenes, que muestran una progresión del baile 
hasta llegar a uno de sus momentos más emocionantes cuando el danzante, 
de espaldas en el suelo, golpea el arpa con los pies para marcar el ritmo de la 
música. Lo que vemos es el constante ir y venir de los dos bailarines dentro 
de la enramada, turnándose para que la danza dure lo más posible. También 
vemos al público que observa muy de cerca, formado por hombres, mujeres y 
niños, y a los músicos que, con la gente encima, tocan serios y concentrados. 
En una o dos imágenes, algún espectador voltea a mirar la cámara. A través de 
la fotografía documental, la ceremonia se transforma en un espectáculo que el 
lector de la revista disfruta cómodamente desde su casa.
 El momento más desconcertante de la narración ocurre cuando Ortega re-
lata su llegada a la pascola; de pronto ya no nos encontramos junto con él entre 
los yaquis, como al inicio del artículo, sino que ahora vamos a participar en una 
danza de la pascola (en una ceremonia de velación) celebrada entre los indios 
mayos. ¿Una confusión por parte del reportero? ¿Reafi rmación de que da lo 
mismo si son unos u otros, pues todos los indios “siguen siendo iguales”? ¿Indi-

58. Ortega, op. cit., s.p.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  119

ca esto acaso la relación interétnica existente entre yaquis y mayos? El reportaje 
obviamente carece del rigor de un texto académico de esos años, y leído hoy 
día genera una gran confusión en el lector. ¿Cómo pasamos de los yaquis a los 
mayos? ¿Por qué describir a un danzante yaqui para luego ir a ver una ceremo-
nia mayo? Si el interés inicial había sido realizar un reportaje entre los yaquis, al 
presentarse la oportunidad de acudir a un velorio entre los mayos los reporteros 
no desaprovecharon la ocasión, y la confusión, pues, podría ser meramente 
circunstancial. De cualquier manera, los estereotipos de bravura indiana, a la 
que se suma la violencia desatada por el consumo de alcohol, continúan pro-
moviéndose en el texto y tienen su ápex cuando Ortega relata que un militar le 
advirtió esto: “tan luego como vean los cuchillos, échense a correr y no aleguen. 
El que alega se muere”. Así lo hacen reportero y fotógrafo, temerosos de dejar 
sus cuerpos como abono a los campos de trigo y ajonjolí. 
 Parece ser común que Casasola interviniera en aventuras fotográfi cas donde 
había que salir corriendo para salvar el pellejo. En 1946, cuando se promovía 
la primera gran exposición de fotografías de prensa, la revista Mañana empezó 
a publicar un grupo de “semblanzas” de algunos de estos fotorreporteros.59 La 
segunda, aparecida el 29 de junio de ese año en el número 148, se dedicó a Is-
mael Casasola. Estas notas, que se encuentran sin fi rmar, han sido adjudicadas 
por la investigadora Rebeca Monroy al lusitano Antonio Rodríguez, crítico 
de fotografía y de arte.60 Lo que el autor de ellas destaca de la personalidad de 
Ismael Casasola, si bien no analiza las fotografías en sí, es justamente su ca-
rácter osado. Con el título de “¡Aquí están las fotos! Dijo, y se entregó a la 
policía”,61 lo que Rodríguez resalta es la valentía de Casasola para conseguir 
el reportaje gráfi co, en este caso las imágenes sangrientas del cadáver de una 
mesera asesinada por un ferrocarrilero en el antiguo Hotel Motolinía. Pero 

59. El director de Mañana era el tabasqueño Regino Hernández Llergo y el jefe de redacción, 
Luis Alcalde.

60. Como Rodríguez participó como organizador de la exposición y fue cercano colaborador 
de los tabasqueños en la revista, no resulta descabellado atribuirle las semblanzas. Incluso, esta 
falta de firma se debe quizá a una muy acalorada defensa que realiza Antonio Rodríguez de su 
persona, como crítico literario en este caso, frente a los desmedidamente furiosos ataques que 
contra él emprendió Salvador Novo, quien lo acusó, entre muchas otras cosas, de ser comunista 
y protegido del periodista Ortega, y de vivir al amparo de la revista Mañana. Supongo que, para 
no “meter más leña al fuego”, Rodríguez dejó las notas sin firmar. Cfr. Antonio Rodríguez, “Dos 
respuestas necesarias”, Mañana, núm. 145, 7 de junio de 1946, pp. 24-25.

61. Anónimo, “¡Aquí están las fotos! Dijo, y se entregó a la policía”, Mañana, núm. 148, 29 
de junio de 1946, pp. 37-39, segunda sección, n. 2.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



120 deborah dorotinsky alperstein

la escena del crimen se encontraba sellada por la policía y, para poder lograr la 
nota, Casasola tuvo que violar los sellos. Los mozos del hotel dieron parte a 
las autoridades y la nota relata una persecución en automóvil que culmina con 
Casasola entregando los rollos en el periódico y rindiéndose a las autoridades 
para luego pasar unas horas detenido. 
 De las tres fotografías incluidas, una a toda plana pertenece a la serie de 
“El culto al mal en Chichicastenango”.62 Nos enteramos de lo ocurrido en 
Guatemala cuando Casasola fue detenido también por la policía junto con el 
editor de la revista: 

Acostumbrado a vencer toda suerte de obstáculos, con tal de cumplir su función 
informativa, los dos reporteros penetraron en el recinto mismo donde se efectua-
ban las ceremonias y, contra todas las prohibiciones, tomaron las fotografías que 
creyeron convenientes.
 Salvaron la vida por milagro pero no se libraron de pasar algunas horas en la cárcel. 
Gracias a una mordida de 10 dólares (que en todos lados se cuecen habas) lograron 
readquirir la preciosa información gráfica, decomisada por las autoridades.63

¡El editor se jacta de haber escondido los rollos en sus calzones para salvarlos! 
Rodríguez afi rma que es el alto sentido de dignidad, respeto y amor por su pro-
fesión lo que caracterizaba a Ismael Casasola, quien entre otras proezas había 
acompañado a las fuerzas al mando del general Treviño a perseguir a Carranza, 
tomado parte en la primera expedición formada para negociar y obtener la 
rendición de Pancho Villa, y asistido con otros fotógrafos al fusilamiento de 
los implicados en el asesinato de Obregón. El obturador de su cámara, se nos 
dice, “se había disparado al mismo tiempo que las pistolas y las ametralladoras, 
anteponiendo su deber al miedo —en medio de episodios de revolución, de 
zafarranchos políticos, de huelgas”.64 También se había disparado al son de los 
tambores y las fl autas y al ritmo de los cascabeles del pascola. 
 Estas imágenes que provienen de las revistas Hoy y Mañana, fotografías 
en blanco y negro en su mayoría de autores anónimos, contribuyeron, junto 
con los textos de los artículos y los trabajos etnográfi cos académicos, a con-
fi gurar estos entramados simbólicos sobre los grupos indios que habitaban el 

62. Ibidem, p. 39.
63. Ibidem, p. 38.
64. Idem.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  121

 territorio nacional. Sin embargo, en la construcción de “lo indio”, las imáge-
nes de las revistas fueron sólo una parte del tejido: la que, desde la perspecti-
va de la modernidad y las prácticas fotográfi cas modernistas, representó una 
paradoja respecto a la construcción cientifi cista de la antropología, la etno-
grafía y la sociología, donde las fotografías antropométricas decimonónicas 
mantuvieron un lugar preponderante hasta los años cincuenta.65 
 Habrá que agregar a este repertorio fotográfi co el gestado en la pintura y la 
gráfi ca que también contribuyó a fi gurar y construir este imaginario social, ya 
desde los muros, como La danza del venado (1925),66 de Diego Rivera, situada 
en el muro sur del primer nivel del Patio de las Fiestas, y dos de las grisallas del 
tercer piso de la Secretaría de Educación Pública (sep),67 o la obra de caballete 
de artistas como Fermín Revueltas, cual su Danza del venado (1933; fi gs. 5 

65. Cfr. Dorotinsky, op. cit. 
66. Rivera relata en 1925 que originalmente el Patio de las Fiestas de la Secretaría de Educación 

Pública iba a ser pintado por Jean Charlot, Amado de la Cueva y Xavier Guerrero, pero que fue 
él finalmente quien terminó por ejecutar los frescos. En 1925 había realizado la fiesta titulada 
La sandunga. Danza galante tehuana y la fiesta fúnebre Danza mortuoria yaqui. Diego Rivera, 
“Los patios de la Secretaría de Educación Pública”, en Xavier Moyssén (comp.), Diego Rivera. 
Textos de arte, México, Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones 
Estéticas, 1986, pp. 84-88.

67. Luis Cardoza y Aragón (presentación y notas), Diego Rivera. Los frescos en la Secretaría 
de Educación, México, Secretaría de Educación Pública/Dirección General de Publicaciones y 
Bibliotecas, 1980. Respecto a los murales, véanse las páginas 36 y 120.

6. Fermín Revueltas, Danza del venado, 
1933, óleo sobre tela, 54×54.5 cm, 

Colección Andrés Blaisten.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



122 deborah dorotinsky alperstein

y 6).68 A diferencia de las fotografías de Casasola, donde no aparece el cuerpo 
del difunto por ninguna parte, el fresco de Rivera incluye en el segundo plano 
una fi gura yaciente, probablemente de madera, que toma el lugar del occi-
so en la velación, en cuyo fondo se distingue un cerro prominente. En el fresco 
de la sep también podemos observar la máscara del pascola —que apenas se 
aprecia en las fotografías de Casasola, ya que el bailarín la porta en un lado del 
rostro—, así como el tocado de cabeza de venado de la danza del mismo nom-
bre. Rivera sintetizó dos danzas dentro de la misma escena, la del venado y la 
de la pascola. A diferencia de la escena en blanco y negro de la fotografía de 
Casasola, el fresco de Rivera nos sorprende por la luminosidad y la sensación 
de atmósfera mística creada por el naranja del fuego alrededor del cual danzan 
los bailarines; todo está bañado por esta incandescencia como si se tratara de 
una visión alucinada. El colorido, sin embargo, responde a un sentido de rela-
ción cromática con el mural pintado a la derecha, La fundición, y como éste y 
aquél se encuentran en un muro que recibe poca luz natural, resulta casi lógico 
que se ilumine mediante estos colores incandescentes. Además, La danza del 
venado se encuentra en un intersticio situado entre el Patio del Trabajo y el 
de las Fiestas, y en cierto modo este espacio dedicado a los muertos funciona 
como transición entre uno y otro topo. Rivera también ha puesto en acto los 
conceptos clásicos de unidad de acción, pues no pierde el tiempo con detalles 
que distraen para así condensar en el menor número posible de fi guras el 
mayor contenido simbólico. Aquí tampoco encontramos la manifestación tra-
dicional del atuendo consistente en la cobija amarrada en las piernas, pero sí 
a dos fl autistas, un arpista, dos tamborileros y a los espectadores. Lo que estas 
representaciones pictóricas de la pascola o el venadito sugieren es lo que narra 
uno de los pies de foto del fotorreportaje de la revista Hoy: que en la danza ven 
los yaquis “la existencia antigua de su tribu, que fue cazadora y guerrera, que 
por la tierra persiguió […] las arpas”. La fi nalidad de esta conclusión poética 
es, por un lado, enaltecer las tradiciones populares tan preciadas en el discurso 
sobre “lo mexicano” y, por otro, poner de relieve la nostalgia experimentada 
al apreciar dichas prácticas culturales, que se creían próximas a desaparecer 
cuando el indio se incorporara a la vida nacional.

68. Podríamos incluso hacer un trabajo “fotográfico-genealógico” e incluir las versiones del 
danzante creadas desde el siglo xix, a partir de las fotografías de León Diguet. Véanse por ejemplo 
Fotografías del Nayar y de California, 1893-1900, México, Centre d’Études Mexicaines et Centra-
méricaines/Instituto Nacional Indigenista, 1991; danzante de la “Danza del venado”, pp. 74-77.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  123

 El lugar del folklor en el imaginario indigenista de la primera mitad del 
siglo xx se debió al rescate de las tradiciones populares que intentaron hacer 
los ideólogos del renacimiento cultural: artistas, educadores, antropólogos, 
arqueólogos y escritores, que vieron en las tradiciones la faceta que dotaba 
de autenticidad y originalidad a “lo mexicano” frente a una modernidad que 
seguía patrones estadounidenses. Las danzas recibieron un espacio privilegia-
do, al igual que las artesanías, porque eran vistosas, reproducibles y podían 
“transportarse” para representar a México en el extranjero. Desde el comienzo 
de la década de 1920, Rubén M. Campos impulsó algunas manifestaciones de 
ballet mexicano con tema anticuario: Sacnité (reconstrucción de la supuesta 
vida cotidiana de los antiguos mayas) y Tlahuicole (sobre la vida de ese héroe 
tlaxcalteca), por citar algunas. Por otro lado, en ellas se empleaba una mezcla 
de música nativa y primitiva, con otra monódica o polifónica.69 Cuando se 
estrenó el patio del edifi cio de la Secretaría de Educación Pública en 1923, 
se presentó el ballet Quetzalcoatl, cuyo libreto fue escrito por Campos y cuya 
música se inspiraba en la que se tenía por indígena antigua. Pero ésos fueron 

69. Alberto Dallal, La danza en México en el siglo XX, México, Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes, 1994, p. 62.

7. Luis Márquez Romay, sin título. Archivo 
Fotográfi co iie-unam. Colección Luis 

Márquez Romay, cat. núm. 08.760340.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



124 deborah dorotinsky alperstein

apenas los primeros pasos del movimiento de danza mexicanista que, al igual 
que la plástica y en ocasiones la literatura del periodo, abordó temas, historias, 
ritmos y a veces formas que pondrían de relieve el carácter nacional y naciona-
lista del arte conscientemente mexicano. Un ejemplo clásico de ello lo cons-
tituye la noche mexicana que Adolfo Best Maugard organizó en el Bosque de 
Chapultepec con base en danzas regionales de temática indigenista, represen-
tadas en espacios decorados con motivos de las artes populares.70 Al crearse las 
misiones culturales, algunos maestros de danza, como Marcelo Torreblanca, 
Luis Felipe Obregón, Humberto Herrera y El Chato Acosta, recabaron ma-
terial dancístico regional que posteriormente interpretaron e incorporaron a 
representaciones ofrecidas en la capital. La culminación de estos esfuerzos fue 
quizá el gran festival de danza folklórica organizado para inaugurar el Estadio 
Nacional en 1924. Los repertorios de danza indígena no se desecharon en los 
años treinta, como lo prueba una carta sin fecha de Carlos Chávez, donde 
señala la necesidad de crear una Escuela Mexicana de Danza:

La organización de bailables públicos es importantísima como un medio de lo-
grar las grandes recreaciones populares que condensen las expresiones propias de 
nuestro País […] 
 De las diez plazas de profesores de danza con $82.00 al mes, […] las ocho 
restantes se aplicarían al nombramiento de ocho danzas indígenas que se elegirían 
con cuidado en diferentes regiones del país.
 El hecho de tener a estos ocho indígenas dentro de nuestra organización de 
danza, es por mil conceptos importante y casi me parece inútil insistir en la nece-
sidad de hacerlo.71

Sin embargo, a pesar de que en 1932 se estableció la primera escuela ofi cial de 
danza, dependiente del Departamento de Bellas Artes de la sep, no se inves-

70. Idem. Dallal señala, además, la importancia de la fundación del Teatro Mexicano del Mur-
ciélago, que se convirtió en “semillero de manifestaciones dancísticas mexicanas”.

71. Carta mecanografiada de Carlos Chávez en Archivo Histórico de la Secretaría de Educación 
Pública, Fondo sep, Sección Departamento de Bellas Artes, Serie Escuela de Danza, exp. Escuela de 
Danza, año 1932. Todo lo relacionado con su establecimiento y funcionamiento, en ff. VII/201.1/1. 
Este material forma parte del rescatado por el equipo de investigación Arte y educación de alumnos 
de la Facultad de Filosofía y Letras de la unam y del doctor Renato González Mello, del Instituto 
de Investigaciones Estéticas, proyecto en el que actualmente colaboro. Véase Rosalía Ruiz Santoyo, 
“1932-1935. La escuela de danza en México y el método Dalcroze”, tesis de licenciatura en Historia, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México-Facultad de Filosofía y Letras, 2006.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



 imagen e imaginarios sociales  125

ti ga ron, recopilaron, reconstruyeron ni recrearon de manera sistemática las 
danzas indígenas entonces practicadas. Las danzas de la pascola y el venadito, 
como expresiones artístico-religiosas de los grupos yaqui y mayo, no pasaron 
inadvertidas y ocuparon un nicho en los imaginarios sociales indigenistas. Lo 
mismo ocurrió con los repertorios de danza folklórica ofrecidos tanto a na-
cionales como a extranjeros, presentados fuera del contexto religioso, social y 
cultural indígena y, las más de las veces, trastocados por las nuevas corrientes 
dancísticas modernas, más bien con el afán —como afi rma Alberto Dallal— de 
hacer uso del “espíritu” de las danzas antiguas o ejecutadas por los indígenas. 
La aspiración de incorporar maestros indios en la Escuela Nacional de Danza 
parece haberse quedado sólo en anhelo. Las fotografías tomadas por Ismael Ca-
sasola para esta nota, como para otras con que también pretendía documentar 
prácticas culturales indias, forman parte de los contados vestigios que quedan 
—fuentes históricas primarias—, tanto de la práctica cultural registrada como 
del acto de fotografi ar lo ajeno, atesorarlo y fi nalmente divulgarlo. Se marca 
pues la capacidad recreativa de estos imaginarios para una clase media urbana.

8. Fotografías de Luis Márquez Romay, Revista de Revistas, 1 de octubre de 1939, s. p. 
Hemeroteca Nacional, unam.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286



126 deborah dorotinsky alperstein

 Al trabajar con acervos fotográfi cos, o incluso con artículos aislados cuando 
se realiza investigación hemerográfi ca, los investigadores nos enfrentamos con 
imágenes que, a decir de Olivier Debroise, generalmente han perdido su referen-
te inmediato, lo que a veces las vuelve anecdóticas, e incluso incomprensibles. 
En otras ocasiones, como en el caso de las revistas ilustradas, trabajamos con 
materiales que fueron rechazados en su momento por su “falta de calidad”, pero 
en el nuestro adquieren una especie de “pátina” (casi se antoja decir aura) que las 
convierte en expresiones de cierto momento, partes fundamentales de la cultura 
visual y los modos de ver de un periodo. Estas imágenes, que contienen y a la 
vez construyen signifi cados sociales y culturales, además de las obras de arte, nos 
permiten reconstruir cierta visualidad pasada.72 La historia del arte ha ampliado 
sus horizontes hasta incluir las fotografías de la prensa ilustrada, que antes re-
chazó por su falta de calidad o prolijidad, como herramientas para comprender 
mejor los diferentes modos de ver de una época. En nuestro país, este giro hacia 
la cultura visual se ha producido sin crear un quiebre dentro de la disciplina, 
como sí ocurrió en Estados Unidos, donde se abrieron departamentos de estu-
dios visuales y cultura visual para marcar el tránsito a un trabajo interdisciplina-
rio y transdisciplinario. Pero no ha sido un proyecto de ampliación que discurra 
suavemente. El reto de investigar los “modos de ver” de épocas pasadas supone 
un intenso trabajo transdisciplinario donde la antropología, la semiótica, la crí-
tica literaria, la historia y la historiografía, la historia del arte y de las ciencias 
y la cultura visual colaboran cada una con lo suyo para entender los procesos 
históricos de signifi cación y las maneras en que le conferimos sentido al pasado. 
 Por último, hay que recalcar que el trabajo historiográfi co no consiste en 
debatir si la imagen en sí contiene o no un discurso histórico, sino en pro-
ponerse un análisis de los discursos generados por las imágenes, entendiendo 
que, cada vez que usamos una imagen con el fi n de “escribir Historia” (o es cri-
bir historias para comprender por qué atribuimos a las imágenes tales o cuales 
signifi cados), los documentos fotográfi cos “reviven” porque seguimos consul-
tándolos. En parte, la tarea crítica que enfrenta esta nueva forma de hacer 
historia de las imágenes, y también Historia del Arte, equivale a rescatar los 
sentidos que el investigador impone a las imágenes en cada nueva historia que 
escribe con base en la interpretación de las imágenes fotográfi cas. •

72. Cfr. Keith Moxey, “Nostalgia de lo real. La problemática relación de la historia del arte 
con los estudios visuales”, en Moxey, Teoría, práctica y persuasión. Estudios sobre historia del arte, 
Barcelona, Del Serbal (Cultura artística), 2004, pp. 123-135.

http://dx.doi.org/10.22201/iie.18703062e.2009.94.2286




