206

toda una gama de asociaciones y r elaciones
con la arquitectura y el urbanismo de nues-
tro tiempo. Es el caso de la acer tada explica-
cién de la mandala, que nos permite acercar-
nos con mayor conocimiento de causa a la
obra de arquitectos como Charles Correa, de
la India, en particular al centro cultural “Ja-
wahar Kala Kendra”, levantado en Jaipur en-
tre 1986 y 1992.

En suma, podemos sefialar que en este
caso nos encontramos ante uno de esos li-
bros que se vuelven “cldsicos”, en el senti-
do de aquellos que conser van su actualidad
puesto que no se acer can a una tendencia
vanguardista o de moda. Atin mds, se trata
de una publicacién que debiera plantearse
como el fundamento de los estudios sobre el
urbanismo, tanto por su acer camiento a los
orfgenes histéricos de Roma, la ciudad para-
digmdtica, como por su cardcter incluyente e
interdisciplinario en el acercamiento a la in-
vestigacién sobre el tema. Esto nos permite
concluir reflexionando sobre el origen mis-
mo de la ciudad que hoy habitamos orgullo-
samente como México, citando la tltima
frase de su prélogo: “I gual que con el mito
ocurre con el ritual: a su origen nos es im-
posible llegar, lo que impor ta es cémo se
transmite. La forma en que el mito y el rito
modelan, e incluso originan, el ambiente crea-
do por el ser humano y la forma en que éste
lo racionaliza y explica es lo que aqui me in-

teresa” (p. 30).

LIBROS

%

El Primero suefio
de Sor Juana Inés de la Cruz.
Bases tomistas
Alejandro Soriano Valles

Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México,

Instituto de Investigaciones Estéticas, 2000

por

LINDA BAEZ RUB{

El libro El Primero suefio de sor Juana Inés de
la Cruz. Bases tomistas, de Alejandro Soriano
Vallés, es un estudio lticido cuyo mérito con-
siste en interpretar el poema Primero suefio ba-
sdndose en la teologfa de santo Tomds de
Aquino (1224-1274), una fuente teoldgica de la
que, sin duda alguna, nos deja en claro el au-
tor, la poetisa abrevé. Basado en ello, su impe-
cable andlisis nos pasea por la compleja arqui-
tectura del poema identificando el uso de la

tradicién aristotélico-tomista y en general de

la teologfa escoldstica, para desmitificar asi

aquello de lo que sus criticos la habfan dotado,
especialmente del calificativo de “neoplatdni-
ca’ y “hermética”. Sin embargo, no hay que

soslayar que una cosa es lo que hasta ahora se
ha entendido como “neoplatonismo” y “her-
metismo” en el Primero suefio, y otra," lo que

1. Es cierto que las tesis de O. P az respecto al
neoplatonismo no nos muestran las fuentes en las
que se basd para su interpr etacién, por lo que re-
sultan a veces poco exactas. Cier tamente Alejan-
dro Soriano las critica sev eramente, mas por ello
mismo no hay que tomar por neoplatonismo aque-
llo que expone Paz, sino remitirse a las fuentes y a
un mayor nimero de estudios filoséficos y criticos
sobre el tema.



LIBROS

una acuciosa y amplia relectura y revisién de
las fuentes adn tienen que decir sobe este vas-
to y complejo fenémeno. Esto nos conduce a
la necesidad de acer carnos a la presencia del
neoplatonismo cristiano* en el pensamiento de
la jerénima con la misma cautela que muestra
Soriano vy, asi, evitar cualquier tendencia a la
generalizacién o a la reduccién.?

La historia de la critica sorjuanina se ha
esforzado por localizar el neoplatonismo en
las obras de nuestra décima musa, mas me
pregunto si se ha aclarado y diferenciado sufi-
cientemente qué se entiende por platonismo,*
neoplatonismo’ y especialmente neoplatonis-

2. Las cursivas son mfas.

3. Es aquf donde no comparto la opinién de So-
riano sobre la poca influencia que le concede al
neoplatonismo cristiano. Por un lado, dicha pos-
tura se comprende y se justifica porque la revisién
de éste no es la intencién del autor , mas por el
otro, al no dedicarle la profundidad justa de an4li-
sis que el neoplatonismo cristiano amerita, los ar-
gumentos no resultan suficientes para concederle
un papel de poca importancia.

4. Segtin la Routledge Encyclopedia of Philosophy,
versién cp-ROM 1.0, Londres: “Platonism is the
body of doctrine developed in the school founded
by Plato, both before and (especially) after his death
in 347 BC. The first phase, usually known as ‘Early
Platonism’ or the ‘Early A cademy’, ran until the
260s BC, and is represented above all by the work of
Plato’s first three successors, Speusippus, Xenocrates
and Polemo. After an interval of nearly two centu-
ries during which the Academy became anti-doctri-
nal in tendency, doctrinal Platonism re-emerged in
the early first centur y BC with Antiochus, whose
school the ‘Old Academy’ claimed to be a revival of
authentic Platonism, although its self-presentation
was largely in the terminology forged by the Stoics.
The phase from Antiochus to Numenius is conven-
tionally known as Middle Platonism, and prepared
the ground for the emergence of N eoplatonism in
the work of Plotinus.”

5. Ibid.: “Neoplatonism was the final flo wering
of ancient Greek thought, from the third to the

207

mo cristiano;® términos que, lejos de haber si-
do agotados, esperan ser estudiados ala luz de
un mayor nimero de fuentes y de las més re-
cientes investigaciones para afinar su relacién
respecto a sor J uana.” Me refiero a estos tér-

sixth or seventh century AD. There were several
flavours of Neoplatonism, reflecting the concerns
and backgrounds of its practitioners, who ranged
from Plotinus and his cir cle of freelance thinkers
to the heads of the univ ersity schools of the R o-
man Empire, Proclus, Ammonius and Damascius.
On the Latin side, Plotinus’ and Porphyry’s works
were translated by the pagan M acrobius and the
Christian convert Marius Victorinus. The latter
transformed Neoplatonism to a form suited to
Roman Christianity and influenced A ugustine
and Boethius. Medieval Platonism combines ele-
ments drawn from Middle Platonism and Neopla-
tonism. It generally assumes a dualistic opposition
of the divine and temporal worlds, with the sensi-
ble world patterned on unchanging immaterial
forms, often expressed as numbers. It also affirms
the soul’s immortality and direct knowledge of in-
telligible truths, combined with a suspicion of the
mortal body and a distr ust of the evidence of
the senses. Neoplatonists sympathized with
Porphyry’s aim (in his lost De harmonia Platonis et
Aristotelis) of harmonizing Plato with Aristotle.”

6. Por ello se entiende la asimilacién de las tesis
neoplaténicas al cristianismo, desde Origenes, san
Agustin, Boecio, hasta Dionisio el Areopagita, quien
logré establecer un v erdadero sistema neoplatdni-
co-cristiano; véase ibid.: “Dionysius the Areopagite
produced an entire Christian theology, ‘hierarchy,’
by adapting the A thenian multi-layered system.
Between the seventh and ninth centuries this was
taken up by leading theologians of the G reek East
and the Latin West.” Asimismo, cfr. Josef Koch,
“Augustinischer und D ionysischer Neuplatonis-
mus und das M ittelalter”, en Platonismus in der
Philosophie des Mittelalters, cfr. nota 8, pp. 317-342.

7. Por ejemplo, tener acceso a la obra completa
de Athanasius Kircher y colocar en justo lugar su
vinculo con el hermetismo y el neoplatonismo, asf



208

minos no sélo durante el humanismo y la fie-
Universalwissenschaft ba-
rroca, sino que es también de vital impor tan-

bre de su uso en la

cia remitirse a la rica y azar osa historia de la
transmisién, traduccidn, recepcion e interpre-
tacién de ellos desde la tradicién textual de la
Edad Media,® fenémenos que hicieron de
la historia de la filosoffa medieval cristiana un
exquisito mosaico, en el que buscar un aris-
totelismo o neoplatonismo pur o es, por lo
demds, casi indtil.

Por ejemplo, sabemos hoy en dia que el
tomismo no llegd a su forma mds acabada
gracias solamente a la valiosa ayuda de la 16-
gica aristotélica, sino que también le debe
mucho de la concepcién del univ  erso (su
estructuracién) al neoplatonismo cristiano .
Por tal motivo, creo que sigue habiendo im-

as{ como los estudios que nos esbozan el mundo
intelectual del siglo xvii; cfr. Thomas Leinkauf,
Mundus combinatus, Berlin, Akademie Verlag,
1993. Un interesante estudio sobre la articulacién
del mundo poético de Sor Juana en torno al fené-
meno de la simbolizacién es el de R ocio Olivares
Zorrilla, “El libro metégrafo de Alejo de Venegas
y El suefio de Sor Juana: la lectura del univ erso”,
en Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas,
vol. xx11, ndm. 76, México, 2000, pp. 89-112.

8. Véanse los v aliosos estudios de M. G rab-
mann, Mittelalterliches Geistesleben, 3 vols., Hue-
ber, Munich, 1936; R. Kliblansky, The Continuity
of the Platonic Tradition during the Middle Ages,
Londres, 1950; E. Garin, Studio sul Platonismo
medievali, Roma, 1958, y K. Flasch, Das philosop-
hische Denken im Mittelalter, Stuttgart, Reclam,
1986; Platonismus in der Philosophie des Mittelalters,
W. Beierwaltes (ed.), D armstadt, Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, 1969. Estas inv estigaciones
nos han ensefiado que buscar un aristotelismo o
neoplatonismo puro en la Edad Media no es posi-
ble, aun después y durante el siglo x111 en el que
el Aquinate se formd, y donde el pensamiento del
Estagirita parecfa tener preferencia.

LIBROS

portantes caracteristicas neoplaténicas cris-
tianas en el Primero suefio, puesto que todas
las formas del ser y las escalas del ser enten-
didas bajo la concepcién de distintos gra-
dos y formas de par ticipacién de Dios, son
ciertamente elementos provenientes del neo-
platonismo.? Entendido correctamente, ello
implica, asimismo, la concepcién de que Dios
mismo estd por encima de toda comprensién
y definicién de su S er. De ahf que su omni-
presencia 6ntica en el ser de cada ser lleve im-
plicita, al mismo tiempo, la inaccesibilidad
de comprender y determinar su conocimien-
to: Dios estd por encima de cualquier afirma-
cién o definicién pensable sobre su ser.

Actualmente, no podemos seguir aceptando

tan ficilmente argumentos en los que la teo-
logfa cristiana “como teologfa de la cr eacién
(Dios cred al mundo de la nada) se contrapo-
ne al sistema neoplatdénico del mundo cuya

forma mds acabada es el pantefsmo 7. A mi
manera de ver, esto serfa una r educcién que
no le hace justicia, por un lado, al v erdadero
esfuerzo filoséfico de P lotino (205-270)° y
de Proclo (412-485 d.C.)" por dar una expli-

9. Véase la discusion sobr e estos términos en
Endre V. Ivdnka, Plato Christianus. Ubernahme
und Umgestaltung des Platonismus durch die Vater,
Einsiedeln, Johannes Verlag, 1964.

10. Plotini Opera, P. Henry et H.-R. Schwyz er
(eds.; editio maior), t. I (Porphyrii vita Plotini. En-
neades 1-1r), Parfs-Bruselas, 1951, t. II (Enneades
IV-V. Plotiniana Arabica); 1959, t. III (Enneas VI,
con “Addenda ad tomum primum et alter um”),
Parfs, Bruselas y Leiden, 1973.

1. In Platonis Timaeum Commentarii, E. Diehl
(ed.), Leipzig, 1903-1906 (Repr. Hakkert, Amster-
dam, 1965); Opera inedita, V. Cousin (ed.), Parfs,
1864 (Repr. Olms, Hildesheim, 1961); The Ele-
ments of Theology, E. R. D odds (ed.), Oxfor d,
1963; In Platonis Theologiam libri VI, E. P ortus



LIBROS

cacién sobre el Uno (idéntico a la Bondad) ™
y de su relacién con el mundo . Por el otro,
pese a las diferencias que haya con el cristia-
nismo, se corre con esto el riesgo de cancelar
el reconocimiento al esfuerzo de adaptacién
de los términos de la metafisica griega al pen-
samiento cristiano. Aqui echo mano de los
mids esclarecedores estudios filoséficos sobr e
el tema,” en los que se ha desmantelado la
tesis antes nombrada partiendo del argumen-
to neoplaténico: “El uno lo es Todo, y ain
asf ni siquiera uno [algo de todo]” (P lot., V
2, I, I; ademds cfr. VI 7, 32, 12 ff.)."* En otras
palabras, Dios no es en esencia nada de aque-
llo que estd fuera de €], no se puede colocar
en relacién de identidad con algo o con
aquello que es a través de él. D e igual mane-
ra, la interpretacién neoplaténica de que el

(ed.), Hamburgo, 1618. Nueva edicién critica de
los libros I-V por H. D. Saffrey y L. G. Westerink,
Parfs, 1968 ff.

12. Cfr. Proclo, In Parmenides Commentarii,
1096, 26-29 (Opera inedita); In Platonis Timaeum
Commentarii, 111, 207, 8.

13. W. Beierwaltes, Proklos. Grundziige seiner
Metaphysik, Francfort del M., Klostermann, 196s;
Platonismus im Christentum, Denken des Einen.
Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer
Wirkungsgeschichte, Francfort del M., 19855 W. Spe-
yer, Frilhes Christentum im antiken Strahlungsfels,
Tubinga, 1989; A. H. Armstr ong, Plotinian and
Christian Studies, Londres, Variorum Reprints,
1979; Ch. Stead, Philosophie und Theologie I, Stutt-
gart, 1990.

14. La complejidad del pensamiento filoséfico
de Plotino se expres6 mediante metdforas; en este
caso la mds ilustrativa para entender lo mejor posi-
ble la esencia del Uno y que serfa retomada por el
pensamiento cristiano fue la metdfora del sol:
fuente de luz cuy o circulo se despliega par tiendo
del centro constituyéndose como dimensién del
Todo sin dejar de ser, al mismo tiempo, su unidad
integral.

209

mundo “emana por necesidad ” de D ios,”
contradice a Proclo mismo en su concepcién
de la libertad sobre el Uno, que es en primer
grado absoluta: el U no/Bondad se despliega
libremente con base en su esencia, contrario
a “por necesidad”.'®

Ahora bien, de los tedlogos mediev ales
que se esfor zaron en perseguir una sintesis
entre neoplatonismo y cristianismo, 77 el que

15. Este ha parecido un lugar comin desde que
fue calificado como un “systema emanativum” en
L. Bruckers, Historia critica philosophiag, Leipzig,
1742, 11, p. 427. Para las ambigiiedades que el tér-
mino presenta, Cfr. Routledge Encyclopedia of Philo-
sophy: “Plotinus an the other N eoplatonists have
in addition ways of describing ther  elation in
terms of the causal agency of the higher level. This
is what is commonly called emanation, although
Plotinus’ language is quite v aried here. He often
simply uses expressions such as ‘to make’ (poiein)
and ‘to proceed’ (proienai) for the activity of a hig-
her realm. He also frequently uses the analogies of
the sun and the light it radiates, fir e and heat and
the like, to illustrate how a higher hypostasis gene-
rates a lower, and occasionally he uses the metap-
hors originating in language about water (for
example, ‘to flow out’). He is well aware of the
fact that these are metaphors that must not be un-
derstood too literally. The term ‘emanation’ may
mislead in so far as it suggests that the cause
spreads itself out. P lotinus, on the contrary, con-
sistently maintains that the cause always r emains
unaffected and loses nothing by giving away.”

16. Cfr. Proclo, Elementatio theologica, 13; 14, 25.
Al respecto Beierwaltes nos remite al estudio de C.
Steel, “The One and the Good: some reflexions on a
neoplatonic identification”, en The Neoplatonic Tra-
dition. Jewish, Christian and Islamic Themes, A. Van-
derjagt y D. Pitzold (eds.), Colonia, 1981, pp. 9-25.

17. Entre los tedlogos cristianos que se esfor za-
ron en perseguir tal sintesis tenemos a O rigenes,
Gregorio de Nyssa, san Agustin, M arius Victori-
nus, Dionisio el Areopagita, san Buenaventura y
Nicolds de Cusa, por nombrar a algunos de los
mds sobresalientes durante el periodo que abar ca
desde el siglo 1v d.C. hasta el siglo xv d.C.



210

principalmente nos inter esa es D ionisio el
Areopagita (siglos v-vi d.C.),"® quien fue pa-
ra los medievales discipulo de Pablo y, por lo
tanto, autoridad en la teologfa cristiana:
Theologorum maximus, culmen theologiae. La
critica contempordnea har econocido en
Dionisio tres conceptos bésicos pr ocedentes
de la escuela de Atenas puestos al servicio del
pensamiento cristiano: la famosa trfada que
designa tres momentos respecto al Uno, a sa-
ber poyn (permanecencia-en-si-mismo),
npdodog (procedencia o bien despliegue del
origen) y énotpo¢n (retorno al origen). Gra-
cias a estos tres conceptos se concibe que la
manifestacién de la bondad de D ios es difu-
siva de si misma ( bonum est difussivum sui),
indicando con ello que la bondad divina, al
difundirse creativamente a s{ misma, se mul-
tiplica ella misma en su unidad, mas se dife-
rencia por permanecer una en sf misma, es
decir, sin dejar su unidad. * Tanto Dionisio
como la filosoffa neoplatdnica conciben al
Uno (idéntico a la Bondad) como aquel que

18. San Agustin es menos sistemdtico que D io-
nisio el Areopagita en este intento, por lo que to-
mo como ejemplo al segundo . Asimismo, Dioni-
sio el Areopagita es una presencia constante en las
obras del Aquinate y, por lo mismo, no hay que
descartar su presencia en sor Juana. Las ediciones
a consultar del Areopagita son: Pseudo-Dionysius
Areopagita, De divinis nominibus [DN], B.R.
Suchla (ed.) (Patristische Texte und Studien, vol.
33), Berlin, 1991; De coelesti hierarchia. De ecclesias-
tica Hierarchia. De mystica theologia. Epistulae, G.
Heil y A. M. Ritter (eds.) (P atristische Texte und
Studien, vol. 36), Berlin, 1991.

19. W. Beierwaltes, Platonismus in Christentum,
pp- 64-6s, lo explica como “ die sich kreativ vers-
trdmende Gutheit des Gottes, unterscheidet sich
in sich einig [geeint bleibend], v ervielfiltigt sich
als in sich Eins, ohne das Eine [in ihm] zu verlas-
sen.” Para la base de la argumentacién, cfr. DN 11,
11; 135, 14 ff.

LIBROS

se despliega libremente con base en su esen-
cia (contrario a por necesidad), trayendo con
este acto lo diferente (a modo de diversidad)
a ser una existencia independiente. La bon-
dad divina participa al mundo de su abun-
dancia y crea a través de esta accién lo otr o,
la variedad, el mundo. Siendo asi, su mani-
festacién corresponde a la caracteristica de su
esencia como bondad, esto es sin r estriccio-
nes, sin limites, espontdneamente, libr emen-
te (DN X1 6, 223,12). De tal manera esta pro-
cedencia no puede verse entonces como una
necesidad interior de la bondad, esto seria
una contradiccién con la esencia de la bon-
dad misma. Al mismo tiempo, es importante
no pasar por alto, que el Uno/Dios permane-
ce en si mismo conservando su absoluta tras-
cendencia, a pesar de su ser-en-el-todo: *° en
el acto de la participacién permanece el Uno/
Bondad en si mismo sin per der nada, y aun
asi estd en el Todo presente fundando al ser,
puesto que es el origen del Todo. Dionisio ve
la confirmacién de la metafisica neoplaténica
asi entendida, en la cita biblica (I. Cor . 15,
28): “Dios lo es todo en el todo ”. Mas, a pe-
sar de su constitutivo ser-en-el-todo es al mis-
mo tiempo nada de ello por que es mds que
ello, llegando a aquello que serd el principio
de la via de la teologia negativ a y base de la
mistica (De mystica theologia): Dios es abso-
lutamente nada de aquello que es Todo.
Resumiendo, las dimensiones de los tr es
momentos en el pensamiento cristiano: el
“permanecer en s{ mismo 7 —la “proceden-
cia” (despliegue del origen)— y el “retorno”,
garantizan la conservacién de la U nidad en
la diversidad y diferenciacién frente al Uno
mismo, conservacién que queda definitiv a-
mente garantizada con el r etorno al Origen.

20. La concepcién se deriva de Plotino, Ennea-
desV, 2, I, L.



LIBROS 211

El retorno se vuelve un elemento importante
para la vida, puesto que funge como “ replie-
gue en si mismo”, y con ello hace r eferencia
a la nocién del ascenso interior.?* Por tal mo-
tivo, a través de D ionisio se cancela la con-
cepcién del pensamiento neoplaténico y su
futura recepcidn en la teologfa cristiana co-
mo una forma de panteismo.

La atencién que el D octor Angélico le dedi-
ca a la obra de D ionisio es significativa, tan-
to que es uno de los autor es més citados por
santo Tomds. Su comentario a los De divinis
nominibus, obra que lega a la cristiandad una
explicacién biblica y filoséfica de los pr edi-
cados divinos (el esquema de la obra sigue la
exégesis de Proclo acerca de la hipdstasis de
Parménides),?* ademds de sus comentarios al
De coelesti hierarchia y al De ecclesiastica hie-
rarchia, son reveladores ya que nos dejan ver
cudnto de la concepcién del universo le debe
el Aquinate a Dionisio.”? Asimismo, presente

21. K. Ruh, Geschichte der abendlandischen Mystik,
2a. ed., Beck, Munich, 2001, vol. I, pp. 32-84.

22. Véase la edicién Thomas Aquinas, In librum
beati Dionysii de divinis nominibus expositio, C. Pe-
ra (ed.), Turin, Marietti, 1950. Para las obras com-
pletas del Aquinate remitirse a la ed. Leonina: S.
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici, Opera Om-
nia, ed. Leonina I ussu Leonis XIII, P .M. edita,
Roma, ex Typographia Polyglotta, 1882. La Sum-
ma theologiae ocupa los vols. 4-12.

23. Soriano comenta en una nota (p . 279, nota
87), precisamente al tratar el tema de las jerar-
quias, que “el Aquinate [es] mucho menos neopla-
ténico que San Agustin [...]”; resulta lamentable
que no se explique més pr ofundamente en qué
consiste esta par te neoplaténica del A quinate y
qué tanto influyé en su concepcién teoldgica,
puesto que nos llevarfa a comprender mejor la es-
cala de los seres en su contexto neoplaténico-cris-
tano. Cfr. el estudio de W. Beierwaltes, “Der
Kommentar zum ‘Liber de causis’ als neuplatonis-

en el pensamiento tomista estd no solamente
la obra de Dionisio, sino el Liber de causis>+
considerado hasta finales del siglo x111 como
una parte de la metafisica aristotélica (en
realidad se trata de unar ecopilacién de las
tesis de Proclo),” y cuya verdadera autorfa
descubrié el A quinate tardfamente gracias
a la nueva traduccién latina de Guillermo de
Moerbecke sobre la Elementatio theologica
de Proclo (1286). En la historia de los estu-
dios sobre el tomismo se han ya sefialado y
analizado los principales términos de la me-
tafisica neoplatdnica cristiana que r etomé el
Doctor Angélico, principalmente de D ioni-
sio, para darle su sello pr opio, tan sélo por
mencionar los mds impor tantes: emanatio,*¢

ches Element in der Philosophie des Thomas von
Aquin”, en Philosophischer Rundschau 11 (1963),
pp- 192-215; G. Deninger, “Platonische Elemente
in Thomas von Aquins Opusculum De ente et es-
sentia”, en Parusia. Studien zur Philosophie Platons
und zur Problemgeschichte des Platonismus, K.
Flasch (ed.), F rancfort, 1965, pp. 377-391, y
K. Kremer, Die neuplatonische Seinsphilosophie und
ihre Wirkung auf Thomas von Aquin, Leiden, 1966;
J. R.H enle, Saint Thomas and Platonism, La
Haya, Nijhoff, 1956.

24. Véase laedicién Thomas Aquinas, Super
Librum de causis expositio, H. D. Saffrey (ed.), Lo-
vaina, B. Nauwelaerts, Friburgo, Société Philosop-
hique, 1954.

25. Cuyo texto se lefa durante el siglo x111 en las
facultades de arte como parte de la metafisica de
Aristételes, cfr. M. Grabmann, “Die Proklosiiber-
setzungen des Wilhelm von Moerbecke und ihre
Verwertung in der lateinischen Literatur des M it-
telalters”, en Mittelalterliches Geistesleben, vol. 2,
pp. 413-423.

26. Cfr. C. B aeumker, “Der Platonismus im
Mittelalter”, en Platonismus in der Philosophie des
Mittelalters, pp. 45-46 para la emanatio en santo
Tomds. Como ya se ha mencionado y estudios r e-
cientes nos han hecho comprender, el concepto de
emanatio no es necesariamente opuesto al del pen-



212

participatio®” y hierarchia.?® Si bien Soriano
los menciona en su estudio, no son expues-
tos ampliamente y explicados/vinculados en
relacién con su origen neoplaténico, mds atin
en cuanto a sus modificaciones y matices en
su transmisién al cristianismo. Estos elemen-
tos juegan un papel impor tante en la expli-
cacién filoséfica de la creacién entendida ba-
jo una communicatio bonitatis Dei (S. Th.,
Summa, sent. I, qu. 47, art., 1, c.), dentro de
un marco cristiano y que es mejor entendida
bajo la metdfora de la luz solar de origen
neoplaténico que Dionisio retomé del neo-
platonismo para legarla al cristianismo.

Si aceptamos que el intento de sistemati-
zar la creacién segtin un modelo de jerar-
quias/escalas y de acuer do con un orden en
el que las jerar quias mayores se encuentran
vinculadas con las menores a través de la sa-
bidurfa divina, proviene del modelo neopla-
tonico dionisiaco, entonces ;por qué descar-
tar una rica her encia neoplaténica cristiana
en la estructura del Primero suefio de sor Jua-

samiento cristiano medieval, puesto que su adap-
tacién logrd tener cabida en el concepto cr eacio-
nista de Dios, por lo que el Doctor Angélico habla
de la creacién de modo emanationis rerum a primo
principio. Cfr. S. Th., Summa theo., pars prima,
qu. 45, art. 1, 3. Asimismo para la cr eacién como
emanatio rerum ab universali principio essendi, cfr.
pars prima, qu. 44, art. 2; y para el término proces-
sio, Cfr. pars prima, qu. 44, prol;; | Sent., d.3, qu. 1,
art. 3, sol.; Il Sent., prol.

27. Véase el estudio de C. Fbro, La nozione meta-
fisica di participazione secondo S. Tommaso d’Aquino,
Mildn, 1939, y L. B. Geiger, La participation dans la
philosophie de S. Thomas d’Aquin, Paris, Vrin, 1953,
especialmente, cap. VIII, pp. 238-243.

28. Cfr. Ivdnka, Plato Christianus, pp. 266-280.
Para la historia del concepto hierarchia véase R.
Roques, Lunivers dionysien. Structure hiérarchique
du monde selon le Pseudo-Denys, Paris, 1954.

LIBROS

na?® Solamente se puede negar su neoplato-
nismo si permanecemos en la interpr etacién
de que éste postula un sistema “emanativo” y
“panteista’ que se opone a la tradicién cris-
tiana. Por ello, aun reconociendo justamente
el tomismo en sor Juana y con ello el valioso
estudio de Soriano, descartar al neoplatonis-
mo cristiano del Primero suefio serfa un error,
puesto que si par timos de una compr ensién
mids justa de lo que fue el neoplatonismo
cristiano en la teologfa mediev al y renacen-
tista, la posibilidad de su presencia en el Sue-
fio sigue latente.

La historiadelar ecepcién de la filosoffa
griega en la teologia cristiana es compleja, y
para deleite del inv estigador se vuelve mds
compleja de recepcién en recepcién. El siglo
xvIl novohispano, si bien es escoldstico, no
lo es tan en extr emo, puesto que hace falta
una investigacion mds pr ofunda y amplia
que nos vaya esbozando la r ecepcién de los
textos neoplatdnicos cristianos en los fondos
conventuales y bibliotecas privadas de la épo-
ca colonial. Con ello lograremos poco a poco
una comprension mds amplia de las fuentes
filoséfico-teoldgicas no sélo de sor J uana,
sino del ambiente cultural que se formé con
base en esta tradicidn. P ermanezcamos pues
en la tarea, como el estudio de Alejandro So-
riano nos lo ha recordado: ad fontes aquarum
sicut cervuus anhelat.

29. La monja jerénima bien pudo tener acceso
al pensamiento de D ionisio no sélo a través del
Aquinate, sino gracias a las ediciones r ~ ealizadas
por el circulo humanista de Lefevre d’Etaples en el
siglo xv1, asf como también quizd por medio de
las obras de Nicolds de Cusa o de Athanasius Kir-
cher, quienes basaron gran parte de su teologfa en
el Areopagita y cuya influencia en sor] uana ha
sido ya esbozada por la historia de la critica, per o
atn hace falta un estudio mds puntual basado en
una amplia confrontacién con las fuentes.





