3

El bulto ritual
de Mundo Perdido, Tikal
Maricela Ayala Falcon

Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Filologicas, 2002
(Cuadernos del Centro de Estudios Mayas, 27), 160 pp., ils.

por
DURDICA SEGOTA

Este pequefio libro, por su tamafio, y modes-
to en cuanto a su presentacion, inicia con
una detallada y critica revision historiografi-
ca en torno al tema de los bultos rituales re-
presentados en los codices o esculpidos en
las estelas y dinteles encontrados in situ. Casi
todos los estudios previos y también el traba-
jo que presento aqui se refieren a la cultura
maya del periodo prehispanico, salvo algu-
nas breves referencias al bulto sagrado de los
mexicas, el tlaquimilolli, y algunas mencio-
nes de sus usos en la época colonial y actual.

Las primeras representaciones de los bul-
tos en los relieves de los dinteles de Yaxchi-
lan fueron estudiadas desde la década de
1970, son ofrendados por las mujeres y su
contenido y uso eran desconocidos. Para los
arquedlogos no eran una novedad, pues habian

143

prestado atencion a este tipo de ofrendas casi
tres décadas antes.

Sin embargo, en fechas recientes el tema
cobrd actualidad entre los estudiosos con el
descubrimiento de un cache (escondrijo), en
1984, en el barrio llamado el Mundo Perdido
de la ciudad maya del periodo Clasico, Ti-
kal, hoy en el territorio guatemalteco. El ha-
llazgo se realiz en una posicion central de
uno de los edificios que integran el conjunto
y consiste en dos grandes platos de cincuenta
centimetros, uno de ellos usado a manera de
tapadera del otro (acerca de esta posicion, la
autora aventura una muy sugerente hipote-
sis: que se trata del concepto de la tierra, cu-
bierta por el cielo, p. 131). En el espacio inte-
rior de estas dos piezas habia un envoltorio,
al parecer de amate, pintado de azul y con su
amarre. El contenido de este bulto consistia
en “Fragmentos 6seos de un animal peque-
fio, restos de carbdn y vegetales, una concha
bivalva, obsidiana, dos pendientes de perla,
una espina de raya, jade y espinas muy afila-
das de una planta” (p. 35, la autora cita una
comunicacion personal del arquedlogo Bai-
ley). Estos platos con el bulto en su interior
estaban asociados, a su vez, con una ofrenda
que contenia el craneo de un infante, carbén
y jade.

La amplia y sdlida preparacién académi-
ca de Maricela Ayala le permite estructurar
su texto en torno a la hipdtesis de que se tra-
ta de una ofrenda peculiar, de un “bulto de



144

poder”, y desarrolla los andlisis a partir de las
fuentes historicas, arqueoldgicas, iconografi-
cas, etnograficas, linglisticas y de los estu-
dios de la epigrafia. A su vez, la informacion
que le proporciona cada una de estas disci-
plinas por separado constituye el guion ex-
positivo del libro.

Aprendemos con la autora que las fuen-
tes escritas del periodo colonial permiten
aseverar que “habia diferentes clases de bul-
tos con distinto contenido dependiendo del
fin al que estaban destinados” (p. 62). Es una
de las ideas que se retoman en las conclusio-
nes del trabajo.

En cuanto a restos arqueolégicos de bul-
tos rituales, éstos fueron hallados en Uaxac-
tun, y otros sitios menores cercanos a Tikal,
y un gran numero de ellos en Tikal mismo.
A veces se ubicaron en las estructuras pira-
midales, plataformas o debajo de las estelas;
estaban depositados en el suelo, o en una cis-
ta, es decir, una cavidad recubierta con lajas
de piedra. La constante mas importante de
los contenidos son los objetos punzantes,
obsidiana, jade y las formas conocidas como
“excéntricas”, pero también llama la aten-
cion la presencia de craneos, dientes y hue-
sos humanos y de origen animal.

Se menciona que en sitios més distan-
tes, como son Piedras Negras en la region
del Usumacinta y Chichén Itza en Yucatan,
el nimero y la variedad de los bultos que
aqui se estudian también fue importante. Es
decir, se encuentran en toda la region maya
(y, como Maricela Ayala subraya, en muchas
otras partes de Mesoamérica). Ademas,
como lo demuestran las excavaciones de
Thomas Lee en la cueva de La Venta, Chia-
pas, fueron una practica desde el periodo
Preclasico.

El capitulo dedicado a la interpretacion
iconografica tiene como tema principal el

LIBROS

momento de la entronizacion y la entrega de
las insignias de poder (que suelen estar den-
tro de un bulto, transparente o no). Lo que
me llama la atencion es que la autora, al
anunciar una lectura de “la relacion entre
texto e imagen”, centra su andlisis o en el Po-
pol Vuh o en la referencia de Landa, pero no
(y en primera instancia) con el texto glifico
que acompafia a la imagen. La excepcion es
la identificacion de un elemento que aisla, el
glifo llamado “dolor de muelas” que sefiala
el bulto sagrado y es un indicador de entro-
nizacion, tema del presente estudio. Inclusi-
ve, al decir que “el texto y la imagen no coin-
ciden” (pp. 94, 103, 108), creo que se abre
una nueva posibilidad de analisis, pues ha-
bria que preguntarse qué tipo de relacion es-
tablecen, una vez que sabemos que no se tra-
ta de una relacion de coincidencia o de
reiteracion. Este problema queda abierto por
el momento.

Hay un muy detallado y erudito analisis
de las inscripciones en los dos capitulos si-
guientes, dedicados a la lingtistica y a la epi-
grafia (y muy especialmente el glifo T684).
Desde luego, me rebasa el intenso debate que
lleva la autora con sus pares en ambas disci-
plinas, pero he de decir que, con la semanti-
ca y fonologia alternada con ejemplos de la
figuratividad, se establece una peculiar y ori-
ginal dinAmica metodolGgica, en pos de unas
hipdtesis que resultan convincentes y enri-
quecedoras.

El soporte de esta etapa de estudio son
de nuevo los relieves de Yaxchilan con las re-
presentaciones de los bultos rituales y ele-
mentos especificos como garras de jaguar y
cuernos de venado, elementos utilizados por
los sefiores en el ritual de autosacrificio. A su
vez, los bultos encontrados en el contexto ar-
queoldgico también contenian el instrumen-
tal para este rito.



LIBROS 145

el Pixom era mucho més que un simple
envoltorio. Se puede conjeturar que es
“el alma” envuelta por el cuerpo fisico
del hombre, y como tal, aplicada a una
sociedad es la “Ley”. Lo “legitimo”, lo
que da orden al grupo y que era aplicado
por el gobernante; él era el receptaculo y
ejecutor. El que entrega el “envoltorio”
los hace “sus ahijados”, pero el poseedor
se convierte en pixa Kahaual, el gober-
nante legitimo (p. 118). [Y,] En los casos
de entronizacion lo que esta envuelto es
el cacal; “lo que se cuida, la corona, el
gobierno”; “la majestad”, o, como se
le llamé entre los mexicanos, “el bulto
que carga el gobernante, es el pueblo”

(p. 119).

Atando cabos, las ofrendas se relacionaban
con diversas funciones; un tipo especial de
ofrenda es el bulto de poder. A su vez, no to-
dos los bultos tienen el mismo significado.

El bulto sagrado del Mundo Perdido de
Tikal perteneci6 al periodo del Clésico Tar-
dio y lo identifica como “bulto de poder”.
Estaba en un edificio asociado con el culto
solar, varias tumbas del linaje de Gran Garra
de Jaguar I, y muy especialmente con la
tumba roja de Hasaw Kan K’awil, conquis-
tador de Uaxactun y fundador de una nueva
etapa en la historia de Tikal. En el bulto de
este entierro estaba todo lo necesario para el
autosacrificio, para la purificacion, para el ri-
tual al dios solar, culto a los antepasados y la
ostentacion del poder. Era “un Bulto de Go-
bierno que contenia las insignias de poder
que no eran otra cosa que los nombres de los
dioses” (p. 146).

Es una lastima que los mapas no sean
del todo legibles, que algunos dibujos (por

ejemplo, la Estela 39 del Mundo Perdido o
las laminas del Codice Dresden, entre otros)
sean mas manchas de tinta negra que las es-
pléndidas figuras que suponemos; las foto-
grafias son de muy mala calidad y peor re-
produccién. Repito, es una lastima porque
todo el esfuerzo realizado a lo largo de este
estudio desmerece enormemente pues no se
trata de un coffee-table book y las ilustracio-
nes tienen por funcién apoyar el discurso y
las hipdtesis que desarrolla la autora. Sabe-
mos que los estudios acerca de cualquiera de
las culturas prehispanicas se basan en primer
lugar en un andlisis de las imagenes y ésta es
una razén suficientemente importante como
para prestar mas atencion al cuidado de su
edicion.

Si se presenta la ocasion para una segun-
da edicion de este trabajo, también seria de-
seable que, con un poco mas de esfuerzo, se
presentaran los textos que fueron escritos
originalmente en las lenguas mayenses (por
ejemplo, p. 6o, Chilam Balam de Tizimin),
en su traduccion al espafiol y no al inglés,
como es el caso aqui.

Pero la minuciosa investigacion, el largo
y detallado andlisis desde la perspectiva de la
historia, arqueologia, iconografia, lingiistica
y epigrafia que realiza en este libro Maricela
Ayala es una sistematizacion de lo que cono-
cemos hasta ahora acerca del tema de los
bultos sagrados; también es una importante
contribucion en cuanto a su interpretacion y
en cuanto a una interesante propuesta meto-
doldgica de cruzamiento de datos proceden-
tes de fuentes y disciplinas diversas. En un
texto bien estructurado desarrolla varias hi-
potesis novedosas y, de manera inteligente,
invita a la polémica y estudios futuros.





