PAULINA FABA ZULETA

UNIVERSIDAD DE CHILE

Los rostros de nuestros antepasados

Las pinturas faciales de los Jicareros (Xukurikate)
huicholes de Tateikita*

El decorado esta hecho para el rostro, pero
en otro sentido el rostro esta predestinado
a ser decorado, porque solo por el decorado
y mediante él el rostro recibe su dignidad
social y su significacion mistica.

Claude Lévi-Strauss, Antropologia
estructural, p. 287.

UESTRO INTERES EN REFLEXIONAR S0bre el simbolismo de las pinturas
faciales de los huicholes? surge a partir de un estudio anterior acerca de
la mitologia huichola en torno a algunos petrograbados de Nayarit y

1. Este trabajo se inscribe dentro del marco del seminario Las Vias del Noroeste del Instituto
de Investigaciones Antropoldgicas de la Universidad Nacional Auténoma de México. Proyecto
Papiit-unam IN3086022 y el Consejo Nacional de Ciencia y Tecnologia 40611-S.

2. Los huicholes, quienes se reconocen a si mismos como wixaritari, habitan principalmente
en el noroeste de los estados de Jalisco y Nayarit, asi como una pequefia porcion del sur de los
estados de Durango y Zacatecas. Aunque es dificil contabilizar exactamente cuantos huicholes
existen, pues muchos viven en rancherias dispersas, ademas de que hay un constante flujo
migratorio hacia la costa y las capitales de los estados vecinos de Jalisco, Nayarit y Zacatecas, se
estima que la poblacion huichola alcanza las 20 ooo personas. Véase Beatriz Rojas, Los huicho-
les en la historia, México, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos-Colegio de Mi-
choacén-Instituto Nacional Indigenista, 1993, p. 200.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, NUM. 82, 2003 73



74 PAULINA FABA ZULETA

Jalisco.3 Entre los disefios de dichos petrograbados reconocemos motivos que
pueden apreciarse en diferentes expresiones plasticas huicholas, como las piedras
discoidales teparite 4 y las pinturas faciales. Es justamente en este Gltimo tipo de
manifestacion plastica en la cual observamos una riqueza de motivos geométri-
cos que se asemeja a la variedad de figuras abstractas que encontramos en gran
parte de las manifestaciones plasticas rupestres de Nayarit y Jalisco.

Uno de los primeros autores en tratar en detalle el simbolismo de las pin-
turas faciales es Lumholtz.s Este autor describe el disefio de dichas pinturas,
que representan a varias deidades de la fertilidad de acuerdo a la exégesis hui-
chola. Los significados que otorga a los distintos disefios que componen las
pinturas faciales, como los circulos concéntricos, las espirales y las lineas zig-
zagueantes, han sido constatados en nuestro trabajo de campo; sin embargo,
a pesar del valioso aporte de Lumholtz, lamentablemente este autor no explo-
ra el significado de las pinturas faciales en su contexto ritual, ademas de que
no las vincula con el consumo del peyote (hikuli), elementos con los cuales
dichas expresiones se encuentran estrechamente relacionadas.

Para comprender el contexto en el que se desenvuelven las pinturas fa-
ciales, es necesario mencionar que quienes las llevan en las festividades hui-
cholas son los cargos que pertenecen al centro ceremonial tradicional tukipa®

3. Paulina Faba, “Algunos petrograbados de Nayarit y Jalisco a la luz de la mitologia huicho-
Ia”, tesis de licenciatura en antropologia social, México, Escuela Nacional de Antropologia e
Historia, 2001.

4. Con el término tepari los huicholes se refieren a distintos discos pétreos que poseen un sim-
bolismo similar dentro de su cosmovisién. Existen cuatro tipos de teparite rituales, uno se refiere
a los teparite sacrificiales que se encuentran por lo general al interior de los templos tuki cubrien-
do una cavidad con ofrendas para las deidades. Otro tipo de teparite es el que encontramos en las
fachadas de los adoratorios xirikite. El tercer tipo de teparite son los pequefios discos de piedra
—de alrededor de 1o centimetros de diametro— que se ofrendan a las deidades en los lugares sa-
grados y en algunas festividades como Naxiwiyari. El tepari que se entierra al centro de la milpa
(waxa) es el cuarto tipo de disco pétreo que se usa ritualmente entre los huicholes.

5. Carl Lumholtz, “El arte simbolico de los huicholes”, en El arte simbdlico y decorativo de los
huicholes, México, Instituto Nacional Indigenista, 1986, pp. 27-322.

6. El centro ceremonial tukipa se compone de diversos edificios como el tuki, templo de
planta circular semihundida, y los xirikite, adoratorios de planta rectangular, generalmente ele-
vada varios centimetros por encima del suelo. Aunque las caracteristicas arquitectonicas y de
distribucion de los edificios varian, el patron mas comudn de los tukipa huicholes presenta el
templo tuki ubicado en el poniente del patio ceremonial mirando hacia el este y los adorato-
rios xirikite dispuestos al este mirando hacia el poniente.



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 75

1. Kierimanawe, centro ceremonial tukipa de San Miguel
Huaistita (Tateikita), Jalisco. Foto: Angel Aedo.

(figura 1). Dichos cargos se conocen con el nombre de Xukurikate o Jicareros,
los cuales son hombres y mujeres que poseen la importante tarea de cuidar
una jicara (xukuri) y una flecha (+r+) que corresponden a una deidad deter-
minada dentro del pantedn huichol. Estos mismos cargos deben peregrinar
anualmente al desierto de Wirikuta, San Luis Potosi, para buscar el peyote
(Lophophora williamsi ) y el venado, y traer el agua sagrada de los manantiales
de este lugar.

En su peregrinacion a Wirikuta los Xukurikate no s6lo recolectan peyote
(hikuli) sino también una raiz de la cual se extrae el polvo amarillo (uxa) con
el que se elaboran las pinturas faciales. Segiin Lumholtz,” el término uxa
quiere decir chispa, siendo su nombre mas completo el de uxam tarai, que
combina los significados de chispa (uxa) con el de la raiz amarilla (tarai) pro-
veniente del desierto de San Luis Potosi. De acuerdo con el mismo autor, la
pintura amarilla que los huicholes obtienen de la raiz de un arbusto se rela-
ciona directamente con el fuego, de ahi que el significado de la palabra uxa se
traduzca como chispa.

Como vya fue constatado por Lumholtz a principios del siglo xx, la gréfica
gue se expresa en las pinturas faciales abarca disefios figurativos y abstrac-

7. Lumholtz, op. cit., p. 273.



76 PAULINA FABA ZULETA

tos que se mezclan en un universo directamente relacionado con las deidades.
De acuerdo con Rito Carrillo, un chaman (maarakate) de Guadalupe Oco-
tan (Xatsitsarie), las pinturas faciales que llevan los Jicareros cuando peregri-
nan a Wirikuta son “como una credencial que uno muestra a los dioses”. En
efecto, es sugerente observar que los disefios que se expresan en las pinturas
faciales, aunque pueden tener patrones similares, rara vez se repiten, pues ex-
presan los multiples atributos que caracterizan a las deidades principales del
panteon huichol.

Antes de comenzar a analizar los disefios de las pinturas faciales de los Ji-
careros del tukipa Kierimanawe,® consideramos necesario describir brevemen-
te el contexto ritual al cual estan asociadas dichas pinturas faciales.

Hikuli Neixa. Las pinturas faciales en el contexto ritual

En la Fiesta del Peyote (Hikuli Neixa), que presenciamos en mayo de 2001 en
la localidad huichola de Tateikita (San Miguel Huaistita), los personajes de la
festividad y la presencia del peyote molido, asi como la parafernalia ritual de
los participantes evocaron en todo momento a Wirikuta, el lugar de la pri-
mera aparicion del sol para los huicholes. El simbolismo solar de esta fiesta
no se contrapone con el cardcter acuatico que muchas veces adquieren los
Jicareros, sobre todo a través de algunos motivos que describen a las nubes
cargadas de lluvias (figura 2). Se puede decir que en el Hikuli Neixa se exa-
cerban los atributos luminosos del universo que posteriormente seran derro-
tados por las fuerzas de la oscuridad, al comenzar la época de lluvias.

La festividad comienza cuando 25 Jicareros (13 hombres y 12 mujeres) per-
tenecientes al centro ceremonial tradicional se redinen en el patio del tukipa.
A cada cargo se le da el nombre de una deidad; asi por ejemplo, en esta oca-
sion se mencionaron los nombres de Naariwame, Nuestra Madre la Lluvia
del Desierto; Tatewari, el Abuelo Fuego; Tawexika, El Aguila Solar; Niwetsika,
La doncella del Maiz; Nakawe, Nuestra Abuela Crecimiento, entre otros.

8. El nombre Kierimanawe se traduce como “el lugar donde crece el palo kieri”, planta iden-
tificada como Solandra brevicalix, la cual es asociada particularmente con la locura y el émbito
del inframundo del universo huichol. Véase Angel Aedo Gajardo, “La regién més oscura del
universo: el complejo mitico de los huicholes asociado al Kieri”, tesis de licenciatura en antro-
pologia social, México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia, 2o01.



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 77

Luego de una larga noche de vigilia y de haber dispuesto las ofrendas en el
templo de planta circular tuki, los Nauxatamete® tocan por la mafiana los
cuernos de toro y la nifia Xaki* comienza a moler varias cabezas disecadas de
peyote (hikuli) en la direccion poniente del patio del tukipa, atras del templo
circular. Una vez que se ha molido el peyote seco, recolectado fresco durante
la peregrinacion a Wirikuta, éste es mezclado con agua y batido de tal forma
gue se crea una espuma blanca bastante espesa que los huicholes expresamen-
te identifican con las nubes (hai).

Una hora mas tarde, los peregrinos se reinen al interior del tuki que esta
orientado hacia el noreste para salir del patio del centro ceremonial tukipa
rumbo al poniente y pintarse la cara con los diferentes disefios de circulos
concéntricos, venados, peyotes, espirales, etcétera. Con la ayuda de una pie-
dra y un poco de agua, cada uno de los Jicareros raspa la raiz de la cual sale
la pintura (uxa) con la que se pintan el rostro. Dicha pintura se aplica con la
ayuda de un espejo y un palito de madera con el cual se dibujan diversos di-
sefios en el rostro. Los motivos de color amarillo intenso no s6lo se plasman
sobre los rostros de los Jicareros (Xukurikate), sino también sobre sus manos,
asi como sobre algunos instrumentos musicales y ofrendas.

Todos los presentes, incluso otra teiwari** como nosotros, son convidados
a pintarse el rostro con uxa; no obstante, esto no es comun, pues se dice que
la uxa es una pintura sagrada que so6lo la deben usar los peregrinos que asis-
tieron a Wirikuta.

Una vez que retornan al tukipa desde el poniente, luego de haberse pinta-
do el rostro, los Jicareros forman dos filas paralelas, situdndose uno detrés del
otro, y comienzan a avanzar por el patio en sentido sur-norte, de manera que
cada cargo hace una parada ante el recipiente con la bebida de peyote, dan-
doles uno de los encargados de la molienda del hikuli, a cada Xukurikate,
una jicara del espumoso liquido.

9. Nauxatamete es el plural de Nauxa, un cargo del centro ceremonial huichol tukipa. Este
cargo es el que generalmente encabeza la fila de los peregrinos que viajan a Wirikuta y marca
las acciones rituales que se deben realizar en las fiestas.

10. Xaki es otro cargo del centro ceremonial tukipa, el cual generalmente es cumplido por
nifias huicholas que flucttian entre los s y 10 afios de edad.

1. La palabra teiwari se utiliza para referirse a las personas de origen mestizo y extranjero
que visitan la sierra. De acuerdo con huicholes de San Andrés Cohamiata (Tateikie), Jalisco, el
término describe particularmente a personas que andan dando vueltas sin rumbo ni destino
definido.



78 PAULINA FABA ZULETA

Solo luego de haberse pintado los rostros con uxa y de haber consumido
el liquido de peyote molido, los Jicareros se disponen a bailar conformando
una fila de hombres, otra de mujeres y una tercera fila de cuatro personas que
encarnan a los venados.”> Los dos grupos de cargos son encabezados por el
+r+kuekame, quien lleva un gran sombrero con plumas de aguila, un atado
de ofrendas de mazorcas y la cornamenta de un venado, objetos que hacen
ver a la fila de danzantes como una gran serpiente cornuda y emplumada.

* k% %

Aunque los dibujos representados en los rostros de los Jicareros parecieran ser
el resultado de un acto espontaneo en el que cada persona escoge el disefio
gue mas le gusta e incluso improvisa decoraciones, también esta determinado
por reglas en las cuales se comprende que uno de los propdsitos principales
de las pinturas faciales es el de marcar la identidad de las personas que las
portan. Generalmente el chaman (maraakame) suefia los disefios que otra per-
sona debe llevar, relacionandose ciertos motivos con la pintura facial que los
cargos llevan durante algunas de las festividades del ciclo ritual, como la Se-
mana Santa y las Pachitas. Asimismo, ciertos disefios, como los de lineas y
puntos, se vinculan casi exclusivamente con los hombres y especificamente
con los cantadores que dirigen las acciones rituales (figuras 2 y 3).

Debemos destacar que los dibujos con uxa no sélo se aplican en el rostro,
sino también en instrumentos musicales como el violin (xaweri) y la guitarra
(kanari), asi como en objetos rituales como los cuernos de venado (maxa
awate). La pintura amarilla también expresa la renovacion de todos los elemen-
tos en los cuales es utilizada; de esta manera, al igual que la sangre de los ani-
males sacrificados, se asperja en las mazorcas que se presentan como ofrendas
a las deidades; la uxa también es untada en diversas ofrendas y objetos.

A través de las acciones rituales relacionadas con las pinturas faciales y de
acuerdo con la exégesis indigena, podemos concluir que los Xukurikate, al pin-
tar sus rostros con la pintura amarilla (uxa) sufren una transformacién explicita
en el ritual del peyote. Los Jicareros literalmente se convierten en las deidades

12. El cargo del venado tiene un papel similar al de los caballos en +pari Neixa (la Fiesta del
Equipal); los tres personajes rituales del Hikuli Neixa al que asistimos portaban pieles de vena-
do y se comportaban graciosamente efectuando, sobre todo en las danzas, acciones inversas a
las que realizaba el resto de los cargos.



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 79

2. Pintura facial con motivo de puntos. 3. Pintura facial con motivo de
Todos los dibujos son de la autora. “hachurados”.

4. Pintura facial con motivos de puntos que 5. Pintura facial con motivo de puntos que
cubren las mejillas y la nariz. cubren las mejillas, la nariz y la barbilla.



80 PAULINA FABA ZULETA

que peregrinan desde el poniente hacia el oriente para reencontrarse con los
huicholes. Cabe destacar que dentro del pensamiento huichol el movimiento
poniente-oriente describe el viaje mitico de los primeros antepasados del infra-
mundo (espacio relacionado con la costa de San Blas, Nayarit) hacia el oriente
(lugar vinculado con el desierto de Wirikuta, San Luis Potosi).

El poder de transformacion que expresan las pinturas faciales se refleja en
lo que relata Zingg, quien afirma que, de acuerdo con los huicholes, los pere-
grinos que viajan a Wirikuta, al pintarse el rostro con la pintura amarilla de
la raiz (uxa), el color “se les mete en sus corazones y los convierte en curande-
ros”.B De igual forma, todos los objetos a los cuales se les aplica la pintura
amarilla sufren una mutacion, asi que podemos afirmar que las ofrendas e
instrumentos musicales como el violin (xaweri) y la guitarra (kanari), al ser
impregnadas con esa pintura se convierten en los objetos mégicos de los an-
tepasados.

Las pinturas faciales de los Jicareros del Kierimanawe

Los disefios de pinturas faciales generalmente se aplican en ambas mejillas y
se unen entre si a través de puntos o lineas zigzagueantes. Estas lineas y pun-
tos que conectan los disefios que se plasman en las mejillas se disponen en un
eje horizontal, de manera que atraviesan la nariz y a veces también la barbilla
(figuras 4 y 5). Segun los huicholes, las lineas zigzagueantes y los puntos que
unen los disefios encarnan el poder de las deidades y la comunicacion de és-
tas con los humanos. Aunque los disefios que los Jicareros se pintan en ambas
mejillas algunas veces son simétricos, los huicholes afirman que no es de bue-
na suerte dibujarse dos disefios iguales, de manera que las variantes sobre un
mismo motivo pueden llegar a ser muchas (figura 6).

De la variedad de disefios de pinturas faciales es posible distinguir clara-
mente un grupo de motivos figurativos y otro de figuras abstractas que poseen
multiples variantes. En particular los disefios abstractos se pueden desglosar en
algunas formas bésicas, como las lineas y los circulos, a los cuales se les afia-
den rayos, puntos y lineas para formar otros motivos (figuras 7, 8 y 9).

13. Robert Mowry Zingg, Los huicholes. Una tribu de artistas, México, Instituto Nacional In-
digenista, 1982 (Clasicos de la Antropologia, 12), p. 300.



6. Variantes de motivos de peyotes presentes
en las pinturas faciales de los Jicareros
(Xukurikate).

Los disefios abstractos

Los motivos abstractos de las pinturas faciales huicholas son los que mas se
relacionan con el concepto de nierika,™# el cual esta intimamente vinculado
con los efectos visuales que provoca la ingestion del peyote. Dichos efectos
visuales son denominados por los especialistas como fenémenos entopticos,
término que proviene del griego y significa “mas alla de la vision”. Este con-
cepto se utiliza para denotar la sensacion visual derivada de la estructura in-
terna del sistema optico, en cualquier parte del area comprendida entre el
globo ocular y la corteza cerebral.’s

Las formas provocadas por los fenémenos entdpticos inducen visiones de
figuras abstractas que los huicholes vinculan con el peyote y algunas deida-

14. Nierika es un concepto muy complejo, pues no sélo designa ciertos objetos redondos
como las piedras discoidales que se colocan en las fachadas de los adoratorios xirikite y el espe-
jo que el chaman (maarakame) ocupa para curar, sino también remite al conocimiento que se
adquiere a través de las experiencias visionarias del peyote.

15. Véase Heinrich Kliver, Mescal and Mechanism of Hallucinations, Chicago, The Univer-
sity of Chicago Press, 1966.



82 PAULINA FABA ZULETA

7. Pintura facial con motivos circulares. 8. Pintura facial con motivos circulares
diferentes en cada mejilla.

9. Pintura facial con motivos circulares
diferentes en cada mejilla.




LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 83

10. Variantes de disefios que se producen en la corona del peyote de acuerdo con su estado de
crecimiento. Dibujo de Paulina Faba con base en la ilustracidn original del libro de Richard
Evans Schultes y Albert Hofmann, Plantas de los dioses. Origenes del uso de los alucindgenos,
Meéxico, Fondo de Cultura Econémica, 1993, p. 134.

des. Tanto en Tateikita (San Miguel Huaistita) como en Tateikie (San Andrés
Cohamiata) se nos ha referido que los disefios de algunos objetos rituales “co-
bran vida” cuando se esta bajo los efectos del peyote. Asi, un huichol una vez
nos coment6 que “cuando uno come peyote ve los dibujos con colores, ve
muchos venados y viboras”.

Dentro de la variedad de figuras abstractas que se manifiestan en las pin-
turas faciales, es frecuente encontrar gran cantidad de variantes de circulos
conceéntricos, que no s6lo expresan los cuatro rumbos del cosmos y su centro,
sino también los diversos motivos del peyote.

Como se aprecia en los disefios de pinturas faciales de los Jicareros de Ta-
teikita, la taxonomia huichola del peyote no sélo parece remitirse a los colo-
res de la flor de esta cactacea (blanco y rosa), sino también a las figuras que
naturalmente dibujan las rugosidades de su cara superior (corona), las cuales
consisten en motivos cuadriculados y formas espirales, entre otros disefios (fi-
gura 10).

A pesar de que algunos motivos abstractos como el de la espiral y el del
circulo concéntrico pueden llegar a relacionarse con una deidad determinada
como Tatewari, el Abuelo Fuego, o Tatutsi Maxakwaxi, Nuestro Bisabuelo
Cola de Venado, no encontramos un significado especifico para cada figura
que se expresa en las pinturas faciales huicholas, asi como tampoco existen
deidades que se relacionen particularmente con un solo disefio.

Los motivos abstractos de las pinturas faciales generalmente consisten en
circulos concéntricos con diversas variaciones formales que se basan en una
misma tematica. Dichas variaciones formales pueden destacar ciertas carac-
teristicas de un mismo elemento o llegar a convertirse en otros disefios mas
complejos. Tal es el caso del peyote, figura que puede ser representada de for-
ma muy simplificada por medio de circulos concéntricos, 0 de manera mas



84 PAULINA FABA ZULETA

compleja, al agregarse a este mismo tipo de disefio rayos, puntos y lineas on-
duladas alrededor de los circulos internos y externos (figura 6). En la figura 8
se observan dos disefios de pintura facial que remiten al peyote (hikuli). Co-
mo se puede apreciar, la estructura basica de lineas rectas que dividen el inte-
rior del circulo es bastante similar en ambos disefios, estableciéndose una di-
ferencia radical entre ambas figuras por la ubicacion de los puntos alrededor
o al interior del circulo. De acuerdo con la exégesis huichola y tal como lo su-
giere la imagen, el motivo del peyote con los puntos alrededor de la circunfe-
rencia exterior refleja dinamismo y movimiento, mientras que la figura con
los puntos al centro marca una posicion estatica. Los motivos a los cuales se
les agregan puntos alrededor son dotados de un caracter magico que los dife-
rencia de otras variantes de disefios abstractos. Es interesante constatar que la
oposicion entre dinamismo e inmovilidad se encuentra frecuentemente en las
pinturas faciales de peyotes, presentandose variantes de un mismo disefio en
cada una de las mejillas de los rostros de los Jicareros.

De acuerdo con lo observado durante el trabajo de campo, las composi-
ciones con disefios mas abstractos parecen expresar un caracter mucho menos
narrativo que los disefios figurativos. Esto Ultimo se explica principalmente
por la composicion y el mensaje que se desea expresar a través de estos moti-
vos. Al plasmarse en el rostro de un Jicarero (Xukurikame), los disefios abs-
tractos transforman por completo a la persona que los porta, remarcandose a
través de dichas figuras no sélo las experiencias visionarias de los Jicareros,
sino también las caracteristicas particulares de cada deidad. Podemos decir que
en los dos ambitos, el de las experiencias visionarias y el de los elementos gréafi-
cos diferenciadores de las deidades, se encuentran estrechamente relacionados,
pues cada Jicarero ha recibido, a través de las visiones del peyote, mensajes
graficos particulares que permiten distinguir a las divinidades.

En los motivos del peyote, las transformaciones formales de los disefios
flucttan entre las figuras mas naturalistas y los disefios abstractos mas esque-
maéticos que pueden llegar a adjudicarse diferentes significados. Dichos signi-
ficados se relacionan con las formas que describe la corona del peyote, asi
como con la piel de la serpiente cascabel (raye), animal intimamente relacio-
nado con el sol. Finalmente, podemos decir que los motivos abstractos de las
pinturas faciales registradas en Tateikita pueden ser subdivididos al menos en
tres grupos de disefios. Uno de dichos grupos abarca figuras mas bien linea-
les, como los “hachurados” solos o0 adornados con algunos puntos que hacen
referencia a la piel del peyote y de las serpientes (figura 1r). Llama la atencion



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 85

# = N

11. Variantes de motivos de “hachurados”

que se presentan en las pinturas faciales . &
de los Jicareros (Xukurikate). ﬁ_ :ﬂﬁ: E
L]

gue estos disefios sélo son usados por hombres, mientras que las mujeres, por
lo general, se pintan circulos con diversas variantes, relacionadas también con
la figura del peyote, el sol y el fuego.

Es interesante constatar que uno de los motivos abstractos que llevan ex-
clusivamente los hombres son los disefios de puntos que, de acuerdo con la
exégesis huichola, encarnan a las nubes que traen las lluvias. El simbolismo
de estos disefios, aparentemente opuesto al de los circulos concéntricos y es-
pirales, y relacionados mayormente con el sol y el fuego, corresponderia al
papel de los Jicareros en la peregrinacion a Wirikuta y en la fiesta de Hikuli
Neixa, pues dichos “cargos” al convertirse en peyoteros (Hikuritamete), a tra-
vés de la pintura facial encarnan a las deidades solares, igneas y pluviales del
oriente. Por otra parte, Preuss afirma que “los peyoteros [al peregrinar a Wiri-
kuta] traen bendiciones a los suyos, especialmente la lluvia”, proviniendo és-
ta, en ultimo término, del sol, “porque la posicion mas alta del sol en el cenit
coincide con el inicio de la época de lluvias”.r®

16. Konrad Theodor Preuss, “Viajes a través del territorio de los huicholes en la Sierra Madre
Occidental”, en Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexica-
neros de Konrad Theodor Preuss, Jesds Jauregui y Johannes Neurath (comps.), México, Insti-



86 PAULINA FABA ZULETA

Los disefios figurativos

Los disefios figurativos que se pintan los Jicareros y que hacen alusién a ma-
nifestaciones y elementos de la naturaleza poseen una tematica implicita que
también vincula a las deidades representadas con elementos miticos y de fer-
tilidad. De este modo, dentro de los disefios figurativos que se pintan los Ji-
careros en sus rostros encontramos recurrentemente representaciones del
maiz, el venado, la serpiente, el aguila y el ciempiés, entre otros motivos. Di-
chos elementos de la naturaleza encarnan algunas de las formas en las cuales
las deidades se transforman y visitan el territorio de los huicholes.

Una de las figuras recurrentes en las pinturas faciales es el venado (maxa),
la cual posee un simbolismo muy complejo que se encuentra en estrecha rela-
cion con el papel de los Jicareros y del peyote. Asi, los Jicareros, cuando via-
jan a Wirikuta, van a cazar tanto el venado como el peyote, elementos que
dentro del pensamiento huichol son concebidos como reproductores de la
vida en general.

Un animal con un simbolismo tan complejo como el del venado es el
aguila, la cual se relaciona directamente con el sol, pero en especial con el sol
en el cenit (tawexika). Otra figura que encontramos representada en las pin-
turas faciales es la del ciempiés, insecto que es considerado un animal vene-
noso, asociado a la llegada de las lluvias y a los troncos podridos de los bos-
ques de coniferas, que se relacionan con el inframundo (figura 12).

Los disefios figurativos presentes en las pinturas faciales se encuentran
también en ciertos objetos rituales, como en el violin (xaweri), la guitarra
(kanari) o incluso en los rifles con los que se caza el venado. La siguiente fi-
gura, por ejemplo, muestra una imagen realizada con uxa en una guitarra tra-
dicional (kanari) (figura 13). Por medio de dicho dibujo se expone una de las
vias por las que se manifiesta el simbolismo gréfico huichol. Estos disefios,
realizados para la festividad huichola de Naxiwiyari, Lluvia de Cenizas, des-
criben la llegada de las lluvias por medio de las serpientes que se encuentran
en el extremo superior de la imagen pintada en la guitarra; luego se muestra
como la accion fertilizante del agua permite el crecimiento del maiz, las flores
y los animales (ejemplificados por el venado). También se representa el sol

tuto Nacional Indigenista-Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, 1998,
p. 190.



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 87

12. Pintura facial con motivo de ciempiés. o

como un elemento que permite el crecimiento de las plantas y, en consecuen-
cia, la renovacion de la vida. Observando con mayor detalle el orden de los
motivos pintados en la guitarra, nos damos cuenta de que las serpientes de
lluvia fueron dispuestas en el extremo opuesto al del sol, expresandose asi una
oposicion grafica en sentido vertical entre los elementos acuaticos y solares
gue se manifiestan en el borde inferior del dibujo.

Es frecuente encontrar representaciones de venados en los rifles con los
cuales actualmente se caza este animal. En dichas imagenes, el venado gene-
ralmente aparece rodeado de puntos o lineas que expresan el deseo de encon-
trar este animal para cazarlo y ofrecer su sangre a las deidades. Algo similar
sucede con el peyote, del cual se dice que no es facil que se deje ver, sobre
todo si los que buscan esta cactacea han cometido muchos pecados de los que
no se han confesado durante la peregrinacion.

* k% %



88 PAULINA FABA ZULETA

il |
& z

e

Como hemos visto, los disefios abstractos se refieren por lo general a algunos
rasgos caracteristicos del peyote y a las experiencias visionarias de los Jicare-
ros. Aunque muchos de los disefios figurativos también son producto de los
efectos del peyote, a su vez se relacionan con los mensajes que las deidades
comunican a los huicholes. En dichos mensajes las deidades revelan a los hui-
choles qué es lo que ellas desean que se les dibuje con la pintura (uxa) para
gue haya lluvia y abundancia de vida en general. De este modo, las pinturas
faciales de disefios figurativos adquieren un caracter méagico que permite que
lo que los huicholes piden a las deidades se vuelva “real” a través de su mate-
rializacion en dichas pinturas.

Los disefios abstractos vinculados con el peyote contrastan con la clara in-
tencién narrativa de los motivos figurativos, los cuales pueden expresar tanto
los mensajes particulares que las deidades comunican a los Jicareros como es-
cenas de caracter mitico, en las cuales aparecen personajes como el venado, el
ciempiés, el aguila, etcétera.

A pesar de que tanto los motivos abstractos como los figurativos se rela-
cionan con el consumo del peyote y el mundo de las deidades, los disefios
abstractos se vinculan mayormente con las caracteristicas particulares que
los huicholes, de acuerdo con sus experiencias visionarias, resaltan de cada

13. Dibujo realizado con la pintura amarilla
(uxa) sobre una guitarra tradicional huichola
(kanari).



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 89

deidad, y en especial del peyote. Las pinturas faciales de disefios figurativos,
por su parte, poseen un caracter magico y parecen mas bien relacionarse con
personajes mitolégicos como el venado, el cual forma parte de un repertorio
mitico bastante amplio entre los huicholes.

Las visiones de los antepasados como experiencias de conocimiento

Como hemos visto, un elemento estrechamente ligado a las pinturas faciales
es el peyote. La ingestion de este cacto no s6lo provoca las visiones que des-
pués se plasman en ellas, sino también los disefios de las rugosidades que el
mismo cacto presenta en su corona o parte superior y que forman parte de la
tematica mas recurrente de dichas pinturas.

Lo que nos interesa aqui es profundizar acerca del concepto huichol de nie-
rika, el cual se aplica tanto a las figuras circulares de las pinturas faciales como a
algunos petrograbados de la region. Este término hace referencia tanto al espejo
circular que el maraakame usa para curar como a una serie de objetos rituales de
formas circulares que se encuentran en las fachadas de los adoratorios xirikite y
al interior del templo circular tuki. Por otra parte, la palabra nierika se refiere por
igual a la capacidad de ver mas alla del mundo objetivo y a la capacidad de co-
municacién de los huicholes con el universo de los antepasados.'” EI concepto de
nierika, dada su complejidad, nunca lo podremos definir por completo en estas
paginas; sin embargo, los elementos que estan asociados a este concepto, como
el peyote y el mundo de las deidades, nos dan pistas acerca de su vinculo con las
experiencias visionarias producidas por el consumo de plantas psicoactivas.

De este modo, no deben extrafiarnos las referencias que encontramos en
ciertos mitos huicholes recopilados por Zingg acerca de la raiz amarilla que se
utiliza para las pinturas faciales (denominada por el autor kiéli), pues dicha
planta es concebida por los huicholes, literalmente, como “la vista de los can-
tores [Jicareros]”.*® Por otro lado, Gutiérrez® sefiala que, en la peregrinacion

17. Juan Negrin define el concepto de nierika como “el poder de la vision sobrenatural”, en
su obra Acercamiento historico y subjetivo al huichol, Guadalajara, Universidad de Guadalajara,
1985, p. 26.

18. Robert Mowry Zingg, La mitologia de los huicholes, Jay C. Fikes, Phil C. Weigand y Ace-
lia Garcia de Weigand (eds.), Eduardo Williams (trad.), Guadalajara, El Colegio de Jalisco-El
Colegio de Michoacén-Secretaria de Cultura de Jalisco, 1998, p. 89.

19. Arturo Gutiérrez, “La peregrinacion a Wirikuta: el gran rito de paso de los huicholes”,



90 PAULINA FABA ZULETA

a Wirikuta, a la misma accién de pintarse la cara con la raiz amarilla (uxa) se
le denomina nierika, pues es una forma de comunicacion con las deidades
gue se relaciona directamente con la ingestion del peyote.

La relacion de la palabra nierika con la vision (xeiyarika) va mas alla de la
vista como sentido, ya que también se refiere a la vision como un medio de
conocimiento. De esta forma, es comprensible que los huicholes vinculen los
disefios circulares y espirales no sélo con nierikate 0 acceso al mundo de las
deidades, sino también, como lo afirmara Everarda, huichola de Kwarupaxie-
tu, con “el pensamiento de los huicholes”.

El pensamiento es concebido aqui como el conocimiento, y este Gltimo
como las experiencias visionarias que descubren una realidad oculta que se
encuentra mas alla del mundo objetivo. Dicho conocimiento esta permanen-
temente presente en la vida huichola, y una de sus fuentes de expresion mas
habituales son las artesanias, los objetos rituales y las pinturas faciales.

La palabra nierika también nos remite a la concepcion huichola del rostro
como un espejo que refleja la esencia humana y divina. De esta forma, los di-
sefios que dibujan los Jicareros en sus caras no sélo expresan el anhelo de co-
municacion de los huicholes con sus dioses, sino también la manifestacion de
lo que éstos desean que las deidades hagan por ellos: que haya abundancia
de maiz, de lluvia, y de vida en general.

Como se alcanza a vislumbrar a través de estas paginas, las pinturas facia-
les no sélo se relacionan con la vista como producto de las sensaciones que
los Jicareros experimentan con el peyote, sino también son expresiones de
identidad, a través de las cuales los huicholes identifican a las deidades y estas
Gltimas los reconocen. Una forma de entender el carécter identitario de las
pinturas faciales es comparando la figura de los Jicareros con la de los Judios,
cargos que pertenecen a los rituales relacionados con el ciclo catolico. A dife-
rencia de la de los Judios, la pintura facial de los Xukurikate se concibe fun-
damentalmente como una credencial o una sefial que permite a las deidades
identificar a los peregrinos que viajan a Wirikuta. Por el contrario, a los Ju-
dios se les designa con el nombre de “los borrados”, y encarnan a criaturas de
la noche, cuya identidad individual en el ritual se subsume bajo la accion
grupal (figura 14). Otra diferencia radical entre los Jicareros y los Judios es

tesis de licenciatura en etnologia, México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia, 1998,
p. 192.



LOS ROSTROS DE NUESTROS ANTEPASADOS 91

14. Dibujo que muestra el tipo de pintura
que llevan en las festividades del ciclo
catdlico los cargos de los Judios.

gue estos ultimos se pintan todo el cuerpo, andan semidesnudos y utilizan
como color preponderante el negro, mientras que los Jicareros s6lo se pintan
el rostro y las manos de amarillo, ademas de que andan vestidos.

Finalmente, podemos concluir que las pinturas faciales no sélo expresan
las experiencias misticas de los Jicareros huicholes, sino que también permi-
ten la transformacion de éstos en las deidades, concibiéndose el rostro y las
pinturas que se plasman en él como un todo, una mascara que devela el
mundo oculto de las deidades.%



92 PAULINA FABA ZULETA

Bibliografia

Aedo Gajardo, Angel, “La region més oscura del universo: el complejo mitico de los huicholes
asociado al Kieri”, tesis de licenciatura en antropologia social, México, Escuela Nacional
de Antropologia e Historia, 2001.

Faba, Paulina, “Algunos petrograbados de Nayarit y Jalisco a la luz de la mitologia huichola”,
tesis de licenciatura en antropologia social, México, Escuela Nacional de Antropologia e
Historia, 2001.

Gutiérrez, Arturo, “La peregrinacion a Wirikuta: el gran rito de paso de los huicholes”, tesis de
licenciatura en etnologia, México, Escuela Nacional de Antropologia e Historia, 1998.
Kluver, Heinrich, Mescal and Mechanism of Hallucinations, Chicago, The University of Chica-

go Press, 1966.

Lévi-Strauss, Claude, “El desdoblamiento de la representacion en el arte de Asia y América”,
en Antropologia estructural, Barcelona, Paid6s, 1995, pp. 263-292.

Lumholtz, Carl, “El arte simbélico de los huicholes”, en El arte simbélico y decorativo de los
huicholes, México, Instituto Nacional Indigenista, 1986, pp. 27-322.

Negrin, Juan, Acercamiento histérico y subjetivo al huichol, Guadalajara, Universidad de Guada-
lajara, 198s.

Preuss, Konrad Theodor, “Viajes a través del territorio de los huicholes en la Sierra Madre
Occidental”, en Fiesta, literatura y magia en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexi-
caneros de Konrad Theodor Preuss, Jests Jauregui y Johannes Neurath (comps.), México,
Instituto Nacional Indigenista-Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos,
1998, Pp. 171-199.

Rojas, Beatriz, Los huicholes en la historia, México, Centro de Estudios Mexicanos y Centro-
americanos-El Colegio de Michoacan-Instituto Nacional Indigenista, 1993.

Schultes, Richard Evans, y Albert Hofmann, Plantas de los dioses. Origenes del uso de los aluci-
négenos, México, Fondo de Cultura Econémica, 1993.

Zingg, Robert Mowry, Los huicholes. Una tribu de artistas, México, Instituto Nacional Indige-
nista, 1982 (Clésicos de la Antropologia, 12).

, La mitologia de los huicholes, Jay C. Fikes, Phil C. Weigand y Acelia Garcia de Weigand

(eds.), Eduardo Williams (trad.), Guadalajara, El Colegio de Jalisco-El Colegio de Mi-

choacén-Secretaria de Cultura de Jalisco, 1998.




