
ÁNGEL AEDO
universidad de chile

Imágenes de la sexualidad 
y potencias de la naturaleza
El caso de las esculturas fálicas chalchihuiteñas 

de Molino, Durango1

Xap+p+tsi ne’ayame
‘ahetsie nem+kawiwieni,

pem+kanechinaki’elie
Convertida en brisa caeré sobre ti, ya que tú no me quieres

K+iwima Gregoria Carrillo, huichola de Tateikita, Jalisco

L a erotización de las fuerzas de la naturaleza subyace en una buena
parte de las escenificaciones rituales y de las narraciones míticas, im-
pregnando con un halo particular de sentido uno de los asuntos si-

multáneamente más serios y lúdicos de la humanidad, el placer. El punto de
partida de este trabajo remite a la información inmersa en algunos relatos y
rituales huicholes que, dispersa en algunas publicaciones y en varias libretas
de campo, estaba prácticamente destinada a morar en el silencio, hasta que
adquirió un inusitado alcance cuando por casualidad hallamos la existencia
de un conjunto de esculturas y grabados chalchihuites descubiertos gracias al
proyecto Hervideros de la unam.

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTÉTICAS, NÚM. 82, 2003
47

1. Esta investigación se inscribe en el marco del seminario Las Vías del Noroeste del Instituto
de Investigaciones Antropológicas de la Universidad Nacional Autónoma de México. Proyec-
to Papiit-unam IN308602 y Conacyt 40611-S.



En este estudio procuramos obtener una aproximación del sentido general
que adquirieron estas figuras fálicas para las sociedades indígenas que interac-
tuaron con ellas. Para esto se emplearon tres planos de observación comple-
mentarios tanto geográfica, como histórica y socialmente. Dichos ejes de
observación fueron los testimonios míticos y rituales de los huicholes del Oc-
cidente de México y de los hopis del Suroeste de Estados Unidos, así como el
registro iconográfico y el contexto arqueológico de una escultura fálica repre-
sentativa de la cultura chalchihuites. A partir de estos ejes de exploración se
dibuja a grandes rasgos el campo territorial de lo que fue la cultura chalchihui-
tes, alcanzando su límite norte en lo que hoy conocemos como el Suroeste de
Estados Unidos, y su ocupación meridional en la Sierra Huichola de Jalisco.

En particular, hemos seleccionado una escultura chalchihuites encontrada
en los cimientos de una casa en el cañón de Molino, Durango, sitio fronteri-
zo de gran extensión ubicado al final de un corredor natural transversal que
unía la costa con el altiplano.2 El aspecto fálico de esta escultura de piedra es
típico de los objetos encontrados en los sitios chalchihuiteños. La abundancia
de las piezas de este tipo, así como su hallazgo al interior de las casas nos ha-
bla de su probable empleo en rituales domésticos. Antes de examinar la perti-
nencia o no de la puesta en relación hermenéutica de los datos etnográficos
con los vestigios arqueológicos, revisemos a grandes rasgos el influjo que la
cultura chalchihuites debió producir en el desarrollo histórico de las socieda-
des que poblaron el septentrión mesoamericano.

Generalidades de la cultura chalchihuites

Dos fueron los principales caminos que unieron Mesoamérica con el Suroes-
te de los Estados Unidos: el corredor costeño que alcanzó su mayor expan-
sión en el Posclásico Temprano, durante la llamada expansión Aztatlán;3 el
otro camino fue el que iba tierra adentro, cuya etapa de mayor importancia
corresponde al primer milenio de nuestra era y su territorio se ajusta bastante

48 ángel aedo

2. Véase Yoshiyuki Tsukada, “Estudio comparativo de dos grandes asentamientos chalchi-
huiteños en Durango: Molino y Hervideros”, en Asentamientos y movimientos de población en
la sierra tepehuana desde la prehistoria hasta nuestros días, Chantal Cramaussel (ed.), Zamora, El
Colegio de Michoacán (en prensa).

3. Carl Sauer, Aztatlán, México, Siglo Veintiuno, 1998.



bien con el territorio de la cultura chalchihuites.4 A través del patrón de asen-
tamiento chalchihuiteño es posible colegir que la vida en estas comarcas de-
bió haber estado preñada de conflictos bélicos, pues siempre buscaron esta-
blecerse en sitios relativamente pequeños y con defensas naturales que les
proveyeran de un resguardo adecuado ante los continuos saqueos de los pue-
blos que, en el impulso colonizador chalchihuiteño, fueron empujados hacia
territorios más áridos.

Ante un clima de permanente hostilidad extranjera, era menester que las
figuras mesoamericanas prototípicas del agricultor pacífico y del guerrero se-
diento de victorias bélicas fueran integradas en una sola, la del agricultor-gue-
rrero,5 estrategia excepcional de la organización social mesoamericana de estas
latitudes, que entre otras consecuencias repercutió en la reproducción institu-
cionalizada del conflicto entre los propios chalchihuiteños.6 Asimismo, la es-
tructura social escasamente jerarquizada que evidencian los objetos funerarios
y la arquitectura de las casas podría, igualmente, ser parte del mismo proceso
que condujo a la reintegración de los roles sociales antes separados, de los
cuales la fusión entre el agricultor y el guerrero constituye un ejemplo para-
digmático en virtud del consecuente regreso a una menos clara división social
del trabajo que los antecesores de los llamados “tolteca-chichimecas” debie-
ron haber sufrido en sus primeras migraciones hacia el norte.7

imágenes de la  sexualidad 49

4. Marie-Areti Hers, Los toltecas en tierras chichimecas, México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México, Instituto de Investigaciones Estéticas, 1989 (Cuadernos de Historia del Arte, 35),
y Marie-Areti Hers, “La zona noroccidental en el Clásico”, en Historia antigua de México, Linda
Manzanilla y Leonardo López Luján (coords.), México, Instituto Nacional de Antropología e
Historia-Universidad Nacional Autónoma de México-Porrúa, 1994, pp. 227-259.

5. Marie-Areti Hers, “La música amorosa de Kokopelli y el erotismo sagrado en los confines
mesoamericanos”, en XXIII Coloquio Internacional de Historia del Arte. Amor y desamor en las
artes, Arnulfo Herrera (ed.), México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto
de Investigaciones Estéticas, 2001, y Marie-Areti Hers, “Zacatecas y Durango. Los confines
tolteca-chichimecas”, en La gran chichimeca. El lugar de las rocas secas, Beatriz Braniff (coord.),
México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2001, pp. 113-154.

6. Se presume que el carácter fronterizo y en conflicto político y militar permanente de estas
sociedades influyó de forma determinante en el desarrollo del ritual de la guerra florida, que
asimismo dio origen a los tzompantli, artefactos en los que se han encontrado cráneos con la
deformación tabular erecta, patrón estético típicamente mesoamericano. Véase Hers, “Zacate-
cas y Durango…”, op. cit. Este dato confirma la hipótesis de los frecuentes conflictos al in-
terior de una misma tradición cultural.

7. Para el estudio de los “mesoamericanos septentrionales” véanse, entre otros, Hers, Los
toltecas…, op. cit.; Beatriz Braniff y Marie-Areti Hers, “Herencia chichimeca”, en Arqueología,



Los diversos pueblos que conformaron la cultura chalchihuites debido a
su ubicación geopolítica fronteriza se vieron obligados a establecer contactos
con pueblos de diversas tradiciones culturales.8 Sin duda debió haberse gene-
rado un poderoso influjo recíproco entre las sociedades del llamado Suroeste
con los pueblos chalchihuiteños, puesto que la arqueología de dicha región
da cuenta de una organización similar del espacio arquitectónico9 y, sobre
todo, de un complejo de símbolos gráficos idénticos que eran utilizados por
ambas tradiciones culturales; entre éstos destaca la figura del Flautista,10 a ve-
ces jorobado, notablemente sexuado, cuya manifestación grabada o pintada
en rocas y cerámicas traza un camino lleno de enigmas desde el Suroeste has-
ta tan al sur como la aldea chalchihuiteña del Huistle en el norte de Jalisco.

El cuerpo: recinto de deseo, placer y muerte

En resumidas cuentas, una parte significativa de las esculturas en piedra pro-
venientes de sitios chalchihuiteños, o bien, reutilizadas por los tepehuanes
históricos, poseen un aspecto antropomorfo y simultáneamente fálico.11 De

50 ángel aedo

Instituto Nacional de Antropología e Historia, México, 1998, segunda época, núm. 19, pp. 55-
80; y Hers, “Zacatecas y Durango…”, op. cit.

8. El amplio y estratégico territorio chalchihuiteño sirvió como puente de comunicación
tanto ideológica como material entre los ríos Lerma-Santiago en el sur y Colorado en el norte.

9. Se estima que la característica casa en acantilado del Suroeste llegó a tierras chalchihuite-
ñas de Durango alrededor del 900 de nuestra era. La similitud que en términos generales po-
see la organización del espacio descansa en la conjugación del emplazamiento en aldeas pequeñas
con una integración cultural bastante extensa. Véanse J. Charles Kelley, “Mesoamerica and the
Southwestern United States”, en Handbook of Middle American Indians, 4. Archeological Frontiers
and External Connections, Gordon F. Eckholm y Gordon R. Willey (eds.), Austin, University
of Texas Press, 1966, pp. 95-110; y Marie-Areti Hers, “La cultura chalchihuiteña: un antiguo
camino de Tierra Adentro”, en Caminos y puentes en la Nueva España, Salvador Álvarez, Chan-
tal Cramaussel y José Omar Moncada Maya (coords.), México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México-El Colegio de Michoacán (en prensa).

10. Siguiendo las observaciones de los hopis, corregimos el término de Kokopelli por el de
Flautista.

11. Véanse Hers, “La música amorosa…”, op. cit.; Fernando Berrojálbiz, “Desentrañando un
norte diferente: los tepehuanes prehispánicos del alto Río Nazas”, en Asentamientos y movi-
mientos de población en la sierra tepehuana desde la prehistoria hasta nuestros días, Chantal Cra-
maussel (ed.), Zamora, El Colegio de Michoacán (en prensa); Tsukada, op. cit.



forma evidentemente complementaria, uno de los motivos dominantes de la
gráfica rupestre chalchihuites son las vulvas acompañadas de pequeños pozos y
de canales que evocan y reproducen, a pequeña escala, el correr del agua. Asimis-
mo, destaca, entre los motivos que representan personajes, el Flautista, figura
mítica central de las sociedades indígenas del Suroeste antiguo y contemporá-
neo,12 cuyas representaciones gráficas y andanzas míticas lo circunscriben al
espacio semántico compuesto por la lluvia, la fertilidad, el erotismo, la músi-
ca, la desproporción corporal y la astucia transgresora.13 La presencia de este
personaje en tierras chalchihuiteñas constituye una punta de lanza algo in-
cómoda tanto de la magnitud que alcanzaron las interacciones ideológicas en
los límites noroccidentales de Mesoamérica como del desarrollo histórico ul-
terior de los pueblos uto-aztecas centrales y meridionales.

La presencia de huellas de fuego sobre la cabeza de varias esculturas fálicas
y antropomorfas chalchihuiteñas, así como los grabados en las rocas de vulvas
frecuentemente inmersas en un contexto de motivos que evocan el correr del
vital líquido y próximas a fuentes de agua, hacen patente que sobre la dicoto-
mía elemental del fuego y el agua, por lo menos, algunos grupos de chalchihui-
teños atribuyeron a dicha oposición una significación cultural tras añadirles a
estos elementos los atributos de los géneros.

Considerando que al pene erecto y, por extensión, a la virilidad se les atri-
buía un simbolismo ígneo14 y, en contrapartida, a las vulvas representadas les

imágenes  de la  sexualidad 51

12. El Flautista se reconoce entre las antiguas culturas mogollon, hohokam, sinagua, fremont
y anasazi, esta última es denominada por los hopis con el nombre de Pueblo Ancestral. Entre
las sociedades indígenas contemporáneas del Suroeste, los hopis y los zuñis reclaman princi-
palmente la pertenencia del Flautista como un destacado personaje mítico.

13. Véanse, entre otros, F. Hawley, “Kokopelli, of the Prehistoric Southwestern Pueblo Pant-
heon”, en American Anthropologist. New Series, 39, Ralph Linton (ed.), 1969, pp. 644-646;
Mischa Titiev, “The Story of Kokopele”, en American Anthropologist. New Series, 41, Ralph
Linton (ed.), 1962, pp. 91-98; Polly Schaafsma, Indian Rock Art of the Southwest, Santa Fe y
Albuquerque, University of New Mexico Press, 1980; Edward Kennard, “Honanyestiwa and
Honanyesnöma. A Visit to the Beyond (A Hopi Text)”, en Tlalocan. Revista de Fuentes para el
Conocimiento de las Culturas de México, México, Universidad Nacional Autónoma de México,
Instituto de Investigaciones Filológicas, 1989, núm. 11, pp. 151-172; Dennis Slifer y James Duf-
field, Kokopelli: Fluteplayer Images in Rock Art, Santa Fe, Ancient City Press, 1994; Ekkehart
Malotki, The Bedbug’s Night Dance and Other Hopi Tales of Sexual Encounter, Lincoln y Lon-
dres, University of Nebraska Press, 1997; Ekkehart Malotki, Kokopelli, the Making of an Icon,
Lincoln, The University of Nebraska Press, 2000; Hers, “La música amorosa…”, op. cit.

14. Berrojálbiz, op. cit., en su indagación sobre los tepehuanes históricos del alto Río Nazas



eran asociados atributos expresamente acuáticos, dicha dualidad debió haber
estado singularizada por un clima de conflicto permanente, en el que los fre-
cuentes pillajes cubrieron de incertidumbre la vida cotidiana. Asimismo, re-
sulta significativo el contexto general en que se han hallado las esculturas fáli-
cas y los petrograbados que representan vulvas, pues por regla general dichas
figuras se encuentran inmersas en el espacio aldeano. En particular, la ubica-
ción de las esculturas fálicas —sobre el piso y en el interior de las casas—,
junto con la reutilización histórica de algunas de estas figuras por otros pue-
blos que habitaron este territorio, da cuenta de su notable influjo en la vida
cotidiana.15

Carecemos a ciencia cierta de los detalles de un culto que posiblemente
cohesionó a los habitantes de este vasto territorio; sin embargo, todo parece
indicar que la sexualidad y la muerte conformaron contrapuntos esenciales
de la cultura chalchihuites. El extendido paradigma del dualismo general que
impera en las representaciones del mundo de numerosas sociedades amerin-
dias16 debió adquirir radicales dimensiones entre los chalchihuiteños, puesto
que la constante lucha por el dominio territorial se empalmó posiblemente
con una ideología que extrapolaba el conflicto a una escala cósmica. Por cier-
to, este esquema general de comprensión de los fenómenos del universo sigue
vigente entre las sociedades indígenas actuales que habitan el Occidente y
Norte de México. Especialmente entre los huicholes —que pueblan una por-

52 ángel aedo

encontró una escultura de piedra fálica con hendidura para el fuego sobre la cabeza, ubicada
sobre el piso de una casa.

15. En particular la escultura encontrada en Molino, Durango, que más adelante será exami-
nada con mayor detalle, recibió dos impactos intencionales a lo largo del tiempo, primero fue
desfigurada, luego reutilizada y escondida en el relleno de los cimientos de una casa (Hers, co-
municación personal, 2003). Posiblemente dichas acciones premeditadas sobre la escultura
sean un testimonio del poder y la amenaza que pueden guardar estas figuras. Véanse Berrojál-
biz, op. cit.; Hers, “La música amorosa…”, op. cit.; Tsukada, op. cit.

16. Véanse Daniel G. Brinton, The Religious Sentiment its Source and Aim. A Contribution to
the Science and Philosophy of Religion, Nueva York, Henry Holt and Company, 1876; Eduard
Seler, “Die Lichtbringer bei den Indianerstämmen der Nordwestküste”, en Gesammelte Abhan-
dlungen zur Amerikanischen Sprach und Alterthumskunde, vol. 5, Berlín, Behrend and Com-
pany, 1915, pp. 9-43; Louis C. Faron, “Symbolic Values and the Integration of Society among
the Mapuche of Chile”, en Right & Left. Essays on Dual Symbolic Classification, Rodney Need-
ham (ed.), Chicago, The University of Chicago Press, 1973, pp. 187-203; Evon Z. Vogt, Ofren-
das para los dioses. Análisis simbólico de rituales zinacantecos, México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 1993.



ción del antiguo territorio meridional de la cultura chalchihuites— impera
un espíritu vigoroso por dividir y codificar la totalidad del universo a partir
de mitades asimétricas y en confrontación constante; los polos de este sistema de
representación nunca están en equilibrio, ya que, si así fuese, reinaría la am-
bigüedad y el hombre no podría operar reflexivamente sobre el medio.17

El misterio entre nosotros: la sexualidad y su magia

La proliferación de esculturas fálicas, de vulvas grabadas en las piedras, así
como de la figura del Flautista, a veces notablemente sexuada, constituye
para el curioso poco familiarizado en las expresiones plásticas de la cultura
chalchihuites una disrupción notable de su horizonte artístico habitual. La di-
versidad de esculturas fálicas halladas en el interior de las casas nos habla de una
forma de concebir la sexualidad notablemente distinta de la nuestra, y en cierto
aspecto simétrica pero inversa a la de huicholes y hopis.

La amplia distribución en el territorio chalchihuites del motivo de la vul-
va y la presencia reiterada en el espacio cotidiano de los chalchihuiteños de
Durango de esculturas fálicas indica que su uso probablemente no estuvo li-
gado a funciones sociales especializadas. La participación de dichas figuras
podría haberse integrado a un culto doméstico que acaso despertara una ac-
ción mágica apotropaica. El campo de los supuestos podría ser infinito, a no
ser que admitamos una cierta comunidad del psiquismo humano que vincule
a los hombres de tiempos y espacios diversos. Desde luego que, cuando nos
referimos a la cierta universalidad del psiquismo humano, pensamos en su
base elemental y perdurable, el inconsciente, ya que ciertamente sus vehícu-
los y formas de expresión se encuentran constreñidos por variables espaciales
y temporales concretas.

En efecto, no podemos imitar el modo de pensar de los antiguos chalchi-
huiteños ni el de los actuales huicholes y hopis, pero sí podemos estar en con-
diciones de compartir su modo de sentir, por eso coincidimos con Devereux18

imágenes  de la  sexualidad 53

17. Dicho principio gobierna las cosmovisiones de coras y huicholes, y todo parece indicar
que el dualismo jerarquizado y su manifestación mitológica en la lucha cósmica constituye
también una regla de organización conceptual de un número importante de las sociedades in-
dígenas del Noroeste de México.

18. Georges Devereux, Baubo: la vulva mítica, Barcelona, Icaria, 1984.



en que esta posibilidad debería ser explorada con fines científicos. Pues bien,
no deja de sorprender la atribución constante del carácter apotropaico y no
solamente decorativo que los estudiosos de diversas culturas adjudican a los
genitales representados.19 Igualmente, la experiencia psicoanalítica da cuenta
de que el hecho de enseñar el pene quiere decir “no tengo miedo de ti, yo te
desafío, tengo un pene”; de ahí que Freud20 apunte que esto constituye otro
modo de amedrentar al Espíritu Malo.21 En este mismo artículo, Freud22 re-
fiere que todavía en Rabelais el diablo emprende la huida después de que la
mujer le enseñó su vulva, información que para nosotros hubiese pasado
prácticamente inadvertida, a no ser por el hecho de habernos encontrado con
la versión huichola del mismo relato.

Esta narración forma parte de una especie de corpus mítico cuya factura
recuerda las aventuras de Fausto y Mefistófeles.23 Los portadores de aquellos
saberes son generalmente ancianos huicholes con la bondad de narrar sus re-
latos al visitante curioso. En algunos casos la tarea de enfrentar al Diablo está
en manos de una mujer; de ella se describe, con un dejo de humor pícaro,
que parece enmascarar destellos de una realidad erótica más profunda:

Un hombre hizo trato con el Diablo para que le fuera bien vendiendo artesanías.
El día que el Diablo fue a cobrarle, el hombre le habló a su mujer lo que había
hecho con el Diablo. La mujer le dijo a su señor que no se preocupara porque ella
se las iba a arreglar con el Diablo. Cuando llegó el Diablo a la casa de esa familia, la
mujer se le acercó para hablarle y luego se dio la vuelta y se levantó el vestido, el
Diablo como nunca había visto ese animal, se asustó y nunca regresó.24

54 ángel aedo

19. Véanse, entre otros, Georges Devereux, Ensayos de etnopsiquiatría general, Barcelona, Ba-
rral, 1973; Sandor Ferenczi, Sexo y psicoanálisis, Buenos Aires y México, Horme-Lumen, 2001;
David Mountfield, Greek and Roman Erotic, Nueva York, Crescent-Crown, 1982; Catherine
Johns, Sex or Symbol: Erotic Images of Greece and Rome, Austin, University of Texas Press, 1982.

20. Sigmund Freud, “La cabeza de Medusa”, en Obras completas XVIII, Buenos Aires, Amo-
rrortu, 1995, pp. 270-271.

21. Desde el punto de vista del psicoanálisis, la exhibición de la vulva posee también una ac-
ción apotropaica; no obstante, las motivaciones de esta acción y sus efectos se anidan en otro
mecanismo. Al respecto, véanse Freud, op. cit., y Devereux, Baubo…, op. cit.

22. Freud, op. cit., p. 271.
23. Véase Ángel Aedo, “La región más oscura del universo: el complejo mítico de los huicho-

les asociado al Kieri”, tesis de licenciatura en antropología social, México, Escuela Nacional de
Antropología e Historia, 2001.

24. Catarino Ríos (Xuturi Temai), Kwarupaxietu, Nayarit, 1998.



Este fragmento mítico insinúa la existencia de poderosos atributos en el sexo
femenino, de ahí que los influjos de la vulva y su amenaza latente, la vagina
dentada,25 sea la única entidad del lado “nocturno” de las representaciones
huicholas capaz de imponerse sobre la temible figura del Diablo (T+kakame).

De un mundo al otro: imágenes de fertilidad, imágenes de muerte

Como se señaló anteriormente, dentro del contexto de esculturas fálicas chal-
chihuiteñas nos referiremos especialmente a una, cuya factura revela una so-
bresaliente pericia intelectual, que allana al mismo tiempo el camino. Se trata
de un objeto de piedra de 13 cm de diámetro máximo por 40 cm de alto en-
contrado en los cimientos de una casa en el gran asentamiento chalchihuite-
ño de Molino, Durango. Conscientes de que no podemos pretender aproxi-
marnos al sentido de un objeto contemplándolo separado del circuito de las
relaciones que lo determinan semánticamente, la selección de una sola escul-
tura sería una irreflexión, a no ser que sus propiedades plásticas den cuenta
de un singular juego de relaciones. Dicha escultura plantea al científico social
un problema cuya indagación resulta difícil eludir.

A grandes rasgos, dicha figura forma parte de un género característico de
esculturas de piedra fálicas y antropomorfas de los chalchihuiteños septen-
trionales (figuras 1 y 2). El rostro humano de dicha escultura fue arrancado
de un golpe;26 no obstante, sobre la pieza aún se distinguen algunos rasgos
particulares (figuras 3, 4 y 5). A simple vista se asemeja a una figura antropo-
morfa con joroba, sin pies ni brazos; empero, una observación más cuidadosa
revela en la figura la presencia de restos de una pintura ocre sobre el pecho,
así como de una incisión que recorre la frente y que termina en una especie
de bulto que carga entre la nuca y la espalda; sobre dicho abultamiento corre
un pequeño surco que lo atraviesa por la mitad. Dada la multiplicación de
genitales humanos grabados y esculpidos en las piedras, no resulta absurdo

imágenes  de la  sexualidad 55

25. La “vagina dentada” constituye una figura relevante no sólo de los mitos huicholes, pues
su difusión en las sociedades amerindias la convierte en un tema común de regiones extensas
del continente. Véanse, entre otros, Robert Mowry Zingg, Los huicholes. Una tribu de artistas,
vols. 1 y 2, México, Instituto Nacional Indigenista, 1982 (Clásicos de la Antropología, 12); Al-
fred Metraux, Religión y magias indígenas de América del Sur, Madrid, Aguilar, 1973; Malotki,
The Bedbug’s Night Dance…, op. cit.

26. Véanse Hers, “La música amorosa de Kokopelli…”, op. cit.; Tsukada, op. cit.



56 ángel aedo

1 y 2. Escultura fálica chalchihuiteña encontrada en el marco del proyecto Hervideros
de la unam. Fotos: Pedro Ángeles, Archivo Fotográfico iie-unam.

3. Escultura de Molino, vista frontal.
Foto: Pedro Ángeles, Archivo Fotográfico
iie-unam.



imágenes  de la  sexualidad 57

reconocer, en el objeto que el falo carga, la representación en relieve de una
vulva, impresión esta última que se refuerza con el contexto de objetos asocia-
dos a esta escultura. Al respecto se informa que “Entre las numerosas escultu-
ras fálicas dispersas en la superficie de ese extenso sitio, otras más, fragmenta-
das, presentan lo mismo: un pene mecapalero cargando una vulva”.27

Tenemos entonces en esta escultura de Molino una impecable síntesis de
tres motivos relevantes de las expresiones plásticas de la cultura chalchihuites,
a saber, las esculturas fálicas, los grabados de vulvas y las figuras de personajes
cargando sobre sus espaldas ya un bulto, ya una joroba. De la conjunción de
los elementos emerge el semblante del Flautista. Personaje inscrito en la plás-
tica chalchihuiteña como un legado de las culturas del Suroeste, alude a una
sexualidad desenfadada debido a sus atributos fálicos y al motivo vulvar que
en algunas ocasiones lo acompaña.

En vista de los más de mil años transcurridos, la invitación a poner en re-
lación hermenéutica las esculturas fálicas chalchihuiteñas con determinados
fenómenos etnográficos constituiría un juego formal a simple vista estéril si no
fuese por la obstinación de un pensamiento mítico indígena al cual todavía el

27. Hers, “La música amorosa de Kokopelli…”, op. cit., p. 330.

4. Escultura de Molino, vista de perfil.
Foto: Pedro Ángeles, Archivo
Fotográfico iie-unam.



etnógrafo se ve enfrentado. Asimismo, la hipótesis de la herencia común en-
tre los indios pueblo y las sociedades indígenas de la Sierra Madre Occidental
se vuelve cada vez más plausible debido a los nuevos descubrimientos en el
terreno del arte rupestre y del repertorio iconográfico de la cerámica del Oc-
cidente de México y del gran Suroeste.28

En el plano mítico en que el etnólogo habitualmente se desenvuelve, apa-
recen los ecos de relatos indígenas que tanto en la frontera norte chalchihui-
teña como mucho más al sur dan cuenta de un recóndito campo común del
discurso mítico, por medio del cual adquiere un sesgo nuevo la posible inter-
pretación de nuestra ya conocida escultura fálica que carga una vulva. Se trata
en particular del imaginario que anima los relatos huicholes y hopis del viaje
al mundo de los muertos.

En la indagación de las concepciones del inframundo de los huicholes,
con recurrencia emergen los temas de la fertilidad, la locura y la muerte.29

Con una chispa de fortuna y con una porción mayor de paciencia es posible

58 ángel aedo

28. Véase Patricia Carot, Le site de Loma Alta, Lac de Zacapu, Michoacán, Mexique, Oxford,
bar International Series 920, 2001 (Paris Monographs in American Archaeology, 9); Marie-
Areti Hers, “Las grandes rutas que cruzaron los confines tolteca-chichimecas”, en La gran chi-
chimeca. El lugar de las rocas secas, Beatriz Braniff (coord.), México, Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes, 2001, pp. 245-248.

29. Véanse Aedo, “La región más oscura del universo: el complejo…”, op. cit., y Ángel Aedo,
“La región más oscura del universo. Un paralelo entre el complejo mítico asociado al Kieri de
los huicholes y al Toloatzin de los antiguos nahuas”, en Flechadores de estrellas, Jesús Jáuregui y
Johannes Neurath (eds.), México, Instituto Nacional de Antropología e Historia-Universidad
de Guadalajara, 2003.

5. Escultura de Molino, detalle. Foto: Pedro
Ángeles, Archivo Fotográfico iie-unam.



reconocer aún entre los huicholes la existencia de relatos en que la inconti-
nencia sexual, la noche y el desorden componen un singular lenguaje de
muerte. La figura mítica huichola del viaje al mundo de los muertos consti-
tuye, en sus rasgos generales, un saber ampliamente compartido, el cual se
quisiera infructuosamente relegar al olvido evitándose hablar públicamente
del tema. No obstante, la mayoría de los huicholes tiene a lo sumo una idea
general de lo que sucede al otro lado de “la campana de piedra grande” que
separa el mundo de los vivos del de los muertos; a fin de cuentas, la muerte
no es un tema exclusivo de los espíritus curiosos, ya que constituye una mate-
ria de preocupación obligada para mujeres y hombres.

En los relatos huicholes del viaje al mundo de los muertos prevalece una
idea constante que caracteriza al reino de la muerte como un espacio domi-
nado por una atmósfera de festividad desmedida; en este lugar las diferencias
del mundo parecen borrarse por medio de un halo de alcohol, risas y erotis-
mo. Dentro de este género de narraciones existe un conjunto de versiones
que poseen en común el acentuar las alegorías sexuales que caracterizan a di-
cho territorio mítico. Así, por ejemplo, en la versión narrada por Santos
‘+r+temai Aguilar Carrillo, se describe que, después de morir un huichol, una
parte de su alma (iyari ) es llevada por el Robavidas a una gran diversidad de
escenarios, recorre brevemente el plano celeste y el terrestre para finalmente
efectuar un largo descenso por el inframundo, en donde se enfrenta a situa-
ciones variadas.30 En un lugar y circunstancias muy diferentes, la versión que
Ramón Medina Silva relata e ilustra por medio de cuadros de estambre (nie-
rikate ) resulta ser bastante similar 31 (figura 6).

Para atenernos a los ya referidos símbolos chalchihuiteños del erotismo,
examinemos las figuras análogas que evoca el mito huichol de la ruta de los
muertos. Después de que el alma ha descendido lo suficiente en el reino de
la oscuridad, se refiere que encuentra a La Jefa de los Locos (Kwite’emui ), si la

imágenes  de la  sexualidad 59

30. Véase Silvia Leal Carretero y Pedro García Muñoz, “Una versión del mito de la ruta de
los muertos”, en Tlalocan. Revista de Fuentes para el Conocimiento de las Culturas en México,
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas,
1997, núm. 12, pp. 27-70.

31. Véanse Peter T. Furst, “El concepto huichol del alma”, en Mitos y artes huicholes, Peter T.
Furst y Salomón Nahmad (eds.), México, Secretaría de Educación Pública, 1972 (Sep-setentas,
50), pp. 7-113; y Ramón Medina Silva, “A Huichol Soul Travels to the Land of the Dead”, en
People of the Peyote. Huichol Indian History, Religion, and Survival, Stacy B. Schaefer y Peter
T. Furst (eds.), Albuquerque, University of New Mexico Press, 1996, pp. 389-402.



mujer o el hombre ha cometido muchas transgresiones sexuales, “Kwite’emui
[dirá] ‘¡baja! Viene bajando mi esposa o esposo.’ Así dirá ella. Lo va a llamar. Sa-
bemos que no podemos resistirnos a las mujeres”.32 En la última frase de esta
confesión anida gran parte de su sentido. Una traducción anterior y más libre
de dicho episodio mítico, fundamentada en 35 versiones recopiladas sobre
todo entre los huicholes de la comunidad de Tateikie, elucida al neófito una
parte de su hermetismo. Efectivamente, allí se describe que una deidad castiga
en el inframundo a los hombres y mujeres que han tenido más de cinco aman-
tes; ante los hombres, esta diosa, tras adquirir “formas opulentas”, se vuelve
una seductora fatal33 que exige ser amada; de ella finalmente se dice que recibe
al muerto “en su enorme e incandescente vagina para reducirlo a cenizas”.34

Aunque notable por la carga erótica y fatídica con que está dotado el
acontecimiento mitológico anterior, los vínculos con nuestra escultura de
Molino y su evocación más general, el Flautista, quedan todavía difusos. En
búsqueda de una posible aproximación de los campos semánticos de estas fi-
guras, pasemos a un detalle ilustrador del mito huichol del mundo de los
muertos, para luego interrogar el mito hopi del más allá, y finalmente regre-
sar al mito huichol examinado.

60 ángel aedo

32. Leal Carretero y García Muñoz, op. cit., p. 39.
33. Imagen legendaria, semejante a las seductoras macabras que habitan desde el ocaso hasta

el alba las profundas quebradas y ríos de la Sierra Huichola.
34 . Silvia Leal Carretero, Xurawe o la ruta de los muertos. Mito huichol en tres actos, Guadala-

jara, Universidad de Guadalajara, 1992, p. 116.

6. Cuadro de estambre tomado de Peter
T. Furst,  “El concepto huichol del alma”,
en Mitos y arte huicholes, Peter T. Furst
y Salomón Nahmad (eds.), México,
Secretaría de Educación Publica, 1972

(Sep-setentas, 50), pp. 7-113.



* * *

La figura del Flautista recibe este nombre de parte de los hopis por la flauta
que porta a menudo este personaje, elemento que constituye sin duda uno de
sus atributos principales, pues con bastante frecuencia se le representa con es-
te instrumento en la boca. Una cierta conexión entre los esquemas míticos de
sociedades muy lejanas espacial y temporalmente se esbozó cuando descubri-
mos en las narraciones huicholas que una especie de cuerno musical consti-
tuía un instrumento que necesariamente deben llevar consigo todos los di-
funtos huicholes en su descenso al más allá, pues gracias a su sonido el héroe
cultural Kauyumarie puede seguir a las almas y despedirlas para que así des-
ciendan en la oscuridad del inframundo y no regresen a sus ranchos a fasti-
diar, atemorizar y raptar a sus parientes. Al respecto, en una entrevista en
huichol grabada y posteriormente traducida, Santos ‘+r+temai refirió a Pedro
Haimiwie que: 

Kauyumarie va a buscar las huellas. Por ese lugar buscará las huellas. “Por aquí ba-
ja un camino, por aquí baja otro camino.” Allí es donde le van a informar las dei-
dades. “Es cierto, aquí se oyó.” Eso le van a decir allí. Entonces, en ese lugar, Kau-
yumarie va a rastrear sus huellas, después de andar buscándolo. Eso hace después
de haberlo llamado. Allí, por donde él se haya ido, lo va a encontrar. A ese lugar
llegará el muerto. Sabemos que somos de cualquier modo. Allí voy a tocar el cuer-
no. Empezaré después de pararme sobre la piedra. “¡Puu, puu, puu, puu, puuu!”35

Todavía es posible observar en los rituales de Semana Santa y Pachitas de los
huicholes del occidente del río Chapalagana, y en especial en las festividades
análogas de los indios coras —estrechamente ligados geográfica, histórica y
lingüísticamente a los huicholes—, la acción de los Judíos, personajes rituales
telúricos del inframundo que durante un tiempo alteran el orden convencio-
nal del mundo danzando, marchando y recitando frases de contenido sexual.
Entre los instrumentos musicales que los caracterizan están las flautas de

imágenes  de la  sexualidad 61

35. Entonces mana ri mana mitiyeike m+k+ Kauyumarie yatikuyeikat+ m+k+. ‘Arike tari
m+k+ m+takwewiyanitsie ri m+k+. Mana ri mikaxeiya kem+reuyunix+ m+k+. M+k+ m+m+
m+ mana ri m+ye’ani. Xeniu ri cualquiere ketem+’it+t+a ri. Mana ts+ri waniu ¿awa nenitah+t-
siem+k+ ri. Nenitayuam+k+ ri mana ne’akeme. “¡Puu puu puu puu puuu!”, traducción de
Leal Carretero y García Muñoz, op. cit., p. 37.



carrizo pintadas con nubes y rayos36 y los tambores actualmente improvisa-
dos de hojalata;37 asimismo se informa que en el pasado estos personajes bai-
laban sin taparrabo.38 La exacerbación de la sexualidad de estos personajes se
expresa verbal y corporalmente, pues abundan las simulaciones exageradas de
coitos entre Judíos escogidos ex profeso para el evento.39

La participación de la flauta-cuerno en el viaje al mundo de los muertos
posee una función estratégica, pues por medio de este instrumento se consa-
gra el ingreso al más allá. Resulta notable que, en el preciso lugar en que el
alma del difunto ingresa al inframundo, se requiera que “toque su cuerno y
toque la melodía que de puro ocio tocaba en vida”.40 Con la flauta-cuerno
huichola se efectúa un tránsito que parece conservar el sentido pero que,
no obstante, modifica su referente en un instrumento nuevo cuya factura y
melodías han hecho suyas los huicholes con entusiasmo. El violín parece con-
mutar las funciones simbólicas del cuerno musical, puesto que entre los ma-
riacheros huicholes el violín no sólo se revela como un instrumento de
importancia central, sino que la música que produce es considerada una es-
pecie de lenguaje del vicio y de la muerte, de ahí que no sea extraño que los
mitos se refieran al país de la muerte como un lugar de fandango permanente.

La adquisición del don de la música del mariachi constituye un fenómeno
significativo de la relación entre el Diablo (T+kakame), la noche, la locura y
el Kieri.41 Pero el intercambio simbólico entre cuernos musicales (‘awa-te )

62 ángel aedo

36. Konrad Theodor Preuss, “Más información acerca de las costumbres religiosas de los co-
ras, especialmente sobre los portadores de falos en Semana Santa”, en Fiesta, literatura y magia
en el Nayarit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros, Jesús Jáuregui y Johannes Neurath
(coords.), México, Instituto Nacional Indigenista-Centro Francés de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos, 1998, p. 132.

37. Observación efectuada los años 1998 y 2001 en Huaynamota, Nayarit, y el año 1999 en
Tateikie, Jalisco.

38. Preuss, “Más información…”, op. cit., p. 133.
39. La notable participación que posee la genitalidad en los rituales de Semana Santa de los

indios coras ha sido registrada en tiempos y lugares variados; véanse, entre otros, Preuss, “Más
información…”, op. cit.; Adriana Guzmán, “El Cristo niño y el Nazareno fálico: la Judea en
San Juan Corapan”, en La Semana Santa en el Gran Nayar, Jesús Jáuregui, Johannes Neurath y
Arturo Gutiérrez (coords.), México, Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroameri-
canos-Instituto Nacional Indigenista (en prensa); Jesús Jáuregui y Juan Carlos Díaz, “Los
guerreros astrales matutinos se unen con los vespertinos: la Judea en Rosarito”, en La Semana
Santa…, op. cit.

40. Leal Carretero, op. cit., p. 92.
41. El Kieri constituye una expresión radical de las fuerzas ambivalentes del inframundo hui-



y violines pasaría a ser, a lo sumo, una conjetura sugerente si no fuese por la
labor decisiva que en este caso tiene el discurso mítico de ofrecer una de las
claves para su elucidación. Con frecuencia, en el mito de la ruta de los muer-
tos se señala el carácter intercambiable de cuernos musicales y violines; así
pues, en una versión se dice que para bajar a Teteyuawek+a (un lugar del in-
framundo) es menester tocar el violín después de haber tocado el cuerno.42

Igualmente, en otro lugar se refiere que justo antes de bajar al inframundo el
alma del difunto es obligada por el Señor de la Oscuridad a sacar su cuerno y
tocar una melodía que le es familiar, para luego “tomar su violín y hacer lo
mismo. Los muertos escuchan la música y parecen reconocerla”.43

* * *

Cientos de kilómetros más al norte, una reveladora imagen mítica que se ar-
ticula cosmológicamente con la escultura del pene mecapalero de Molino
emerge entre los hopi, sociedad que por partida doble ha hecho del Flautista
un personaje mítico y ritual. El relato a que nos referimos fue registrado por
Kennard en la segunda mesa hopi durante estancias sucesivas a lo largo de la
década de los treinta. La trama general de este mito trata sobre las aventuras
vividas por un niño en su visita al inframundo.

En síntesis, el mito hopi transcurre en Oraibi y trata sobre el deseo incan-
sable de un niño (Honanyestiwa) de saber qué era lo que sucedía después de
la muerte. Tras pedirle con insistencia al Sol que le mostrara el lugar adonde
van los muertos, éste aceptó llevar al niño pero con la condición de que por
cuatro días fabricara algunas varas de oración (prayer sticks ). Al llegar el día
acordado, el niño se durmió y el aliento salió de su cuerpo para seguir al Sol
en su viaje al más allá. Contra todo sentido común, el relato refiere que para
descender al inframundo se debe subir a través de una gran escalera, con lo
cual este mito, al igual que su análogo huichol, parece ejecutar una inversión
generalizada de las leyes físicas y de las convenciones sociales que rigen la vida

imágenes  de la  sexualidad 63

chol, se manifiesta para el etnólogo dentro de los fenómenos que remiten a la noche y al desor-
den. Uno de los principales referentes del Kieri es una planta trepadora con propiedades psi-
coactivas del género Solandra. Véase Aedo, “La región más oscura del universo: el comple-
jo…”, op. cit.

42. Leal Carretero y García Muñoz, op. cit., p. 39.
43. Leal Carretero, op. cit., p. 39.



diaria, pues ambas narraciones construyen sobre el lugar donde viajan las al-
mas de los difuntos un espacio en el que impera un absoluto desarreglo de los
órdenes físico y cultural conocidos.

Aunque se olviden los detalles del mito hopi del más allá, difícilmente su
fuerza emotiva pasará al olvido con facilidad. La visión que transmite el joven
Honanyestiwa gracias a su curiosidad y audacia hace un eco conmovedor de
la escultura chalchihuiteña que constituye el punto de partida de este estu-
dio, ya que en el inframundo descubre un lugar donde los difuntos deambu-
lan desnudos y cargando sobre sus espaldas los genitales del sexo opuesto. La
descripción, rica en detalles, informa que estos difuntos “held up their carry-
ing baskets with the string wrapped around their hair. From always bearing
that, the middle of their foreheads could barely be seen”.44 El sentido general
del mito hopi, al igual que el de su símil huichol de la ruta de los muertos,
deja traslucir un propósito normativo y moralizante, pues el mensaje invaria-
ble de ambos relatos refiere que las almas de aquellos que no cumplan las re-
glas socialmente acordadas y decidan seguir el libre curso de sus impulsos,
después de la muerte, padecerán desdichas y sufrimientos en compensación
de los placeres que en vida disfrutaron indebidamente.

La metáfora de cargar los genitales que los transgresores gozaron en vida
resulta un material tan rico para la reflexión que podría presumirse un origen
plenamente independiente, si no fuese porque contamos con vínculos histó-
ricos reales para postular razonablemente la existencia de un complejo de re-
presentaciones compartidas ampliamente, debido a la singular interacción
que en tiempos prehispánicos tuvieron, a través de la cultura chalchihuites, la
Mesoamérica septentrional y las sociedades que poblaron el Suroeste de los
Estados Unidos. Tenemos, por consiguiente, un registro de la acción de car-
gar los genitales tanto en el discurso plástico chalchihuiteño como en el dis-
curso oral (mítico) de huicholes y hopis,45 episodio cuya insistencia habla de
su memorable influjo sobre el pensamiento y las emociones de quienes conci-
bieron y representaron dicha acción (figura 7).

La especificidad con que las fuerzas del deseo confieren sentido al inframun-
do de huicholes y hopis constituye una especie de reflejo invertido de la sexua-

64 ángel aedo

44. “cargan mecapales con las cuerdas envueltas en sus cabellos. Ya que siempre usan eso, sus
frentes apenas pueden ser vistas”, Kennard, op. cit., p. 159.

45. En el ámbito ritual, los personajes llamados Judíos de los coras y huicholes constituyen
una figura muy cercana al Flautista en virtud de su actitud impúdica e irreverente. 



lización de las fuerzas de la naturaleza que expresan las esculturas y petrograba-
dos chalchihuiteños. La diferencia fundamental estriba en que, mientras los mi-
tos huichol y hopi examinados resuelven tratar los temas del placer y la lujuria
como un oscuro secreto de ultratumba, las variadas y abundantes representacio-
nes plásticas de genitales afloran por doquier en las aldeas chalchihuites, dotan-
do de un vistoso erotismo a los hogares y espacios públicos.

Constituye un lugar común de los mitos huichol y hopi de la ruta de los
muertos la relación efectuada entre

transgresión sexual en la vida y carga de genitales en la muerte

En una versión estandarizada del mito huichol se señala explícitamente
que debido al exceso de sus amoríos la carga del difunto es muy pesada.46

imágenes de la  sexualidad 65

46. Leal Carretero, op. cit.

Relaciones de complementariedad de los casos estudiados

Chalchihuites
Expresión plástica

ámbito público (diurno)
+

Espacio

Tiempo

Expresión oral y ritual Expresión oral y ritual

Huicholes Hopis

ámbito nocturno
campo de inversión

7. Relaciones de complementariedad de los casos estudiados.



Aunque por razones que ignoramos, posiblemente por consideraciones edito-
riales o quizás por autocensura de sus informantes, en esta versión la carga
provocativa de los genitales disfrutados indebidamente fue reemplazada por un
más decoroso cargamento de piedras, de las cuales se dice que cinco tendrán
que ser arrojadas contra un salate47 en compensación a cinco de las amantes
que en vida tuvo el difunto.48 No obstante, en otras versiones de este mito se
enfatiza el episodio en que los muertos, en su descenso al inframundo, deben
cargar los genitales del sexo opuesto para que al llegar a un salate puedan lan-
zarlos contra dicho árbol y derribar sus frutos (higos) (figura 6). Santos
‘+r+temai Aguilar narra un fragmento análogo de esta manera:

Entonces, si soy un enamoradizo de las mujeres, me harán bajar por ahí. Pero en
ese lugar estará un salate. A ese lugar me harán bajar […] a ese lugar bajaré car-
gando […] esas vaginas con las que hemos tenido relaciones. Allí bajaré […] Ya
estando allí (me dirá Paritsika): “Aquí vas a dejar las vaginas, pero tienes demasia-
das faltas. Pues ya tira”. Les voy a tirar a las frutas, y se van a caer. Otra vez. No
sólo va a pasar eso. Van a alistar las frutas para que las cargue. Allí voy a dejar las
vaginas. Me cargarán las frutas. Sabemos que bebemos cualquier tipo de vino. A
veces uno carga una botella […] Esas botellas me las van a acomodar en un ca-
nasto. “Te acabaste esa cantidad de botellas” (me dirán). De eso estaré cargando,
estaré cargando así. En la parte de abajo estarán las frutas. Así de cargado seguiré
caminando.49

En este fragmento se enlazan elementos diversos, a saber, genitales, frutas y
vino (mezcal) bajo el denominador común de ser objetos que deben ser car-
gados. Cuando en el episodio anterior se refiere que “Allí voy a dejar las vagi-
nas. Me cargarán las frutas”, se hace explícita la capacidad de intercambio de
dichos elementos; es más, entre los huicholes los genitales son nombra-
dos esotéricamente como flores (tu:turi ) y frutas, en particular como plátano
(ka:ru ) y tuna (y+:na ), esto es gracias a la facultad que tienen de expresar el

66 ángel aedo

47. El salate o chalate, como se nombra popularmente a la higuera en los estados de Nayarit,
Jalisco y Durango, pertenece a la familia de las moráceas y posiblemente corresponde a la espe-
cie Ficus carica. Se trata de un árbol caducifolio de baja altura y raíces superficiales. Posee un
tronco grueso de color gris y sus ramas crecen casi horizontalmente.

48. Leal Carretero, op. cit., p. 131.
49. Traducción de Leal Carretero y García Muñoz, op. cit., p. 47.



goce de la vida.50 Pero el mito huichol del viaje al mundo de los muertos aña-
de con su referencia al vino un tercer elemento a esta cadena de sustituciones.

Por medio del término genérico de wiinu (vino), los huicholes se refieren
al destilado de agave. El nombre del tipo de vino ritual y simbólicamente
más valorado es el de tuchi, término que también se emplea para designar a
los mamíferos cavadores, en particular al tejón (haitsi ) y al armadillo (x+ye ),
este último animal participa en el mito como la esposa del lujurioso y des-
honesto Kieri.51 La pertinencia del vino como alegoría del sexo y del vicio en
“la ruta huichola de los muertos” se hace patente en los personajes ritual-
mente encargados de elaborarlo, los salvajes y telúricos caballos (Tayaxe-
yat+ri). Recordemos que, en el pasaje examinado de este mito, al final los
genitales son lanzados contra una higuera con el propósito de derribar algu-
nos de sus frutos; curiosamente, el nombre de la higuera, xapa, también de-
signa a la especie de agave utilizada para la elaboración del vino (tuchi ),52

término que por cierto varía en un solo fonema del usado para referirse a la
vulva (xapi ). Por partida doble, este mito refuerza por medio de su referen-
cia al “vino” la sexualización del inframundo, fuente primordial de las fuer-
zas fertilizadoras de la naturaleza, puesto que uno de los nombres del tallo
central de los agaves corresponde al de h+nari, término que, entre otras co-
sas, evoca al pene erecto.

imágenes  de la  sexualidad 67

50. Entre los coras, las frutas y las flores también remiten con fuerza a la fertilidad. En dos
cantos se menciona que la chicharra —insecto de la familia de los cicádidos— deja que los
hombres le quiten sus adornos de flores, que la diosa de la tierra recoge y pone dentro de su jí-
cara, fertilizando en consecuencia al mundo. Véase Konrad Theodor Preuss, La expedición al
Nayarit. Registros de textos y observaciones entre los indios mexicanos. Primer tomo: La religión de
los coras a través de textos junto con un diccionario cora-alemán, traducción del alemán, Ingrid
Geist, traducción del cora, Verónica Vázquez y Juventino Díaz Serrano, México, Siglo Vein-
tiuno (en prensa).

51. Robert Mowry Zingg, La mitología de los huicholes, Jay C. Fikes, Phil C. Weigand y Ace-
lia García de Weigand (eds.), Guadalajara, El Colegio de Jalisco-El Colegio de Michoacán, Se-
cretaría de Cultura de Jalisco, 1998, pp. 52-53.

52. Dicho agave (xapa) crece de forma silvestre en la sierra y se le ha identificado con la espe-
cie Agave bovicornuta. Véase Paulina Faba y Ángel Aedo, “La destilación del tuchi entre los
huicholes de Tateikita”, en Flechadores de estrellas, op. cit.



Palabras finales

Por medio de este ejercicio comparativo procuramos, so pena de parecer algo
imprudentes, escrutar una pequeña porción de los enigmas propuestos por
un juego de imágenes de la sexualidad grabadas en las piedras, en los mitos y
en los ritos, y que todavía ejercen un influjo notable en nuestras emociones
y pensamientos. La vigencia de los motivos de la escultura fálica de Molino
deja entrever la pluralidad de estratos simbólicos que atraviesa, conectándose
con tiempos y espacios muy lejanos. Ciertamente, gran parte del sentido y
función que tuvo esta figura para los chalchihuiteños de Molino respondió a
las circunstancias particulares de su historia; a pesar de ello, dicha figura tras-
cendió su contexto específico para viajar junto al Flautista, la serpiente con
cuernos, el águila devorando a una serpiente y otros símbolos en un largo ir y
venir por la Sierra Madre Occidental.

Quisimos aquí iniciar una exploración de un juego de imágenes cuyo de-
venir las ha situado en la intersección de tradiciones culturales diversas. Así,
por ejemplo, entre el inmenso periodo que media entre los extremos de nuestra
comparación, el complejo de esculturas fálicas chalchihuiteñas impactó igual-
mente a los tepehuanes que desde el siglo xiii ocuparon la región, pues ellos
también reutilizaron y resignificaron gran parte de estas esculturas.53 El pro-
ceder señalado procuró identificar una construcción simbólica que resultó
relevante para pueblos de muy diversos orígenes; una posterior indagación
deberá procurar ampliar el marco de las figuras puestas en relación hermenéuti-
ca sin desatender los contenidos concretos que generan, puesto que sólo así
podremos ir más allá de la constatación de las notables similitudes de las pro-
piedades formales para intentar develar la labor primordial de dichas imáge-
nes que, pienso, es dotar de sentido a los problemas particulares que enfrenta
la sociedad.�

68 ángel aedo

53. Véase Berrojálbiz, op. cit.



Bibliografía

Aedo, Ángel, “La región más oscura del universo: el complejo mítico de los huicholes asociado
al Kieri”, tesis de licenciatura en antropología social, México, Escuela Nacional de Antro-
pología e Historia, 2001.

, “La región más oscura del universo. Un paralelo entre el complejo mítico asociado al
Kieri de los huicholes y al Toloatzin de los antiguos nahuas”, en Flechadores de estrellas,
Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (eds.), México, Instituto Nacional de Antropología e
Historia-Universidad de Guadalajara, 2003.

Berrojálbiz, Fernando, “Desentrañando un norte diferente: los tepehuanes prehispánicos del
alto Río Nazas”, en Asentamientos y movimientos de población en la sierra tepehuana desde
la prehistoria hasta nuestros días, Chantal Cramaussel (ed.), Zamora, El Colegio de Mi-
choacán (en prensa).

Braniff C., Beatriz y Marie-Areti Hers, “Herencia chichimeca”, en Arqueología, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia, México, 1998, segunda época, núm. 19, pp. 55-80.

Brinton, Daniel G., The Religious Sentiment its Source and Aim. A Contribution to the Science
and Philosophy of Religion, Nueva York, Henry Holt and Company, 1876.

Carot, Patricia, Le site de Loma Alta, Lac de Zacapu, Michoacán, Mexique, Oxford, bar Inter-
national Series 920, 2001 (Paris Monographs in American Archaeology, 9).

Devereux, Georges, Baubo: la vulva mítica, Barcelona, Icaria, 1984.
, Ensayos de etnopsiquiatría general, Barcelona, Barral, 1973.

Faba, Paulina, y Ángel Aedo, “La destilación del tuchi entre los huicholes de Tateikita”, en Fle-
chadores de estrellas, Jesús Jáuregui y Johannes Neurath (eds.), México, Instituto Nacional
de Antropología e Historia-Universidad de Guadalajara, 2003.

Faron, Louis C., “Symbolic Values and the Integration of Society among the Mapuche of Chi-
le”, en Right & Left. Essays on Dual Symbolic Classification, Rodney Needham (ed.), Chica-
go, The University of Chicago Press, 1973, pp. 187-203.

Ferenczi, Sandor, Sexo y psicoanálisis, Buenos Aires y México, Horme-Lumen, 2001.
Freud, Sigmund, “La cabeza de Medusa”, en Obras completas XVIII, Buenos Aires, Amorrortu,

1995, pp. 270-271.
Furst, Peter T., “El concepto huichol del alma”, en Mitos y arte huicholes, Peter T. Furst y Salo-

món Nahmad (eds.), México, Secretaría de Educación Pública, 1972 (Sep-setentas, 50),
pp. 7-113.

Guzmán, Adriana, “El Cristo niño y el Nazareno fálico: la Judea en San Juan Corapan”, en La
Semana Santa en el Gran Nayar, Jesús Jáuregui, Johannes Neurath y Arturo Gutiérrez
(coords.), México, Centro Francés de Estudios Mexicanos y Centroamericanos-Instituto
Nacional Indigenista (en prensa).

Hawley, F., “Kokopelli, of the Prehistoric Southwestern Pueblo Pantheon”, en American
Anthropologist. New Series, 39, Ralph Linton (ed.), 1969, pp. 644-646.

Hers, Marie-Areti, “La cultura chalchihuiteña: un antiguo camino de Tierra Adentro”, en Ca-
minos y puentes en la Nueva España, Salvador Álvarez, Chantal Cramaussel y José Omar
Moncada Maya (coords.), México, Universidad Nacional Autónoma de México-El Cole-
gio de Michoacán (en prensa).

imágenes  de la  sexualidad 69



, “Las grandes rutas que cruzaron los confines tolteca-chichimecas”, en La gran chichi-
meca. El lugar de las rocas secas, Beatriz Braniff (coord.), México, Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes, 2001, pp. 245-248.

, “La música amorosa de Kokopelli y el erotismo sagrado en los confines mesoame-
ricanos”, en XXIII Coloquio Internacional de Historia del Arte. Amor y desamor en las artes.
Arnulfo Herrera (ed.), México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de
Investigaciones Estéticas, 2001.

, Los toltecas en tierras chichimecas, México, Universidad Nacional Autónoma de Méxi-
co, Instituto de Investigaciones Estéticas, 1989 (Cuadernos de Historia del Arte, 35).

, “Zacatecas y Durango. Los confines tolteca-chichimecas”, en La gran chichimeca. El
lugar de las rocas secas, Beatriz Braniff (coord.), México, Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes, 2001, pp. 113-154.

, “La zona noroccidental en el Clásico”, en Historia antigua de México, Linda Manza-
nilla y Leonardo López Luján (coords.), México, Instituto Nacional de Antropología e His-
toria-Universidad Nacional Autónoma de México-Porrúa, 1994, pp. 227-259.

Jáuregui, Jesús, y Juan Carlos Díaz, “Los guerreros astrales matutinos se unen con los vesperti-
nos: la Judea en Rosarito”, en La Semana Santa en el Gran Nayar, Jesús Jáuregui, Johannes
Neurath y Arturo Gutiérrez (coords.), México, Centro Francés de Estudios Mexicanos y
Centroamericanos-Instituto Nacional Indigenista (en prensa).

Johns, Catherine, Sex or Symbol: Erotic Images of Greece and Rome, Austin, University of Texas
Press, 1982.

Kelley, J. Charles, “Mesoamerica and the Southwestern United States”, en Handbook of Middle
American Indians, 4. Archaeological Frontiers and External Connections, Gordon F. Eck-
holm y Gordon R. Willey (eds.), Austin, University of Texas Press, 1966, pp. 95-110.

Kennard, Edward, “Honanyestiwa and Honanyesnöma. A Visit to the Beyond (A Hopi
Text)”, en Tlalocan. Revista de Fuentes para el Conocimiento de las Culturas de México, Mé-
xico, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas,
1989, núm. 11, pp. 151-172.

Leal Carretero, Silvia, Xurawe o la ruta de los muertos. Mito huichol en tres actos, Guadalajara,
Universidad de Guadalajara, 1992.

Leal Carretero, Silvia, y Pedro García Muñoz, “Una versión del mito de la ruta de los muer-
tos”, en Tlalocan. Revista de Fuentes para el Conocimiento de las Culturas de México, Méxi-
co, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filológicas,
1997, núm. 12, pp. 27-70.

Malotki, Ekkehart, The Bedbug’s Night Dance and Other Hopi Tales of Sexual Encounter, Lin-
coln y Londres, University of Nebraska Press, 1997.

, Kokopelli, the Making of an Icon, Lincoln, The University of Nebraska Press, 2000.
Medina Silva, Ramón, “A Huichol Soul Travels to the Land of the Dead”, en People of the

Peyote. Huichol Indian History, Religion, and Survival, Stacy B. Schaefer y Peter T. Furst
(eds.), Albuquerque, University of New Mexico Press, 1996, pp. 389-402.

Metraux, Alfred, Religión y magias indígenas de América del sur, Madrid, Aguilar, 1973.
Mountfield, David, Greek and Roman Erotic, Nueva York, Crescent-Crown, 1982.
Preuss, Konrad Theodor, La expedición al Nayarit. Registros de textos y observaciones entre los in-

dios mexicanos. Primer tomo: la religión de los coras a través de textos junto con un diccionario

70 ángel aedo



cora-alemán, traducción del alemán, Ingrid Geist; traducción del cora, Verónica Vázquez y
Juventino Díaz Serrano, México, Siglo Veintiuno (en prensa).

, “Más información acerca de las costumbres religiosas de los coras, especialmente
sobre los portadores de falos en Semana Santa”, en Fiesta, literatura y magia en el Naya-
rit. Ensayos sobre coras, huicholes y mexicaneros, Jesús Jáuregui y Johannes Neurath
(coords.), México, Instituto Nacional Indigenista-Centro Francés de Estudios Mexicanos
y Centroamericanos, 1998, pp. 127-137.

Sauer, Carl, Aztatlán, México, Siglo Veintiuno, 1998.
Schaafsma, Polly, Indian Rock Art of the Southwest, Santa Fe y Albuquerque, University of New

Mexico Press, 1980.
Seler, Eduard, “Die Lichtbringer bei den Indianerstämmen der Nordwestküste”, en Gesammel-

te Abhandlungen zur Amerikanischen Sprach und Alterthumskunde, vol. 5, Berlín, Behrend
and Company, 1915, pp. 9-43.

Slifer, Dennis y James Duffield, Kokopelli: Fluteplayer Images in Rock Art, Santa Fe, Ancient
City Press, 1994.

Titiev, Mischa, “The Story of Kokopele”, en American Anthropologist. New Series, 41, Ralph
Linton (ed.), 1962, pp. 91-98.

Tsukada, Yoshiyuki, “Estudio comparativo de dos grandes asentamientos chalchihuiteños en
Durango: Molino y Hervideros”, en Asentamientos y movimientos de población en la sierra
tepehuana desde la prehistoria hasta nuestros días, Chantal Cramaussel (ed.), Zamora, El
Colegio de Michoacán (en prensa).

Vogt, Evon Z., Ofrendas para los dioses. Análisis simbólico de rituales zinacantecos, México, Fon-
do de Cultura Económica, 1993.

Zingg, Robert Mowry, Los huicholes. Una tribu de artistas, vols. 1 y 2, México, Instituto Nacio-
nal Indigenista, 1982 (Clásicos de la Antropología, 12).

, La mitología de los huicholes, Jay C. Fikes, Phil C. Weigand y Acelia García de Wei-
gand (eds.), Guadalajara, El Colegio de Jalisco-El Colegio de Michoacán-Secretaría de
Cultura de Jalisco, 1998.

imágenes  de la  sexualidad 71


