ROCIO OLIVARES ZORRILLA

FACULTAD DE FILOSOFfA Y LETRAS, UNAM

El libro metagrafo de Alejo de
Venegas y El suefio de sor Juana:

la lectura del universo

N UN ILUMINADOR ENSAYO, lcones symbolicae,* E. H. Gombrich traza la

doble genealogia del simbolo en el arte occidental: la tradicién aristotéli-

cay la tradicion platonica. Para la primera, el simbolo pertenece al ejer-
cicio de la l6gica y de la retdrica. Las representaciones o “medallas” de las dis-
tintas virtudes, por ejemplo, son particularizaciones del concepto universal de
cada virtud; como signos, son convencionales, pues los universales pueden re-
presentarse de muchos modos. Para la corriente escolastica, eminentemente
didactica, el arte tiene el fin de mostrar y, frecuentemente, de moralizar. La
tradicion platdnica, a su vez, se funda en la existencia de dos mundos, uno de
los cuales, el de las ideas, es aquel al cual la representacién, como reminiscencia,
intenta trascender mediante la intuicion intelectual. La herencia platonica que
ha recibido el pensamiento cristiano se centra en dos interpretaciones: el miste-
rio de la Encarnacién y la doctrina de la Revelacion. EI mundo como reve-
lacion divina lo convierte en algo muy similar a un gran libro, el libro de la
creacién, cuyo Unico parangon son las Sagradas Escrituras.> Segln el neoplaté-

1. E. H. Gombrich, Imagenes simbdlicas, 3a. reimp., trad. de Remigio Gomez Diaz, Madrid,
Alianza Editorial, 1994 (Alianza Forma, 34), pp. 213-296.

2. En la Respuesta a sor Filotea (sor Juana Inés de la Cruz, Obras completas, 1a. reimp., 4
vols., ed., prol. y notas de los vols. -1 de Alfonso Méndez Plancarte, prél. y notas del vol. v

ANALES DEL INSTITUTO DE INVESTIGACIONES ESTETICAS, NUM. 76, 2000 89



90 ROCIO OLIVARES ZORRILLA

nico Dionisio Areopagita, hay una doble via de representacion simbdlica: la
kataphasis y la apophasis. Los simbolos cataféasicos son afirmativos y bellos,
pues dejan ver analégicamente la perfeccion de la idea, mientras que los sim-
bolos apofasicos son negativos y monstruosos, es decir, misteriosos, y los
hallamos frecuentemente en las visiones de los profetas biblicos y en el Apo-
calipsis. Su figura absurda obliga a nuestro intelecto a trascender la imagen
misma por espuria y acceder a la verdad espiritual. Para platénicos y neopla-
tdnicos, los simbolos biblicos son teofanias, manifestaciones de lo divino v,
por tanto, signos no convencionales, sino intencionales. EI Renacimiento
traduce este lenguaje analdgico en un mundo regido por el amor y las co-
rrespondencias. El artista, como profeta, accede a esa realidad trascendente
mediante el éxtasis o el divino furor.

La poesia de sor Juana vuelve unay otra vez sobre el complejo fendmeno de
la expresion. En su propio universo poético aparecen cifras, signos, guarismos,
jeroglificos, profecias y enigmas que nos indican los referentes de sus refle-
xiones sobre el mundo: su caracter escritural. La Ciencia, por ejemplo, en el
auto sacramental El cetro de José, es el arte de descifrar misterios. El Faradn
clama que sus agoreros no pueden, con toda su Ciencia, desentrafiar el oscuro
enigma de sus dos suefios (vw. 536-547). Lucero, por su parte, queda confun-
dido ante los enigmas que Profecia formula sobre José y sus hermanos, que no
son lo que parecen, pues Dios mismo es quien dota de significado el ser y el
parecer de sus criaturas. La Ciencia, pues, debe extraer un sentido enteramente
univoco de un discurso anal6gico —tal como son las visiones y suefios—, dis-
curso que en gran parte es equivoco.? Para ello debe encontrar el logos oculto
—1Ia regla en términos de Charles S. Peirce— que nos diga esa otra cosa que se
esta significando ademas del significado inmediato.

Para la escolastica, los signos formales (conceptos) y los materiales (huellas,
si son naturales —hoy Peirce los llama indicios— o palabras, si son artifi-
ciales)+ representan las realidades. La ciencia de los universales se centra en los

de Alberto G. Salceda, México, Fondo de Cultura Econémica, 1976, vol. 1v, p. 458), sor Juana
es harto explicita respecto a su adhesion a la herencia cultural del libro universal: “porque
aunque no estudiaba en los libros, estudiaba en todas las cosas que Dios crid, sirviéndome
ellas de letras, y de libro toda esta maquina universal...”

3. Mauricio Beuchot, Signo y lenguaje en la filosofia medieval, México, Universidad Nacional
Autonoma de México, Instituto de Investigaciones Filoldgicas, 1993 (Publicaciones Medie-
valia, 7), p. 117.

4. Beuchot da el concepto de hermenéutica del Cardenal cayetano, op. cit., p. 103.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 91

conceptos y las palabras. Pero hay signos condicionados que dicen aun més
de lo que entendemos de manera inmediata. Sor Juana diria, segun la termi-
nologia de la retdrica, signos enfaticos. En el villancico 223, la Virgen humana
al Verbo en un acto enfatico:

Siendo Virgen, ha nacido

el Verbo, de ella humanado:
énfasis tan escondido

y enigma tan intrincado,

que s6lo Dios lo ha entendido.’
(V. 48-52)

Y en el romance 62, el ingenio del interlocutor poético penetra énfasis
laberinticos como un Edipo-Teseo:

Edipo en los enigmas, tu ingenio,
énfasis intrincados penetra:

fisico, si las causas conoce;
I6gico, si la forma argumenta.®
(W. 25-28)

El discurso simbdlico, por tanto, es el objeto de la hermenéutica sorjuanina.
En él, los signos apuntan a un verdad trascendente cuya gramatica debe reve-
lar nuestro intelecto. El mundo como cifra del orden del Creador nos acerca
nuevamente, en un siglo xvir contrarreformista, al discurso alegérico medie-
val. Pero a diferencia de la hermenéutica medieval, esta ciencia interpretativa
barroca, aunque proselitista también, no pone el simbolo al alcance del
pueblo extrayendo semas de su contexto cultural y parangonandolos con ele-
mentos del Evangelio, sino que pretende agudizar la atencién popular a sus
significaciones, las cuales remiten a verdades arcanas, decantadas, que s6lo
una exégesis ardua y escolar puede develar.

En una escala de menor a mayor dificultad interpretativa, forman parte
del mundo poético de sor Juana: las cifras y signos como producto de la

5. Sor Juana, op. cit., vol. 11, p. 14. Las cursivas en el texto de sor Juana son mias.

6. Pseudo Dionisio Areopagita, De los nombres divinos, en Obras completas, ed. de Teodoro
H. Martin-Lunas, pres. de Olegario Gonzélez de Cardedal, Madrid, Biblioteca de Autores
Cristianos, 1995, p. 174.



92 ROCIfO OLIVARES ZORRILLA

escritura en el tiempo, los jeroglificos como grafias simbdlicas de significados
arcanos, las profecias como manifestaciones alegéricas del Verbo Divino y los
misterios o enigmas como la interlocucion directa de Dios con el intelecto del
hombre. Hay, no obstante, peculiaridades significativas que completan con
mayor detalle el metalenguaje poético de sor Juana. Los visos, los rasgos, los
gargarismos y aun el silencio, aparecen en la pauta de su obra y con reflejos,
disonancias y vacios introspectivos terminan de componer el concierto de
una poeta poseida por el entusiasmo ante el acto mismo de poetizar. Entre
los aspectos distintivos de su poesia esta, precisamente, el poblar su obra de
reflexiones sobre el lenguaje, aunque su contexto literario le ofrecia ya estas
preocupaciones.

Segun Ernst Robert Curtius en su capitulo sobre el libro como simbolo,”
la palabra arabe cifr, que significa vacio y designa el cero matematico, pasé a
las lenguas romances desde el siglo xm. La Ret6rica misma personificada
ostenta una mirada-cifra en el villancico 223, pues “en su mirar luciente /
tiene cifrado todo lo elocuente” (. 4-5).8 Y en un escudo de armas, el Cisne
de Maria —san Pedro Nolasco— poetiza las hazafias de la Virgen, como
vemos en el villancico 237: “el escudo de sus armas, / la cifra de sus empresas”
(w. 5-6).° La cifra es, pues, también representamen de un progreso que, cuan-
do no es compendiado asi, en un escudo, suele aparecérsenos distribuido en
una cadena de emblemas en la tradicion de la literatura emblematica.

La prefiez imaginativa de la Sibila en la silva 215, dedicada al conde de
Galve, es una metéfora de la relacion entre el intelecto, la realidad y el
lenguaje. En el Epinicio gratulatorio al Conde de Galve (wv. 53-62), el ardor
divino (el de Apolo) no cabe en el pecho de la Sibila, quien profiere clausulas
desatadas (v. 45), rotas dicciones (V. 44), pues los misterios (en este caso, con-
ceptos) son mas de lo que puede expresar el lenguaje. También en los versos
de El suefio (540-559), la estrechez del vaso (el concepto confuso) impide con-
tener la copiosa diversidad del mundo contemplado. Veamos paralelamente
ambos ejemplos, el de El suefio y el del Epinicio...

no de otra suerte el Alma, que asombrada
de la vista quedd de objeto tanto,

7. Ernst Robert Curtius, Literatura europea y Edad Media latina, 1a. reimp., México, Fondo
de Cultura Econdmica, 1975, vol. 1, p. 486.

8. Sor Juana, op. cit., vol. 1, p. 12.

9. Ibidem, p. 33.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 93

la atencidn recogid, que derramada
en diversidad tanta, aun no sabia
recobrarse a si misma del espanto

que portentoso habia

su discurso calmado,

permitiéndole apenas

de un concepto confuso

el informe embrion que mal formado,
inordinado caos retrataba...®

(W. 539-550)

Que asi el humano pecho

—aunque gustoso sea, aunque suave—,
a ardor divino estrecho

viene; y el que no cabe,

no sélo en voces sale atropelladas

del angosto arcaduz de la garganta,
pero, buscando de explicarse modos,
lenguas los miembros todos

quiere hacer, con acciones desmandadas,
que a copia sirvan tanta.™

(V. 53-62)

La Sibila sella en su pecho los misterios divinos (vv. 48-49); el discurso de El
suefio, a su vez, retrata el inordinado caos en un informe embrién, signo de su
genealogia (W. 549-550). Esta insuficiencia comprehensiva nos recuerda la
escala jerarquica en la cual lo inferior tiene comunicacion con lo superior,
pero se trata de una comunicacion imperfecta, extralimitada, que produce o
partos frenéticos o despefiaderos mentales. No obstante, se trata de dos
momentos cuspide en ambos poemas que marcan, en toda la poesia de sor
Juana, los instantes de mayor dicha. En El suefio se encuentra, en este trance,
gozosa mas suspensa, / suspensa pero ufana (vv. 436-437), y en el Epinicio...,
como la Sibila, orgullosa del hijo que aborta luminoso (v. 36).*2

10. Sor Juana, op. cit., vol. 1, pp. 348-349.

1. Ibidem, pp. 332-333.

2. Constituye un sagaz comentario de la historia que rodea al Epinicio gratulatorio al conde
de Galve, asi como su relacion con la tradicion clasica de la adivinacion y la profecia, el ensayo



94 ROCIfO OLIVARES ZORRILLA

La expresion de eso que hay que decir necesariamente coloca la preocupa-
cion de sor Juana en el &mbito sagrado del lenguaje. Hacer signos es hacer mi-
lagros y, en la Respuesta..., sor Juana no se averglienza —como quieren sus
contradictores— de hacer pendon de su poesia, como Jesus en el Evangelio:
“iVélgame Dios, que el hacer cosas sefialadas es causa para que uno muera!
Haciendo reclamo este multa signa facit a aquel: radix lesse, qui stat in signum
populorum, y al otro; in signum cui contradicetur. ¢Por signo? jPues muera! ;Se-
falado? jPues padezca, que eso es el premio de quien se sefialal™ (lineas s92-598).

Méndez Plancarte anota las referencias biblicas: los milagros (o signos)
de JesUs se comparan a la raiz de Jesé, bandera de los pueblos, pero el rechazo
de los fariseos le recuerda a sor Juana el signo al que se haria contradiccion,
seglin Simeon al ser llevado Jesus al Templo. En efecto, sor Juana multa sigha
facit. En este afan de colocarse en un plano distinto al de su materia de tra-
bajo, el lenguaje, haciendo poesia sobre la poesia, percibimos otro aspecto
maés de sus preocupaciones metafisicas. La filosofia de los pensadores difun-
didos en el Renacimiento le brindaba abundantes asideros para estas urdim-
bres poéticas. La popularidad de los textos de Pico de la Mirandola nos
obliga a pensar en ellos como uno de los sustratos de estas metéaforas de sor
Juana sobre la expresion y lo expresado. Y aunque ella no hubiese leido direc-
tamente su obra en latin, ésta constituye parte de su mundo cultural. La
sobria ebrietas, o estado extraconsciente, es el nico modo de acercarse a lo
divino para Pico. Ningun ejemplo mejor que el de la Pitonisa, en cuya figura
sor Juana se refleja como poeta.

Giambatista Vico a su vez, ya en tiempos de sor Juana, atribuye la virtud
de ser poseido por el dios oculto a los poetas tedlogos. De tal suerte, sor
Juana se ubicaria, segun Vico, en esta categoria:

Debieron justamente [los poetas te6logos] también darse cuenta de que el &nimo
era el vehiculo del sentido, de ahi la propiedad de la expresion latina animo sen-
timus. Hicieron también con acierto, masculino al animo y femenina al alma, ya
que el &nimo actua sobre el alma (es el igneus vigor de que habla Virgilio)... Esto

de José Pascual Bux6, “Sor Juana Inés de la Cruz: los desatinos de la Pitonisa”, en José Pas-
cual Buxo, Sor Juana Inés de la Cruz: amor y conocimiento, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1996, pp. 251-288.

13. Sor Juana, op. cit., vol. 1v, p. 454.

14. Ibidem, p. 653. Las citas son de Juan, xi, 47; Isaias, x1, 10, y Lucas, 11, 34.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 95

lo sentian los poetas tedlogos, pero no lo entendian; después de Homero le lla-
maron “fuerza sagrada”, “vigor oculto” y “dios desconocido”, pues los griegos y
latinos cuando decian o hacian alguna cosa en la que sentian que habia un prin-
cipio superior, decian que algun dios habia querido tal cosa. También fue llama-

do este principio mensanimi por los latinos..."s

Independientemente de lo que esto nos pueda recordar del psicoanalisis moderno
(pienso en Jung), el texto de Vico resulta especialmente adecuado a ese impulso
que conduce a sor Juana y se vuelca sobre si mismo en su poesia autorreferente.

En algunos de sus episodios poéticos, cuando esos signos copian gréfica-
mente, como en un retrato, las verdades superiores, son jeroglificos. De este
modo, el circulo, la cruz, la serpiente, las vacas gordas y las vacas flacas del
Faradn, los cuatro tiempos de la Musica como las cuatro estaciones del
Tiempo'® dibujan su significado buscando imitarlo, sustituyendo, o mejor
diriamos antecediendo, a su comunicacion verbal. Por eso sor Juana, en una
aparente paradoja, nos brinda los jeroglificos hablandonos de ellos. La tradi-
cion renacentista que parte de los emblemas de Horapolo vuelve a hacerse
patente en esta faceta egipciana de nuestra poeta. Pero es dable engarzar su
egipcianismo grafico en un verdadero sistema de los distintos modos del sig-
nificar sobre los que ella reflexiona.

Ya sefialé en un ensayo anterior'” como el padre Eusebio Nieremberg, un
importante pensador jesuita de tiempos de sor Juana, en su Oculta filosofia de

15. Giambattista Vico, Ciencia nueva, sa. ed., trad. de Manuel Fuentes Benot, Buenos Aires,
Aguilar, 1981 (Biblioteca Filoséfica), vol. w1, pp. 105-106. El dios escondido de Pico de la
Mirandola es retomado por Giambattista Vico dos siglos después. Probablemente Pico lo
tomo a su vez de Nicolas de Cusa y su doctrina de la docta ignorantia. En sus Conclusiones
magicas y cabalisticas (trad. de Eduardo Sierra, Barcelona, Obelisco, 1982, p. 45) dice: “La
coordinacion intelectual no esté en la coordinacion intelectual... sino que reside sobre toda la
jerarquia intelectual en el primer abismo de la unidad y estd escondida de forma impartici-
pable bajo la oscuridad de las primeras tinieblas.”

16. En la loa 384, de sor Juana (op. cit., vol. 11, p. 471): “y hasta en hacer cuatro Tiempos /
viene a tener conveniencia / con la Musica: conque, / a mi ver, probado queda / ser jeroglifico
suyo...” (. 279-283), Curtius observa que el término jeroglifico se ha utilizado como equiva-
lente de la parte gréfica de los emblemas, a la que por cierto también se le ha llamado cifra.
Cfr. sor Juana, op. cit., vol. 1, pp. 487-488.

17. Este trabajo forma parte de mi libro La figura del mundo en El suefio, de sor Juana Inés
de la Cruz, de proxima publicacion. En uno de los ensayos previos (Rocio Olivares, “El suefio
y la emblemética”, en Literatura Mexicana, México, 1995, v1, 2, pp. 367-398), trato este y otros
asuntos aqui mencionados.



96 ROCIO OLIVARES ZORRILLA

la sympatia y antipatia de las cosas, comparte esta concepcion del mundo como
un conjunto de signos. Su relacién con la cabala no sélo se remonta a Pico de
la Mirandola, porque Pico mismo aprendi6 estas ideas de Nicolas de Cusa y
de los cabalistas espafioles de la época de Lulio,”® como Ramon Sibiuda. La
obra de este pensador catalan de principios del siglo xv —el Libro sobre las
creaturas o Tratado del amor de las criaturas—* ejerci6é gran influjo nada
menos que en san Ignacio de Loyola en el siglo xvi.2° La naturaleza como el
libro escrito por Dios y el hombre como la letra principal de ese libro es la
tesis de este filésofo, también conocido como Sabundo,* y es la misma que
proponen el jesuita Nieremberg y sor Juana en el siglo xvii.2? Y aun detras de
los textos cabalisticos que pudieron influir en Sibiuda esta el platonismo de
san Agustin —concretamente su idea inmanentista de que Dios esta mas cerca
de cualquiera de sus criaturas de lo que éstas estan de si mismas—? y el de Esco-

18. Francis Yates, El iluminismo rosacruz, trad. de Roberto Gémez Ciriza, México, Fondo de
Cultura Econdmica, 1981 (Coleccion Popular), p. 379.

19. No lejos de Barcelona, en Gerona, habia florecido el estudio de la cdbala en una escuela
rabinica del siglo xir. Pero los estudios cabalisticos continuaron aun después, en época de Si-
biuda. Cfr. Angel Cilveti, Introduccién a la mistica espafiola, Madrid, Cétedra, 1974, pp. 95-96:
“[El neoplatonismo érabe y judio medieval] transforma profundamente la cébala antigua, de
ahi el caracter intelectualista de la cabala espafiola, que reviste dos formas principales: cabala
profética, representada por Abulafia, y cabala teosdfica (0 gndstica) representada por Moisés de
Leon. Se desarrolla en torno a la escuela de Castilla (segunda mitad del siglo i hasta el éxodo
de 1492). Es la época dorada de la cultura hebraicoespafiola al amparo de los brillantes reinos
de Taifas. Figuras principales de la escuela gerundense son Azriel, Ezra ben Salomén, Moisés
ben Nohman, José Chicatella y, sobre todo, Isaac el ciego, llamado el padre de la Cabala.” Estos
son los que nutren el cabalismo de Pico de la Mirandola, asi como a Ramén Sibiuda.

20. Michaéle Batllori, “De Raimundo Sabundo atque Ignatio de Loyola”, en Archivum His-
toricum Societates lesu, julio-diciembre de 1969, vol. xxxvi, fasc. 76, pp. 454-455-

21. José Luis Abellan, Historia critica del pensamiento espafiol, Madrid, Espasa-Calpe, 1979,
t. 1, pp. 307-312.

22. “Assi passa, que aunque cada naturaleza tenga mucho que admirar, pero juntadas todas,
viendo como assientan y corresponden vnas con otras, armada ya esta estatua del mundo, este
simulacro de Dios, es cosa para pasmar, y mucha mas quando se le considera, que no solo
todas en vna se eslauonan, sino todas en todas, y cada vna en todas, y todas en cada vna,
respondiendose de mil modos, y en cada vna, y en todas esta esmaltado vn bulto de Dios, vn
rostro de su Artifice con diferentes visos de sus perfecciones, que por todas partes se vee y se
lee, Deus me fecit.” José Eusebio Nieremberg, Oculta filosofia de la sympatia y la antipatia de
las cosas, Madrid, Imprenta del Reyno, 1633, p. 24.

23. Parafraseado por Gershom Scholem, Las grandes tendencias de la mistica judia, 2a. ed.,
trad. de Beatriz Oberlander, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1996, p. 96.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 97

to Erigena —quien con otros escolasticos fue probable inspirador de los
circulos judios de Provenza en el siglo 1x, en especial sus palabras sobre el
Primer Motor: Pues TU seras todo en todo cuando no quedes mas que TU solo.>+
Gershom Scholem sefiala como la fluctuacion entre la tercera y la segunda
persona al referirse a Dios en los textos hasidicos refleja la conviccion de que
es a la vez lo mas proximo (el Primer Motor) y lo mas lejano (el dios oculto o
pura espiritualidad). Cémo no recordar el fragmento en que Eugenio Garin
se refiere a esta concepcion del universo en la Edad Media y el Renacimiento:

un universo vivo en cada una de sus partes, lleno de correspondencias ocultas, de
reconditas simpatias e invadido totalmente por los espiritus: universo que es el
producto de la refraccion de unos signos dotados de sentidos ocultos, donde
toda cosa, todo ente, toda fuerza es como una voz ain no escuchada, como una
palabra suspendida en el aire; donde toda palabra genera infinitos ecos y reso-
nancias, donde los astros nos hacen sefias y se hacen sefias entre si, se miran y
nos miran, se escuchan y nos escuchan, universo que es una conversacion inmen-
sa, multiple y variada, unas veces en voz baja, otras en voz alta; unas veces sote-
rrada como un secreto, otras en un lenguaje abierto; y en medio de ese universo,
el hombre, prodigioso ser cambiante, capaz de pronunciar toda palabra, recrear
toda cosa, inventar todo rasgo, responder a toda invocacién e invocar a todo
dios.>

Scholem nos expone a su vez un hecho por demas interesante: ya desde los
siglos 11 y 11, los gnosticos distinguian entre el Dios de los iluminados, obje-
to de la gnosis, y el Dios Creador y Legislador —mal llamado Dios de los
judios por referirlo al dios justo del Antiguo Testamento. Se trata de la Causa
Primera, o dios de los filosofos como Aristoteles, y el Dios de la revelacion
0 Primer Efecto de la Causa Primera.>® Al referirse a ambos en El suefio, es
decir, Primer Motor y Causa Primera, sor Juana se refiere precisamente a esta
diferencia ontoldgica. Y aunque esta dualidad haya servido a ciertas posturas
antisemitas a lo largo de la historia, no cabe duda de que es el trasfondo de
textos escolasticos del mundo cultural de sor Juana, como el de Francisco
Suarez, Tratado de las leyes y de Dios legislador, donde el autor parte de los

24. Citado por Scholem, ibidem.

25. Eugenio Garin, Medioevo y Renacimiento, 2a. reimp., trad. de Ricardo Pochtar, Madrid,
Taurus, 1986 (Ensayistas, 188), p. 115.

26. Scholem, op. cit., p. 262.



98 ROCIO OLIVARES ZORRILLA

planteamientos tomistas y retoma a Platon: “De dos maneras puede decirse
divina una ley: la una, porque esta en el mismo Dios; la otra, porque es dada
inmediatamente por Dios, aunque esté fuera del mismo Dios.”2” La idea es
el sustrato, en fin, de este libro de la naturaleza en el que Dios se reflejay a
través del cual nos habla. En su Respuesta..., sor Juana asienta: “Nada veia sin
refleja; nada oia sin consideracion, aun en las cosas mas menudas y mate-
riales; porque como no hay criatura, por baja que sea, en que no se conozca
el me fecit Deus, no hay alguna que no pasme el entendimiento...”?® Decia
Sibiuda que Dios nos ha entregado dos libros: el segundo son las Sagradas
Escrituras, y el primero

le fue entregado al hombre desde el principio, cuando fue creada la totalidad de
las criaturas, pues cada criatura no es sino una letra escrita por el dedo de Dios y
con todas las criaturas, 0 sea, con todas las letras, se compone un libro que lla-
mamos libro de las criaturas. En cuyo libro esta también contenido el propio
hombre, que es la principal de sus letras. Y del mismo modo que las letras y las
palabras con ellas formadas comportan e incluyen ciencia, diversos significados y
sentencias admirables, asi también las propias criaturas, sea juntas o por separa-
do, comportan y significan distintos dichos y sentencias, y contienen la ciencia
necesaria para el hombre.?®

El texto de Sibiuda fue muy difundido en tiempos de Erasmo tanto en
Espafia como en Europa. La prohibicion que el concilio de Trento hizo de su
obra se debi6 a su exaltacion del libro de la naturaleza hasta afirmar que es
herejia falsificarlo, mientras que las falsas interpretaciones de las Sagradas
Escrituras son usuales.>® Esto no puso coto a la poderosa corriente del pen-
samiento cristiano sobre el libro de la naturaleza que Dios escribi6. Curtius
encuentra invadida de este tema la oratoria sagrada, la Imitacion de Cristo de
Kempis y las corrientes ascética y mistica.>"

27. Francisco Suarez, Tratado de las leyes y de Dios legislador, trad. de Jaime Torrubiano
Ripoll, Madrid, Hijos de Reus, 1918, p. s3.

28. Sor Juana, op. cit., vol. 1v, p. 4s8.

29. Ramon Sibiuda, Tratado del amor de las criaturas, trad. de Ana Martinez Arancon,
Barcelona, Altaya, 1995, p. 68.

30. Cfr. Curtius, op. cit., p. 449.

31. Ibidem.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 99

Mas adn, en la ciudad de Toledo, un filésofo espafiol retomé también en
el siglo xvi —en 1540 Yy en plena época erasmista— la metafora o simbolo
del libro. Se trata de Alejo Venegas, cuya obra Diferencias de los libros que hay
en el universo, figura repetidamente en los inventarios de libros novohis-
panos. Para Venegas hay un libro arquetipico que es el divino. El segundo
libro, el metagrafo, como él lo llama, trasunto del primero, se divide en el na-
tural (el libro de las criaturas), el racional (que no es otra cosa sino como una
cuenta de suma en que se suman todas las criaturas) y el revelado (las Sagradas
Escrituras). Al comentar ambos, el arquetipico y el metagrafo, comienza por
el primero:

es el libro Increado en que leen los Angeles, y los sanctos glorificados, y en el
segundo leen los hombres que biuen en este mundo [...] Sabido ya que la licion
del libro archetypo que es el diuino no pertenesce a los hombres que en la vida
caminan; ni del se puede saber otra cosa fuera de lo que por la exterior enquader-
nacion que es la verdad por defuera paresce; o lo que en la escriptura sagrada esta
revelado. Queda de saber la segunda diferencia del libro que diximos que en
griego se dize metagrapho... es vna arca de deposito en que por cosas 0 por fi-
guras se deposita algo de lo que a la ilustracion y claridad del entendimiento
conuiene... Avn en el libro deste traslado puso Dios tantas dificultades que a
penas se acabassen de entender en esta vida; porque leuantassemos el desseo de
yrlas a leer a su reyno...>

Las similitudes entre las ideas y metaforas de sor Juana y las de Venegas son
multiples: la lectura del universo, el reflejo que el universo es de la inteligen-
cia divina, las dificultades del intelecto que nos van conduciendo a Dios.
¢Como no comparar lo que dice Venegas del consejo del Eclesiastés con lo
gue sor Juana parece indicarnos a través de El suefio?:

no escudrifies las cosas que sobrepujan tus fuercas. ElI que no se quisiere
apreuechar deste consejo caera en error de ceguedad, porque conforme alo que
dize Salomon, Assi como al que come mucha miel le haze mal, assi el que es
escudrifiador de la magestad sera opprimido de la gloria. Quiere dezir que assi

32. Alejo Venegas, Primera parte de las diferencias de libros q ay en el universo, ed. facsimilar,
prol. de Daniel Eisenberg, Barcelona, Puvill Libros, 1983 (Biblioteca Hispanica Puvill),
PP. vI'Y XXXII.



I00 ROCfO OLIVARES ZORRILLA

como la dulgura dela miel encubre el dafio que trae comida en excesso, assi el
que presume de saber los secretos de Dios ahogarse ha con el excesso y excelencia
de la luz diuina como se ahogaria un mosquito en la mar, y como se oscurecen
los ojos dela Lechuza delante del sol, porque no tiene capacidad para rescebir tan
excessiuos rayos de luz...3

Y aln mas, pues Venegas es también uno de los muchos tratadistas del topi-
co de las finezas de Cristo y, ademas, su Agonia del transito a la muerte expre-
sa el transito mortal como un hecho natural al que debemos saludar y para el
cual debemos prepararnos cumplidamente, pues el transito al reino de Dios
es un paso de enorme trascendencia para el hombre. Sor Juana comparte mas
este concepto de la muerte que el de la estética contrarreformista. Dejo
apuntadas todas estas semejanzas entre Alejo Venegas y sor Juana como una
prueba mas de la cercania de las posiciones de nuestra poeta con los pen-
sadores espafioles de la época erasmista.

Alrededor de 1590, en Italia, Giordano Bruno refleja también esta creen-
cia sobre el libro de la naturaleza y escribe en su De magia34 que hay una
serie de vinculos que nos permiten obtener determinados fines. El noveno,
por ejemplo, es el de los caracteres y los sellos. Los vinculos tercero al sexto son
para Bruno los del principum, es decir, los angeles especialmente poderosos que
se distribuyen en los cuatro puntos cardinales y cooperan en los trabajos que se
piden al cielo y a la naturaleza. El cuarto es el vinculo del alma del mundo
(anima mundi), que une el todo con el todo y “La entrada se franquea desde
todo y hacia todo”. El quinto es el alma de las estrellas, incluidos cometas y
planetas, “y los principes de los lugares, los vientos y los elementos”; es decir,
el de los influjos astrologicos. El sexto es el de los espiritus o demonios que
presiden los tiempos, los dias y las estaciones (tempestatibus), asi como los elemen-
tos simples.3s

Quien haya leido las loas de sor Juana encontrara todas estas imagenes en
una danza concertada. En la primera Loa a los afios del Rey aparecen los ele-
mentos, su concordia y discordia, las cuatro partes del afio y los influjos

33. lbidem, p. vi.

34. Libro nunca impreso, pero que circuld entre otros fildsofos de su tiempo, como Cam-
panella. VVéase Wayne Shumaker, Natural, Magic and Modern Science: Four Treatises, r590-
1657, Bringhamton, Center for Medieval and Early Renaissance Studies, 1989 (Medieval and
Renaissance Texts and Studies, 63), pp. 43-47.

35. Shumaker, ibidem, pp. s6-58, quien parafrasea y cita a la vez el texto de Bruno.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 101

astroldgicos. En la Tercera loa... nuevamente aparece la astrologia relacionada
con el Tiempo y su computo cabalistico dividido en horas, instantes y
momentos. En la Cuarta loa... hacen concierto musical las fuentes, las aves,
las flores y las plantas. En la Quinta loa... los luceros o planetas forman un
concilio o reunion. En la Loa a los afios de la Reina otra vez aparece el Tiempo
en sus tres formas: pasado, presente y futuro, correspondientes a memoria,
voluntad y entendimiento. En la Loa a los afios de la Reina Madre, la
astrologia nos hace escribir calculos matematicos en la plana azul del cielo.
En el Encomiastico poema a los afios de la excelentisima condesa de Galve, la
Armonia es la sola mensura del alma y la Musica es la cifra del Tiempo,
como ya vimos més arriba. En la loa de Amor es mas laberinto, el continuo
circulo del Tiempo se mide en jeroglificos mientras los cuatro elementos
muestran sus cualidades en cada una de las cuatro estaciones, que se reiinen
convocadas por la Edad como los angeles y principes de Bruno.3¢

La importancia mégica de los signos, nos comenta Shumaker, proviene
paradéjicamente de la supersticion de los iletrados desde los tiempos anti-
guos. A lo largo de la Edad Media hasta el Renacimiento, el alfabeto romano
dej6 de tener esa connotacion magica, pero no asi el alfabeto hebreo y los
jeroglificos egipcios. Los signos orales, que alimentaron las artes de la orato-
ria y la musica, y los signos escritos, es decir, los caracteres, estaban, para el
pueblo inculto, poblados de daimones que se desataban con ciertas oraciones
e inflexiones acompafiados de musica ritual. Una tablilla con un signo podia
curar enfermedades.3” Los hombres cultos del Renacimiento, Ficino, Pico,
Dee, Bruno, dedican gran parte de su obra a reflexionar sobre el poder de los
signos. Sor Juana, acorde con su herencia renacentista, atribuye especiales
cualidades a los jeroglificos de los que habla, por ejemplo, en su Neptuno
alegérico. Cierto es que sus jeroglificos no invocan, como entre los hermetis-
tas y tedrgos, pero si evocan poéticamente dentro de una misma relacién
genética entre significado y significante.

Los signos suelen ser una huella, un viso, dice sor Juana, cuya funcion
reflexiva es sefialarnos el objeto que la origina. Los visos son espejos o vestigia
tal como aparecen también en la obra de Giordano Bruno, pues no son mas
que versiones de las sombras en el mito de la caverna platénica. Shumaker
comenta este elemento del pensamiento bruniano:

36. Sor Juana, op. cit., vol. .
37. Shumaker, op. cit., pp. 74 y 113-115.



102 ROCfO OLIVARES ZORRILLA

No hay accién (productio) que no encuentre una norma o una generacion; las
ideas o arquetipos son entidades metafisicas, las trazas o corporeizaciones (ves-
tigia) de estas entidades fisicas y las sombras de las ideas son entidades racionales.
Estas tienen que ver, respectivamente, con los sellos que han de imprimirse, con
los sellos impresos, y con la aprehension de estos Gltimos por el ojo u otro
sentido...’®

La fuente probable de Bruno es san Buenaventura, a quien sor Juana leia con
fruicion. Dice Buenaventura sobre los distintos grados que nos conducen a
la Divinidad:

De los dos grados primeros que nos han llevado de la mano a especular a Dios
en sus vestigios —a modo de las dos alas que descendian cubriendo los pies—
bien podemos colegir que todas las criaturas de este mundo sensible llevan al
Dios Eterno el espiritu del que contempla y degusta, por cuanto son sombras,
resonancias y pinturas de aquel primer Principio, poderosisimo, sapientisimo y
optimo, de aquel origen, luz y plenitud eterna y de aquella arte eficiente, ejem-
plante y ordenante; son no solamente vestigios, simulacros y espectaculos puestos
ante nosotros para cointuir a Dios, sino también signos que, de modo divino, se
nos han dado; son, en una palabra, ejemplares o, por mejor decir, copias pro-
puestas a las almas todavia rudas y materiales para que de las cosas sensibles que
ven se trasladen a las cosas inteligibles como del signo a lo significado.?®

Los vestigios son, entonces, la sombra de dios (umbra Dei) en el pensamien-
to de san Buenaventura, quien, como dijimos, también comparte la idea del
mundo como libro en su Itinerario de la mente a Dios: “En el libro de las
criaturas —dice—, el orden [...] da a entender manifiestamente la primacia,
la sublimidad y la dignidad del primer Principio en cuanto a la infinitud de
su poder...” 4°

También el acto de la escritura tiene distintas expresiones en la poesia de
sor Juana: los guarismos, las firmas, la tinta, los rasgos, todos confluyen en la
importancia del signo grafico como materializacion de un mundo superior.

38. Ibidem, p. 63.

39. San Buenaventura, Obras, Madrid, Catolica, 1945 (Biblioteca de Autores Cristianos), t. 1,
pp. 586-589.

40. Ibidem, p. s57s.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 103

A veces los rasgos tienen la misma connotacion de los borrones en la poesia de
sor Juana, es decir, cifras o signos inacabados, mal hechos o torpes, como los
esbozos en la pintura. Veamos la jacara del villancico 256, claramente
platdnica:

para quien las hermosuras

que mas en el Mundo ha estimado,
no sélo han sido dibujos,

pero ni llegan a rasgos...+*

(W. 29-32)

Sor Juana utiliza un término muy peculiar para significar este conato expresi-
vo en el habla: el gargarismo, sonido gutural y aparentemente sin sentido. En
el romance 28 hiperboliza sus desatinos verbales:

mientras yo, para templar

las ansias de mi carifio,

con la esperanza de veros
haciendo estoy gargarismos.+>
(W. 61-64)

En la Respuesta..., por ejemplo, aunque como forma de reclamo al obispo de
Puebla, vuelve a aludir al balbuceo, en este caso de Moisés: “No se hallaba
digno Moisés, por balbuciente, para hablar con Faradn, y, después, el verse
tan favorecido de Dios, le infunde tales alientos, que no s6lo habla con el
mismo Dios, sino que se atreve a pedirle imposibles: Ostende mihi faciem
tuam.”# (Lineas 100-104).

Sabemos que a sor Juana le llamaba la atencion —como a muchos en su
tiempo— la fragmentacion de las lenguas en la torre de Babel, cuando se
hicieron incomprensibles entre si.++ Paralelamente, en su poesia los gargaris-
mos y balbuceos son formas inacabadas de la expresién como los borrones lo
son en el sentido plastico. Son vestigia del objeto original, de la primera

41. Sor Juana, op. cit., vol. 11, p. 68.

42. Ibidem, vol. 1, p. 84.

43. Ibidem, vol. 1v, p. 442.

44. Cfr. Primero suefio, w. 414-422, en sor Juana, op. cit., vol. 1, p. 34s.



104 ROCfO OLIVARES ZORRILLA

lengua, de la idea platonica o de los seres divinos. Generalmente surgen en
momentos de éxtasis, indican la extralimitacion individual en un intento
expresivo y nos recuerdan la sobria ebrietas de Pico ante la presencia de Dios.

Y precisamente por incomprensibles, por desatinados, los gargarismos,
como los retorcidos versos de la Sibila inflamada por Apolo, son una forma
del silencio en una ecuacion en la que el todo se convierte en la nada, en la
ausencia de significado. Esto nos recuerda el significado de cifr —o cifra—
en arabe: vacio. Ya he comentado# las inarticulatae orationis a que se refiere
Atanasio Kircher al presentarnos la figura de Harpdcrates en Oedipus Aegyp-
ciacus. Harpdcrates es un dios débil de piernas —por haber sido engendrado
después de la muerte de su padre Osiris—, que preside las clausulas rotas e
inacabadas: el silencio.+

Mauricio Beuchot, en su libro sobre La filosofia del lenguaje en la Edad
Media, apunta en el capitulo relativo a la semidtica escolastica: “Ya que la
escritura es un signo de segundo nivel, por ser signo del habla, la voz que
nada significa (el ruido) se llama ‘inarticulada’ en el orden del lenguaje oral e
‘iliterada’ en el orden del lenguaje escrito. Pero, gracias a la razon, se con-
vierte en voz articulada y literada...”+

También sefiala en otro libro suyo el papel lingtistico de las voces no sig-
nificativas para la escolastica: “las voces, aun las no-significativas (como ‘bli-
tiri’, ‘be’, ‘ce’, etcétera), pueden tomarse como nombres de si mismas, no en
el sentido de recibir uso, sino en el sentido de recibir mencion...”+

45. Olivares, art. cit., p. 393.

46. Athanasius Kircher, Oedipus Aegyptiacus, Roma, Vitalis Mascardi, 1652, 1, p. 213: “Fuit
vero Harpocrates filius Osiridis, & Isidis, quem Plutarchus describit post mortem Osiridis ex
Iside genitum una cum Helitomeno, imbecillemque natum membris inferioris; alibi tamen
idem Author negat puerum fuisse imperfectum, neque aliquod leguminum existimandum; sed
Deum iuuenilis adhuc, imperfectae, atq; inarticulatae orationis praesidem & moderatorem; ex
quo digito ori admoto ipsum effingebant, utpote silentii & taciturnitatis simbolum...” En una
libre traduccion mia: “Harpocrates fue verdaderamente hijo de Osiris e Isis. Plutarco describe
que fue generado por Isis sola con tomento solar de Osiris después de muerto, y que naci6 con
los miembros inferiores débiles; sin embargo, en otra parte el autor niega que el muchacho
fuese imperfecto, ni lo considera de ningin modo un vegetal, sino que ademas afirma que el
dios juvenil preside y rige las oraciones imperfectas e inarticuladas, por lo que se le representaba
con el dedo puesto sobre la boca como simbolo del silencio y la taciturnidad.”

47. Mauricio Beuchot, La filosofia del lenguaje en la Edad Media, México, Universidad Na-
cional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Filosdficas, 1981 (Cuaderno 37), p. 68.

48. Mauricio Beuchot, Significado y discurso. La filosofia del lenguaje en algunos escolasticos
espafioles post-medievales, México, Universidad Nacional Auténoma de México, 1988, p. 77.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 10§

Los tropiezos verbales y gargarismos que aparecen en el mundo literario
creado por sor Juana tienen asi un claro parentesco bajo esta perspectiva de la
expresion inconclusa, fragmentaria y falta de armonia. Los torpes balbuceos
de Eco en El Divino Narciso responden entonces a un sistema mas amplio
cuyo marco es toda la obra de sor Juana y no s6lo ese auto sacramental en
particular. A su vez, ese marco incluyente se extiende a la dimension extra-
textual, cobrando las caracteristicas de un sdlido sistema codificado. El papel
de Eco es precisamente el de acotar la funcidn del silencio en el sistema de
signos que es la Naturaleza creada por Dios. En términos escolasticos sor
Juana nos dice que Eco, el Demonio, es un silencio eficiente: aunque formal-
mente no lo sea porque su Soberbia es el origen de su otredad ontoldgica, en
la Naturaleza no puede sino enmudecer ante la expresién del discurso divino.

El silencio completa la gramética de la significacion y en el universo
poético de sor Juana tiene un valor similar al de la figura mitol6gica de las
Parcas, tan cara al humanismo renacentista y barroco. Como en la Musica
también, el silencio es parte de todo sistema de significacién. Pietro Cerone,
el tratadista musical al que sigue sor Juana, tiene este fragmento sobre el con-
tenido del silencio:

Alleluia, es poca cosa en la palabra y mucha en su Neuma, porque aquel gozo es
mayor de lo que se puede explicar con palabras y entonces hablamos con mayor
eloguencia las obras de la Omnipotencia diuina, quando quedando marauillados
y atonitos, las callamos: y entonces el hombre alaba conuenientemente callando,
lo que no puede conuenientemente significar hablando.4?

Y ya Dionisio Areopagita explicaba el principio elusivo del silencio: “los te6-
logos han preferido elevarse a Dios por el camino de las locuciones negativas,
porque asi el alma se libra de las cosas materiales que le oprimen...”s° Bien
conocidas son las multiples referencias que del silencio hace sor Juana. Se
trata del silencio elocuente, cargado de significado. En la Respuesta... alude a
la exultante “suspension del discurso” en la madre de san Juan al ver a Maria,
madre de Cristo (lineas 24-29).5* Nos viene a la mente el no s¢ qué / que

49. Pietro Cerone, EI Melopeo y el Maestro. Tratado de musica theorica y practica, Napoles,
Juan Bautista Gareno y Lucrecio Nucci, 1613, p. 267.

so. Pseudo Dionisio, op. cit., p. 366.

st. Sor Juana, op. cit., vol. 1v, p. 440.



106 ROCfO OLIVARES ZORRILLA

queda balbuciendo de san Juan de la Cruz. En el Neptuno alegdrico, el dios del
mar, equiparado por sor Juana al conde de Paredes y marqués de la Laguna,
es dios de los arquitectos y también dios del silencio:s

Estaban sus aras debajo de la tierra, no solo para denotar que el consejo para ser
provechoso ha de ser secreto (Servio, 9 Aeneid. Qui ideo templum sub tecto in
circo habet, ut ostendatur, tectum consilium esse debere), sino para dar a entender
que también honraban con silencioso recato a Neptuno en el supuesto de
Harpdcrates, dios grande del silencio...

(lineas 132-136)

En este sentido Neptuno es semejante al HarpGcrates de El suefio, dios del
secreto. También del consilio o sigilo en torno a un misterio. Mas adelante
sor Juana continda con esta metéafora:

La razén de haber los antiguos venerado a Neptuno por dios del Silencio, con-
fieso no haberla visto en autor alguno de los pocos que yo he manejado; pero si
se permite a mi conjetura, dijera que por ser dios de las Aguas, cuyos hijos los
peces son mudos, como los llamé Horacio...53

(Iineas 347-352)

Nuevamente encontramos esta imagen en El suefio, cuando los peces, simbo-
lo de pitagdricos y cristianos, son los que més callan entre todos los animales
por dormir y ser a la vez mudos (w. 89-92).5 Pico, en su Dialogo de la dig-
nidad del hombre, atribuia al silencio una cualidad enfatica al tratarse de lo
divino: “Dios no sélo es, segin dice Anselmo, aquello mas grande que lo
cual no puede pensarse, sino aquello que es infinitamente més grande que
aquello que puede pensarse, de forma que resultaria apropiada expresion lo
gue en forma hebrea cantd el profeta David: ‘El silencio es tu alabanza’.”ss

52. Ibidem, pp. 360-361.

53. Ibidem, p. 361.

s54. “y los dormidos, siempre mudos, peces /en los lechos lamosos /de sus obscuros senos ca-
vernosos mudos eran dos veces”. Sor Juana, op. cit., vol. 1, p. 337.

s5. Pico de la Mirandola, De la dignidad del hombre. Con dos apéndices: Carta a Hermolao
Barbaro y Del ente y el uno, ed. de Luis Martinez Gémez, Madrid, Editora Nacional, 1984,

p. 177.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 107

Pierio Valeriano y otros autores leidos por sor Juana aluden a Pitagoras
como prototipo de la taciturnidad. El pitagorismo al que ya recurria Pico
destaca entre las fuentes que sor Juana reconoce explicitamente en el Nep-
tuno alegorico. Se trata de un pensamiento ya filtrado por el Renacimiento
italiano, puesto al alcance de sor Juana de manera mas inmediata por
emblemistas como Valeriano, aunque ella debid conocer también a Jamblico,
tan difundido en el Renacimiento. Pitagdricos, gndsticos, hermetistas, neo-
platdnicos, cabalistas y alquimistas consideraban el silencio como una regla
de oro en relacion con sus respectivos misterios, a los cuales unen, por cierto,
vasos comunicantes. Seria ingenuo, empobrecedor y hasta absurdo pensar,
ante tantas evidencias, que sor Juana fuese ajena a estas tradiciones cultu-
rales. Tanto mas cuanto la orden jesuita —bajo cuyo influjo sor Juana vivid
siempre— se habia entregado a la tarea de recuperar para el cristianismo
estas ideologias en torno a lo sagrado.

La hermenéutica o ciencia de la interpretacion aparece en diversas partes
de la obra de sor Juana, a veces bajo la denominacion de gramaética, y con el
mismo sentido que tiene el método de las diez categorias en El suefio. Veamos
el romance 39, donde el entendimiento se enfrenta al enigma de la totalidad:

Una Gramatica nueva Porque como a su beldad

es su hermosura y talento, es corto el conocimiento,
donde el mas se verifica para comprehenderla toda
sin que se suponga el menos. va de concepto en concepto,
No hay Ldgico que se atreva y como no puede junta

a definir como, siendo comprehenderla, s6lo aquello
s6lo un término, en él solo que esta entonces ponderando
se da relacién y exceso. le parece mas perfecto;

Ni yo sé como os explique pero en volviendo los ojos
este enigma; sdlo entiendo a mirar al otro extremo,

que aquello parece mas, vuelve a suspender el juicio,
que se imagina primero. neutral, el entendimiento.s®

(wv. 185-208)

Ante los enigmas debemos armarnos de una gramatica que mida y pondere
las partes del todo que pretendemos analizar y conocer.

56. Sor Juana, op. cit., vol. 1, p. 116.



108 ROCfO OLIVARES ZORRILLA

Igual que los agoreros del Faradn, necesitamos de una ciencia interpreta-
tiva que nos abra la puerta del enigma. En El suefio, el enigma sobre la apre-
hension de la totalidad, que es el enigma del hombre mismo, apela a una
hermenéutica capaz de elevarse de la palabra al Verbo. Los misterios se eslabo-
nan y, méas alld de una intencién meramente catequistica, sor Juana los
equipara a los enigmas y a los jeroglificos.s” En El cetro de José las profecias
son bésicamente misterios (el pan eucaristico), pero también jeroglificos (el
suefio de las vacas y las espigas). Pico dice en sus “Conclusiones segiin Ave-
rroes” que “Puede existir la profecia en los suefios a causa de la ilustracion
que el intelecto agente ejerce sobre nuestra alma...”s® Al comentar los distin-
tos tipos de suefios que Cicerdn considera, sugeri que El suefio de sor Juana
puede ser tanto somnium como visio, es decir, suefio enigmatico y suefio
profético a la vez. Sor Juana prevé su futuro inmediato —la basqueda del
conocimiento— y mediato —el vuelo hacia Dios, aunque realmente, como
profecias, éstas son mas bien obvias en comparacion con las biblicas. Pero
también levanta sor Juana una cuestion tacita sobre el sentido de su suefio.
Esta calidad es lo que convierte a El suefio en un somnium o suefio enigmati-
co. En El cetro de José podemos ver tramadas todas estas nociones. Inteligen-
cia dice acerca del suefio profético del Faradn:

Y no hallandose, entre tantos de este numeral enigma:
Aruspices que adivinan que claro es que no formada
en Egipto, quien entienda ficcion de su fantasia,

qué suceso pronostica la que orden tan regulada

la ordenacidn misteriosa guarda entre si, y tan seguida,

57. En su estudio sobre los Enigmas (sor Juana Inés de la Cruz, Enigmas ofrecidos a la Casa
del Placer, ed. y estudio de Antonio Alatorrre, México, El Colegio de México, 1994, pp. 39-
53), Antonio Alatorre parte de las definiciones de Covarrubias para esclarecer el sentido de la
palabra “enigma” en el Siglo de Oro. Pero en la literatura novohispana no sélo tenemos el
antecedente de Gonzalez de Eslava y sus adivinanzas, sino también los enigmas de Francisco
Bramdn, quien hace adivinanzas sobre los misterios teoldgicos en el auto sacramental que
inserta en Los sirgueros de la Virgen. Como dice Alatorre, la tradicion de los enigmas como
adivinanzas fue muy difundida por las academias madrilefias desde principios del siglo xvi.

58. Pico, Conclusiones..., op. cit., p. 3.

59. Rocio Olivares, “Los topicos del suefio y del microcosmos: la tradicion de sor Juana”, en
Sor Juana Inés de la Cruz y las vicisitudes de la critica, memorias del Simposio Internacional
(noviembre de 1995), México, Universidad Nacional Autonoma de México, Instituto de
Investigaciones Bibliograficas, 1998, pp. 179-183.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 109

que en dos diferentes dafios y claro es que la noticia

dos jeroglificos pinta, le ha de faltar a los Magos,
tan conformes y ordenados, de lo que ellos significan...®
que uno a otro se confirman (v. 648-667)

de que no es natural suefio;

La profecia como figuracion de lo futuro, el jeroglifico como expresion grafi-
ca de un misterio, el enigma como oculta conexion de dos términos en prin-
cipio diversos, conexion que descubre nuestra capacidad interpretativa
(volvemos a recordar la definicion de concepto que da Gracian y sefialada
respecto al estilo de sor Juana por José Pascual Bux6),°' todas estas formas de
cifrar son distintas versiones del simbolo en la obra de sor Juana.

Regresemos al romance 39 arriba citado y comparémoslo a través de una
serie de paralelismos con El suefio: el entendimiento queda suspendido, neu-
tral (v. 208) —las neutralidades / de un mar de asombros de El suefio, w. 477-
478— porque es incapaz de aprehender la totalidad de la belleza del ser
amado. Atonito, va de concepto en concepto (v. 200) —Ias dos veces cinco...
Categorias, v. 582 de El suefio—, pero s6lo logra embelesarse con cada par-
ticularidad de la marquesa —Ia fuente, la rosa, w. 712 y 730 en El suefio. ;Por
qué es incapaz el entendimiento humano de abarcarlo todo? Las limitaciones
humanas son la respuesta méas inmediata, pero si es dentro de estos estrechos
limites como debemos leer el libro del universo, caeremos en la tentacion de
Edipo ante el enigma: para sor Juana, el entendimiento activo, cognoscente,
con sus limitaciones y particularidades, lo constituye todo frente al mundo
de los signos.

60. Sor Juana, Obras completas, op. cit., vol. 1, pp. 222-223.

61. José Pascual Buxo, Sor Juana Inés de la Cruz en el conocimiento de su Suefio. Discurso,
México, Universidad Nacional Auténoma de México, Coordinacion de Humanidades, 1984,
pp- 32-33: “Como se sabe, la retdrica conceptista supeditd la percepcion espontanea de la
analogia a las meticulosas indagaciones enciclopédicas; en efecto, el establecimiento de las re-
laciones estructurales por conformidad u oposicion entre los extremos de pares ordenados
fue cediendo cada vez més a lo que Gracian llamaba conceptos por acomodacion de verso, texto
0 autoridad, de los que ponderaba tanto la grande erudicion como la sutileza, ya que —segun
él— cuando la autoridad se acomoda dice conveniencia con dos o tres circunstancias del sujeto;
de manera que siendo la analogia aplicable a diversos contextos o circunstancias se produce
un tipo de elocucion cuya simetria intelectual el mismo Gracian no dudaba en llamar émula
de la angélica.”



110 ROCfO OLIVARES ZORRILLA

Se trata de un falso problema cuando se identifica la poesia de sor Juana
excluyentemente con una u otra de las dos corrientes de pensamiento sim-
bolico: la aristotélica o la platénica. La historia misma del arte ha estado
definida por una tension entre el misticismo y el intelectualismo, como con-
cluye el propio Gombrich.> La gran cadena a que se refieren tanto Aristote-
les como Platén es, en el fondo, una derivacion de la teoria emanatista que
desprende el universo de la Divinidad.3 La discusion no esta en qué inter-
pretacién prevalece en sor Juana, pues como poeta de su tiempo, esta deter-
minada por ambas. La verdadera cuestion, lo realmente notable, es la articu-
lacion de su mundo poético en torno al fenémeno de la simbolizacion.
Inmersa en ese fenémeno como si se tratase de un mundo, ella estd sujeta
solamente —Yy nosotros con ella— a su capacidad interpretativa y representa-
dora a la vez. El dédalo de su poesia nos oculta, en cada recoveco, la imagen
fantasmagorica de su artifice fabulosa.%

62. Gombrich, op. cit., pp. 290-291.

63. Tomas de Aquino toma directamente de Dionisio Areopagita la idea germinal de Dios.
Las citas de ambos pueden compararse a partir de las referencias que da Arthur O. Lovejoy,
La gran condena del ser. Historia de una idea, trad. de Antonio Desmonts, Barcelona, Icaria,
1983 (Serie Letras Hispanicas, 296), p. 86, n. 1.



EL LIBRO METAGRAFO DE ALEJO DE VENEGAS 111

Bibliohemerografia citada

Abellan, José Luis, Historia critica del pensamiento espafiol, Madrid, Espasa-Calpe, 1979, t. 1.

Balbuena, Bernardo de, La grandeza mexicana, México, Porra, 1985 (Sepan Cuantos..., 200).

Batllori, Michaéle, “De Raimundo Sabundo atque Ignatio de Loyola”, en Archivum His-
toricum Societates lesu, julio-diciembre de 1966, vol. xxxvi, fasc. 76.

Beuchot, Mauricio, La filosofia del lenguaje en la Edad Media, México, Universidad Nacional
Autdnoma de México, Instituto de Investigaciones Filoséficas, 1981 (Cuaderno, 37).

, Significado y discurso. La filosofia del lenguaje en algunos escolasticos espafioles post-

medievales, México, Universidad Nacional Auténoma de México, 1988.

, Signo y lenguaje en la filosofia medieval, México, Universidad Nacional Auténoma de
México, Instituto de Investigaciones Filoldgicas, 1993 (Publicaciones Medievalia, 7).

Buenaventura, san, Obras, Madrid, Catdlica, 1945 (Biblioteca de Autores Cristianos), t. 1.

Cerone, Pietro, ElI Melopeo y el Maestro. Tratado de musica theorica y practica, Napoles, Juan
Bautista Gareno y Lucrecio Nucci, 1613.

Cilveti, Angel L., Introduccién a la mistica espafiola, Madrid, Catedra, 1974.

Curtius, Ernst Robert, Literatura europea y Edad Media latina, 1a. reimp., México, Fondo de
Cultura Econémica, 1975.

Garin, Eugenio, Medioevo y Renacimiento, 2a. reimp., trad. de Ricardo Pochtar, Madrid, Tau-
rus, 1986 (Ensayistas, 188).

Gombrich, E. H., Imégenes simbolicas, 3a. reimp., trad. de Remigio Gémez Diaz, Madrid,
Alianza Editorial, 1994 (Alianza Forma, 34).

Juana Inés de la Cruz, sor, Enigmas ofrecidos a la Casa del Placer, ed. y estudio de Antonio
Alatorre, México, El Colegio de México, 1994.

, Obras completas, 1a. reimp., 4 vols., ed., prél. y notas de los vols. 1-i1 de Alfonso
Méndez Plancarte, prél. y notas del vol. tv de Alberto G. Salceda, México, Fondo de Cul-
tura Econdmica, 1976.

Kircher, Athanasius, Oedipus Aegyptiacus, Roma, Vitalis Mascardi, 1652.

Lovejoy, Arthur O., La gran cadena del ser. Historia de una idea, trad. de Antonio Desmonts,
Barcelona, Icaria, 1983 (Serie Letras Hispanicas, 296).

Nieremberg, Juan Eusebio, Oculta filosofia de la sympatia y antipatia de las cosas, Madrid,
Imprenta del Reyno, 1633.

Olivares, Rocio, “El suefio y la emblematica”, en Literatura Mexicana, México, 1995, vI, 2,
pp. 367-398.

, “Los tdpicos del suefio y del microcosmos: la tradicion de sor Juana”, en Sor Juana
Inés de la Cruz y las vicisitudes de la critica, memorias del Simposio Internacional (noviem-
bre de 1995), México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Bibliogréficas, 1998, pp. 179-211.

Pascual Bux0, José, Sor Juana Inés de la Cruz: amor y conocimiento, México, Universidad
Nacional Auténoma de México, 1996.

, Sor Juana Inés de la Cruz en el conocimiento de su Suefio. Discurso, México, Universi-

dad Nacional Auténoma de México, Coordinacion de Humanidades, 1984, pp. 32-33.




112 ROCIO OLIVARES ZORRILLA

Peirce, Charles S., EI hombre, un signo, trad. de José Vericat, Barcelona, Critica, 1988.

Pico de la Mirandola, Conclusiones mégicas y cabalisticas (z486), trad. de Eduardo Sierra,
Barcelona, Obelisco, 1982.

, De la dignidad del hombre. Con dos apéndices: Carta a Hermolao Barbaro y Del ente y
el uno, ed. de Luis Martinez Gomez, Madrid, Editora Nacional, 1984.

Pseudo Dionisio Areopagita, De los nombres divinos, en Obras completas, ed. de Teodoro H.
Martin-Lunas, pres. de Olegario Gonzalez de Cardedal, Madrid, Biblioteca de Autores
Cristianos, 1995.

Scholem, Gershom, Las grandes tendencias de la mistica judia, 2a. ed., trad. de Beatriz Ober-
lander, México, Fondo de Cultura Econémica, 1996 (Obras de Filosofia).

Sibiuda, Ramoén, Tratado del amor de las criaturas, trad. de Ana Martinez Arancén, Barcelona,
Altaya, 1995.

Shumaker, Wayne, Natural Magic and Modern Science: Four Treatises, r5s90-1657, Bringham-
ton, Center for Medieval and Early Renaissance Studies, 1989 (Medieval and Renaissance
Texts and Studies, 63).

Suarez, Francisco, Tratado de las leyes y de Dios legislador, trad. de Jaime Torrubiano Ripoll,
Madrid, Hijos de Reus, 1918.

Venegas, Alejo de, Primera parte de las diferencias de libros q ay en el universo, ed. facsimilar,
prol. de Daniel Eisenberg, Barcelona, Puvill Libros, 1983 (Biblioteca Hispanica Puvill).
Vico, Giambattista, Ciencia nueva, sa. ed., trad. de Manuel Fuentes Benot, Buenos Aires,

Aguilar, 1981 (Biblioteca Filosofica), vol. 1.

Yates, Francis, El iluminismo rosacruz, trad. de Roberto Gémez Ciriza, México, Fondo de

Cultura Econdmica, 1981 (Coleccion Popular, 209).




