RESENAS

hoy con nosotros, solfa usar la metdfora de
una biblioteca para comparar el conoci-
miento del norte con el de las culturas
mediterrdneas y mesoamericanas. Esta bi-
blioteca tendrfa escritos sobre las culturas
mediterrdneas que llenarfan estante tras
estante, los escritos sobre las culturas
mesomericanas requerirfan de un estante,
mientras que los escritos sobre las culturas
del norte constituirfan un solo tomo. Nues-
tro reto es asegurar que esta biblioteca se
llene, estante tras estante, de escritos sobre

el norte.

%

El Primero suefio de sor Juana
Inés de la Cruz. Bases tomistas
de Alejandro Soriano Valles

Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Estéticas,

2000 (Estudios de Literatura, 6)

por
ROCfO OLIVARES ZORRILLA

Recuerdo un emblema de Athanasius
Kircher en su Aedipus Aegyptiacus en el que
aparece un escarabajo trazando un sendero

en espiral a partir de lo que Kircher llama el
“espiritu mundano” con “apetito de for-
ma”,! sendero cuyos siete circulos concén-
tricos, que culminan de afuera hacia aden-

tro en el centro del Espiritu Divino,

1. Aedipus Aegyptiacus, Roma, Vitalis Mascardi, 1652,
t. 11, p. 411

317

ostentan sendos signos planetarios. En ese
apetito de forma me hace pensar a veces el
universo de correspondencias y voces que
late en el mundo de la literatura, rizomas
que se entrecruzan y separan, fundiéndose y
bifurcdndose en una espesa marafa cuyo
apetito caprichoso, de pronto, en momen-
tos luminosos, emerge del vientre terreno.
Esos instantes germinales son los atisbos de
la forma, constructos, poemas, pirdmides
que se yerguen airosas hacia la luz. Cuando
nos acercamos subyugados por una forma y
la palpamos y abrazamos en un acto autén-
ticamente amoroso, descubrimos en su tex-
tura el rumor interno de sus raices. Todo un
coro de murmullos, que en el poema oimos
en singular concierto, nos remite a sus fun-
damentos. En el caso del Primero suefio, de
sor Juana Inés de la Cruz, el amoroso abrazo
suele perderse en un laberinto de voces, y
nos puede pasar, en reflejo abismal, lo
mismo que al alma atdnita ante el cimulo
de lo creado. Es preciso entonces un hilo de
Ariadna, una gufa veraz que nos conduzca a
la fuente subterrdnea de imdgenes, ritmos y
enigmas dibujados en el poema. La escolds-
tica viene a ser, asi, una rafz maestra en la
que podemos apoyarnos para dilucidar el
Primero suefio, desembarazados lo mds posi-
ble de prejuicios denostatorios fabricados
por el didactismo de nuestro tiempo y aden-
trdndonos en la verdadera significacién de la
llamada philosophia perenne. Esta es la aven-
tura que emprende Alejandro Soriano,
armédndose de los mismos elementos que
ofrece el discurso légico y analitico y dejan-
do en el olvido la superficial prevencién
contra el pensamiento tomista que suelen
inocularnos en las aulas. A partir de una lec-
tura puntual y de un sagaz examen del
Primero suefio, Alejandro explora el universo
de la Summa, detectando, identificando y



318 LIBROS

vinculando los componentes de ambos
mundos, el del poema y el del tratado
filoséfico. Esta singular tarea tiene pocos
antecedentes, como el de Alfonso Méndez
Plancarte y el de Gerald Cox Flynn, pero
sus resultados nunca han sido expuestos tan
sistemdticamente ni tampoco en un para-
lelismo dialogante con una obra insosla-
yable en nuestro momento: Las trampas de
la fe, de Octavio Paz. A raiz de la publi-
cacién de este libro critico-biogrifico, se
modificé sensiblemente la luz bajo la cual la
critica literaria vefa la obra de sor Juana.
Pero las nuevas conclusiones y presunciones
acerca de la vida de la Fénix, fundadas en
nuevos datos, que por cierto debemos
agradecer también a Elfas Trabulse, resultan
insuficientes para juzgar de manera atinada
el gran poema sorjuanino. Es innegable,
ademds, que muchas de las aseveraciones
que en un principio arrebataron al publico
lector de la obra de Paz, sobre todo las refe-
rentes al contexto literario y filoséfico de sor
Juana, desde los autores cldsicos y helenisti-
cos hasta los renacentistas y barrocos con-
tempordneos a ella, poco a poco han sido
identificadas como provenientes de criticos
anteriores que permanecfan en los oscuros
anaqueles universitarios y que nunca fueron
best-sellers, como Karl Vossler o Robert
Ricard, entre otros, de quienes por cierto
Paz da muy vagas referencias cuando de
hecho los cita, eso si, expandiendo los ha-
llazgos de sus antecesores con las analogfas
del brillante discurso poético que lo carac-
teriza. Sin embargo, si la tarea de Octavio
Paz al completar los sefialamientos de sus
maestros con nuevos descubrimientos y atis-
bos proyecta la obra de sor Juana en una
dimensién mds plena y profunda, Paz toca
muy escasamente aspectos fundamentales,
radicales, dirfamos, del contexto cultural de

sor Juana, como ese inmenso paraje de la
cultura occidental que es la obra de Tomds
de Aquino. Y sucede que de la adecuada o
inadecuada ponderacién de las bases tomis-
tas de la obra de sor Juana depende un sin-
ndmero de conclusiones y afirmaciones de
Octavio Paz que muchas veces si, pero a
veces no, responden a la realidad literaria
del Primero suefio. Y asf como después de
Las trampas de la fe, tanto en México como
en otros paises, la critica sorjuanina ha deja-
do de repetir viejos lugares comunes sobre
su vida y su obra, tefiidos de romanticismo,
beaterfa o psicologismo, también hace falta
someter a un detenido e implacable examen
esta obra de Paz para poder internarnos
cada vez mds y de manera mds cierta en la
savia y las raices del Primero suefio. El libro
de Alejandro Soriano nos demuestra hasta
qué punto no todo estaba dicho sobre el
Primero suefio, como algunos querfan hacer
creer. El sondeo que Soriano realiza de los
muy diversos supuestos de las metéforas de
sor Juana, su precisién de los alcances
filoséficos y semdnticos de sus muchos sim-
bolos, la delimitacién de cada una de las
categorfas aristotélico-tomistas que descubre
en el cdliz de los pétalos poéticos, nos brin-
dan un perfume mds definido del Primero
suefio del que emana de muchos respetables
comentaristas sorjuaninos que prefieren
glosar las afirmaciones de Paz que desplegar
los misterios radicales del poema. El estudio
contextual de una obra de gran envergadu-
ra, como ésta de sor Juana, es mds vasto de
lo que pudiera imaginarse, y no tenemos
—inunca debemos!— cruzarnos de brazos y
no ver mds que la cena de las cenizas des-
pués del espectdculo deslumbrante. Antes
que la critica, fue el poema.

Sobre el cardcter verdadero o engafioso
de El suefio de sor Juana, por ejemplo,



RESENAS

oimos una y cien veces, que el Primero sue-
fi0 es un poema del desengafio barroco.
Nada mds parcial sobre este gran poema, y
coincido enteramente con los largos y
meticulosos pasajes que Alejandro Soriano
dedica al problema del supuesto “desen-
gafio” del alma en El suefio. M4s atin, con
respecto al mismo contexto de sor Juana es
limitada la casuistica del desengafio en rela-
cién con la amplitud de motivos y resortes
de ese gran universo del barroco, un estilo y
un pensamiento optimista si los hay, al
decir de Otis Green, y que se abre al mundo
en crecimiento; escéptico, si, pero entusias-
ta, lleno de curiosidad y de esperanza. Ale-
jandro Soriano se pregunta como punto de
partida: “;Dénde reside el fracaso del al-
ma?”, en referencia a la afirmacién de Paz
de que El suefio es “la historia de una derro-
ta”. Y procede puntualmente a desnudar la
lectura del poema de los prejuicios didas-
cdlicos con que se desvia el recto sentido del
poema. Soriano precisa: el entendimiento
humano no es deficiente sino que posee su
propia perfeccién humana. Sélo tiene
limites, con lo que el Primero suefio es un
poema sobre los limites del saber humano.
Y no sélo Octavio Paz es rebatido en un
pormenorizado examen de las connota-
ciones de las metdforas sorjuaninas sino, de
paso, toda una secuela critica que ha toma-
do por verdad incuestionable lo que final-
mente resulta ser una lectura parcial y mds
bien forzada. Es magistral el capitulo que
Otis Green dedica al problema del optimis-
mo-pesimismo en el barroco en el tomo
cuarto de su gran obra Espafia y la tradicion
occidental. Ahi podemos encontrar un sin-
numero de referencias que apoyan la recta
comprensién de El suefio de sor Juana como
un poema bdsicamente optimista, que es la
posicién de Alejandro Soriano y la que yo

319

comparto. Y si Soriano accede a esta con-
clusién después de un andlisis del discurso
poético-filoséfico de sor Juana, Otis Green
sustenta dicha conclusién ofreciéndonos
una gama de citas de autores espafioles del
Renacimiento y del barroco a la vista de las
cuales sostiene que, para los barrocos his-
pdnicos, “el fraude es obra del hombre, no
de Dios” y que esta idea, tan vieja como el
cristianismo, no se tambaled en el barroco
espafiol: “la esperanza no ha muerto”.
Prosigue asentando que la esperanza no
tiene mds alternativa que la desesperacién, y
que ésta es “el pecado mds grave que puede
cometer un creyente catdlico”. El mismo
Gracidn, catalogado como el pesimista por
excelencia, justifica las vueltas de la Fortuna
como “alternativas de una justisima provi-
dencia”. El pesimismo surge ante los
equivocos humanos. Asf en san Pablo como
en Nieremberg, quien condena la futilidad
de los hombres mundanos, pero no de los
hombres a secas. Entonces, concluye Otis
Green, “En las obras que presentan la vida
como un suefio, 0 como una comedia o un
teatro, se ve, mds que un desfogue de pesi-
mismo, la sensacién de que la realidad estd
separada de nosotros por el mundo de los
fenémenos.”? Creo sinceramente que
Georgina Sabat de Rivers dio en el clavo en
un ensayo suyo de 1969,3 cuando afirmé
que el Primero suefio no sélo ensefia a bien
morir, sino también a bien vivir, comple-
mentando con esta certisima observacién, a
la que llama “el magisterio del suefio”, el
célebre ensayo de José Gaos en el que el

2. Espafia y la tradicion occidental, Madrid, Gredos,
1969 (BRH), vol. 4, pp. 29-36.

3. “A propdsito de sor Juana Inés de la Cruz: tradicién
poética del tema suefio en Espafia”, en MLN, 1969, 84, 2,
p- 195.



320

filésofo hermana el poema de sor Juana con
el drama de Calderén. No es un suefio
engafioso el de sor Juana, no, pues no tiene
la naturaleza eburnea, opaca, de aquellos
suefios que los petrarquistas vefan en vano
de su amada ausente. El suefio de sor Juana
es el suefio del hombre, de todos los hom-
bres, en trayectoria tenaz hacia la verdad y
el bien. Fécil serfa decir que no hay tal ver-
dad ni bien y que, por tanto, los que a ello
tienden se engafan, pero subyace en esa
afirmacién una buena dosis de nihilismo, si
no es que de fariseismo. El alma de sor
Juana tiene un suefio verdadero, uno que
vislumbra a través de la puerta translicida,
hecha de cuerno pulido, la trascendencia del
hombre mismo a pesar de todas sus limita-
ciones y con todos sus despertares, los que
por cierto son tan anticlimdticos con respec-
to a los bellos suefios como reconfortantes
ante los malos. El despertar de sor Juana
estd lleno de luz y certidumbre cuando su
alma en suefio tocaba sirtes. Si José Gaos no
observé esto fue porque estaba muy ocupa-
do haciendo otros sefialamientos igualmente
importantes, pero que no eran todos los
sefialamientos posibles. La naturaleza de la
critica no consiste en abarcar todas las lec-
turas de una sola vez como quien tapa el sol
con un dedo. El papel de la critica es ofrecer
una lectura coherente y abierta a otras lec-
turas plausibles. El gran maestro segura-
mente estarfa de acuerdo con esto, asf que
resulta absurdo interponerlo como obstdcu-
lo insalvable al sano ejercicio de la critica.
Valgan estos capitulos de Alejandro Soriano
para reafirmar, a partir de la semdntica
propia del poema y del contexto del pensa-
miento escoldstico en el que aquel se inserta,
que la vieja filosoffa tenfa mds rasgos mo-
dernos de lo que sospecharfamos si nos atu-
viésemos a una Sptica superficial.

LIBROS

Observaciones tan sutiles y sagaces de
nuestro autor, como la de que ni Octavio
Paz ni Sergio Ferndndez incluyen el ama-
necer como parte de la alegoria del poema,
con lo que aquélla queda incompleta en sus
interpretaciones, nos iluminan ese rincén
que permanecfa en penumbra cuando lefa-
mos subyugados, por ejemplo, el brillante
discurso de Paz; rincén oscuro o 4mbito del
significado poético que por sus fueros, y
también gracias a Alejandro Soriano, viene
ahora a completarnos el sentido del Primero
suefio. El amanecer es salida del engafio del
sofiar, pero no decepcién, ni mucho menos
desesperacién. Es acceso a la certidumbre y
cuspide del ser humano, plenitud de todas
las potencias y, entre ellas, la del libre
albedrio; conciencia de las propias limita-
ciones pero certeza de estar en el camino
correcto. Esto es, nada menos, la perfeccién
dable al ser humano. Una perfeccién cir-
cunscrita, asimétrica, poblada de anomalias
como esta extravagancia del sofiar. Es recon-
fortante, atin mds, realmente estimulante
ver cédmo los derroteros de la mejor critica
vienen a confluir en una visién mds clara del
poema de sor Juana. Queda ya muy lejos el
psicodrama que la critica nos pintaba de
una sor Juana renunciante que sacrifica el
mundo de las letras como acto de contri-
cién religiosa. Y lo excitante es que no s6lo
logramos dar este gran paso a través del
andlisis contextual del momento en que
vivié sor Juana, de las circunstancias que
rodearon los tltimos afos de su vida, de los
textos documentales que arrojan luz sobre
los motivos de esta rara mujer, sino también
por medio del examen riguroso de las metd-
foras que componen su obra.

Otra cuestién fundamental es la de la
mistica en relacién tanto con el Primero
suefio como con la propia existencia de sor



RESENAS 321

Juana. Sobre esto hay todavia mucho que
decir. Hasta la obra de Octavio Paz o poco
antes, habfamos estado en el terreno de la
critica sorjuanina ante una imagen mds bien
distorsionada de ella como mistica, imagen
que por cierto persiste en paises fuera del
nuestro en los que sor Juana sélo es superfi-
cialmente considerada, en dmbitos académi-
cos, como una escritora de la indole de san-
ta Teresa. Era la visidén de Ezequiel Chévez,
la que ahora pretenden seguir sosteniendo
algunos a pesar del camino recorrido desde
Las trampas de la fe. Alejandro Soriano con-
tribuye enormemente al esclarecimiento de
la relacién de sor Juana con la mistica. Sus
capitulos dedicados al cardcter metafisico
del vuelo del alma son un dechado de rigor
analitico. En ellos desmenuza las imdgenes
poéticas a la luz del pensamiento escoldstico
y coincide, con Paz, en la naturaleza filoss-
fica del trayecto intelectual de que somos
testigos en El suefio. Y la relevancia de estos
pasajes de la obra de Alejandro Soriano no
sélo se debe a esta capital especificacién
sobre el poema sorjuanino, sino que en ella
coincide con los mejores criticos que le
preceden, entre los que también se encuen-
tra Octavio Paz. Es decir que la obra de Ale-
jandro Soriano no es una mera contestacién
a Las trampas de la fe, sino una critica sin-
cera que toma al poema como eje rector y
que coincide con la critica de Paz en muy
diversas ocasiones, lo que nos demuestra y
garantiza el afdn de Soriano por llegar a la
lectura mds plausible en bien de todos los
interesados. Otra cosa serfa ser mds enemigo
de Platén que amigo de la verdad, lo que es
tan suplantador de la verdad como el ser
muy amigo de Platén. El vuelo del alma en
El suefio es sélo mistico en cuanto a la
intencién, nos dice Alejandro Soriano, no
hay una experiencia mistica real como la de

san Juan o santa Teresa sino mental. En esa
experiencia intelectual, dirfa yo, ahora si
distancidndome de Las trampas..., la ver-
dadera cispide es el propio intelecto agente,
como 4pice del hombre hacia Dios, y no
precisamente las esferas supralunares que
Cosmiel muestra a Teodidacto en el Iter
extaticum de Kircher. Cuando volv{ los ojos
de nuevo al poema después de leer Las
trampas... no encontré mds planetas que la
Tierra dormida y en sombras, ni mds astros

» «

que las “intelectuales” y “claras” “estrellas”
en sélo un verso de todo el poema. En cam-
bio si vi, como Alejandro, interiorizacién,
autoconciencia del alma, “cumbre de su
propio vuelo”. Es por eso que resulta central
el problema de la “centella” del alma. Estoy
plenamente de acuerdo en esto con Soriano;
desde hace ya un buen tiempo me percaté
de que la critica sorjuanina no habfa tocado
con suficiencia esta cuestién fundamental.
En efecto, el alma no “es centella” como
pretende Paz, sino que “contempla” la cen-
tella. Por medio de ella y “participada de
Alto Ser”, le es dable ver a la Divinidad
como uno ve al Otro. Esta es la proposicién
de santo Tomds en la Summa, y a la que se
adhiere sor Juana. El alma participa de Dios
pero no es Dios: diferencia abismal con la
perspectiva emanatista de la heterodoxia y
resultado decantado de la inmensa labor de
depuracién que santo Tomds realizé en el
siglo x11 de la herencia platonizada de los
textos aristotélicos.

Sigamos con otras afirmaciones cues-
tionables de ciertos comentaristas: la sor
Juana cartesiana, por ejemplo. Este curioso
afdn lo veo muy emparentado con posturas
mds bien liberales en torno a la cultura me-
xicana, en las cuales la revolucién de Inde-
pendencia es una especie de eje hacia el cual
y desde el cual gira toda la historia de nues-



322

tro pafs. A ese vértice irfa, pues, a parar el
interés cientifico de sor Juana, su obser-
vacién pragmdtica de la naturaleza y su
curiosidad experimental. Es decir que antes
de Descartes no habfa mds ciencia que la
recitacién de los libros heredados ni mds
prdctica que la sangria con sanguijuelas.
iPobre escoldstica, cuyos esfuerzos y sudores
en mil laboratorios tanto del Viejo como del
Nuevo Mundo no podian encontrar mds
que el error! Hasta que de pronto se hizo la
luz y la razén nos puso en el camino correc-
to. Entonces sor Juana no puede menos que
participar de un racionalismo de tipo carte-
siano, pues lo que nos narra acerca de sus
observaciones y experiencias en la Respuesta
a sor Filotea no tiene nada que ver con la
aproximacién escoldstica al conocimiento.
Ejemplos de mixtificacién, como éste, son
frecuentes al tratarse de personajes tan sin-
gulares como nuestra Juana. Hay quienes la
han tildado de pagana, de hermetista, de
manierista, de preilustrada, de mistica y
hasta de lesbiana. A veces pienso que entre
tanto epiteto, lo que se hace evidente es una
necesidad obsesiva de la critica de postular
aparentes tesis por medio de dichos epitetos
y probarlas con unas cuantas analogias
prendidas con alfileres. Y conste que no es
porque yo niegue de plano que existan en la
obra de sor Juana elementos de hermetismo
o de manierismo o de mistica, sino que el
problema es, precisamente, la etiquetacién
sin mds, que omite todo un complejo de
vinculacidén entre ciertas caracteristicas y
otras; entre las circunstancias concretas que
rodean una produccidn literaria y esta
misma. El hermetismo, por ejemplo, es para
m{ mds bien hermenéutica; el manierismo,
sélo un aspecto mds del barroco que ella
comparte y vive; el supuesto lesbianismo,
simplemente petrarquismo poético. Sucede

LIBROS

algo parecido con la pretendida modernidad
de sor Juana. Creo, si, que Sigiienza, su
amigo, fue un preilustrado, como lo fueron
otros sabios de su tiempo, pero hace falta un
estudio detenido como el que emprende
Alejandro Soriano para establecer la diferen-
cia entre la naturaleza quiditativa o escolds-
tica del conocimiento que propone sor
Juana y no la propuesta perinoética del
cartesianismo, que separa el dmbito de la fe
del dmbito de la razén —operacién clave
del racionalismo ilustrado. El racionalismo
escoldstico pasé por diversas etapas a lo
largo de su existencia. Ya en el siglo  xr el
gran avance de determinadas ciencias, como
el de la éptica, evidenciaba que en el seno
de la escoldstica habfa un auténtico interés
por el comportamiento del mundo objetual.
A mediados del siglo xv1, Petrus Ramus,
desde Parfs, habia difundido ampliamente
un nuevo racionalismo escoldstico y anti-
aristotélico basado en la observacién del
universo. En el xvii, siglo de sor Juana,
desde las primeras décadas se dejé sentir en
los circulos intelectuales de Europa la in-
fluencia empirista del Novum organum de
Francis Bacon, cuya propuesta era precisa-
mente la experimentacién. El racionalismo
de sor Juana va por estos caminos: pero
también tiene a Dios como fin dltimo de
toda reflexién. Es una escoldstica de nuevo
tipo. Pero esto no se puede percibir si no
nos adentramos en la historia misma del
racionalismo filoséfico y si no distinguimos,
como lo hace Alejandro Soriano en su
esclarecedor capftulo “La deduccién”, las
verdaderas implicaciones de su aproxi-
macién cognoscitiva al mundo y a Dios.

¢Es filésofa sor Juana? La pregunta tiene
facetas y pienso, también, que este epiteto
puede sumarse a la serie que mencioné ante-
riormente y que tiende a encajonar a sor



RESENAS

Juana en requisitos inventados por nuestras
propias necesidades reivindicativas. Sor
Juana es tan filésofa como lo fueron Queve-
do o fray Luis de Leén. Su profundo
conocimiento de la figura del mundo que
propone el tomismo aristotélico no la con-
vierte en un Francisco Sudrez sino en una
poeta de primera linea. No otro es el fin de
la filosofia, que no sdlo es el tautoldgico, el
del amor a la sabiduria, sino el fin social de
hacer de la vida de los hombres una vida
acorde a la verdad. Y la vida creativa de sor
Juana lo fue siempre: sabia y atenta a los
dictados de su inteligencia, pero no sujeta al
discurso argumentativo-expositivo de la
filosoffa. ;Cémo explicarse, si no, el gra-
cioso desparpajo —ideoldgicamente conve-
niente— de poetas y dramaturgos cuando
convierten al libre albedrio o voluntad, en
lugar de un acto en sentido estricto, como
lo era para santo Tomds, en una potencia
del alma acompafiada del entendimiento y
de la memoria? Los resortes culturales sue-
len trastocar las categorfas filoséficas cuando
los poetas las alegorizan. En esta metamor-
fosis se desdibujan los limites y distinciones
que traza cuidadosamente el filésofo,
porque de lo que se trata es de persuadir por
medio de una representacion figurativa. Un
filésofo de tomo a lomo escribirfa un trata-
do sobre el asunto. Pero los poetas hacen
poesfa. Sus instrumentos son la polisemia y
la imaginacién formativa, no el rigor analiti-
co ni la sintesis expositiva. ;Es menos la
poesfa por ello? Esa serfa una nueva impos-
tura. Pienso entonces que cierta critica suele
caer en un reflejo especular de sus propias
intenciones, lo que la aleja de una inter-
pretacién ajustada de la obra que examina.
Como el reflejo en abismo de  Las Meninas
de Veldzquez, hay criticos que se pintan
pintando el cuadro al infinito. Es reparador,

323

entonces, un estudio como el de Alejandro
Soriano para hacernos conscientes de que
toda la filosoffa de sor Juana estd contenida,
cifrada en sus imdgenes y alusiones, y de
que la filosoffa es para ella enraizamiento de
su obra, humus o sustrato del portentoso
despliegue que llamamos poesfa. Alejandro
Soriano nos lleva asf de la mano por las
soterradas bases tomistas del Primero suefio,
identificando ramificaciones y vericuetos
para revelarnos la verdadera indole de la
savia nutriente de sus metdforas y para que
podamos encontrarnos, en el recodo final,
con el poema en luz.

1%

Los gremios de plateros y
de batihojas en la ciudad de Quito
(siglo xvii1)
de Gloria M. Garzén Montenegro

y Jests Paniagua Pérez
) 8

Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Estéticas,

2000 (Monografias de Arte, 26)

por
JORGE ZEPEDA

Como primera parte de una extensa investi-
gacién sobre la orfebrerfa en la ciudad de

Quito, este volumen retne diversos datos
histéricos y sociales que intentan aproxi-
marse a las circunstancias que rodearon y
condicionaron en mds de una forma la
actividad de los gremios de plateros y bati-

hojas en el siglo xviir.

En el primer capitulo (“Los plateros





