
Arch Cardiol Mex. 2013;83(2):85---87

www.elsevier.com.mx

EDITORIAL

Humanismo y ciencia en cardiología

Humanism and science in cardiology

Alfredo de Micheli

Instituto Nacional de Cardiología Ignacio Chávez, México DF, México

Recibido el 12 de diciembre de 2012; aceptado el 18 de diciembre de 2012

Una cosmovisión humanista

La palabra «humanismo» comenzó a emplearse a principios
del siglo xix por autores alemanes. Desde entonces se han
esgrimido múltiples facetas de esta concepción sociocul-
tural. Pero, ¿cuál es el verdadero humanismo al que debe
aspirar la sociedad moderna? Es aquel que no se revela
antihumano, a saber, el humanismo integral que proclama
su fe en el hombre no por sus virtudes connaturales, sino
por la centella de divinidad que en él palpita. Este huma-
nismo confiere dignidad y nobleza a la persona humana, en
otras palabras, es un humanismo heroico. La comprensión
humana, el amor al prójimo, el espíritu de sacrificio, el sen-
tido de responsabilidad, son estas las bases de la formación
humanística del hombre de hoy. En realidad, no debe enten-
derse el triunfo del ideal humanista en nuestra sociedad
como el encerrarse en una torre de marfil o volver la espalda
a las exigencias cotidianas para refugiarse en una especie de
Nubicuculia ni como el querer solucionar los problemas del
momento en virtud de la autoridad de los autores clásicos o
con el recurso fácil de iurare in verba magistri.

Serían estas puras necedades, cómo ya lo señaló el Maes-
tro Ignacio Chávez en su memorable lección de 19581. El
fruto de una buena educación humanística no consiste en
el aislamiento en un mundo de sombras y tampoco en com-
placerse en diatribas estériles o en redundancias retóricas.
Baste recordar el aserto de Marco Tulio Cicerón en su defensa
del poeta Aulo Licinio Arquías2: «Etenim omnes artes quae

Correo electrónico: demicheli2011@gmail.com

ad humanitatem pertinent habent quoddam commune vin-
culum et quasi cognatione quadam inter se continentur»
(Pues todas las artes propias de la humanidad tienen cierto
vínculo común y están enlazadas unas con otras como por
un parentesco).

Humanismo significa alcanzar la plenitud del corazón y
del intelecto, no arrodillarse ante el ídolo del éxito material,
saber dominar la técnica sin volverse sus esclavos, compor-
tarse en toda circunstancia como hombres y con amor a los
hombres. La técnica no es humanista, hasta puede ser anti-
humana. Sin embargo, si se considera como una condición de
progreso de los verdaderos valores humanos y no como fin a
sí misma, no constituye un obstáculo a los ideales humanis-
tas, antes bien puede adquirir un aspecto personal: el arte
de la técnica. Hay que penetrar en su espíritu (Wesen der
Technik3) para alcanzar esta meta. En efecto, en el pensa-
miento de Platón, la expresión tékne no corresponde a un
concepto de la práxis, sino que es un concepto del saber,
rigurosamente sinónimo de epistéme4. La técnica moderna,
aunque mucho más evolucionada que las antiguas, no es más
que un medio con vistas a unos fines.

El problema actual no consiste en combatir o excluir uno
u otro elemento de la vida contemporánea, intento vano
y retrógrado, mas en introducirlos, o mejor incorporarlos
todos, en lo íntimo de una concepción integral del hom-
bre, que no es solamente un cuerpo, sino un espíritu en
un cuerpo. Como espíritu, él no existe solo para el mundo,
sino para realizar en el mundo su existencia temporal,
a saber, para efectuar su prueba de ser viviente destinado a
un fin superior. El elemento divino en el alma humana ya
fuera invocado por sabios antiguos: Eurípides (Fragmento
1018), Platón (Timeo, 90 A-D), Cicerón (Tusculanae, I, 26,

1405-9940/$ – see front matter © 2012 Instituto Nacional de Cardiología Ignacio Chávez. Publicado por Masson Doyma México S.A. Todos los derechos reservados.
http://dx.doi.org/10.1016/j.acmx.2012.12.002



86 A. de Micheli

65: «ergo animus... divinus est»). Cabe mencionar que la
consumación de la Gran Obra Alquímica debía espirituali-
zar al hombre y devolverlo a su cauce de divinidad. A su
vez, el médico catalán Sibiuda del siglo xv, quien influyó
mucho en Montaigne y Pascal, afirma que «no hay nada más
cierto ni más presente a cada hombre que su conciencia».
Esta aseveración hace eco a la de San Agustín: «Nihil sibi
ipsi praesentius quam conscientia» (nada es más presente a
uno mismo que su alma). Pero el hecho de considerar a la
propia conciencia como centro de referencia de toda reali-
dad es una característica del mundo de hoy. Tal concepción
hubiera sido extraña e incomprensible para otras civiliza-
ciones, por ejemplo la griega. De hecho, en el seminario de
Thor, en 1969, el filósofo alemán Martín Heidegger estuvo
de acuerdo con la aseveración siguiente: «Para los griegos,
las cosas aparecen. Para Descartes, para Kant y para el hom-
bre de la edad moderna, las cosas me aparecen»5.

Humanismo del científico de nuestros días

Nausífanes de Teo, maestro de Epicuro, en su ensayo «El
Trípode» defendió la tesis de que el conocimiento depende
de la observación, la experiencia, la historia y la inferencia
basada en la analogía6. Dicha obra influyó, al parecer, sobre
el «Canon» o tratado de las bases del conocimiento, redac-
tado por el propio Epicuro7. La doctrina de este último se
expresa claramente en el poema filosófico De rerum natura
(De la naturaleza de las cosas) debido al romano Tito Lucre-
cio Caro (98-55 a.C.). Por otro lado, en el Codice Atlantico de
Leonardo da Vinci, se elogia «la sana experiencia, madre
de toda certidumbre». Y en nuestra época, según
Heidegger8, podría imaginarse una expresión como la del
fragmento 123 de Heráclito: ankibasíe, en alemán Horange-
ren = ir a la proximidad de, con el objeto de indicar la idea
conductora para un tratado sobre la esencia de la ciencia
contemporánea. El pensador alemán citado la define como
la «teoría de lo real». Y lo real, que nos pone en conexión
con el ante todo, es lo que Aristóteles denomina Noûs. La

ciencia moderna, pues, no es más verdadera que el saber
antiguo; es verdadera de otro modo, i. e. en el sentido de la
verdad mudada en certeza. En tal mutación se refleja toda
la historia del mundo occidental.

La investigación científica, clínica o básica, obedece a
una vocación auténtica, a la que muchos son los llamados y
pocos los elegidos. De acuerdo con un aserto de Szilasi9, el
que consagra su vida al quehacer científico está impulsado a
poner en acción el logos, que para Hegel es lo real en todas
las manifestaciones de lo humano10. Esto contribuye a que la
ciencia salga de una anarquía tecnicizante para convertirse
en la base de un mundo racional. En este, debería cultivarse
la ciencia para que preste sus servicios dentro de una cultura
filosófica universal y no se hunda en la ausencia de conceptos
o en una arbitrariedad carente de objeto. Entre el saber,
memoria del ser o de la verdad11, y las ciencias, existe un
círculo. Por cierto no se trata de un círculo vicioso, sino de
un círculo salutífero, que para poder descender del saber
a las ciencias, tiene que volver a subir de las ciencias al
saber. Sería esta la verdadera epistemología12. Ahora bien,
el principio de la ciencia moderna estriba en un retorno en
sí de la idea del método, definido por Hegel como «el alma
inmanente del propio contenido de lo real».

El ejemplo de un ilustre cardiólogo mexicano

A la luz de los conceptos aquí expuestos, el escritor Octa-
vio Paz, premio Nobel de Literatura en 1990, considera que
el maestro Ignacio Chávez fuera no solo un gran hacedor,
sino también una conciencia crítica13. En sus esfuerzos por-
que México tuviese una ciencia moderna, no cerró los ojos
ante los peligros y los desastres de la ciencia y la téc-
nica. Sin renunciar a ellas, se empeñó siempre en limitar
su desmesura con la lección del humanismo. Escribió Paz:
«Ni el especialista ni cualquier otro médico podría curar-
nos de la única enfermedad constitucional de los hombres
y de todas las especies vivientes: la muerte. Por eso se le
pide al médico, desde la antigüedad, algo más que saber y

Figura 1 Instituto Nacional de Cardiología Ignacio Chávez (México).



Humanismo y ciencia en cardiología 87

técnica». Relataba asimismo una frase del médico francés
Louis Portes, citada a menudo por Chávez, la que resume
admirablemente la situación: «La relación entre enfermo
y médico es la de una confianza frente a una conciencia».
Siempre según Paz, nuestro maestro estaba convencido de
que la finalidad primordial de la universidad es «formar hom-
bres de hoy, con la ciencia y la técnica de hoy. Y tal finalidad
se enlaza a otra: la cultura». De hecho, en palabras de Lag-
neau: «La cultura no es solo un saber, sino un saber aprender
y un saber resolver». La primera de estas modalidades del
saber es el fundamento de las otras: aprender a saber. La
investigación científica, por su misma naturaleza, es anti-
dogmática. Aprender a saber significa, ante todo, aprender
a dudar. Lo afirmaba, en sus tiempos, el humanista Pier Paolo
Vergerio: «El primer paso hacia el saber es poder dudar»14.
Son estos los derroteros seguidos por nuestro instituto en su
labor diaria de asistencia, investigación y enseñanza (fig. 1).

Conclusiones

Las obras del hombre valen solo por lo que aportan como tes-
timonio de la verdad, por lo que realizan en el progreso de la
perfección individual y en el mejoramiento de la sociedad.
Bajo este aspecto, es explícita la exhortación de Nietzsche:
«Solamente nuestras obras y nuestros discípulos podrán abrir
la ruta al barco de nuestra vida». A su vez, Octavio Paz
escribió en «Memento. Jean-Paul Sartre»15: «El sueño de
la hermandad universal, y más la iluminada certidumbre
de que ese representa el estado al que todos los hombres
estamos natural y sobrenaturalmente predestinados si reco-
bramos la inocencia original, aparecen en el cristianismo
primitivo. Reaparecen entre los gnósticos de los siglos iii y iv

de nuestra era y en los movimientos milenaristas que, perió-
dicamente, han conmovido el mundo occidental desde la
Edad Media hasta la Reforma protestante».

Tales metas anhelan los espíritus pensativos, los espíri-
tus amantes, los espíritus confiados en el progreso de la

humanidad y en el destino del hombre. A estos sublimes
ideales fue siempre fiel Don Ignacio Chávez durante su larga
y fecunda existencia y sigue proponiéndolos a sus discípulos
de todos los países y de todas las épocas.

Bibliografía

1. Chávez I. Grandeza y miseria de la especialización médica. Aspi-
ración a un nuevo humanismo. En: Chávez I, editor. Humanismo
médico, educación y cultura. México: Ediciones de El Colegio
Nacional; 1976. p. 20---38.

2. Cicerón MT. Discurso a favor del poeta A. Licinio Arquías (tra-
ducción de J.G. Moreno de Alba). México: Ed. UNAM; 1977. p.
12---13.

3. Heidegger M. Essais et conférences. La question de la technique
(traducción de A. Préau). Paris: Gallimard; 1958. Reimpresión
1986. p. 9---48.

4. Beaufret J. Dialogue avec Heidegger. Le chemin de Heidegger.
Paris: Les Editions de Minuit; 1985. p. 101.

5. Beaufret J. Al encuentro de Heidegger. Conversaciones con F. de
Towarich (traducción de J. L. Delmont). Caracas: Monte Ávila;
1984. p. 37.

6. de Lacy P, de Lacy E. Philodemus. On methods of inference,
1941. p. 128.

7. Rist JM, Epicurus. An introduction, Cambridge 1972. p. 4-11.
8. Heidegger M. Qu’appelle-t-on penser? (traducción de A. Becker,

G. Grenet). Paris: PUF; 1959. p. 143.
9. Szilasi W. ¿Qué es la ciencia? México: FCE; 1980. p. 132.

10. Hegel G. Science de la logique (traducción de P. J. Labarriére,
G. Jarczyk). Paris: Aubier-Montaigne; 1976. II: 551.

11. Heidegger M. Chemins qui ne mènent nulle part. En: La parole
d’Anaximandre (traducción de W. Brokmeier). Paris: Gallimard;
1987. p. 387---449.

12. Beaufret J. Dialogue avec Heidegger. Approche de Heidegger.
Paris: Les Éditions de Minuit; 1974. p. 27.

13. Paz O. Hombres en su siglo. México: Planeta Mexicana; 1992.
p. 165---70.

14. Vergerio PP. De ingenuis moribus. Padua; 1400---2.
15. Paz O. Hombres en su siglo. México: Planeta Mexicana; 1992.

p. 125.




