
Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre, 2021): 37-51

Artículo

Hacia la resignificación de la escritura: literacidad entre docentes de educación indígena

Towards the resignification of writing: Literacy among teachers of Indigenous Education

Angel Vicente-Ferrer, Rolando Hernández Domínguez, 
Mario Ernesto Chávez Peón Herrero* y María Regina Martínez Casas

Gabinete Nanginá, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social-cdmx,
Juárez 87, Tlalpan Centro, CP 14000, cdmx, México.

Recibido el 17 de diciembre de 2020; aceptado el 6 de mayo de 2021.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

La creciente y acelerada expansión del español, así como el progresivo 
desplazamiento de las lenguas indígenas mexicanas en nuestro país es 
un fenómeno que ha llamado la atención de los investigadores en las 
últimas décadas. Diversos movimientos se han manifestado a favor 
de la conservación y empoderamiento de las lenguas indomexicanas, 
apostando por su escritura como una de las principales estrategias. 
No obstante, el desarrollo de un sistema de escritura ha sido muchas 
veces complicado, discontinuo y con frecuencia ha dejado de lado 
la presencia de los docentes y hablantes. En el presente artículo se 
muestra que, mediante el ejercicio reflexivo de la escritura en lenguas 
indomexicanas, puede lograrse que los profesores bilingües lengua 
indígena-español construyan marcos de referencia propios. La tarea 
de “pensar la escritura” en lenguas indígenas ha permitido que los do- 
centes sean conscientes del lugar que ocupan sus lenguas dentro del 
diverso panorama lingüístico presente en el territorio nacional y de 
generar propuestas que fortalezcan los hábitos de cultura escrita en 
los idiomas indomexicanos, incluyendo secuencias didácticas, materi-
al escolar y talleres regionales. Las evidencias que aquí se presentan tu-
vieron su origen en los Diplomados en Bases Lingüístico-Pedagógicas 
para la Asignatura en Lengua Indígena que se impartieron en 2018 a 
docentes indígenas de educación básica, hablantes de 18 lenguas in-
domexicanas; dicho proyecto fue coordinado por un equipo multidis-
ciplinario, multicultural y multilingüe, adscrito al Gabinete Nanginá 
del ciesas, en convenio con la dgei.

* Correo electrónico: mariochavezpeon@gmail.com

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.77890
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The growing and accelerated expansion of Spanish, as well as the pro-
gressive displacement of indigenous Mexican languages in our coun-
try is a phenomenon that has drawn the attention of researchers in 
recent decades. Various movements have supported the preservation 
and empowerment of indigenous Mexican languages, pointing to 
their writing as one of the main strategies. Nonetheless, the develop-
ment of a writing system has often been complicated, discontinuous 
and has commonly neglected the presence of teachers and the spea-
kers. This article shows that through the reflective exercise of writing 
in indigenous Mexican languages, it is possible for bilingual teachers, 
in indoamerican languages and Spanish, to build their own frames 
of reference. The task of “thinking about writing” in indigenous lan-
guages has allowed teachers to be aware of the place their languages 
occupy within the diverse linguistic panorama in Mexico and to ge- 
nerate proposals that strengthen the habits of written culture in indi- 
genous languages, including didactic sequences, school supplies and 
regional workshops. The evidence presented here comes from a series 
of Workshops on pedagogic and linguistic basis for the Indigenous 
Language Subject that were taught in 2018 to indigenous teachers 
of basic education, speakers of 18 indigenous languages. The Project 
was coordinated by a multidisciplinary, multicultural and multilin-
gual team, from the Nanginá Laboratory of ciesas in agreement with 
the dgei.

Palabras clave: Lenguas indomexicanas; formación lingüística; docencia; literacidad

Keywords: Indomexican languages; linguistic training; teaching; literacy



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5138

Introducción1

En 2004, la sep inició la Reforma Integral de la Educación Básica, y una de las acciones primordiales fue la actualización 
de los docentes a través de la publicación de textos y de la implementación de cursos y talleres de capacitación. Uno de 
los ejes temáticos principales de dicho proceso de actualización ha sido el desarrollo de modelos para la lectoescritura 
(Galaburri 2008). El interés por la práctica de la lectura y la escritura dentro del aula se debe a que estas dos habilidades 
son esenciales para que la escuela pueda cumplir con una de las principales responsabilidades que le ha encomendado la 
sociedad: “transmitir aquellos conocimientos construidos socialmente y […] controlar el aprendizaje de esos contenidos” 
(Galaburri 2008: 21); sin embargo, enseñar a leer y escribir requiere, por un lado, haber aprendido de manera eficiente 
ambas destrezas y, por el otro, practicarlas de manera constante en cuantos ámbitos sea posible. En esta línea, desde el 
Gabinete de Investigación y Servicios Interculturales Nanginá del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 
Antropología Social (ciesas), en convenio con la Dirección General de Educación Indígena (dgei), se llevó a cabo, en 
2018, el macro proyecto Diplomados en Bases Lingüístico-Pedagógicas para la Asignatura en Lengua Indígena; dirigido a 
docentes indígenas de educación básica, nivel preescolar y primaria, hablantes de 18 lenguas originarias.2

Los proyectos académicos en México donde se involucra a la población hablante de lenguas indígenas son relativa-
mente escasos; por ello, este proyecto representa una iniciativa valiosa para promover el desarrollo y mantenimiento de 
las lenguas indígenas mexicanas, mediante la capacitación de docentes, la reflexión metalingüística sobre su lengua ma-
terna y la producción de material pedagógico en lenguas indígenas. Asimismo, dicho proyecto resulta novedoso porque 
fueron los propios miembros de las 18 lenguas indomexicanas quienes participaron como capacitadores y diplomantes; 
así también, en el diseño y desarrollo de los diplomados, participaron integrantes de distintos pueblos indígenas: en 
la coordinación general estuvo un especialista purépecha; en la académica, un especialista nawa; en la logística, un 
miembro del pueblo tu’un savi; y en el desarrollo de la plataforma digital y la coordinación informática, un especialista 
ayuujk. En resumen, la participación de los miembros de los distintos pueblos indígenas fue determinante y no solo 
testimonial. 

Además de la cantidad de instituciones, funcionarios e investigadores que participaron en él –la mayoría nativo ha-
blantes de las lenguas con las que se trabajó– la relevancia de este proyecto se debe al número de lenguas indígenas me- 
xicanas consideradas durante su desarrollo, 18 en total, así como a la cantidad de docentes de educación básica, pertene-
cientes a preescolar y primaria: 800 profesores bilingües lengua indígena-español del sistema de educación indígena, y a 
la diversidad de recursos tecnológico-digitales y materiales para la transmisión, análisis y socialización del conocimiento. 

Asimismo, durante la realización de este proyecto, las lenguas indígenas trabajadas no se consideraron solo como ob-
jeto de estudio, sino, principalmente, como lenguas de instrucción y metareflexión. Así, en estos diplomados se abogó 
por una práctica pedagógica plurilingüe donde las lenguas indomexicanas tuvieran, dentro del aula, el mismo estatus y 
prestigio que el español. 

Es importante precisar que los diplomantes fueron un reflejo de la realidad sociolingüística de los 18 pueblos in-
domexicanos participantes, pues había desde colaboradores que tenían la lengua indígena como lengua materna hasta 
aquellos que únicamente entendían algunas palabras; sin embargo, como miembros de las distintas comunidades indí-
genas participantes, conocían las prácticas culturales. 

Los principales objetivos que se persiguen en este artículo son, por un lado, compartir las experiencias que se ob-
tuvieron durante la realización de dichos diplomados; en particular, en torno a la práctica de la lectoescritura, en el 
ámbito escolar, en dos de las 18 lenguas indígenas (purépecha y náhuatl), y por el otro, reflexionar en torno a las áreas 
de oportunidad presentes en las políticas educativas que se han implementado para la población indígena en México 
durante las últimas décadas. El contexto del cual se parte es aquél donde la escuela en México –incluso la denominada 
indígena o intercultural– ha contribuido al desplazamiento de las lenguas indígenas nacionales y ha formado parte de 
políticas lingüísticas poco favorables para su fortalecimiento y dignificación. 

Este artículo está organizado de la siguiente manera: en el siguiente apartado se ofrecen algunas reflexiones y an-
tecedentes sobre las políticas lingüísticas y el marco legal que dan contexto a la educación indígena en México, para 
después presentar y exponer nuestra experiencia durante el trabajo realizado con docentes de educación indígena en los 
diplomados mencionados; posteriormente, se presentan diversas estrategias y propuestas educativas que giran en torno 
a la lectoescritura en lengua indígena, desarrolladas en el trabajo con dos lenguas en particular: purépecha y náhuatl. 
Finalmente se encuentran las conclusiones.

Es importante señalar que este trabajo se enmarca en la larga experiencia que tiene el ciesas en la formación de 
profesionistas hablantes de lenguas amerindias –sobre todo mexicanas– y su aplicación en diversas iniciativas orientadas 
a fortalecer y dignificar el uso de estas lenguas en múltiples espacios sociales, en particular en el escolar (Gortari et al. 
2019).

1 Nota del editor: Para una mejor visualización de los ejemplos contenidos en este artículo, se ha modificado el formato habitual de la revista.
2 Me’phaa, ñomndaa (amuzgo), jñatjo/jñatrjo (mazahua), hñöhñö, hñähñu (otomí), yokot’án (chontal de Tabasco), tojol-ab’al, ch’ol, maayat’aan 
(maya yucateco), bats’i k’op (tsotsil), bats’il k’op (tzeltal), náayeri, o’dam/au’dam, yaqui, náhuatl, nuntajiiyi (popoluca), tutunakú y purépecha.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 39

Marco contextual: La nueva escuela mexicana y el dilema de la educación indígena 

El 15 de mayo de 2019 se publicó, en el Diario Oficial de la Federación (dof)3 el Decreto por el que se reformaron, 
adicionaron y derogaron diversas disposiciones de los artículos 3, 31 y 73 de la Constitución en materia educativa. 
De todo ello, para este artículo, resultan de especial interés los ordenamientos que hacen referencia, por un lado, a 
la formación de los docentes de educación básica y, por el otro, a la enseñanza de la cultura escrita o literacidad en 
el mismo nivel educativo. La literacidad, en palabras de Cassany (2005), abarca todo lo relacionado con el uso de la 
lengua: desde la correspondencia entre sonido y letra hasta las capacidades de razonamiento asociadas a la escritura 
(Tankersley 2003; Amaral et al. 2017).

La normativa para la formación de los docentes de educación básica se expone en los párrafos quinto al séptimo del 
artículo 3, así como en el apartado ix de dicho artículo; mientras que el tema de la literacidad se enuncia, de manera 
concreta, en el párrafo décimo primero del artículo mencionado.

Como se explica en el Material guía de trabajo para el taller de capacitación “Hacia una Nueva Escuela Mexicana”, ciclo 
escolar 2019-2020 (sep 2019), estas nuevas disposiciones fueron el resultado de una amplia consulta que se llevó a cabo 
entre agosto y noviembre de 2018, y, al mismo tiempo, constituyeron el punto de partida para consolidar una política 
educativa incluyente, con equidad y excelencia.

No obstante, la relevancia de estos dos temas en el actual marco jurídico mexicano y en el modelo educativo vigente, 
la formación docente y la enseñanza de la literacidad ya estaban contempladas en la agenda gubernamental y en el pro-
pio sistema educativo mexicano desde la reforma educativa de la década de los noventa, que constituye un parteaguas 
en la historia moderna de la educación en México (Miranda 2010; Santibáñez y Martínez 2010), entre otras razones 
porque:

•	 Los años precedentes a 1990 fueron difíciles para el magisterio de México, pues dicha época estuvo llena de pro-
testas, manifestaciones y de movimientos disidentes en el Sindicato Nacional de Trabajadores de la Educación 
(snte) que buscaba, entre otras, mejorar las condiciones salariales de sus agremiados.

•	 En la década de 1990, los ámbitos internacional y nacional habían cambiado. Por ello, en la reforma educativa 
de este periodo se buscó modernizar al país, poniendo énfasis en la integración global, particularmente con 
América del Norte.

•	 En ese contexto, en México hubo un replanteamiento de las alianzas políticas básicas posrevolucionarias y la 
definición de un nuevo papel del Estado en el desarrollo nacional.

Siguiendo la exposición de Miranda (2010), la reforma de 1990 motivó los cambios curriculares vigentes, pues 
mediante ella se buscó que la población tuviera “los nuevos saberes y las habilidades para la productividad, la competi-
tividad internacional y la formación de una nueva ciudadanía democrática” (Miranda 2010: 38).

Sin embargo, la educación indígena aún sigue siendo uno de los principales dilemas de este nuevo marco jurídico, 
y por extensión del nuevo modelo educativo mexicano. Esencialmente, porque la política lingüística que actualmente 
se aplica a la población indomexicana se caracteriza por ser vacilante, poco ordenada y, en muchos contextos, desigual.

Es vacilante, coincidimos con Tinajero (2013), porque es “más retórica que aplicada” y oscila entre apoyar el mante-
nimiento y desarrollo de las lenguas indígenas, y prohibir, debilitar y erradicarlas mediante la asimilación y la castellani-
zación. Asimismo, es indecisa, porque todavía hay muchas contradicciones en el marco normativo vigente, así como en 
el modelo educativo, que aún se está construyendo y que se le ha denominado como la Nueva Escuela Mexicana (nem), 
respecto a la manera de poner en práctica el concepto de literacidad dentro del aula.

Dicha política lingüística es asistemática, esencialmente, porque no hay una planificación sólida que permita el im-
pulso de una educación que respete la diversidad cultural, la equidad, el plurilingüismo y la interculturalidad, como se 
establece en la Constitución. Además, este nuevo paradigma jurídico y pedagógico carece de una ruta clara para brindar 
metódicamente y a largo plazo una formación lingüística a los docentes.

Así también, tal política es desigual porque “solo atiende a un segmento de la población; no responde a la compleja 
realidad de nuestro país, y, además, […] los postulados vigentes de la escuela indígena y del enfoque intercultural no 
han eliminado las viejas prácticas, mediante las cuales se privilegia la supremacía del español” (Tinajero 2013: 137). 
De manera adicional, es disímil porque es unidireccional; esto es, intenta promover un bilingüismo coordinado lengua 
indígena-español, solo entre la población indomexicana, pero no hace lo mismo entre las comunidades mexicanas que 
no se asumen como indígenas y que, por ende, no usan las lenguas originarias. Dicha política es desigual porque, a pesar 
de abrir algunos espacios para la formación académica de profesionistas indígenas mexicanos, no ha logrado “crear una 
masa crítica de jóvenes que permita el cumplimiento de los derechos lingüísticos de los pueblos indígenas en el campo 
de la educación, la salud y la impartición de justicia” (Tinajero 2013: 145).

Todo lo anterior ha generado distintas consecuencias, tanto en el ámbito educativo como en el lingüístico. La pri-
mera de ellas, documentada en distintas investigaciones (Francis 1997; Tinajero 2013; Vicente-Ferrer 2017) es que 

3 http://dof.gob.mx/index.php



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5140

las generaciones de niños y jóvenes indígenas mexicanos están viviendo “[…] un proceso de bilingüismo asimétrico 
permanente hacia el español” (Tinajero 2013: 139). La segunda, que se simplifica la diversidad lingüística en el ámbito 
educativo y se interpreta de manera dicotómica y reduccionista, “como educación indígena versus educación nacional” 
(Tinajero 2013: 138). Este hecho, a su vez, motiva que, entre los mismos profesores hablantes de alguna de las 68 len-
guas indígenas mexicanas, discrepen entre promover la pluriliteracidad en lenguas indomexicanas-español o impulsar 
dicho proceso formativo únicamente en español. Aunado a lo anterior, la ausencia de una sólida planeación lingüística 
ha propiciado que “haya un pobre rendimiento escolar por las diferencias lingüísticas y, por tanto, que haya un despla-
zamiento de la lengua materna de los niños” (Tinajero 2013: 141).

Finalmente, todos estos factores contribuyen, en distinto grado, a la extinción de las lenguas indígenas mexicanas, 
pues, lejos de lo que pudiera pensarse, la muerte de una lengua no es un fenómeno abrupto, sino una sucesión de he-
chos, que puede resumirse de la siguiente manera: “Una lengua está en peligro cuando sus hablantes dejan de utilizarla, 
cuando la usan en un número cada vez más reducido de ámbitos de comunicación y cuando dejan de transmitirla de 
una generación a la siguiente” (unesco 2003: 2).

Entre las causas más importantes que condicionan el debilitamiento de las lenguas minoritarias, así como su even-
tual extinción, se encuentra el sojuzgamiento cultural y educativo, cuya incidencia va más allá del ámbito puramente 
lingüístico, pues: “En general, […] la alfabetización está directamente ligada al desarrollo económico y social” (unesco 
2003: 10).

Otro tema digno de destacar es la notable disminución del presupuesto para la implementación de políticas lin-
güísticas que incrementen la diversidad lingüística en México. El conapred ha documentado, como manifestación de 
una práctica de discriminación institucional, la dificultad que encuentran distintas instituciones que promueven el uso 
de las diferentes lenguas indígenas mexicanas en diferentes ámbitos de la vida nacional. Esto deja buena parte de la 
responsabilidad de su sobrevivencia a las propias comunidades de hablantes y a los esfuerzos que se realizan de manera 
local en algunas entidades del país.

Los Diplomados en Bases Lingüístico-Pedagógicas de la Asignatura Lengua Indígena: Una apuesta 
distinta para la formación docente y el desarrollo de la cultura escrita

Como se ha visto hasta ahora, la política lingüística aplicada a la población indomexicana se ha desarrollado en diferentes 
fases, durante las cuales ha adquirido distintas fortalezas, pero aún tiene diversas debilidades. Varios autores (Salmerón y 
Porras 2010; Santibáñez y Martínez 2010; Pulido 2016) han destacado la dificultad histórica para formar a los docentes 
mexicanos de educación indígena y el reto de crear una propuesta educativa para los indígenas que venga de los mismos 
indígenas o en la que, al menos, participen en ella decididamente.

En este contexto, los diplomados en Bases Lingüístico-Pedagógicas de la Asignatura Lengua Indígena fueron una 
propuesta para atender todas las carencias educativas mencionadas por parte del Gabinete de Investigación y Servicios 
Interculturales Nanginá del ciesas, en convenio con la dgei. Además de las referencias mencionadas en el párrafo ante-
rior, se consideraron también diferentes posturas y referentes multidisciplinarios para crear una propuesta metodológica 
y teórica propia, incluyendo a Martínez (2007) y Bertely et al. (2008), en línea con la diversidad lingüística, así como 
perspectivas e investigaciones de la lingüística antropológica como de León (2005) y Martínez (2016).

El objetivo primordial de estos 18 diplomados para18 lenguas indígenas participantes fue, por un lado, ayudar a los 
profesores mexicanos de educación indígena a analizar, difundir y fortalecer los fundamentos normativos, pedagógicos 
y curriculares del campo de formación académica Lenguaje y Comunicación, así como los de la asignatura Lengua Mater-
na. Lengua Indígena, suscritos en los programas de estudio y Libros de Texto Gratuito de 1er y 2do grado, nivel primaria 
y, por otro lado, permitir el desarrollo de los procesos de apropiación e implementación de la didáctica de las lenguas 
indígenas.

Asimismo, en dichos diplomados se buscó cumplir con los siguientes objetivos específicos:

•	 Incentivar la reflexión, entre los participantes, en torno a los conceptos: cultura, identidad, diversidad, intercul-
turalidad, lenguaje, lengua, habla, variedad lingüística, plurilingüismo, variación y cambio lingüístico; mismos 
que constituyen el eje de los propósitos específicos de los programas de la asignatura Lengua Materna. Lengua 
Indígena (sep 2018a, 2018b).

•	 Construir un espacio donde puedan compartirse conocimientos y estrategias que faciliten la enseñanza-apren-
dizaje de las lenguas indomexicanas dentro del aula.

•	 Revisar los Planes y Programas de la asignatura Lengua Materna. Lengua Indígena, tomando en cuenta los apor-
tes de la lingüística, la antropología, la sociolingüística, la pedagogía y el derecho; disciplinas cuyo marco teórico 
sustenta los programas de estudio de dicha materia (sep 2017, 2018c).



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 41

Figura 1. Página web y plataforma https://www.nangina.mx/ (desarrollador Apolinar González).

•	 Proporcionar herramientas lingüístico-pedagógicas que fortalezcan el desarrollo de los programas de la asig-
natura Lengua Materna. Lengua Indígena, atendiendo dos perspectivas primordiales: “el enfoque pedagógico 
sociocultural y el enfoque de prácticas sociales del lenguaje” (sep 2018a: 21 y 22).

Para cumplir con estos propósitos se trabajó con 18 lenguas indomexicanas, pertenecientes a seis familias lingüistas, 
como se mencionó en la introducción de este artículo. Asimismo, se atendió a 800 profesores bilingües lengua indíge-
na-español, con el objetivo de “modernizar” la práctica docente desde la perspectiva cultural de cada pueblo indígena; 
por lo cual se privilegió el uso de los idiomas indígenas en la transmisión de contenidos, y se llevaron a cabo sesiones 
presenciales y semipresenciales, mediante una innovadora plataforma digital, creada especialmente para estos diploma-
dos, que puede consultarse en la página electrónica: https://www.nangina.mx/. 

Adicionalmente –conscientes de la necesidad de que sean los propios indígenas quienes guíen el debate en torno a 
la educación que se brinda en sus comunidades– se convocó a 40 profesionistas indígenas, miembros de los pueblos y 
hablantes de las 18 lenguas que participaron en los diplomados, para que fueran ellos quienes coordinaran las sesiones. 
Es conveniente hacer notar que los coordinadores de cada lengua son especialistas en disciplinas como: Lingüística, Pe-
dagogía, Antropología e Informática, entre otras, y que 34 de ellos cuentan con grado de maestría y seis con doctorado. 

Estos diplomados se organizaron en tres módulos que consolidan un proceso de enseñanza-aprendizaje continuo y 
holístico. Su organización responde, por un lado, a la naturaleza sociocultural de la lengua, cuya práctica no puede des-
vincularse de la cultura ni de la comunidad que la practica y, por el otro, a la propia dinámica del ejercicio pedagógico 
dentro del aula. A continuación, se presenta la estructura temática de dichos módulos: 

Módulo 1: Lengua y cultura
  1.1. Origen y pertenencia
  1.2 Mitos de origen
  1.3 La reconstrucción y teorización de los conocimientos desde las comunidades
  1.4 Saberes y valores universales.
  1.5 Plan de vida

Módulo 2: Bases lingüísticas para la práctica pedagógica
  2.1 Sonidos y grafías (fonología)
  2.2 Estructura de la palabra y oración (morfosintaxis)
  2.3 Literacidad para lenguas indígenas

Módulo 3: Transmisión de contenidos y desarrollo de secuencias didácticas en lengua materna
   3.1 El papel del docente en el contexto indígena
   3.2 Comunidad y escuela
   3.3 Contenidos de los Programas de Lengua Indígena
   3.4 Prácticas sociales del lenguaje



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5142

Elaboración de secuencias didácticas a partir de un aprendizaje esperado

La principal virtud de la organización temática de los diplomados fue que se partió de un amplio proceso de reflexión 
que permitió a los diplomantes profundizar en su papel como docentes del medio indígena y, posteriormente, se 
procedió a identificar los elementos culturales que definen a cada cultura. En un segundo momento se explicaron 
las bases lingüísticas para la escritura en cada lengua indígena, y se retomaron y enriquecieron también las diversas 
propuestas generadas con anterioridad. Este módulo incluyó los temas de literacidad y cultura escrita desde una nueva 
perspectiva que busca integrar a la práctica docente, no solo la alfabetización, sino todos los procesos cognitivos que 
implica el mundo de la modalidad escrita. 

Finalmente, en un tercer momento, se propuso generar secuencias didácticas donde se privilegió la escritura en 
lengua indígena, y se retomaron los contenidos de los dos módulos precedentes; de esta manera, la práctica de la lec-
toescritura fue un ejercicio contextualizado y sistemático, tal como lo propone Galaburri (2008). Una selección de 
estas secuencias didácticas en diferentes lenguas indígenas, y que constituye una de las principales contribuciones de 
este proyecto, se encuentra disponible en el sitio: https://www.nangina.mx/secuencias-didacticas-de-la-asignatura-len-
gua-indigena/.

A fin de particularizar el conocimiento, así como su enseñanza (Galaburri 2008), los contenidos de los tres módulos 
se impartieron en sesiones plenarias y, posteriormente, se reforzaron y practicaron en sesiones por lengua; en ellas, los 
coordinadores desarrollaron los temas desde la perspectiva cultural y lingüística de cada uno de los 18 idiomas partici-
pantes. Una de las experiencias dignas de resaltar es que fue en dichas sesiones que muchos docentes indígenas tuvieron 
la oportunidad, por primera vez, de recibir instrucciones pedagógicas y lingüísticas en su lengua materna, pues, como 
se mencionó en párrafos anteriores, el equipo coordinador estuvo constituido por lingüistas, antropólogos, pedagogos 
y comunicadores nativo-hablantes. 

Dentro de la plataforma, disponible en el sitio https://www.nangina.mx/, los docentes contaron con toda la infor-
mación de educación continua para su formación. Se crearon videos de introducción general y para cada módulo y 
tema, seguidos de los contenidos desglosados, así como lecturas, textos digitalizados, enlaces de páginas electrónicas y 
material diverso complementario. Todo bajo una estructura de fácil navegación y búsqueda. La base en Moodle de la 
página, así como las conexiones presenciales y a distancia propició más de 120 horas de trabajo, para cada uno de los 
grupos de las 18 lenguas participantes. La página de los diplomados sigue activa y abierta para todos los interesados: 
https://ciesas.nangina.mx/login/index.php (ingresar como invitado). Evidentemente, la conexión a internet representó 
un reto para muchos participantes y, en los casos más complicados, se intensificaron los talleres presenciales. 

Si bien es cierto que en estos diplomados se buscó que los docentes indígenas tuvieran herramientas que les permi-
tieran optimizar su ejercicio docente dentro del aula, bajo una perspectiva de equidad entre la cultura indígena y la no 
indígena, durante las primeras sesiones se observó que muchas culturas indígenas mexicanas están perdiendo sus valores 
esenciales; de igual modo, se pudo constatar que, muchas veces, los planes y programas dan por hecho que los docentes 
son especialistas en su lengua y cultura; sin embargo, aunque son conocedores de las mismas, en muchos casos carecen 
de herramientas para sistematizar y aplicar con fines didácticos estos conocimientos, así como su cosmovisión e iden-
tidad. Ante ello, se propuso que, al inicio de los diplomados, los participantes pudieran analizar, debatir y reflexionar 
en torno al origen y pertenencia de los miembros de la localidad, así como sobre la reconstrucción y teorización del 
conocimiento desde las propias comunidades; esto con el fin de que, en distintos niveles de la sociedad, se pudieran 
crear “planes de vida” que salvaguarden la cultura y la lengua de dichos pueblos (Bertely et al. 2008).

Otra área de oportunidad que se detectó en las primeras sesiones de estos diplomados fue que muchas lenguas indí-
genas mexicanas –incluso aquellas que gozan de un alto número de hablantes, como el náhuatl– carecen de sistematici-
dad en su escritura, lo que imposibilita el ejercicio pleno de su lectoescritura, así como su uso generalizado en distintos 
espacios formales e institucionales. Considerando lo anterior, en el curso de estos diplomados se hizo una amplia con-
vocatoria para que los docentes de estas 18 lenguas indígenas mexicanas analizaran, dialogaran y llegaran a consensos 
–entre ellos, y junto con el resto de la población que habla dichas lenguas– respecto a la sistematización de la escritura 
de sus idiomas, así como a las mejores estrategias para seguir empleándolos en la mayor cantidad de ámbitos posible.

Como resultado de lo anterior, se trabajó en la generación de textos basados en normas de escritura con bases lin-
güísticas donde todos los hablantes se pudieran reconocer y entender, independientemente de las variantes dialectales; 
cabe hacer notar que se retomaron propuestas de escritura generadas con anterioridad, se discutieron, adicionaron y 
sistematizaron. También es preciso recalcar que existe una idea generalizada de que las lenguas indígenas no se pueden 
escribir debido a su gran variación interna. No obstante, se deja de lado que todas las lenguas, incluso las de prestigio 
presentan esta misma variación, tal como sucede con el español y el inglés, y que, pese a ello, cuentan con un código 
escrito que permite a sus hablantes comunicarse de manera eficaz. 

En estos diplomados se privilegió el diálogo y la argumentación de ideas entre los participantes, dado que en muchas 
ocasiones este tipo de esfuerzos se decantan por posicionamientos ideológicos; sobre todo, en el tema de la escritura y 
cultura. De igual modo, se mostró la importancia de identificar aquellos elementos que hacen posible la existencia de 
un pueblo indígena para, desde ahí, trabajar en favor de la cultura y lengua. 



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 43

Figura 2. Mapa de la región purépecha (Chamoreau 2012: 24) y los lugares donde se trabajó.

Figura 3. Sesión de trabajo purépecha.

En las siguientes secciones se detallan las experiencias y propuestas de dos diplomados.

Jarhuap’ini ka jorhenkurhipani ‘ayudándonos para aprender’

En este grupo se atendió a más de 50 docentes y se trabajaron más de 200 horas, a pesar de que el tiempo máximo 
previsto era de 120. Se realizaron seis sesiones presenciales en Michoacán, específicamente en: Santa Fé de la Laguna, 
Comachuen, Uricho, Yunuen, Turicuaro y la Universidad Indígena Intercultural del estado de Michoacán, con sede 



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5144

en la comunidad de Pichataro, donde los diplomantes presentaron sus trabajos finales ante especialistas en la lengua y 
cultura purépecha.4

Es importante destacar que, en las reuniones realizadas en estas comunidades, se estableció un diálogo con miembros 
de la comunidad y autoridades locales. Las reuniones fueron organizadas por los propios docentes, quienes realizaron la 
difusión en sus comunidades por medio de esfuerzos autogestivos.

En la primera parte del Diplomado se discutieron los elementos culturales que sustentan la identidad purépecha, 
destacando la importancia de identificarlos y desarrollar trabajos didácticos a partir de elementos culturales como la 
noción de ser humano, la participación, organización comunitaria y otros elementos. 

Es relevante explicar que en esta fase se hizo una amplia reflexión sobre los elementos que constituyen a un purépe-
cha, el cual se concibe como un ser tridimensional constituido por: suanta ‘aire’, jurhiata ‘energía’ y jatakwa ‘cuerpo’. 
Dentro del tema de la organización se identificó la figura del juramuti ‘jefe’, quien viene con la palabra y requiere 
cumplir requisitos como estar casado, no tener vicios y ser alguien de respeto desde la perspectiva cultural purépecha; 
es decir, que sea alguien apto para servir.

En la segunda parte, se discutieron las bases lingüísticas para la escritura de la lengua purépecha. Es significativo 
precisar que se avanzó de forma notable gracias a la formación en lingüística indoamericana de los coordinadores. Uno 
de los aportes de este Diplomado fue brindar las herramientas necesarias para establecer las diferencias entre código 
hablado y código escrito, con ello se evitaron discusiones innecesarias sobre el uso de algunas grafías para representar 
los sonidos de la lengua. Un elemento fundamental en esta parte fue comparar las grafías utilizadas para la escritura del 
purépecha con las grafías elegidas para representar los sonidos de otras lenguas mesoamericanas y europeas. Por ejem-
plo, se vio que el fonema /ʃ/ se representa en purépecha con la grafía <x>, mientras que en inglés se representa con dos 
grafías <sh>.

Otro tema que destrabó discusiones añejas fue el de sílaba y acento, ya que se mostró que la lengua tiene como pa-
trón silábico preferido CV y que el acento mayoritariamente cae en la segunda sílaba; por lo cual, siguiendo el principio 
de economía lingüística, se propuso que no se utilice tilde cuando el acento prosódico cae en la segunda sílaba. 

También se mostró que la lengua no permite los diptongos al inicio de palabra, por lo que es conveniente utilizar 
las grafías <w> y <y> a principio de palabra para representar los fonemas semiconsonánticos /w/ y /j/, en lugar de las 
grafías <u, i>. Como puede observarse en (1), en una escritura que no reconoce la existencia de la semiconsonante /w/ 
se representa una consonante con una vocal; de igual modo, en (1b) no se respeta el patrón silábico preferido de la 
lengua, que es CV:

(1)	 a.		  úarani			   b.	 warani		  (vs. uarani)
			   ú.a.ra.ni 			   wa.rha.ni
			   v.v.cv.cv			   cv.cv.cv
			   ú-a-ra-ni			   warha-ni
			   hacer-centro-vm-nf		  bailar-nf
			   ‘hacerse algo en el estómago’	 ‘bailar’

Con ejemplos como (1), se pudo mostrar de manera práctica la importancia de una escritura con bases lingüísticas. 
Un tema relevante en la escritura práctica es identificar los procesos fonológicos como la sonorización, la elisión y el en-
sordecimiento; como vemos en (2), con la palabra jorhentap’ini ‘enseñar’, donde el fonema /t/ se sonoriza y realiza como 
[d] después de la nasal /n/; del mismo modo, se elide la vocal /a/ y se ensordece la vocal final; los procesos fonológicos 
de ensordecimiento y sonorización, en este caso, no tienen consecuencias a nivel morfológico, pero la elisión de la vocal 
/a/ en el morfema causativo -ta implica dejar de considerar información semántica en la escritura: 

(2)			   [jorhendpinI]
			   <jorhentap’ini>
			   jorhen-ta-p’i-ni
			   enseñar-caus-antip-nf
			   ‘enseñar’

En la tercera parte del Diplomado con los docentes hablantes de purépecha, se propusieron trabajos didácticos ba-
sados en los elementos identificados en las dos primeras partes; el principio fue considerar que la cultura y la lengua se 
viven en la cotidianidad y que, para poder plantear un trabajo pedagógico desde la perspectiva purépecha, es necesario 
reinterpretar esos elementos en la práctica escolar. En particular, resultó relevante reflexionar sobre el concepto de en-
señanza-aprendizaje, desde la perspectiva purépecha. Dicho concepto se puede rastrear desde la semántica del concepto 

4 El purépecha es una lengua que cuenta con 142, 459 hablantes; según el censo General de Población y Vivienda 2020, cerca del 70% vive en 
Michoacán y el resto se distribuye entre Estados Unidos (se desconoce el número de hablantes), existen comunidades importantes de hablantes 
de la lengua en la Ciudad de México, Guadalajara, León, Tijuana, entre otras.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 45

jorhenkurhini ‘enseñarse’, que implica una concepción en la cual es el ser humano quien se forma a partir de la reinter-
pretación de los elementos con los que se relaciona en el transcurso de su vida:

(3)	 a.	 jorhen-kurhi-ni				    b.	 jorhen-ta-p’i-ri
		  enseñar-refl-nf					    enseñar-caus-antip-atributo
		  ‘enseñarse’					     ‘maestro’
	 c.	 jorhen-ta-p’i-ni				    d.	 jorhen-ta-p’era-kwa
		  enseñar-caus-antip-nf				    enseñar-caus-reci-nom
		  ‘enseñar’					     ‘escuela’

Como se observa en (3), en purépecha, la noción de “enseñarse” y “enseñar” se expresa por medio de una raíz verbal 
y diferentes sufijos que expresan un campo semántico, donde se aprende a partir de observar, imitar y reinterpretar.

Algunas contribuciones de este trabajo pueden verse en la página: https://www.nangina.mx/docs/secuencias-didacti-
cas-del-diplomado-general-en-bases-linguistico-pedagogicas-de-la-asignatura-lengua-indigena/12-purepecha-tarasco/. 

Figura 4. Revalorando tradiciones.

Figura 5. Escolta purépecha.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5146

Figura 6. Variación dialectal del náhuatl.

Tlatokayotia ‘nombrar al mundo’. Hacia una cultura de la escritura cotidiana entre los docentes nahuas

Una de las 18 lenguas indomexicanas que se trabajaron en los diplomados es el náhuatl; que se habla en distintos estados 
de la República Mexicana y en algunas ciudades del extranjero donde, incluso, se han ofrecido cursos a estudiantes 
universitarios, por ejemplo, en la Universidad de Columbia en Nueva York o en la Universidad de Stanford.

Es sabida la amplia diversidad dialectal del náhuatl (Hendrichs 1945; Hasler 1954-55 y 1958; Lastra 1986; Canger 
1988a y 1988b); por ello, uno de los principales retos en el trabajo con docentes nahuas fue lograr que los participantes 
apreciaran el náhuatl como una sola (macro)lengua con particularidades propias debido a la diversidad de cada región, 
al nivel de preparación de sus hablantes o incluso al periodo histórico de la lengua (Vicente-Ferrer 2017).

Asimismo, y en consonancia con lo anterior, en este Diplomado se buscó con ahínco que los diplomantes vieran en 
la diversidad dialectal del náhuatl –así como de otras lenguas indomexicanas– una oportunidad antes que una amenaza. 
Es notorio mencionar que, durante las primeras sesiones del Diplomado, había gran descontento entre los profesores 
nahuas debido a las tensas reuniones que se habían llevado a cabo –en otros espacios académicos y bajo la guía de otras 
instituciones– para la “normalización de la escritura” del náhuatl, donde los usuarios de una variedad dialectal buscaban 
tener una presencia preponderante. No obstante, la idea fue dialogar con una perspectiva amplia y enfatizar en la habi-
lidad de escritura con una menor carga prescriptiva y en el entendido de que las diferencias de escritura son menores.

Como se ha referido al describir la dinámica del trabajo en lengua purépecha, a fin de establecer las bases para un 
diálogo más horizontal entre los docentes de educación indígena nahua y otros actores, se les propuso que fueran ellos 
los que hablaran desde su propia experiencia, sus dilemas y aspiraciones en cuanto a la enseñanza de la lengua y cultura 
nahua. Lo anterior se combinó con la intención de implementar la idea de “aprender enseñando”, en igualdad de con-
diciones, con beneficios claros para, en primera instancia, los docentes y, posteriormente, para los alumnos. Con esta 
idea, muchos profesores nahuas han seguido caminando con nosotros en otros diplomados que se han hecho con otras 
lenguas del país, como el mexicanero, y el naáyeri, y, lo que nos parece más relevante aún, una cantidad considerable de 
profesores nahuas ha emprendido proyectos similares a los diplomados coordinados por ciesas-dgei en sus respectivos 
centros de trabajo. Hasta ahora sabemos que hay actividades en curso de esta naturaleza en: Hidalgo, Guerrero, Tlax-
cala y Michoacán; a algunas de ellas les estamos dando seguimiento, a través de distintas aplicaciones y plataformas, y 
mediante acuerdos con distintas instituciones.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 47

Tlatokayotia ‘nombrar al mundo’ es como titulamos esta sección, porque nombrar implica posicionarse, mostrar 
abiertamente quiénes somos y quiénes son los demás para nosotros. La relevancia de dicho acto es que desencadena 
otros que, al igual que aquél, invitan a vivir la(s) lengua(s), como parte de la(s) cultura(s), cabalmente. Esto es lo que 
hemos observado durante el análisis de las 28 secuencias didácticas y etnografías escolares que recibimos de los profeso-
res del Diplomado en lengua náhuatl.

A diferencia de aquellas perspectivas que privilegian las fronteras lingüísticas y, en consecuencia, culturales, los profe-
sores nahuas han empezado a tomar conciencia de que es necesario hablar (nombrar) y enseñar en y para la diversidad, 
tal como se observa en la figura 7 –que pertenece al trabajo final de un profesor nahua de Tlaxcala– donde los niños 
aprecian que las lenguas pueden “convivir” sin mayor conflicto y que las grafías pueden llevarse bien incluso cuando 
pertenecen a sistemas lingüísticos diferentes.

Educar en y para la diversidad constituye el principio fundamental para alcanzar la pluriliteracidad, entendida aquí 
como: el repertorio de literacidades complejo, dinámico e interrelacionado de un aprendiz (Cinganotto y Cuccurullo, 
2019). Sin embargo, esto no exime al docente, y mucho menos al alumno, de la duda y la contradicción, como se 
muestra en la figura 8, que corresponde al trabajo de uno de los alumnos de la región nahua de Tehuacán. Un hallazgo 
importante, y al mismo tiempo esperado, de nuestro equipo de trabajo fue constatar que los profesores y alumnos vaci-
laban entre usar una grafía u otra al momento de escribir en náhuatl, en este caso entre <u> y <w>, como se observa en 
kuajkualtsi ‘bonito’ y xoxowik ‘verde’, en dicha fotografía.

Pese a que generalmente se ha estigmatizado, la vacilación lingüística es una condición necesaria y natural de todo 
aquél que vive dos o más lenguas (Francis 1997; Grosjean 1999) y, en consecuencia, dos o más literacidades. En el 
caso de los profesores nahuas, además de ser bilingües, han estado sujetos por mucho tiempo a una “alfabetización” en 
lengua indígena que, con frecuencia, cambia en sus objetivos, métodos, alcances y recursos. Esto último ha propiciado 
que las distintas áreas del país donde se habla y estudia náhuatl existan percepciones distintas en torno a la lengua y a 
su socialización en el ámbito escolar.

Figura 7. Enseñar en y para la diversidad desde la perspectiva nahua.

No obstante, como se muestra en la figura 9 –un extracto de la secuencia didáctica de un profesor nahua de Gue-
rrero– otro de los logros importantes de este Diplomado fue que los profesores guiaran a sus alumnos hacia la reflexión 
metalingüística en su propia lengua:

Parte de esta información y otras secuencias didácticas en náhuatl pueden consultarse en la página https://www.
nangina.mx/docs/secuencias-didacticas-del-diplomado-general-en-bases-linguistico-pedagogicas-de-la-asignatura-len-
gua-indigena/2-nahuatl-1-nahuatl/. 

Reflexiones finales

A partir del ejercicio académico llevado a cabo en estos diplomados, puede iniciarse la reflexión en torno a los modelos 
contemporáneos de formación académica de los docentes indígenas mexicanos, que se encuentran ejerciendo en el 
nivel educativo básico, particularmente nivel primaria. Lo primero que conviene señalar es la necesidad de coordinar 
a todas las instancias involucradas en la educación indígena en México para hacer realidad dicho proyecto y garantizar 



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5148

los recursos económicos mínimos para su implementación. En el curso de estos diplomados se ha logrado observar 
que son los profesores de esta modalidad los más desprotegidos del sistema educativo mexicano. Las carencias son de 
distinta índole, pero las más apremiantes son las económicas, de infraestructura y de formación. El apoyo mediante 
becas y la oportunidad de seguirse preparando, sin obstáculos de cualquier naturaleza, serían alicientes esenciales para 
la superación profesional.

Entre los logros importantes de estos diplomados se encuentran el hecho de que han sido los “mandos altos y me-
dios” (supervisores y asesores técnico-pedagógicos) del sistema educativo indígena quienes han empezado el análisis, 
debate y difusión, incluso entre la población no profesionalizada, de las lenguas y culturas indígenas mexicanas. Los 
primeros reportes que se han recibido muestran que dichos docentes están organizándose periódicamente en sus centros 
de trabajo para continuar reflexionando en torno a los temas que se han propuesto en cada una de las sesiones.

Otro de los resultados dignos de resaltar de estos diplomados es el vínculo que se está creando entre la escuela y la 
comunidad. Galaburri (2008) y Tinajero (2013) señalan que, durante mucho tiempo en México, el ámbito escolar se 
ha aislado de otros importantes espacios comunitarios; tanto, que las lenguas indígenas se han relegado al dominio no 
escolar, mientras que el español se ha institucionalizado para dicho ámbito. El desarrollo de los Diplomados en Bases 
Lingüístico-Pedagógicas de la Asignatura Lengua Indígena, ha permitido observar que, sobre todo en las localidades puré-
pechas, el vínculo entre comunidad y escuela se ha fortalecido, y que entre las autoridades de cada una de dichas esferas 
se está desarrollando un diálogo en torno a la importancia de la lengua y la cultura.

No menos relevante es el hecho de que, a medida que transcurrieron las sesiones de estos diplomados, los docentes 
que participaban en él, recurrían cada vez más a argumentos académico-científicos para analizar y debatir en torno a 
sus propias lenguas y culturas, específicamente, respecto a cómo representarlas gráficamente, hechos que demuestran su 
crecimiento profesional. Sin duda, toda esta experiencia es de gran importancia porque inaugura y fomenta distintos 
procesos, cognitivos y culturales, como el de la lectoescritura, que fomenta en gran medida el mantenimiento de las 
lenguas indígenas mexicanas.

Las propuestas pedagógicas que utilizan la documentación de las diferentes lenguas indígenas mexicanas buscan 
vincular el conocimiento que existe sobre su estructura y funciones sociales con los modelos y herramientas para su uso 
dentro del espacio escolar. Es bien sabido que la escuela en México ha sido un espacio en donde los derechos lingüísticos 

Figura 8. La duda, indispensable en la pluriliteracidad.

Figura 9. Reflexión metalingüística en náhuatl.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 49

de los que se habla al inicio del presente artículo se incumplen de manera sistemática. Esto no es inocuo, tiene conse-
cuencias graves sobre la vitalidad de las lenguas porque se reducen sus ámbitos de uso, pero también sobre sus hablantes, 
quienes desarrollan ideologías que conducen a su sustitución por el español. Los docentes de Educación Indígena han 
sido formados con esta doble condición: su lengua solo es útil en ámbitos comunicativos acotados como dar los buenos 
días, dar instrucciones como sentarse o pararse, por ejemplo, y su labor es socializar a sus estudiantes en español y so-
bre contenidos nacionales, es decir, sobre una serie de conceptos y recursos cognoscitivos determinados desde ámbitos 
ajenos a sus escuelas y sus comunidades, reproduciendo la minorización, no solo de sus lenguas, sino también de los 
modelos culturales subyacentes.

Nuestra experiencia buscó revertir este proceso que ha tenido graves consecuencias para la vitalidad de muchas de las 
lenguas mexicanas y ha provocado actitudes negativas hacia ellas dentro del magisterio y los padres de familia. No solo 
buscamos usar las lenguas de los docentes para buena parte de la capacitación, alentamos su escritura, la elaboración de 
contenidos con pertinencia lingüística y cultural, y compilamos secuencias didácticas que recuperan léxico especializado 
en cada lengua y contenidos culturales propios de cada comunidad de práctica en la que laboran los docentes. Sabemos 
que existen otros esfuerzos encaminados en la misma dirección, pero lo inédito de nuestra experiencia es que logramos 
vincular la voluntad de las autoridades educativas, de los colectivos docentes, de lingüistas hablantes de las lenguas en las 
que estuvimos trabajando y de académicos que hemos dedicado nuestra carrera a documentar la diversidad lingüística 
de México.

Los ejemplos que incluimos en este artículo buscan ilustrar los desafíos a los que nos enfrentamos en este proceso 
y los logros de los equipos docentes que ahora cuentan con programas para la enseñanza de sus lenguas, no solo como 
asignatura, sino también como vehículo de generación y trasmisión de conocimiento. Esperamos que esta experiencia 
pueda seguirse replicando con otras lenguas y diferentes comunidades educativas, y que los diplomantes se conviertan 
en factores de cambio en favor del cumplimiento de sus derechos lingüísticos y los de sus estudiantes.

Agradecimientos

Damos las gracias al equipo de Anales de Antropología por la oportunidad de compartir nuestras experiencias y propuestas 
en este volumen, editado por Fidel Hernández Mendoza, editor asociado, y José Luis Hernández Jiménez, editor 
técnico, así como a los dictaminadores de nuestro artículo por sus valiosos comentarios. 

Asimismo, agradecemos sinceramente a las autoridades y personal de la dgei (sep), con quienes trabajamos y coor-
dinamos la propuesta de diplomados y capacitación docente. 

Este enorme trabajo pudo lograrse con la comprometida participación de un amplio equipo ciesas-Nanginá que 
militó incansablemente con muchos kilómetros y durante varios meses en este gran proyecto, a continuación, incluimos 
a todo el equipo: 

Coordinación general: Mario E. Chávez Peón Herrero, Rolando Hernández Domínguez y Regina Martínez Casas. 
Coordinación académica: Angel Vicente-Ferrer. Apoyo logístico: Ana Lilia Escobar de la Cruz, Oswaldo Cruz López, 
Juan Manuel Cruz Carreño y Carlos Misael González Valseca. Programador y desarrollador de la plataforma y página 
web: Apolinar González Gómez. Plenaristas y apoyo académico: Juana Alvarado Paredes, Pedro González Gómez, Juan 
Clímaco Gutiérrez Díaz, Gabriela García Salido, Gilles Polian Marcus, Lourdes de León Pasquel, José Gómez Cruz, 
Jair Apóstol Polanco, Rodrigo Parra Gutiérrez, Saúl Santos García, Elías Pérez Pérez, Luiz A. Amaral, Pedro Cabascan-
go Remache, Dorian Carlos Reyes Torres y José Guadalupe Álvarez Jiménez. Facilitadores por lengua: náhuatl: Angel 
Vicente-Ferrer, Juana Alvarado Paredes, Noé Méndez Ávila, Ana Lilia Escobar de la Cruz y Dominga Cruz Reyes; hñäh-
ñu/hñöhño: Severo López Callejas, Bernardo Faustino Caballero Barrón y Xochiquetzal Martínez Lozano; tutunakú: 
Gabriela Román Lobato, Faustino Montes Castañeda y José Santiago Francisco; popoluca: Salomé Gutiérrez Morales; 
me’phaa: Alejandra Mentado Basilio, Gregorio Tiburcio Cano, Iván Oropeza Bruno y Agustín Avilés; purépecha: Ro-
lando Hernández Domínguez, Angélica Agustín Diego, Sergio Salmerón Madrigal y Manuel Bautista Medina; jñatjo/
jñatrjo (mazahua): Gloria Vargas Bernal y Verónica Fidencio Núñez; ñomndaa (amuzgo): Afrodita Rojas, Abad Navarro 
Solano y Genoveva Santiago Encarnación; yaqui: Melquiades Bejipone Cruz y Teodoro Buitimea Flores; náayeri (cora): 
Pedro Muñiz López y Andrés García Molina; o’dam/au’dam (tepehuano) de Durango: Virginia Flores Flores, Laura 
María Campuzano Volpe e Inocencia Arellano Mijares; ch´ol: Bernabé Sánchez Vázquez y Juan Jesús Vázquez Álvarez; 
maya: Fidencio Briceño Chel, Samuel Canul Yah, Gregorio Hau Caamal, José Concepción Cano Sosaya y Gerónimo 
Ricardo Can Tec; yokot’án (chontal): José del Carmen Osorio May y Juan Carlos Osorio Sánchez; tsotsil: Margarita 
Martínez Pérez, José Alfredo López Jiménez y Edrei González Hernández; tojol-ab’al: Beatriz Sántiz Pérez; tseltal: San-
dra Roció Cruz Gómez y Javier Gómez Sántiz. 

Finalmente, estamos en deuda con los 800 profesores bilingües de educación indígena que comprometidamente par-
ticiparon en los Programas Educativos aquí referidos y con quienes trazamos nuevos senderos pedagógicos y culturales.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-5150

Referencias

Amaral, L., Autuori, J., Gomes, A. M. R., Saraiva Moreno, M. (2017). Diálogos entre a linguística, a educação e a 
antropologia na produção de materiais de alfabetização na língua sanöma. Revista LinguíStica / Revista do Progra-
ma de Pós-Graduação em Linguística da Universidade Federal do Rio de Janeiro, 13 (1), 104-125. Disponible en 
https://revistas.ufrj.br/index.php/rl [Consulta: mayo de 2021].

Bertely, M., Gachet, J. y Podestá, R. (2008). Educando en la diversidad cultural. Quito-México: Editorial Abya Aya-
la-Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social.

Canger, U. (1988a). Nahuatl dialectology: A survey and some suggestions, International Journal of American Linguistics, 
51 (1), 28-72.

Canger, U. (1988b). Subgrupos de los dialectos nahuas, B.A.R, 402, 473-498.
Cámara de Diputados del H. Congreso de la Unión (15/07/18). Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. 

México: H. Congreso de la Unión.
Cassany, D. (2005). Los significados de la comprensión crítica. Lectura y Vida, 26 (3), 32-45.
Chamoreau, C. (2012). Dialectology, typology, diachrony and contact linguistics, a multi-layered perspective in puré-

pecha. Sprachtypologie und Universalienforschung (STUF-Language Typology and Universals), 65 (1), 6-25. 
Ethnologue (s. f.). Disponible en https://www.ethnologue.com/country/MX> [Consulta: 28 de febrero de 2019].
Francis, N. (1997). Malintzin. Bilingüismo y Alfabetización en la Sierra de Tlaxcala (México). Quito: Abya-Yala.
Galaburri, M. L. (2008). La enseñanza del lenguaje escrito. Un proceso de construcción. México: Secretaría de Educación 

Pública.
García García, L. (2000). Lenguas, órdenes religiosas e identidad: siglos xvi-xvii en la Nueva España. R. Barceló et al. 

(Coords.) Diversidad étnica y conflicto en América Latina. El indio como metáfora en la identidad nacional. Vol. II. 
(pp. 47-70). México: Universidad Nacional Autónoma de México-Plaza y Valdes Editores.

Gortari, L. de, Chávez Peón, M. E. y Hernández, R. (2019). Situación de las lenguas indígenas en México. Las iniciativas 
del ciesas. Revista de la Universidad Iberoamericana, 61, 14-17. Disponible en http://revistas.ibero.mx/ibero/ar-
ticulo_detalle.php?pageNum_paginas=0&totalRows_paginas=4&id_volumen=47&id_articulo=835&id_sec-
cion=771&active=770&pagina=12&pagina=13&pagina=14&pagina=15&pagina=14&pagina=13&pagina=12 
[Consulta: mayo de 2021].

Hasler, J. A. (1954-55). Los cuatro dialectos de la lengua mexicana. Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, 14, 
145-146.

Hasler, J. A. (1958). La posición dialectológica del Pipil como parte del nahua del Este. América Indígena 8, 333-339.
Hendrichs, P. R. (1945). Cuatro dialectos de la lengua nahua. Pedro R. Hendrichs (Ed.), Por Tierras Ignotas, Viajes y 

Observaciones en la Región del Río de los Balsas (pp. 78-129). México: Instituto Panamericano de Geografía e 
Historia.

Lastra, Y. (1986) Las áreas dialectales del náhuatl moderno. México: Universidad Nacional Autónoma de México.
León Pasquel, M. de L. de (2005). La llegada del alma: lenguaje, infancia y socialización entre los mayas de Zinacantán. 

México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social-Instituto Nacional de Aantro-
pología e Historia.

Martínez Casas, R. (2007). Diversidad y educación intercultural. Daniel Gutiérrez (coord.), Multiculturalismo. Desafíos 
y perspectivas (pp. 241-261). México: Siglo XXI editores.

Martínez Pérez, M. (2016). Xchanel-xchanubtasel: Lenguaje, acción y enseñanza en actividades valoradas entre los 
mayas de San Juan Chamula. Tesis. México: Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social. 

Miranda López, F. (2010). La reforma curricular de la educación básica. A. Arnaut y S. Giorguli (Coords.) Los grandes 
problemas de México: Educación (pp. 35-60). México: El Colegio de México.

Pardo María, T. (1993). El desarrollo de la escritura de las lenguas indígenas de Oaxaca. Iztapalapa, 29, 109-134.
Pulido Mata, J. (ed.) (2016). Estrategias didácticas. Guía para docentes de educación indígena. México: Organización 

de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura-Sindicato Nacional de Trabajadores de la 
Educación.

Salmerón Castro, F. I., Porras Delgado, R. (2010). La educación indígena: fundamentos teóricos y propuestas de 
política pública. A: Arnaut y S. Giorguli (Coords.), Los grandes problemas de México: Educación (pp. 509-576). 
México: El Colegio de México.

Santibáñez, L. y Martínez, J. F. (2010).Políticas de incentivos para maestros: carrera magisterial y opciones de reforma. 
A. Arnaut y S. Giorguli (coords.), Los grandes problemas de México: Educación (pp. 125-158). México: El Colegio 
de México.

Secretaría de Educación Pública (sep) (2011). Plan de estudios 2011. Educación básica. México: Secretaría de Educación 
Pública.



A. Vicente-Ferrer, R. Hernández, M. E. Chávez Peón y M. R. Martínez/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 37-51 51

Secretaría de Educación Pública (sep) (2016). El modelo educativo 2016. El planteamiento pedagógico de la Reforma 
Educativa. México: Secretaría de Educación Pública.

Secretaría de Educación Pública (sep) (2017a). Aprendizajes Clave para la Educación Integral. Plan y programas de estudio 
para la educación básica. México: Secretaría de Educación Pública.

Secretaría de Educación Pública (sep) (2017b). Lengua Materna. Lengua Indígena y Segunda lengua. Lengua Indígena.
Aprendizajes Clave para la Educación Integral. Plan y programas de estudio para la educación básica. México: Secre-
taría de Educación Pública.

Secretaría de Educación Pública (sep) (2018a). Programa de Lengua Náhuatl. México: Secretaría de Educación Pública.
Secretaría de Educación Pública (sep) (2018b). Programa de Lengua O’dam/Au’dam. México: Secretaría de Educación 

Pública.
Secretaría de Educación Pública (sep) (2018c). Programa de Lengua Purépecha. México: Secretaría de Educación Pública.
Secretaría de Educación Pública (sep) (2019). Material guía de trabajo para el taller de capacitación “Hacia una Nueva 

Escuela Mexicana”, ciclo escolar 2019-2020. México: Secretaría de Educación Pública.
Tankersley, K. (2003). The Threads of Reading: Strategies for Literacy Development. Virginia, USA: Association for Super-

vision and Curriculum Development Alexandria.
Tinajero Villavicencio, G. (2013). Bilingüismo, cultura escrita y escuela intercultural: balance de una década. A. Ca-

rrasco Altamirano et al. (coord.), Lenguaje y educación. Temas de investigación educativa en México (pp. 133-156).
México: Asesoría en Tecnologías y Gestión Educativa, S.A. DE C.V.

Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (unesco) (2003). Vitalidad y peligro de 
desaparición de las lenguas. París: CLT/CEI/DCE/ELP/PI.

Vicente-Ferrer, A. (2017). Formas nuevas para una lengua añeja: Análisis de la variación morfofonológica en el náhuatl 
de San Miguel Canoa, La Resurrección y San Andrés Azumiatla, Puebla. Tesis. México.


