
Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre, 2021): 205-219

Artículo

Introspección antropológica en las prácticas y usos sociales, religiosos,
identitarios y de colonialidad entre Egipto, Iraq y Siria

An Anthropological Introspection into Identitarian, Social, Religious
and Coloniality Social Practices in Egypt, Iraq and Syria

Samer Alnasir*
Universidad Nacional de Educación a Distancia, España. Facultad de Filosofía, Dpto. Filosofía y Filosofía Moral y Política

Paseo Senda del Rey, 28040 Madrid, España.

Recibido el 15 de febrero de 2021; aceptado el 29 de marzo de 2021.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Por los discursos orientalistas, domina en Occidente un estereotipo 
generalizador de que el mundo árabe es homogéneo. El presente ar- 
tículo se proyecta para negar empíricamente esta banalidad. Para ello, 
se analizan profundas divergencias socioculturales y, más bien, an-
tropológicas entre sus colectividades, que en gran medida persisten 
como secuelas de colonialidad o son debidas a distintas políticas co-
loniales. Para ello, se analiza la interferencia colonial en los usos y las 
conductas sociales, así como en los tratamientos y extranjerismos en 
el lenguaje, que son síntomas residuales y crónicos de colonialidad. 
Esto se compara con otras prácticas que se muestran resistentes a las 
interferencias extranjeras y que se conservan como esquemas relacio-
nados íntimamente desde la identidad cognitiva hacia la colectiva. 
Para ello, se analizan usos urbanos, filológicos, protocolos, ritos so-
ciales y demás factores de interferencia en la identidad, pertenencia y 
conducta de los individuos. La referencia a estos se mantiene siempre 
neutral como grupos, individuos o colectividades, y se evita el uso de 
sustantivos como sociedades o comunidades, ya que, parcialmente, se 
les niega esta categoría jurídica. Con esto, se intenta subrayar el labe- 
rinto identitario y de pertenencia en el que se encuentran inmersas las 
masas de población, y se toman tres ejemplos principales de muestra: 
Egipto, Iraq y Siria.

** Correo electrónico: samer@alnasir.org

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.78433
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

This article proposes to contest, from an interdisciplinary perspective, 
the stereotype of the Arab world as homogeneous and show that Arab 
societies have deep socio-cultural and anthropological differences. 
This article will first highlight colonial interference in anthropological 
practices, social usages and conducts, and courtesies, treatments and 
foreign influence on language in comparison with another practice 
founded to resist foreign influence: that which is related to intimate 
ontological life. The paper will analyse urban usages, philological 
aspects, protocols, social rituals and other factors of personality in-
terference, belonging and individual behaviour. Neutrality will be 
maintained through the use of terms such as groups, individuals or 
collectivities rather than terms such as societies or communities to 
avoid associating these groups with political categories. Finally, the 
intersectionality of identitarianism and belonging will be examined 
in relation to three countries: Egypt, Iraq and Syria.

Palabras clave: religión y pertenencia; identidad religiosa; identidad colonial; protocolos antropológicos; protocolo árabe, protocolo colonial

Keywords: religion and belonging; religious identity; colonial identity; anthropological protocol; Arab protocol; colonial protocol



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219206

Introducción

«Special forms require special ways to treat them. The 
ways to encounter them, to avoid them, to behave in their 

presence are part of their context, therefore part of their 
meaning. From a structural point of view, the differentia-
tion of forms with specific religious functions inaugurates 
the development of a special social system serving religious 

goals. The history of religion is the history of its differentia-
tion». (Luhmann 1985: 9).

¿Es antropológico el protocolo social? La cortesía y 
la urbanidad, así como lo que se considera “buenos 
modales”, dependen de valores antropológicos que 
condicionan su aprobación o su recriminación. Esa 
dependencia –acondicionamiento de juicio y valoración– 
se debe íntimamente a un esquema antropológico 
impregnado espaciotemporalmente en las epistemes 
sociales mediante un anclaje sustantivo que implica 
dos condicionantes. El primero es el llamado protocolo 
social, que se encuentra imbricado entre la identidad 
ontológica y la cognición social que no solamente avanza 
traduciéndose en normatividad, es decir, en derecho, 
sino también en la forma de percibir ese derecho, que es 
el segundo condicionante: cómo percibir el derecho, más 
como un patrón imperativo, como creencia e identidad 
colectiva, un síndrome cultural (Páez Rovira y Zubieta 
2004: cap. III), que se impone como forma de reflejar y 
comunicar la identidad social (Van Hoecke 2002) y, por 
ende, de sostener un análisis, más que sociocognitivo, 
psicotécnico del derecho en una nueva identidad 
neopositivista (Alnasir 2005). 

Todo ello, por consiguiente, parte de la antropología y 
desemboca circularmente en ella misma. Es el pez que se 
muerde la cola. Esto requiere un marco teórico antropo-
lógico para diseñar las distintas etapas de la construcción 
epistémica de la identidad social, incluida la construc-
ción o la deconstrucción del lenguaje, del simbolismo 
etimológico que impregna (Worf 1959; Wilson 2017) 
y de la que forma cultura social (Berlin 1999; Williams 
1983) hasta llegar a codificarse-plasmarse normativa-
mente como derecho –y en línea con los provocadores 
apuntes de Comaroff (2018)–, subrayando la abundan-
cia hegemónica de una antropología de apartheid (Per-
saud 2020).

El prisma del presente trabajo parte de la definición 
y distinción entre colonialismo y colonialidad, en cuanto 
a que:

Colonialismo denota una relación política y eco-
nómica, en la cual la soberanía de un pueblo re-
side en el poder de otro pueblo o nación, lo que 
constituye a tal nación en un imperio. Distinto de 
esta idea, la colonialidad se refiere a un patrón de 
poder que emergió como resultado del colonialis-
mo moderno, pero que en vez de estar limitado a 
una relación formal de poder entre dos pueblos o 

naciones, más bien se refiere a la forma como el 
trabajo, el conocimiento, la autoridad y las rela-
ciones intersubjetivas se articulan entre sí, a través 
del mercado capitalista mundial y de la idea de 
raza (Maldonado-Torres 2007: 131).1

No se pretende entrar en el marco teórico de esta 
idea, sino contribuir desde su definición y distinción 
realizando una exposición empírica de los residuos de la 
colonialidad en el atributo histórico de los usos y las cele-
braciones sociales que afectan a la identidad social y a sus 
conductas actuales, entendidas como protocolo social, 
urbano o de recíproca cortesía, que definen las fragmen-
taciones grupales en cuanto a la moral local imaginaria 
(Geertz 1983: cap. II). Se considera, además, la escasez 
de información de fondo sobre los estratos sociales árabes 
y su visualización sumaria por los tratadistas en la litera-
tura académica, tanto occidental como la propiamente 
árabe. Soto Díaz, por ejemplo, en su renombrado trata-
do de las buenas maneras, apenas repasa los usos sociales 
árabes en dos párrafos y de forma muy lejana y abstracta 
sin introspección ni contraste de fondo (Soto 1995: 118-
119). Incluso en el ámbito de la Escuela Diplomática, en 
sus cursos de protocolo, los usos sociales y las prácticas 
identitarias árabes apenas son tratadas desde una super-
ficialidad y una banalidad generalizadora (Sarhan 2017). 
Éste es uno de los argumentos a los que podemos asociar 
la fragilidad o escasez de la diplomacia pública española. 
Éste es uno de los retos de inmersión y lejanía en lo coti-
diano (Alnasir 2019b).

Los estudios nativos árabes del tema son igualmente 
escasos y deficientes. Apenas se ha escrito una sola tesis 
doctoral que compara los protocolos de las cortes reales 
árabes, pero desde un ángulo bibliográfico y recopilatorio 
de normativas y actividades de los regidores (Ạlḥmwdy 
1996). Otra tesis de máster aportó una comparación en-
tre los usos de urbanidad islámica y la occidental, pero 
desde un ángulo muy restringido a lo ideológico, por el 
lado oriental, generalizador y ambiguo hacia lo occiden-
tal (Ạlgẖlbạn 2015). Es decir, en Occidente abundan la 
generalidad y la superficialidad, en tanto que en Orien-
te predomina la escasez de método epistemológico y de 
perspectiva disciplinar. A pesar de que todos sabemos 
que la realidad de las cosas está en su interior, en su ori-
gen histórico; sin embargo, cuando se refiere a las defini-
ciones entre Oriente y Occidente, la introspección nunca 
es convocada. Este trabajo pretende llenar ese vacío, pero 
desde un ángulo concreto –la incidencia extranjera en la 
identidad antropológica–, distinguiendo entre lo muta-
ble y lo resistente.

Para ello, se tomará una muestra influyente y repre-
sentativa en la identidad antropológica árabe, aparen-

1 Cabe destacar que, como concepto, «colonialidad» se debe 
originalmente a Quijano (1992), quien lo acuñó como eurocentrismo 
hegemónico cultural y poder de seducción populista universal que 
arrasó las identidades nativas del mundo, un modo de dominación 
en sustitución del modelo del colonialismo clásico, asentado desde 
el siglo xv (1992: 12-14).



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 207

temente parecida, pero con profundas zanjas de diver-
gencias debido a influencias externas en su conducta 
antropológica: Egipto e Iraq, los dos ejes de la antropolo-
gía antigua, y Siria, el paso franco en todos los términos 
de confluencias, tanto entre ellas como por su exposición 
al Mediterráneo y al mundo colonial grecorromano. A 
saber que los estudios antropológicos existentes hasta el 
momento no se han centrado en los ejes, haciendo com-
parativa específica entre estas zonas. En cuanto a Egipto, 
se ha hecho referencia a él recientemente como el nuevo 
espacio de interés antropológico, después de las viejas 
zonas tradicionales de prestigio (Deeb y Winegar 2012: 
539), el Yemen del Norte2 y Marruecos, pero dentro del 
espacio políticamente minado, es decir, afectado por Pa-
lestina y su conflicto (Abu-Lughod 1989: 279), y todo lo 
que se va a referir aquí como influencia colonial directa 
en las conductas antropológicas.

El marco temporal partirá desde la Revolución france-
sa y su exportación colonial para deducir desde sus secue-
las cómo interfirió, desde la ignorancia del orientalismo 
hegemónico colonialista, en la identidad antropológica y 
las prácticas sociales, dejando sus síntomas como secuelas 
de trasplantación cultural. Para ello, este artículo parte 
y se proyecta alineado con la perspectiva de Comaroff 
(2018: 13), abogando por la relevancia de la antropolo-
gía tanto para el derecho como para su ingrediente for-
mativo, el protocolo social, por lo que no se analizarán en 
detalle sus sistemas políticos, sino los valores ontológicos 
subyacentes en ellos, la religión, y la cohesión étnico-lin-
güística. Por eso, esta síntesis no se limitará a la mera 
exploración, sino a la comparación, adentrándose en la 
construcción histórica confluente en su realidad actual y 
en el porqué de su diferencia de los demás.

Primero se hará un repaso teórico de la cuestión para 
recoger prácticas y usos concretos entre los tres botones 
de muestra, intentando localizar sus orígenes coloniales 
o la resistencia a la interferencia colonial entre las prác-
ticas urbanas, sociales, rituales y dialectales de coloniali-
dad que reflejen un resultado residual del colonialismo, 
y aquellos que representan la resistencia antropológica 
a la interferencia externa como elementos arraigados e 
impregnados de identidad antropológica. Para ello, se in-
tentará subrayar cuáles de las prácticas sociales son más 
propicias a la interferencia y cuáles se encontrarían más 
arraigadas en la identidad social y son más resistentes a 
las mutaciones.

En cuanto a las transcripciones literales del árabe al 
abecedario latino, se realizaron en la plataforma Glosbe 
para facilitar la lectura y, teniendo en cuenta la misma 
circunstancia, en la citación bibliográfica de títulos ex-

2 La consideración de zonas de prestigio referidas por Abu-Laghod 
se refiere a Appadurai (1986: 357). No obstante, cabe recordar 
que estos estudios, tanto el de Appadurai como el de Abu-Laghod, 
son del 1986 y 1989, es decir, anteriores a la evolución política en 
Yemen del Norte por su unificación con la del Sur (marzo 1990), y 
la posterior guerra civil posunificación (mayo-julio 1994), así como 
los incesantes acontecimientos bélicos emergentes desde 2011. Es 
decir, actualizando el dato ahora, Yemen, lamentablemente, dejó de 
ser aquel paraíso prestigioso de la antropología.

tranjeros se han transcrito del mismo modo siguiendo 
una indicación del título original entre corchetes para 
asegurar su correcta localización, omitiendo reproducir 
los nombres de autores en la lengua original para evitar 
la confusión.

Oriente y la perspectiva orientalista

Cuando se hace referencia al mundo árabe, éste se 
proyecta con una connotación peyorativa o bien con 
superficialidad generalista y homogeneizadora. A 
pesar de parecer, visto superficialmente, homogéneo, 
los Estados nacionales que lo componen son bastante 
divergentes. Ni la homogeneidad se debe a las penurias, 
a los fracasos políticos o demás factores ontológicos, ni 
tampoco la divergencia se debe a lo económico, como 
suele considerarse de forma epidérmica. La referencia 
cabal al mundo árabe tiende a particularizarse cuando 
se pretende separar su oriente de su occidente, es decir, 
el golfo del Magreb, zanjando una línea entre esos dos 
ejes; sin embargo, en el propio eje oriental ya trascienden 
divergencias y distancias en todos los sentidos que 
imponen identidades propias a cada uno y en todos los 
contextos y dimensiones.

Los discursos orientalistas que abundan tautológi-
camente y enturbian las tribunas occidentales han sido 
reiteradamente tildados de falacia académica por hege-
mónicos y poscolonialistas (Bayart 2010a; 2010b) o, 
como ya se los acusó anteriormente, desde 1978, como 
un orientalismo inerte, ajeno a Oriente (Said 2003: 61) 
y antihumanista (Said 2003: 93), avocado ansiosamente 
a una búsqueda entre literaria y artística (Laurens 2004: 
17). A pesar de todo ello, y hasta la actualidad, éste no 
mostró otra cosa que ser un orientalismo tautológico 
sobre el que urge recapacitar. Esa realidad constante la 
corroboró el agente de la cia, John Nixon, encargado del 
caso del presidente iraquí Sadam Husein, antropólogo de 
formación y autor del famoso libro de confesiones De-
briefing the President (Nixon 2017); cuando le pregunta-
ron por su impresión al conocer a Sadam Husein y ser el 
principal inspector que lo interrogó, dijo:

Me sentí totalmente defraudado por toda la litera-
tura y la formación que me dieron en Occidente, 
tuve que retirarme de las sesiones, regresar a Es-
tados Unidos un mes para despejarme e intentar 
olvidarme de todo mi bagaje formativo y regresar 
nuevamente a conocer una realidad totalmente 
ajena a lo que domina nuestros relatos (Nixon 
2017; Alnasir 2021: 514).

Estas divergencias tampoco son nuevas ni se deben a 
los fenómenos modernos de la expansión mediática, edi-
torial o académica, sino que son el resultado remoto de 
una falacia literaria y del perspectivismo subjetivo y he-
gemónico en Occidente desde las leyendas romanas y el 
imaginario de Cleopatra. No en vano, Disraeli, en 1847, 



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219208

en su renombrada obra Tancred, incluyó un personaje, un 
príncipe que viaja por Oriente, y que mantiene una con-
versación con un mercante local de Alejandría sobre las 
desavenencias políticas y la hegemonía del Mediterráneo. 
Éste concluye con la siguiente pregunta: “¿La cuestión de 
Oriente es sobre quién debe dominar al Mediterráneo?”.3 
Esta pregunta plasma esa idea, y el personaje añade:

Solo hay dos poderes que pueden hacerlo, Egipto 
y Siria. Así como ingleses, rusos, franceses y aus-
triacos son foráneos, van y vienen, los sirios y los 
egipcios son aborígenes, se quedan en su propia 
tierra. Los egipcios ya lo intentaron, y fracasaron, 
así que dejen a los sirios que lo hagan y prosperen 
(Disraeli 1847: cap. XLVIII).4

Seguidamente, veremos cómo el auge orientalista sir-
vió de instrumento colonial, no solamente para la deno-
minación de los pueblos, sino también para subordinar 
su identidad cultural y sus constructos antropológicos.

El foco del orientalismo hegemónico en Egipto 

El prisma de Occidente hacia Oriente tiene siempre una 
perspectiva hegemónica, pero también generalizadora. 
Leibniz remite, en 1672, un informe al rey Luis XIV 
proponiéndole invadir o, según dice, conquistar Egipto. 
En dicho informe, el filósofo se empeña en reseñar al 
rey las fortalezas de Egipto, sus puntos débiles y las 
posibilidades de franquear sus defensas para dominar al 
país (Leibniz 1840: 3-6). El proyecto acabó desatendido 
por el rey, al considerarlo muy subjetivo desde la 
perspectiva religiosa, con la anotación del rey de que “las 
guerras santas son cosas pasadas de moda” (Vandal 1889: 
1). Es decir, un filósofo propone una invasión y es un rey 
del Antiguo Régimen quien la considera poco motivada.

Por otra parte, por el decreto de Luis XIII, en 1669, se 
crea la primera escuela francesa de lenguas orientales vi-
vas: el turco, el árabe y el persa, bajo la denominación de 
Jeunes de Langues, que pasa a ser el embrión del orienta-
lismo francés. Se proyectó inicialmente con un objetivo 
sacro, aunque muy tardíamente, ya que el Concilio de 
Viena de 1311 ya incluía el árabe junto con el arameo 
como lenguas sacras para la hermenéutica bíblica y la 
reconstrucción histórica de la Iglesia. Sin embargo, las 
Juventudes de Lenguas rápidamente se transformaron en 
un instrumento de Estado para tender puentes diplomá-

3 La traducción es del autor del presente trabajo. El texto original dice: 
“The Eastern question is, who shall govern the Mediterranean?”.

4 Es menester mencionar, aunque esta cuestión se sale de las 
perspectivas del presente trabajo, que Disraeli, entonces novelista 
de ficción, se saltó a la política tras la emancipación política de los 
judíos en 1836, alcanzando nada menos que el cargo de primer 
ministro del Reino Unido, y en dos legislaturas alternantes, donde 
llevó a cabo feroces políticas de expansión internacional del Reino 
Unido tanto en Oriente Medio como en el Sudeste Asiático, ejerció 
unas políticas ya advertidas en sus novelas de ficción publicadas tres 
décadas antes (Endelman 1985).

ticos con el Imperio otomano, lo que proporcionó una 
mayor proximidad pragmática del antiguo régimen con 
las sociedades orientales e impulsó la política exterior 
(Laurens 2004: 105).

Uno de los notorios discípulos de la escuela, quien 
llegó a ser un diplomático francés envuelto en varias mi-
siones secretas en el Imperio otomano, es François Baron 
de Tott (1733-1793). En 1777 es él quien se convirtió 
en el cerebro de la invasión a Egipto, resucitando el pro-
yecto de Leibniz de 1672. Para tal f﻿in, elaboró un plan 
táctico de la invasión de aquel país, con todos los deta-
lles y las previsiones logísticas (Charles-Roux 1929: 74). 
Dicho proyecto tampoco prosperó en el Consejo del rey, 
por causas desconocidas, dado el secretismo oral que se 
le dio a las deliberaciones entonces, hasta ser rescatado 
por Talleyrand y ejecutado por Napoleón Bonaparte dos 
décadas más tarde.

En sus conclusiones, Tott describe al pueblo egipcio 
diciendo que “sus habitantes, beduinos, no tienen del is-
lam más que el nombre, hay muchos cristianos coptos, 
aspiran a la dominación cristiana” (Charles-Roux 1929: 
52). Apunta, además, a basar su administración colonial 
en la instrumentalización de los cristianos, sin necesidad 
de repoblación del país, diciendo que:

Será inútil enviar franceses para repoblar Egip-
to. Las tropas, los oficiales civiles y militares, los 
comerciantes y los artesanos serán suficientes. 
Además, será fácil aprovecharse de los católicos 
orientales, que sufren de la tiranía de los musul-
manes, Palestina, Siria y Diarbaker están llenas de 
ellos. Les ofreceremos una vida dulce y tranquila, 
y alguna tierra, por lo que ganaremos su interés y 
adhesión a los franceses (Charles-Roux 1929: 27).

El ejemplo de Tott, como uno de los discípulos de 
esta escuela orientalista francesa, no es único, sino posi-
blemente es el de mayor impacto en la política pública, 
en la geopolítica internacional, y también en la antropo-
logía popular de los pueblos subordinados. En el ámbito 
literario, de las Juventudes de Lenguas, podemos aludir 
a Galland, genio e inventor de Las mil y una noches entre 
el 1704 y 1711 (Galland 1949). Mediante esa fantasía, 
Galland introdujo una ficción que representa el máximo 
asalto estereotipado hacia Oriente asentado desde las le-
yendas de Cleopatra, pero lo arraigó marcándolo como 
nativo y genuino de esa región sin aportar ni una prueba 
de su autenticidad, una leyenda construida sobre un ima-
ginario desinformado, ficticio y fantasioso de Galland 
(Mahdi 2006: 122).

Luego de la calumnia literaria de Galland y emergida 
la Revolución francesa, la escuela de las Juventudes de 
Lenguas fue transformada en 1795 en la École des Lan-
gues Orientales, de la mano del conocido y preeminente 
De Sacy, quien rápidamente transformó toda la tarea fi-
lológica y literaria de la escuela en un instrumento colo-
nial y al servicio de las ambiciones geoestratégicas de la 
República. Éste llegó a ser el traductor e introductor de 



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 209

Napoleón en Egipto y, posteriormente, en Argelia (Lau-
rens 2004: 130-31).5

De Sacy, al igual que Galland, Tott, y Leibniz, tam-
bién tuvo su fantasía. Pues sin haber pesado ningún país 
árabe, ni haberse envuelto en sociedades árabes, publicó 
una obra titulada Chrestomathie arabe (De Sacy 1806). 
No es que hiciera una comparativa específica entre árabes 
y cristianos, como pudiera dar a entender el título, sino 
que lo hizo ficticiamente imaginando a los árabes como 
cristianos, proponiendo así un título en forma de decá-
logo lingüístico y antropológico árabe, pero desde las 
categorías cristianas. Su obra no solamente está plagada 
de ignorancias conceptuales y materiales, sino hasta de 
manifiestos errores ortográficos y conceptuales del árabe. 
Desde una cita que aparece en su carátula hasta la última 
página, ignoraba hasta las letras del alfabeto árabe, inclu-
so confundiéndolo con el persa por la aparente similitud 
de su abecedario.

La obra de De Sacy, Chrestomathie arabe, pasó a con-
vertirse en manual básico de estudio tanto para los demás 
egresados de la Escuela de Lenguas como para todo el 
orientalismo francés. Al ignorar exactamente quién ha-
bría estado asistiendo a Napoleón en sus cometidos dia-
rios en Egipto –posiblemente Panuzen, o cualquier otro 
de los egresados de la Escuela de Lenguas–, al traducir 
a Napoleón en sus discursos en Egipto, no se le ocurrió 
otra cosa que proponerle que halagara a los egipcios y se 
autoproclamara nieto del profeta del islam. Es decir, fue 
el colmo de la ignorancia y, además de las faltas y errores 
en el lenguaje en su traducción oral del discurso, causó 
burla, furia e indignación en la población, lo que provo-
có las sucesivas revueltas de El Cairo a los pocos días de 
dicha proclamación (Biblioteca Audiovisual 2018).6

Con el anuncio de ser el nieto del profeta, y para hon-
rar así a su supuesto abuelo, Napoleón ordenó que se 
celebrara la natividad del profeta a lo grande para demos-
trar el máximo respeto y veneración.7 Los musulmanes 

5 La afirmación de que De Sacy haya asistido a Napoleón en Egipto, 
o de que haya sido su introductor, como afirma la narrativa francesa, 
no ha podido constatarse. Si bien, examinada la correspondencia 
oficial de Napoleón, publicada entre 1859-1870 bajo las órdenes de 
su nieto, Napoleón III, no hay rastro de De Sacy en la misión, pues 
el 26 de marzo 1798 Napoleón solicita a su ministro de Asuntos 
Exteriores comisionar varias personas y enviarles en secreto a Tolon 
para partir en la misión hacia Egipto, ya que la partida se dispuso 
en el máximo secreto. En dicha solicitud, Napoleón le detalla los 
nombres de las personas solicitadas, y entre ellas aparece Panuzen 
como intérprete (Bonaparte 1859: 34). Tampoco aparece el nombre 
de De Sacy en la orden de creación del Instituto del Cairo, donde 
aparece como intérprete Panuzen, ni tampoco aparece De Sacy en 
ninguna otra referencia ni orden de pago. Por ello, este artículo ha 
preferido constatar el hecho y evitar aludir específicamente a De 
Sacy, siguiendo la corriente dominante en la narrativa francesa, ya 
que no ha sido posible constatar tal hecho, lo que tampoco excluye a 
De Sacy de su posible implicación en otros aspectos.

6 Ojo a la nota anterior, ya que el reportaje aquí comentado se refiere 
a que fue De Sacy quien le traducía.

7 Aunque este particular se sale de las dimensiones del presente 
trabajo, cabe aludir a dos trabajos exhaustivos de Alnasir examinando 
la correspondencia secreta, interna y los discursos populares de 
Napoleón en Egipto, en los que demostró cómo manipulaba a 
los pueblos subordinados agitando su identidad ideológica en 

o los árabes, generalmente, no acostumbraban a festejar 
los nacimientos, ni siquiera los memorizaban, por lo que 
este acontecimiento nunca había sido así celebrado. De 
hecho, el propio Napoleón lo reitera en varias de sus mi-
sivas al cónsul francés en Chipre, el 28 de agosto 1798 
(Bonaparte 1860: 591-592), así como en sus demás mi-
sivas a otros líderes regionales, como que la “fiesta del 
profeta ha sido celebrado tan por lo alto como nunca”. 
De hecho, un testimonio de la época, Ạljbrty, relata que 
el 17 de agosto 1798, es decir, apenas un mes después de 
la toma de Egipto: 

[…] preguntó Napoleón a uno de los clérigos por 
el nacimiento del profeta, y le contestó que no lo 
hacían, que, además, dadas las circunstancias, no 
se va a celebrar, y entonces Napoleón le replicó: 
“Eso es imperdonable, hay que celebrarlo”. Enton-
ces ordenó a su contable concederle tres mil fran-
cos franceses, y organizaron una fiesta a lo grande, 
colgaron las luces, reunieron sus tropas, bailaron y 
cantaron, con sus cánticos y en su idioma, hasta el 
amanecer. (Ạljbrty 1998: 24-25).

Es decir, fue Napoleón quien introdujo en Egipto, 
desde entonces, la festividad del nacimiento del profeta, 
que se sigue celebrando hasta la actualidad y se ha con-
vertido en un emblema identitario y cultural de Egip-
to. A pesar de las polémicas y contestaciones en todo el 
mundo islámico,8 no solamente por ser un legado pos-
colonial, sino por la mera ignorancia de Napoleón o sus 
asesores orientalistas.

Las interferencias del orientalismo colonial francés en 
la identidad colectiva egipcia o árabe no acabaron ahí, 
sino que Napoleón, en el afán de restar las influencias 
otomanas en el ámbito judicial de Egipto –ya que la jus-
ticia se impartía en nombre del emperador otomano por 
unos doctores designados al efecto–, ordenó la disolu-
ción de estos juzgados imperiales, alegando su sustitu-
ción por una justicia democrática y popular. Los jueces 
nombrados por el emperador otomano pasaron a ser 
democráticamente elegidos por el pueblo entre los más 
venerados de entre ellos. Es decir, en lugar de que fueran 
tecnócratas nombrados entre doctores de la jurispruden-
cia, terminaron siendo aristócratas elegidos entre los más 
notables del pueblo, de manera que, considerando la na-
turaleza tribal y estamental de la sociedad egipcia, la elec-

busca de un tranquilizante borreguil, que denominó paz religiosa, 
monopolizando sus propios constructos antropológicos a sus fines 
populistas coloniales (Alnasir 2021b).

8 El Consejo Superior de la Jurisprudencia Islámica declaró ilícito 
celebrarlo en la resolución 1888 del 9 de abril 2001. Además, es 
un motivo de arduas discusiones en otros países, como Jordania e 
Iraq. Cabe destacar que el apartado segundo del artículo 12 de la 
Ley Orgánica 26/1992, de 10 de noviembre, por el que se aprueba 
el Acuerdo de Cooperación del Estado con la Comisión Islámica de 
España, lo declara fiesta oficial para las comunidades islámicas en 
España; es decir, genera derecho de disfrute ante la Administración y 
las fuerzas armadas españolas, uno de los puntos más polémicos del 
acuerdo, introducido, como es habitual, desde la ignorancia y por 
falta de información por parte de los asesores del ministerio.



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219210

ción acabó cayendo sobre terratenientes y jefes tribales, 
muchos de los cuales siguen ejerciendo, hereditariamen-
te, hasta la actualidad. Esto hizo que la justicia dejara 
de ser un instrumento social de mediación para ser un 
instrumento de fragmentación y aristocracia. Además, a 
la cabeza de la jurisdicción, Napoleón creó un tribunal al 
que en el primer año se le asignaron exclusivamente com-
petencias comerciales, alegando la necesidad de crear una 
jurisdicción especial para el comercio; sin embargo, al 
año siguiente se le confirieron todas las competencias de 
segunda instancia sobre todo Egipto y en todas las mate-
rias. Dicho tribunal fue nombrado por doce jueces: seis 
musulmanes y otros seis coptos (cristianos-ortodoxos); 
es decir, a pesar de que los coptos apenas alcanzaban 6% 
de la población, eran representados en el alto tribunal a 
50%. Los judíos, los bahaítas y todos los demás quedaron 
marginados de representación y de todo otro derecho ju-
risdiccional. Además, y para colmo, a la cabeza de dicho 
tribunal, Napoleón colocó a un copto como presidente, 
lo cual violaba cabalmente todas las normativas juris-
diccionales islámicas, y además dicho copto, nombrado 
presidente de ese tribunal especial, que el año siguiente 
acabó siendo el órgano supremo de la justicia egipcia, 
ni siquiera era un jurista, sino un auxiliar escribano del 
contable general de El Cairo bajo el gobierno anterior, de 
los mamelucos (Ạljbrty 1998: 31-32).9 Dicha calamidad 
causó la decadencia de las competencias jurisdiccionales 
en Egipto desde entonces y emergieron, en su lugar, las 
competencias irregulares de los predicadores, religiosos e 
incluso las de alAzhar que, de forma anormativa, termi-
nó ejerciendo funciones jurisdiccionales en la práctica y, 
hasta la actualidad, en distintas materias. A pesar de las 
reiteradas reformas normativas de la jurisdicción egipcia, 
el Estado no logró recuperar del todo la omnipotencia 
y exclusividad jurisdiccional (Alnasir 2021: 495). Hasta 
la fecha, en el sur del país y en distintas colectividades 
rurales sigue gobernando el más fuerte, al que se conoce 
como juez de conciliación, una figura hereditaria origi-
nada en la iniciativa napoleónica y reconocida tácita-
mente por el poder público. Es decir, lo que parece ser 
una figura peculiar ontológica no es otra que un lastre de 
colonialidad o un resto residual del colonialismo.

La situación en Iraq y en Siria

En Iraq, la situación aún es más compleja, no solo por 
las secuelas coloniales otomano-inglesas, sino también 
por sus confluencias y confrontaciones nacidas en el 
siglo xviii por el dominio de la India y el papel que jugó 

9 Las calamidades de la historia del colonialismo se repiten, pues en 
2003, cuando los norteamericanos y sus aliados invadieron Iraq, 
hicieron exactamente lo mismo. No solo me refiero al sectarismo y 
la fragmentación, ni al otorgamiento del poder a una base sectaria y 
étnica, sino, como documenta Alnasir, el caso de rehabilitación de 
un juez apartado de la carrera disciplinariamente por prevaricación 
contra los derechos humanos en la época anterior, al que nombraron 
nada menos que presidente del Tribunal Supremo de Iraq (Alnasir 
2021: 504).

el paso por Mesopotamia cuando en aquella época no 
existía aún el canal de Suez. La Armada británica no 
tenía otro camino que el penoso paso por el cabo de la 
Esperanza, en África. Es decir, lo que para la Armada 
otomana era apenas el paso de mil kilómetros por los ríos 
de Iraq, o en el espacio terrestre para alcanzar el golfo y 
las costas indias, para la británica era un recorrido que 
se multiplicaba dieciocho veces hasta alcanzar el mismo 
punto, motivo por el que resultó el paso por Iraq o, 
excepcionalmente, por el sur, el talón de Aquiles de la 
Armada británica para resolver e impedir su capacidad 
de maniobra por parte los otomanos. Esta definición 
fue crucial para la geoestrategia británica, que provocó 
desde entonces la desestabilización de esta zona y creó 
un triángulo de confrontación étnico-ontológica que 
remedió el paso seguro de las tropas otomanas y creó una 
cortina de humo ante su accesibilidad.

En efecto, los británicos, a través de la Compañía de 
las Indias, y desde la emergencia del reino de Oudh, en 
el norte de la India en 1722, impulsaron significativas 
inversiones en el sur de Iraq con fines proselitistas orien-
tados a la conversión masiva en el chiismo (Cole 1986; 
Nakash 1994), como una identidad ideológica antagóni-
ca a los otomanos, para arraigar el distanciamiento-frag-
mentación identitario en el seno del Imperio otomano. 
Así consiguieron la desestabilización de la zona llamada 
“triángulo chií” (Nwry 2019: 66-67). Es decir, tanto la 
alteración ontológica, como todos los vínculos que esto 
conllevó no se debieron a un origen etnográfico propio, 
sino que fueron residuos del colonialismo y sus confluen-
cias en el pueblo iraquí.

La punta del iceberg es el escenario iraquí producido 
por las confrontaciones étnico-identitarias y cómo éstas 
se deben, en gran parte, a las imposiciones británicas por 
el tratado de la independencia tras la invasión de Iraq du-
rante la Primera Guerra Mundial, al derrumbarse el Im-
perio otomano y proceder al reparto de sus posesiones. 

La primera Constitución iraquí, de 1925, redactada 
en suelo británico, imponía la creación de órganos ju-
risdiccionales étnico-identitarios con el lema de prote-
ger a las minorías. Es decir, protegiendo a las minorías 
se diseccionó el futuro Estado y su administración de la 
justicia, reservando poderes a los patriarcas religiosos is-
lámicos, cristianos y judíos, y transfiriéndoles competen-
cias estatales sobre sus feligreses para que ejercieran sobre 
ellos potestades más allá de las espirituales. Crearon así 
otra calamidad judicial en detrimento de las potestades 
jurisdiccionales estatales (Alnasir 2021: 509). Se creó, 
por consiguiente, un laberinto jurídico ante las libertades 
individuales como una forma de subversión del Estado 
en las pertenencias ideológicas gestionadas por estructu-
ras religiosas, que fueron significativamente reforzadas 
tras la reciente invasión de Iraq por los estadounidenses 
en 2003.

Actualmente, en Iraq existen poderes patriarcales 
múltiples, tanto de las distintas ramas del islam como 
de las Iglesias católica y ortodoxa. El artículo 40 de la 
Constitución iraquí, proveído por los estadounidenses 



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 211

Fi
gu

ra
 1

. C
on

flu
en

ci
a 

de
 ru

ta
s m

ar
íti

m
as

 o
to

m
an

o-
br

itá
ni

ca
s y

 el
 tr

iá
ng

ul
o 

ge
oe

str
at

ég
ico

 d
el 

ch
iis

m
o 

a 
su

 p
as

o 
po

r e
l s

ur
 d

e I
ra

q.
 S

e 
ha

n 
ob

se
rv

ad
o 

la
 re

pr
es

en
ta

ci
ón

 id
eo

ló
gi

ca
 d

e 
lo

s c
ol

or
es

 e
n 

la
 m

et
od

ol
og

ía
 c

hi
í, 

N
aj

af
, c

on
 e

l c
ol

or
 v

er
de

; K
er

ba
la

, e
n 

ca
m

bi
o,

 c
on

 e
l c

ol
or

 n
eg

ro
, p

or
 la

 re
pr

es
en

ta
ci

ón
 p

ro
pi

a 
de

 c
ad

a 
un

a;
 Q

um
, c

on
 e

l c
ol

or
 ro

jo
, p

or
 re

fe
re

nc
ia

 a
l 

ce
nt

ro
 n

eu
ro

ló
gi

co
 d

e 
su

 id
eo

lo
gí

a,
 o

bs
er

va
nd

o 
la

 to
ta

lid
ad

 d
el

 tr
iá

ng
ul

o 
co

n 
co

lo
r v

er
de

, q
ue

 e
s e

l m
ito

ló
gi

co
 c

ol
or

 c
hi

í.

C
an

al
 d

e S
ue

z
+1

86
9

Tr
iá

ng
ul

o 
Sh

ii



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219212

en 2005 –y a instancia específica del embajador de este 
país–, estableció difusa y confusamente el derecho de los 
iraquíes a pertenecer a cualquier identidad ideológica 
que patrocinara sus creencias y su estado civil. En efecto, 
los ciudadanos quedaron esclavizados por los patriarca-
dos ideológicos, que se inflaron frente al poder público, 
plasmándose como entidades supraestatales y con todos 
los poderes verticales, tanto judiciales como ejecutivos, 
frente al Estado.

Además de esto, las fracciones son antagónicas; es 
decir, no conviven en cohesión ni tolerancia. Todo lo 
contrario: existen grandes confrontaciones hasta en sus 
denominaciones, y éste es un aspecto importante para 
cualquier foráneo que los trate. Por ejemplo, a los shías10 
se los conoce entre los suníes como protestantes, o re-
negadores (rwạfḍ), y referirse a ellos como tales es un 
cumplido para un suní, pero, sin lugar a dudas, es una 
gran ofensa que se debe cuidar si el interlocutor es chií y 
se hace referencia a los chiitas como protestantes (Alnasir 
2020b).

Se debe tener cuidado, incluso, con los cristianos y 
no dar por hecho su similitud con la cristiandad occi-
dental. Los cristianos orientales son escrupulosamente 
practicantes, conservadores y están anclados en su fe, lo 
que no es comparable con el cristianismo occidental, re-
ducido apenas a la identidad bautismal. Esa particulari-
dad tiene sus orígenes en una telaraña identitaria de los 
cristianos orientales por la teología en términos identita-
rios y de pertenencia difusa y confusa. Ambos ejes de esa 
red, tanto la difusión como la confusión, se deben a la 
errónea implementación de los ideales del nacionalismo 
europeo emergente desde la Ilustración en cuanto a que 
los cristianos de Oriente fueron incididos por este idea-
lismo y convertidos en enclave antropológico desintegra-
do, y fragmentado, del resto de las sociedades otomanas. 
El nacionalismo libertario y democrático europeo de la 
Ilustración poswestfálica fue recibido por las sociedades 
otomanas y poscoloniales del Imperio otomano apenas 
en dos perspectivas. Los turcos se decantaron por la de-
mocracia como bien social de gobernanza, integración y 
rejuvenecimiento sociocultural; sin embargo, los cristia-
nos se agarraron de la idea del nacionalismo e hicieron 
de la religión una identidad nacional y una estructura 
vertical de identidad (Edib 1930: 66 ss.). El paradigma lo 
podemos vislumbrar en los elementos constitutivos del 
potencial de las autoridades patriarcales orientales, que 
se reforzaron, o incluso se inflaron, como subversiones 
del Estado nacional, impulsando la religión –la cristian-
dad oriental– como identidad y pertenencia nacional im-
pregnada en todos los términos, mucho más allá que una 
ideología o una espiritualidad pura. Se convirtieron, así, 
en un ícono del síndrome de identidad y de la pertenen-
cia (Páez Rovira y Zubieta 2004: cap. III).

10 Shía, o chía, o chiismo, se refiere a la corriente protestante del islam, 
dominante principalmente en Irán. Para saber más de su ideología, 
ver Alnasir (2020b).

El nacionalismo, como ideología centroeuropea, era 
una idea altamente beligerante para la sociedad otomana, 
heterogénea en todos los términos idiomáticos, raciales y 
geográficos. Los cristianos orientales, quienes se decanta-
ron por el nacionalismo europeo, posteriormente se sui-
cidaron por ello, pues la unión de los cristianos orientales 
por la fe cristiana se debe a otros factores ontológicos, ya 
que son de distintas razas, lenguas y orígenes. Además de 
pertenecer a distintas corrientes ideológicas, sus diferen-
cias ideológicas se deben a un lastre histórico, antagóni-
co y lleno de rencor, sobreviviente entre las generaciones 
como memoria viva más que como una historia remo-
ta.11 Son ortodoxos, lucanos, nestorianos, jacobinos, 
además de maronitas conversos al catolicismo; asirios y 
arameos errantes entre una identidad racial-histórica y 
otra religioso-cristiana con profundas oposiciones y an-
tagonismos. Todos ellos hicieron que la recepción del 
nacionalismo europeo en cuanto a la identidad cristia-
na se volviese más dañina en su unión que habiéndose 
mantenido cohesionados con las sociedades árabes con 
otros factores de pertenencia ulteriores a la religión. O, 
también, esa ideología fragmentaria creó un antagonis-
mo social ideológico polarizado, lo que los convirtió en 
comunidades que iban cada una por su lado cuando, an-
teriormente, convivían todas.

Además de la referencia idiomática, las identida-
des socioculturales que agrupan las variantes dialécticas 
como diferentes digloses lingüísticos –y que representan 
una identidad propia cada una de ellas– son cerradas en 
sí mismas como identidades étnico-culturales propias, y 
no como simples formas de uso lingüístico.

Los filólogos hispánicos asentaron una tesis particular 
difícil de aplicar, desde el punto de vista antropológico, 
al caso del árabe. Por un lado, en el mundo hispano, se 
entiende que:

Cuando se usa el término de comunidad lingüís-
tica, se hace referencia al hecho de compartir algo 
y ese “algo” puede entenderse de formas distintas. 
Así, se puede pensar en el conjunto de todos los 
hablantes de una lengua histórica (comunidad 
idiomática) o en los hablantes de una lengua en 
un momento y un territorio determinados (comu-
nidad lingüística) (Moreno 2009: 24).

A su vez, en el caso del árabe, esa comunidad lingüís-
tica versa más sobre el contenido antropológico e iden-

11 Esta cuestión se sale de las dimensiones del presente trabajo, 
pero para ilustración del estimado lector, los cristianos orientales, 
primogénitos de la cruz, durante los primeros tres siglos de la 
cristiandad sobrellevaron crueles luchas por la definición del dogma 
cristiano y la identidad eclesiástica. Algunos se integraron en el 
Concilio de Constantinopla del año 381 y otros lo abandonaron y 
regresaron a la lucha y el recíproco exterminio de unos hacia los otros 
hasta casi la aparición del islam en el año 610 dC, aproximadamente. 
Sus desavenencias siguen hasta la actualidad como antagonismos 
identitarios y de pertenencia, a pesar de que, en realidad, se deben 
a un fondo ideológico. Más adelante se volverá a esta cuestión con 
más detalle.



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 213

titario como comunidad racial y de pertenencia, postu-
lando el lenguaje y sus particularidades como vínculo 
de identidad y pertenencia, y no como simple variante 
dialectal.

Los hispanistas entienden por dialecto:

[…] un término técnico que se refiere simplemen-
te a una variedad de la lengua compartida por una 
comunidad. Las lenguas, conceptos abstractos, se 
realizan en dialectos. Hablar una lengua es hablar 
un dialecto de una lengua, y la forma estándar o 
de prestigio de una lengua es simplemente otra 
realización dialectal más. En el uso técnico, no hay 
dialectos “correctos” o “incorrectos”, el término 
dialecto se refiere simplemente a una variedad de 
lengua característica de un grupo de hablantes. De 
hecho, hay dialectos que gozan de mayor o menor 
prestigio social, pero todos constituyen dialectos. 
(Silva-Corvalán y Enrique-Arias 2017: 14).

Esta perspectiva, vista desde el esquema hispano –ya 
que los ejemplos que aportan Silva-Corvalán y Enri-
que-Arias se refieren a los casos del español mexicano y el 
peninsular ibérico–, es muy diferente, si no inaplicable, a 
los casos de las lenguas antiguas orientales, pues los dia-
lectos se deben a usos y costumbres socioculturales im-
pregnados y arraigados en la cognición como identidad 
más que a simples variantes lingüísticas. No son, sim-
plemente, formas de prestigio o rectitud, sino que son 
una identidad y pertenencia más allá de los supuestos 
religiosos que pretendieron consolidar los europeos entre 
los grupos sociales de Oriente.

Desde la invasión de Iraq, en 2003, se diagnosticó 
en este país una sublevación lingüística en la termino-
logía jurídico-legislativa, impulsada por una sublevación 
grupal más que por un asalto vulgar a las tribunas y al 
poder (Alnasir 2019a; 2021: 489). Ese asalto no se debió 
apenas al relevo intergrupal de un grupo social por otro 
(los chiitas del sur de Iraq, reforzados por la invasión, en 
detrimento de los suníes del centro, debilitados por ese 
mismo hecho). Es decir, la variante lingüística investida 
por el poder y las instituciones, reflejada en una subleva-
ción cultural que llevó el lenguaje vulgar a las tribunas 
políticas, textos legislativos e, incluso, a resoluciones ju-
diciales, viene impregnada por un reajuste-inclinación en 
la pertenencia hacia una identidad que pretende brotar 
e imponerse en contra de los demás. Era considera una 
variante vulgar, definida con la marginación, los estereo-
tipos y el clasismo, al considerarla de clase baja, y enten-
diéndola como identidad ontológica, y no simplemente 
como otra forma pasajera en el uso del lenguaje. “Las 
palabras son un modo de categorizar la realidad” (Conde 
2010: 230), y este caso representa todos los esquemas de 
esta categorización.12

12 Incluso viéndolo desde otra perspectiva, la sublevación lingüístico-
cultural versa sobre una identidad populista. Llevar el lenguaje vulgar 
como referente de una masa o grupo étnico concreto es entendido 

Más que ideológicamente, patriarcalmente, los cris-
tianos orientales están divididos entre asirios, recien-
temente canonizados como católicos orientales por la 
Iglesia católica en 2005,13 y caldeos, que siguen un rito 
particular, ya que tienen una larga historia especial de 
conversiones y renegados entre el catolicismo y un esta-
tus propio procedente de los nestorianos, que renegaron 
y fueron expulsados del Concilio I de Constantinopla de 
381 dC (Wojciechowski 2002). A los caldeos se los pue-
de identificar como menos practicantes –más liberales y 
menos laicos–14 que los asirios, por lo que es muy normal 
tratarse con un caldeo cualquier día de la semana, pero 
un asirio siempre reserva una tradición especial para el 
domingo y para el resto de las celebraciones litúrgicas 
de la Iglesia, que habitualmente siguen como unión co-
munitaria y de identidad colectiva más que como meras 
prácticas de fe. De hecho, llamar a los caldeos, ante un 
asirio, nestorianos puede entenderse como un cumplido 
y puede sacarles una sonrisa de satisfacción, pero hacerlo 
ante un caldeo es una gran ofensa que se debe evitar.

Los resultados de la encuesta mundial de valores so-
ciológicos (World Values Survey), recogida entre 2010 
y 2014, muestra que, mientras que la religión apenas le 
importaba a 10.7% de la población española, es muy im-
portante para 84.7% de los iraquíes, para 93.8% de los 
egipcios, para 87.5% de los palestinos, para 93.3% de 
los jordanos, para 95.4% de los tunecinos y para 88.9% 
de los marroquíes.15 Es decir, los individuos se identi-
fican con su fe religiosa más intensamente que con su 
patria, a pesar de que apenas 7% de los iraquíes se declara 
miembro activo de una congregación o comunidad reli-
giosa, frente a 0.4% de los egipcios. Es decir, confiesan 
la fe, se adhieren a ella como pertenencia identitaria; sin 
embargo, se desligan de las instituciones patriarcales que 
postulan la representación o la gobernanza religiosa16. A 

como una representación, reflejo y adhesión de ese grupo concreto 
con el discurso político que lo postula.

13 La Iglesia asiria gozaba de estatus independiente del catolicismo 
romano, aunque reconocida como primogénita de la cristiandad, sin 
embargo, desde 2005 se canonizó por la adhesión a Roma como 
Iglesia de rito nativo oriental, recibiendo el primer nombramiento 
patriarcal desde Roma, que anteriormente era electo localmente 
entre sus propias ordenanzas.

14 Con laico nos referimos a la definición asentada por el Concilio 
Vaticano Segundo, que divide a los cristianos entre seglares y laicos, 
entendiendo a estos últimos como los civiles creyentes y feligreses 
anteriormente llamados el pueblo de Dios (Pablo II 1965), y no en 
el confuso término entendido como laicidad francesa. Laicos son los 
fieles practicantes adheridos a la fe sin voto seglar.

15 La encuesta omite a Siria, pues no aparecen datos del país en este 
periodo, posiblemente por la inestabilidad política iniciada a raíz 
de los movimientos sociales desde 2011 y hasta la actualidad. No 
obstante, la wvs ha recibido serias objeciones en cuanto a los datos 
ofrecidos y la forma de hacer las preguntas a los encuestados, por lo 
que se propone recibir sus resultados cautelosamente y con alfileres 
(Alnasir 2019a: 89). A su vez, existe otra encuesta controvertida 
ofrecida por el cidob en el proyecto Sahwa, que ha sido criticada 
más duramente en los mismos términos anteriores, cuyos resultados 
no son ni de interés ni fiabilidad para esta investigación.

16 Cabe apuntar que la afiliación identitaria con la religión en estos 
grupos sociales no representa un significado ecuménico, es decir, la 
religión no representa las mismas prácticas entre todos los grupos. Los 



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219214

pesar de que, en el siguiente tramo de la encuesta (2017-
2020), la misma muestra refleja un aumento en la adhe-
sión y los iraquíes pasan de 84.7% a 87.6%, así como 
los egipcios de 87.5% a 97.3%, ello en detrimento de 
la confianza en la política y las instituciones del Estado, 
que varía, en el caso iraquí, de 12.2% a 17.6%,17 y, en el 
egipcio, de 31% a 8.2% (World Values Survey).

Los cristianos orientales, primogénitos de la Cruz, 
especialmente los de Iraq y Siria, mantienen una pers-
pectiva muy negativa hacia el cristianismo occidental. 
Los que son más simpatizantes con el Occidente romano 
católico son los maronitas del Líbano, muy distintos al 
resto de las entidades de Iraq y de Siria. A este grupo cabe 
añadirles los armenios, que realmente son nuevos grupos 
asentados entre Iraq, Siria y Jordania desde mediados del 
siglo xix, debido a las políticas otomanas de expulsión, 
tahcir, en represalia a los acontecimientos del genocidio 
griego de 1821. Además de conservar escrupulosamente 
su tradición ritual, mantienen un uso peculiar del len-
guaje, al que agarran como identidad propia, y presentan 
una fiel sumisión al patriarcado armenio ortodoxo. Es 
decir, son ajenos a todo el contexto sociocultural local, lo 
que es más que un apartheid social. Las variantes del ha-
bla, vistas desde fuera, pueden parecer una delimitación 
fragmentaria pero, muros adentro, son defendidas como 
identidad propia de la que se aferran las generaciones con 
orgullo nacional y de pertenencia.

Cabe reiterar que el cristianismo allí ni es homogéneo 
ni está unificado, ni tampoco se puede reducir a las co-
rrientes anteriormente citadas, asiria, caldea –o aramea–, 
armenia, o los maronitas del Líbano, pues subsisten los 
lucanos como congregación independiente de la Iglesia 
oriental, además de las prelaturas independientes de los 
patriarcas locales como franciscanos, jesuitas y la prela-

individuos se identifican con la religión como conjunto pragmático, 
y no específicamente como esquema dogmático. Entendiendo 
la religión como un entramado de dogmas, ideología y prácticas 
particularizadas espaciotemporalmente, Schacht (1982) ofreció 
una comparativa entre las prácticas antropológicas, entendidas 
como religiosas islámicas, entre Argelia y la India. Es decir, aquellas 
prácticas identitarias, como el matrimonio, el nacimiento, los 
funerales, en cuanto a sus ceremonias, requisitos y costumbres 
(Schacht 1982: cap. 11). La conclusión es que nada tienen que 
ver los unos con los otros, sin embargo, todas son definidas como 
religiosas, islámicas o conformes con las directrices religiosas, que 
en el fondo no son absolutamente ajenas a todo dogma religioso, 
sino son propias de la identidad antropológica. Incluso, en algunos 
casos, contrarias a los dogmas religiosos, o hasta prohibidas, como 
la ablación genital, por ejemplo, aludida a las sociedades islámicas, 
mientras que el dogma islámico la había repudiado desde el inicio, 
y no se practica sino apenas entre grupos periféricos ajenos a la 
autoridad religiosa. Es decir, que el islam, como dogma religioso, 
es monolítico, sin embargo, sus prácticas están íntimamente ligadas 
a la entidad óntica circunscrita al espacio y al tiempo, es decir, a la 
antropología.

17 Con cautela ha de escoger la variante iraquí, dado que la encuesta 
se refiere a un lapso amplio de cuatro años plagado de turbulencias. 
Durante estos años, se produjo la guerra contra el Estado 
Islámico, 2015-2017, las elecciones del 2017, y varios cambios 
gubernamentales en los sucesivos años, además de los movimientos 
sociales iniciados en octubre 2019 y culminados por la dimisión del 
Ejecutivo precisamente por desconfianza pública en todo el sistema 
político y los partidos. Todo ello requiere máxima cautela al recibir 
y entender este aumento, que puede deberse a un balón de espuma.

tura de la Santa Cruz del Opus Dei con sede en Beirut 
(el Líbano).

Siria tampoco es la excepción, aunque su posición es-
tratégica es ineludible ante todos los escenarios, con sus 
largas costas en el Mediterráneo y un importante tramo 
del río Éufrates, nacido en el sur de Turquía, que tiene 
la mayor zanja de la zona y desemboca en el golfo. Es 
decir, es el recorrido perfecto para conectar el Mediterrá-
neo con el golfo directamente, aunque exista hoy el canal 
de Suez. Antes de concluirse la construcción de éste, en 
1869, ésta era la única esperanza para evitar el cuerno de 
África.

La interferencia-mutación ideológica del islam chií 
inducida por los británicos en Iraq tuvo similares ecos 
en el sur de Siria y lo que es actualmente el sur del Lí-
bano. En Siria emergió otra corriente errante entre los 
preceptos islámicos y los bahaítas, conocida hoy como 
los alauíes, que es más identificada políticamente con el 
chiismo y, socioculturalmente, con los drusos. Ésta fue 
fortalecida significativamente por los franceses desde la 
invasión napoleónica entre 1798 y 1801. Los alauíes, en 
el poder político de Siria desde 1971, no admiten ser de-
nominados chiitas ni drusos; de hecho, ambas referencias 
para ellos constituyen una ofensa, a pesar de las muchas 
simpatías y similitudes en sus prácticas; simplemente, to-
man la identidad como propia y se denominan alauíes. Se 
insiste y se reitera que las entidades ideológicas orientales 
son entendidas como identidades y pertenencias más que 
como ideologías espirituales. Así, en ese laberinto de an-
siosa búsqueda de identidad y pertenencia, conviven las 
colectividades orientales. Una mirada a fondo dificulta 
cada vez más llamarlas comunidades o sociedades por lo 
que esos sustantivos implican, apenas conviven juntos, 
pero en partes delimitadas.

Protocolo social del mundo árabe

Las sociedades orientales, generalmente, son muy 
formalistas, hasta pueden tildarse, y sin remordimiento, 
de narcisistas en sus tratamientos interpersonales, y este 
detalle es visible y notorio a todos los efectos. A nadie se 
le llama por su nombre de pila sin un tratamiento previo. 
Incluso en el ámbito familiar y más íntimo, es ofensa y 
falta de educación hacerlo. Lo curioso es que varias de 
estas distinciones sociales tampoco se deben a un origen 
autóctono ni son genuinas de las lenguas dominantes. 
Se manejan diversos distintivos de diferentes culturas 
simultáneamente. No en vano, el título reivindicativo 
del álbum del cantante Rouhana es “Hi, ça va? Kifak?” 
(Rouhana 2006a; 2006b), en referencia al típico 
saludo libanés, procedente de un argot18 (Calvet 1994) 
conformado por tres lenguas simultáneamente: el inglés, 
francés y el árabe.

18 El término “argot”, incorporado a la lengua española sin 
modificaciones en la escritura, procede del francés, con el mismo 
significado que “jerga”.



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 215

Otros botones de muestra son, por ejemplo, que 
Egipto maneja diversos distintivos procedentes de dis-
tintas culturas simultáneamente. Es decir, los nombres 
de pila se mencionan imperativamente seguidos con el 
indicativo bey, que es el adjetivo turco correspondiente 
al ‘don’ en castellano. Es una falta de respeto llamar a 
alguien, por muy cercana que parezca la relación, con el 
nombre sin ese distintivo. Sin embargo, llamando a la 
tía, los egipcios manejan el distintivo tante, que es ‘tía’ en 
alemán,19 y cuando se refieren a una dama se le dice ma-
dame, en francés, y como vocativo de respeto se maneja 
el término efendim –un equivalente del ‘usted’ castella-
no–, que procede del turco. Es decir, una misma señora 
puede ser a la vez madame, tante y ser nombrada como 
efendim.20

En cambio, a pesar de su mayor exposición colonial al 
Imperio otomano, Iraq es quien más interfirió en los oto-
manos, y no al revés. Pocas palabras de cortesía extranjera 
podemos encontrar en su uso social. Manejar términos 
extranjeros en los tratamientos y dentro de la cortesía so-
cial se considera una falta de educación o hasta un modo 
de desprecio y de sarcasmo ofensivo. Siria, en cambio, 
parece encontrarse en el medio: maneja más distintivos 
turcos, pero menos franceses o alemanes que el ejemplo 
egipcio, sin que haya, por cierto, un antecedente colonial 
alemán en Egipto.

Las formalidades árabes que podemos tildar de nar-
cisismo social colectivo y, por tanto, individual, no son 
tantas como las que podemos encontrar en los tratamien-
tos formalistas de algunas sociedades americanas latinas. 
En el Perú, a cualquier licenciado lo tratan de doctor, y 
en México hasta quien ostente un título de máster lle-
va el tratamiento de magíster o de arquitecto, etc. En el 
mundo árabe, el adjetivo es una ansiedad de estatus. En 
Egipto, al candidato a doctorado, desde el primer día de 
su admisión a un programa de doctorado, ya se lo llama 
doctor, y hasta se ofende si no es tratado así. Doctor hace 
referencia al médico, al dentista y hasta al farmacéutico 

19 Es extraño ese rasgo de colonialidad sin precedente de colonialismo, 
pues Alemania no tiene antecedente colonial en Egipto. Ese 
ejemplo puede ser considerado como un rasgo de colonialidad sin 
colonialismo.

20 Originariamente estas distinciones son muestras de clasismo social 
lastrado desde el colonialismo estamental. La sociedad colonial 
otomana, y más concretamente en Egipto, se formaba por tres 
estamentos: los mamelucos, que son los prefectos gobernadores 
del país en nombre del emperador otomano, denominados byes en 
turco, es decir, ‘amos’ y ‘dominantes’; y los sabios y servidores de la 
administración, denominados efendis, en turco, es decir, ‘señores’, 
frente al pueblo llano, denominado con sus propias referencias 
y en el propio idioma. La misma fragmentación se mantuvo 
poscolonialmente, y hasta la actualidad, como secuela estamental 
y de fragmentación social. Las profesiones manuales de clase baja 
son denominadas con distintivos nativos en el propio idioma, pero 
las profesiones de clase alta son denominadas por su procedencia 
colonial. El farmacéutico es eczacı, en turco, y el abogado, maître, 
en francés, pero ambos son byes, es decir, ‘señores’; sin embargo, 
la profesión manual y de clase baja se mantiene circunscrita a lo 
tradicional.

y al veterinario.21 El tratamiento ạ̉stạdẖ, procedente de 
‘maestro’, es el usado en el ámbito académico para cual-
quier docente universitario y escolar; sin embargo, en el 
ámbito vulgar, se refiere a cualquier persona, profesional 
y artesano.22 Incluso es muy distinguido en el uso artísti-
co, ya que a los dramaturgos se los distingue tratándolos 
de ạ̉stạdẖ. Es decir, es el mismo tratamiento que une la 
mayor categoría académica con la más anónima categoría 
vulgar.

Los otomanos mantuvieron a sus periferias inmersas 
en la miseria medieval, apenas les llegaron las reformas 
otomanas del siglo xviii, de la mano de la invasión bri-
tánica tras el derrumbe del Imperio otomano por la pri-
mera Gran Guerra. Napoleón, en una de sus cartas al 
director ejecutivo de la República, el 24 de junio 1798, 
es decir, nada más tomar Egipto, le describe la miseria ru-
ral diciendo que “en los pueblos no conocen ni siquiera 
un par de tejeras” (Bonaparte 1860: 356-57). Entonces, 
nada más derrumbarse el Imperio británico por la in-
vasión británica a sus colonias, se expusieron repentina-
mente a la industrialización del siglo xx, hecho que los 
introdujo en un abanico de terminología extranjera que 
no lograron transferir a su lengua local hasta la actuali-
dad. Las herramientas mecánicas son ejemplo irrefutable 
de ello, ya que no solamente importaron los produc-
tos, sino que también importaron el uso propio de sus 
nombres extranjeros. Por ejemplo, la secure spanner, es 
decir, ‘llave inglesa’ en castellano, se transliteró al árabe 
como tal, “skwr sbạnh”, así como muchas otras utilidades 
industriales resultaron incapaces de dotarlas de nuevos 
adjetivos locales que las denominaran y las mantuvieron 
con sus propios nombres extranjeros como símbolos de 
colonialidad.

Ceremonias antropológicas

Los eventos antropológicos relacionados con el inicio 
y el fin de la vida también presentan diferencias que 
destacar, no solo tomando como referencia nuestros tres 

21 En el ámbito político, el título de doctor se usa como lema 
electoralista y con ponderación populista. No en vano, hoy día 
en Iraq no solamente todos los parlamentarios ostentan títulos de 
doctores, hasta altos cargos, incluso diplomáticos, y rápidamente se 
filtran a la prensa noticias de falsos títulos de personas que ni siquiera 
ostentan la secundaria y pretenden postularse con el título de doctor. 
Este aspecto lo podemos apreciar igualmente en la clase política 
alemana, hoy perseguida por el plagio académico y los escándalos 
de corrupción, recientemente también conocidos en España. Pero, 
en el caso de nuestros ejemplos, versan más sobre un eje cultural 
antropológico que sobre un síndrome de populismo. Además, 
mientras que en Alemania o en España los políticos recurren a 
tesis plagiadas, en el mundo árabe más bien recurren a títulos 
falsos, o simplemente a universidades virtuales creadas en Europa, 
precisamente, al efecto para otorgar esos títulos ficticios proyectados 
exclusivamente a estos fines carismático-populistas.

22 Curiosamente, en Egipto, y también en Siria, a los maestros 
artesanos les tratan como usta, que es un término turco referido al 
maestro artesano; es decir, también éste, y a pesar de ser un oficio 
antiguo y tradicional, adquirió una denominación extranjera y se 
mantuvo como residual poscolonial.



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219216

botones de muestra, pues incluso en el interior de cada 
uno de ellos subyacen importantes diferencias entre las 
regiones. El evento funerario se sitúa en la oscuridad de 
las tipologías estandarizadas, cuya “organización depende 
de elementos genuinos en cada comunidad” (Rubio 
2013: 531), al igual que los rituales de nacimiento y las 
ceremonias nupciales (Borgeaud y Petrella 2016).

En Iraq, por ejemplo, tanto las ceremonias nupciales 
como las funerarias son muy distintas entre una región y 
otra o, incluso, en las grandes ciudades, entre un barrio 
y otro. No solo por razones ideológicas, sino por el dis-
tintivo social que representan y hasta de clase. Lo mismo 
ocurre en Egipto, donde el Alto Nilo representa una tra-
dición antropológica muy ajena al norte. Lo que sí cabe 
destacar es que todas ellas son muy ajenas y muy distintas 
a los marcos ideológicos. En muchos casos, el islam y el 
cristianismo no comparten estos ritos ni los imponen, 
sino que éstos se deben puramente a la tradición social.

En términos holísticos y de paridad aristotélica, la 
“religión impera23 un sistema funcional diferenciado en-
tre una sociedad y otra” (Luhmann 1985: 14). Engels 
distingue entre los antropos, naciones con historia, y otras 
sin historia. Las primeras cuentan con una clase social 
“capaz de generar en cada momento histórico la cultu-
ra nacional” (García 1981: 49), a diferencia de aquellos 
pueblos fracasados en “constituir una finalidad esencial 
de su existencia para convertirse en Estados” (Alnasir 
2019a: 28). Para tales prácticas y pueblos podemos refe-
rirnos a varios de los de la península arábiga, pero no son 
los ejemplos referidos aquí, ya que estos pueblos cuentan 
con una estructura social propia que se mantuvo resis-
tente a las tradiciones religiosas, a pesar de que, en el 
fondo, las abrazaran como ideología. Éstas mantuvieron 
las religiones, desde la óptica marxista, como identida-
des vicarias que sirvieron a favor de su patriarcado con 
una procedencia ajena ideada desde perspectivas trans-
nacionales. Es decir, desde el ángulo de origen, interés y 
dependencia, la religión se constituye como otra forma 
de colonialidad, la ideológico-espiritual (Alnasir 2019: 
30). Este esquema lo podemos encontrar en las prácticas 
ontológicas íntimas, como ya hemos apuntado: las del 
nacimiento y los funerales. 

Por ello, no solamente encontramos diferencias ritua-
les y ceremoniales, sino que todas ellas en conjunto son 
muy distintas a las marcadas por la religión, concreta-
mente a la islámica. Nada tienen que ver las celebracio-
nes de nacimientos ni de funerales en cada masa antropo-
lógica24 con las directrices marcadas por la religión.

En Egipto, por ejemplo, celebran de forma muy es-
pecial el séptimo día del nacimiento mediante unos ri-
tos muy particulares que no se asemejan a ningún otro 
grupo. En Iraq, eso ni siquiera es motivo de celebración. 

23 En el original dice “survives”, que traducimos como ‘imperar’, que 
es lo que más se ajusta a la perspectiva de este trabajo.

24 Con el término “masa antropológica” se intentan separar los 
marcos nacionales estadistas y se orienta hacia un particularismo, o 
regionalismo subestatal, como ya se refirió anteriormente.

Algunos colectivos chiitas del sur lo hacen a los cuarenta 
días. En Egipto, el ritual funerario impone que los ve-
cinos se encarguen de la manutención de la familia del 
difunto durante tres días. En Iraq, sin embargo, es la fa-
milia del difunto quien debe hacerse cargo de todas las 
personas que asistan al funeral durante tres largos días. A 
su vez, el marco religioso del islam prohíbe comer cual-
quier alimento que se ofrezca en ofrenda por el difunto 
(Binbaz Sf; CSJI 2005). Es decir, ambas tradiciones im-
perantes entre los grupos son muy ajenas a la religión y 
a cualquier otra tradición vicaria. Ese parece ser el único 
esquema antropológico propio y genuino inalterable por 
alguna interferencia vicaria. Las constelaciones familiares 
(Ulsamer 2004: cap. 1) representan un esquema onto-
lógico impregnado transgenéticamente y resistente a las 
mutaciones, salvo aquellas repercutidas paulatinamente 
en el tiempo. 

Las ceremonias nupciales, por lo general, además de 
su estatus jurídico, no son tan distintas como lo mostró 
Alnasir anteriormente (Alnasir 2020a), aunque sí man-
tienen diferencias en cuanto al tratamiento normativo de 
los matrimonios mixtos y otras formas de reglamenta-
ción (Alnasir 2021a).

Cabe referirse a la gran tergiversación literaria en la 
literatura orientalista sobre el tema de los kurdos o cual-
quier otro grupo relacionado con Iraq, o incluso por 
confusión con la situación de Siria. Ignatieff puede ser 
uno de los ejemplos perfectos, ya que dedicó el capítulo 
quinto de su diario de viajero a Kurdistán y afirmó, entre 
otras cuestiones, que los kurdos de Iraq no podían practi-
car su lengua y que eran perseguidos por ser suníes (Igna-
tieff 1995: 210 ss.). Es sabido, y de sobra, que los suníes 
son los que siempre gobernaron en Iraq. ¿Cómo podían 
perseguir a los kurdos por ser suníes también? Más bien, 
Ignatieff publicó aquel libro en 1995, una época de plena 
inseminación de la demonización de Iraq en la literatura 
universal. Habría que volver a preguntar si el autor ahora 
mantiene aquella postura, ya que abandonó sus come-
tidos políticos y regresó a las tribunas académicas. Pues 
además, por la invasión de Iraq, se produjo el reforza-
miento de los chiitas y la eliminación total de los suníes 
del escenario público y político. Cabría preguntarse, en-
tonces, por qué mantener la fragmentación antagónica. 
Parece claro que, hablando de Oriente, todo cabe, ya que 
el orientalismo es ajeno cabalmente de Oriente y sus rea-
lidades antropológicas (Said 2003: 61; Persaud 2020) y 
más bien busca explicaciones desde las propias categorías 
occidentales para hechos no solo lejanos materialmente, 
sino conceptual y estructuralmente.

Conclusiones

En todo lo expuesto en este trabajo se reflejan más las 
divergencias que las similitudes entre cada uno de estos 
tres Estados, que, por muy homogéneos que puedan pa- 
recer, mantienen prácticas divergentes que han de tener-
se en cuenta, en lugar de presumir generalidades, y se 



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 217

observa también que, en muchos casos, sus diferencias 
son un resultado residual de colonialidad. Además, 
se debe percibir y asentar el tratamiento social como 
instrumento identitario inviolable, mucho más allá de 
simples normas de cortesía o urbanidad.

La ignorancia occidental de Oriente, en sus distin-
tas formas, incluida la ideológico-religiosa, colonial y 
hegemónica, consiguió incidir en prácticas sociales, usos 
y conductas antropológicas, incluso en el lenguaje y sus 
cargas connotativas, lo que deja notorios y perpetuos 
síntomas de colonialidad; sin embargo, las prácticas an-
tropológicas de inicio y fin de la vida se mantuvieron 
resistentes a las interferencias ajenas, coloniales y religio-
sas. Las prácticas antropológicas íntimas se mantuvieron 
rígidas marcando fronteras e identidades hacia los de-
más grupos, por mucho que parecieran superficialmente 
homogéneos. Incluso, en cuanto al uso de las variantes 
lingüísticas, éstas son más bien entendidas como identi-
dades y pertenencias que están más allá de un simple uso 
de clase o de connotación geográfica. Tanto el lenguaje 
como las prácticas antropológicas son entendidas como 
símbolos de identidad y pertenencia más que meros actos 
de urbanidad. De hecho, aquellos que se desligan de esos 
dos factores –la identidad y la pertenencia–, lo primero 
que muestran es el abandono de los factores que consti-
tuyen el esquema de su pertenencia.

Referencias

Abu-Lughod, L. (1989). Zones of Theory in the Anthro-
pology of the Arab World. Annual Review of An-
thropology, 18, 267-306.

Ạlgẖlbạn, Mḥmd. (2015). ậdạb ạllyạqẗwqwạʿdạlmrạsm 
byn ạlạ̹slạmwạlgẖrb. LLM. Alaqsa University, 
Disponible en https://library.iugaza.edu.ps/the-
sis/118373.pdf [Consulta: 23 de enero de 2020].

Ạlḥmwdy, ʿbd ạlrḥmn. (1996). Ạldblwmạsyẗ wạlmrạsym 
ạlsʿwdyẗ wmqạrnthạ bbʿḍ ạldwl ạlʿrbyẗ. phdthe-
sis. Meca: Umm al Qura University.

Ạljbrty, ʿbd Ạlrḥym. (1998). III, ʿjạỷb ạlậtẖạr fy ạltrạjm 
wạlạ̉kẖbạr. ed. ʿbd ạlrḥym ʿbd ạlrḥym. Cairo: dạr 
ạlktb ạlmṣryẗ.

Alnasir, S. (2005). Hacía nuevo dogma del neopositivis-
mo jurídico. Hesperia, Culturas del Mediterráneo 
3, 251-62, Disponible en https://papers.ssrn.com/
sol3/papers.cfm?abstract_id=1120168 [Consulta: 
14 de febrero de 2021].

Alnasir, S. (2019a). Concepto jurídico, Religión y Secu-
laridad: los casos de Israel, Egipto e Iraq. Ma-
drid: Universidad Carlos III de Madrid.

Alnasir, S. (2019b). Defeats and Defects of Spanish 
Cyberdiplomacy in the Arab World. Public Di-
plomacy Magazine, 22, 61-63. Disponible en ht-
tps://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_
id=3505855 [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Alnasir, S. (2020a). Ceremonial nupcial y protocolo ma-
trimonial en el mundo árabe - islámico. Protocolo 

& etiqueta. Disponible en https://www.protocolo.
org/social/bodas/ceremonial-nupcial-y-protoco-
lo-matrimonial-en-el-mundo-arabe-islamico-i.
html (Consulta: 27 de octubre de 2020).

Alnasir, S. (2020b). What Is Iranian Shiism? Rochester, 
NY: Social Science Research Network. SSRN 
Scholarly Paper. Disponible en http://dx.doi.
org/10.2139/ssrn.3595218 [Consulta: 14 de febre-
ro de 2021].

Alnasir, S. (2021a). Calamidades del Derecho (post)Co-
lonial y su Orientalismo: Religión, Identidad y li-
bertad individual en Egipto, Iraq y Túnez. Boletín 
Mexicano de Derecho Comparado, 158, 485-519.

Alnasir, S. (2021b). Cuando el populismo también es co-
lonial, A propósito de Napoleón en Egipto. Revista 
Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales: 1-30.

Bayart, J. F. 2010a. Etudes postcoloniales (Les). Un car-
naval académique. París: Karthala.

Bayart, J. F. 2010b. Les Études postcoloniales. Un car-
naval académique. Politique étrangère Hiver 4, 
Disponible en doi.org/10.3917/pe.104.0912 [Con-
sulta: 14 de febrero de 2021].

Berlin, I. (1999). Concepts and Categories. Londres: 
Pimlico.

Biblioteca Audiovisual. (2018). Napoleón Bonaparte, la 
campaña de Egipto - La conquista. Disponible en 
https://youtu.be/pJ3AY-0BLP0 [Consulta: 14 de 
febrero de 2021].

Binbaz, A. (s. f.) ḥkm tqdym ạ̉hl ạlmyt ạlṭʿạm llmʿzyn. 
Binbaz Foundation. Disponible en https://binbaz.
org.sa/fatwas/12926/ [Consulta: 14 de febrero de 
2021]

Bonaparte, N. (1859). III Correspondance de Napoléon 
Ier. París: Plon.

Bonaparte, N. (1860). IV Correspondance de Napoléon 
Ier. París: Imprimerie Impérial.

Borgeaud, P. y Petrella, S. (2016). Le singe de l’autre : 
du sauvage américain à l’histoire comparée des 
religions. Genève: Éditions des Cendres.

Calvet, L.-J. (1994). L’Argot. París: Presses Universitai-
res de France.

Charles-Roux, F. (1929). Le projet français de conquête 
de l’Egypte sous le règne de Louis XVI. Caire: Im-
primerie de l’Institute Français.

Cole, J. R. I. (1986). “Indian Money” and the Shi’i Shri-
ne Cities of Iraq, 1786-1850. Middle Eastern Stu-
dies, 22 (4), 461-80.

Comaroff, J. (2018). ‘Does Anthropology Matter to 
Law?’: Reflections, Inflections, Deflections. Jour-
nal of Legal Anthropology, 2 (2). Disponible en 
doi.org.10.3167/jla.2018.020206 [Consulta: 14 de 
febrero de 2021].

Conde, O. (2010). El Lunfardo en la literatura argenti-
na. Gramma, XXI (47), 224-46. Disponible en 
https://p3.usal.edu.ar/index.php/gramma/article/
view/59/122 [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Consejo Superior de la Jurisprudencia Islámica (2005). 
ḥkm tnạwl ạlṭʿạm fy byt ạlmyt. Veredicto.



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219218

De Sacy, S. (1806). I Chrestomathie Arabe ou Extrait 
de Divers Écrivains Arabes, tant en Prose qu’en 
Vers. París: De L’Imprimerie Impériale.

Deeb, L., y Winegar, J. 2012. Anthropologies of Arab-Ma-
jority Societies. Annual Review of Anthropology, 
41 (1). Disponible en doi.org/537-58. 10.1146/
annurev-anthro-092611-145947 [Consulta: 14 de 
febrero de 2021].

Disraeli, B. (1847). Tancred or the New Crusade. Lon-
dres: Walter Dunne.

Edib, H. (1930). Turkey Faces West. New Haven-Lon-
don: Yale University Press.

Endelman, T. M. 1985. Disraeli’s Jewishness Reconside-
red. Modern Judaism - A Journal of Jewish Ideas 
and Experience, 5 (2), 109-23. Disponible en doi.
org/10.1093/mj/5.2.109 [Consulta: 14 de febrero 
de 2021].

Galland, A. (1949). Les Mille et Une Nuits. París: Garnier 
frères.

García Pelayo, M. (1981). El tema de las nacionalidades: 
la teoría de la nación en Otto Bauer. Madrid: Edi-
torial Pablo Iglesias.

Geertz, C. (1983). Local Knowledge: Further Essays 
In Interpretive Anthropology. Nueva York: Basic 
Books.

Ignatieff, M. (1995). Blood and Belonging: Journeys Into 
the New Nationalism. Nueva York: Farrar, Straus, 
and Giroux.

Laurens, H. (2004). L’orientalisme français: un parcours 
historique. Y. Courbage y M. Kropp (eds.) Penser 
l’Orient : Traditions et actualité des orientalis-
mes français et allemand (pp. 103-28). Beyrou-
th: Presses de l’Ifpo, Disponible en http://books.
openedition.org/ifpo/206 [Consulta: 14 de febrero 
de 2021].

Leibniz, G. W. (1840). Mémoire de Leibnitz à Louis XIV 
sur la conquête de l’Égypte. París: Edouard Gar-
not.

Luhmann, N. (1985). Society, Meaning, Religion: Ba-
sed on Self-Reference. Sociological Analysis, 46 
(1), 5-20. Disponible en https://www.jstor.org/sta-
ble/3710892 [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Mahdi, M. (2006). The Sources of Galland’s Nuits. U. 
Marzolph (ed.) The Arabian Nights Reader, 
Fairy-tale Studies. Michigan: Wayne State Uni-
versity Press.

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la Colonialidad del 
Ser: Contribuciones al Desarrollo de un Concepto. 
S. Castro-Gómez y R. Grosfoguel (eds.) El giro 
decolonial: reflexiones para una diversidad epis-
témica más allá del capitalismo global (pp. 127-
67). Bogotá: Siglo del Hombre Editores.

Moreno Fernández, F. (2009). Principios de sociolinguís-
tica y sociología del lenguaje. Barcelona: Ariel.

Nakash, Y. (1994). The Conversion of Iraq’s Tribes to 
Shiism. International Journal of Middle East Stu-
dies, 26 (3), 443-63. Disponible en https://www.

jstor.org/stable/163698 [Consulta: 14 de febrero 
de 2021].

Nixon, J. (2017). Debriefing the President: The Interro-
gation of Saddam Hussein. Nueva York: Penguin 
Random House.

Nwry, N. M. (2019). ạ̹sẖkạlyạt ạlsrdyạt ạlʿtẖmạnyẗ 
wạlgẖrbyẗ ʿn “ạlsẖyʿẗ ạlʿrb”: ạlhndsẗ ạlạ̹jtmạʿyẗ 
wsyạsẗ ạltdạmj wạlfṣl fy ạlʿrạq ạlʿtẖmạny ạlm-
tạ̉kẖr. Beyrouth: ạlmrkz ạlʿrby llạ̉bḥạtẖ wdrạsẗ 
ạlsyạsạt.

Pablo II. (1965). Decreto Apostolicam Actuositatem sobre 
el Apostolado de los Laicos. Disponible en http://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vati-
can_council/documents/vat-ii_decree_19651118_
apostolicam-actuositatem_sp.html [Consulta: 14 
de febrero de 2021].

Páez Rovira, D., y Zubieta, E. M. (2004). Dimensiones 
Culturales Individualismo-Colectivismo como 
Síndrome Cultural. D. Páez Rovira, I. Fernández 
Sedano, S. Ubillos Landa y E. M. Zubieta (eds.) 
Psicología social, cultura y educación. Madrid: 
Pearson Educación.

Persaud, R. (2020). Postcolonialism, Race, and Inter-
national Relations in the Age of Racial Popu-
lism. The  Transatlantic  Puzzle. Disponible 
en https://transatlanticpuzzle.com/2020/10/30/
postcolonialism-race-and-international-rela-
tions-in-the-age-of-racial-populism/ [Consulta: 
14 de febrero de 2021].

Quijano, A. (1992). Colonialidad y Modernidad/Ra-
cionalidad. Perú Indígena, 13 (29), 11-20. Dis-
ponible en https://www.lavaca.org/wp-content/
uploads/2016/04/quijano.pdf [Consulta: 14 de fe-
brero de 2021].

Rouhana, C. (2006a). Hi Kifak Ca Va. Disponible en ht-
tps://youtu.be/EAh2wHphoRk [Consulta: 14 de 
febrero de 2021].

Rouhana, C. (2006b). Hi Kifak Ca Va. 2006. Lebanese 
Arabic Institute. Disponible en https://www.le-
banesearabicinstitute.com/charbel-rouhana-hi-ki-
fak-ca-va/ [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Rubio Calero, D. (2013). Nuevos tipos de evento social. 
El evento funerario. Fòrum de recerca. Disponi-
ble en doi.org10.6035/ForumRecerca.2013.35 
[Consulta: 14 de febrero de 2021].

Said, W. E. (2003). Orientalism. Nueva York: Vintage 
Books.

Sarhan Assy, M. (2017). Particularidad del Protocolo del 
Mundo Árabe e Islámico. Ponencias del curso de 
protocolo. Escuela Diplomática (pp. 321-325). 
Madrid: Escuela Diplomática.

Schacht, J. (1982). An Introduction to Islamic Law. Nue-
va York: Clarendon Press.

Silva-Corvalán, C. y Enrique-Arias, A. (2017). Socio-
lingüística y Pragmática Del Español: segunda 
edición. II. Georgetown: Georgetown University 
Press.



S. Alnasir/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 205-219 219

Soto Díez, C. (1995). Las buenas maneras: Usos y cos-
tumbres sociales. El protocolo. Madrid: Ediciones 
Palabra, S.A.

Ulsamer, B. (2004). Sin raíces no hay alas: la terapia sis-
témica de Bert Hellinger. Barcelona: Luciérnaga.

Van Hoecke, M. (2002). Law as Communication. Lon-
dres: Bloomsbury Publishing.

Vandal, A. (1889). Louis XIV et l’Égypte. París: Picard.
Williams, R. (1983). Culture and Society, 1780-1950. 

Nueva York: Columbia University Press.
Wilson, E. (2017). The Origins of Creativity. Nueva 

York: Liveright.

Wojciechowski, G. (2002). Las competencias patriarca-
les en el derecho canónico oriental: Estudio histó-
rico-canónico. Tesis. Universidad de Navarra.

Worf, B. L. (1959). Language, Thought, and Reality. IV. 
Nueva York: Technology Press of Massachusetts 
Institute of Technology.

World Values Survey. Stockholm: World Values Survey 
Association. Survey. Disponible en http://www.
worldvaluessurvey.org [Consulta: 14 de febrero 
de 2021].


