CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 55-1I (julio-diciembre, 2021): 205-219

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Introspeccién antropolégica en las pricticas y usos sociales, religiosos,

identitarios y de colonialidad entre Egipto, Iraq y Siria

An Anthropological Introspection into Identitarian, Social, Religious

and Coloniality Social Practices in Egypt, Iraq and Syria

Samer Alnasir*
Universidad Nacional de Educacion a Distancia, Espana. Facultad de Filosofia, Dpto. Filosofia y Filosofia Moral y Politica
Paseo Senda del Rey, 28040 Madrid, Espana.

Recibido el 15 de febrero de 2021; aceptado el 29 de marzo de 2021.

Resumen

Por los discursos orientalistas, domina en Occidente un estereotipo
generalizador de que el mundo 4rabe es homogéneo. El presente ar-
ticulo se proyecta para negar empiricamente esta banalidad. Para ello,
se analizan profundas divergencias socioculturales y, mds bien, an-
tropoldgicas entre sus colectividades, que en gran medida persisten
como secuelas de colonialidad o son debidas a distintas politicas co-
loniales. Para ello, se analiza la interferencia colonial en los usos y las
conductas sociales, as{ como en los tratamientos y extranjerismos en
el lenguaje, que son sintomas residuales y crénicos de colonialidad.
Esto se compara con otras pricticas que se muestran resistentes a las
interferencias extranjeras y que se conservan como esquemas relacio-
nados intimamente desde la identidad cognitiva hacia la colectiva.
Para ello, se analizan usos urbanos, filoldgicos, protocolos, ritos so-
ciales y demds factores de interferencia en la identidad, pertenencia y
conducta de los individuos. La referencia a estos se mantiene siempre
neutral como grupos, individuos o colectividades, y se evita el uso de
sustantivos como sociedades o comunidades, ya que, parcialmente, se
les niega esta categoria juridica. Con esto, se intenta subrayar el labe-
rinto identitario y de pertenencia en el que se encuentran inmersas las
masas de poblacidn, y se toman tres ejemplos principales de muestra:
Egipto, Iraq y Siria.

Abstract

This article proposes to contest, from an interdisciplinary perspective,
the stereotype of the Arab world as homogeneous and show that Arab
societies have deep socio-cultural and anthropological differences.
‘This article will first highlight colonial interference in anthropological
practices, social usages and conducts, and courtesies, treatments and
foreign influence on language in comparison with another practice
founded to resist foreign influence: that which is related to intimate
ontological life. The paper will analyse urban usages, philological
aspects, protocols, social rituals and other factors of personality in-
terference, belonging and individual behaviour. Neutrality will be
maintained through the use of terms such as groups, individuals or
collectivities rather than terms such as societies or communities to
avoid associating these groups with political categories. Finally, the
intersectionality of identitarianism and belonging will be examined
in relation to three countries: Egypt, Iraq and Syria.

Palabras clave: religién y pertenencia; identidad religiosa; identidad colonial; protocolos antropoldgicos; protocolo drabe, protocolo colonial

Keywords: religion and belonging; religious identity; colonial identity; anthropological protocol; Arab protocol; colonial protocol

** Correo electronico: samer@alnasir.org

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.78433

eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la

licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



206 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

Introduccién

«Special forms require special ways to treat them. The

ways to encounter them, to avoid them, to behave in their
presence are part of their context, therefore part of their
meaning. From a structural point of view, the differentia-
tion of forms with specific religious functions inaugurates
the development of a special social system serving religious
goals. The history of religion is the history of its differentia-
tion». (Lubmann 1985: 9).

¢:Es antropoldgico el protocolo social? La cortesia y
la urbanidad, asi como lo que se considera “buenos
modales”, dependen de valores antropolédgicos que
condicionan su aprobacién o su recriminacién. Esa
dependencia —acondicionamiento de juicio y valoracién—
se debe intimamente a un esquema antropolégico
impregnado espaciotemporalmente en las epistemes
sociales mediante un anclaje sustantivo que implica
dos condicionantes. El primero es el llamado protocolo
social, que se encuentra imbricado entre la identidad
ontolégica y la cognicién social que no solamente avanza
traduciéndose en normatividad, es decir, en derecho,
sino también en la forma de percibir ese derecho, que es
el segundo condicionante: cémo percibir el derecho, mds
como un patrén imperativo, como creencia e identidad
colectiva, un sindrome cultural (Pdez Rovira y Zubieta
2004: cap. III), que se impone como forma de reflejar y
comunicar la identidad social (Van Hoecke 2002) y, por
ende, de sostener un andlisis, mds que sociocognitivo,
psicotécnico del derecho en una nueva identidad
neopositivista (Alnasir 2005).

Todo ello, por consiguiente, parte de la antropologia y
desemboca circularmente en ella misma. Es el pez que se
muerde la cola. Esto requiere un marco teérico antropo-
légico para disenar las distintas etapas de la construccién
epistémica de la identidad social, incluida la construc-
cién o la deconstruccién del lenguaje, del simbolismo
etimolégico que impregna (Worf 1959; Wilson 2017)
y de la que forma cultura social (Berlin 1999; Williams
1983) hasta llegar a codificarse-plasmarse normativa-
mente como derecho —y en linea con los provocadores
apuntes de Comaroff (2018)—, subrayando la abundan-
cia hegemoénica de una antropologia de apartheid (Per-
saud 2020).

El prisma del presente trabajo parte de la definicién
y distincién entre colonialismo 'y colonialidad, en cuanto
a que:

Colonialismo denota una relacién politica y eco-
némica, en la cual la soberanfa de un pueblo re-
side en el poder de otro pueblo o nacién, lo que
constituye a tal nacién en un imperio. Distinto de
esta idea, la colonialidad se refiere a un patrén de
poder que emergié como resultado del colonialis-
mo moderno, pero que en vez de estar limitado a
una relacién formal de poder entre dos pueblos o

naciones, mds bien se refiere a la forma como el
trabajo, el conocimiento, la autoridad y las rela-
ciones intersubjetivas se articulan entre si, a través
del mercado capitalista mundial y de la idea de
raza (Maldonado-Torres 2007: 131).!

No se pretende entrar en el marco teérico de esta
idea, sino contribuir desde su definicién y distinciéon
realizando una exposicién empirica de los residuos de la
colonialidad en el atributo histérico de los usos y las cele-
braciones sociales que afectan a la identidad social y a sus
conductas actuales, entendidas como protocolo social,
urbano o de reciproca cortesfa, que definen las fragmen-
taciones grupales en cuanto a la moral local imaginaria
(Geertz 1983: cap. II). Se considera, ademds, la escasez
de informacién de fondo sobre los estratos sociales drabes
y su visualizacién sumaria por los tratadistas en la litera-
tura académica, tanto occidental como la propiamente
drabe. Soto Diaz, por ejemplo, en su renombrado trata-
do de las buenas maneras, apenas repasa los usos sociales
drabes en dos pérrafos y de forma muy lejana y abstracta
sin introspeccién ni contraste de fondo (Soto 1995: 118-
119). Incluso en el dmbito de la Escuela Diplomdtica, en
sus cursos de protocolo, los usos sociales y las pricticas
identitarias drabes apenas son tratadas desde una super-
ficialidad y una banalidad generalizadora (Sarhan 2017).
Este es uno de los argumentos a los que podemos asociar
la fragilidad o escasez de la diplomacia publica espafiola.
Este es uno de los retos de inmersién y lejania en lo coti-
diano (Alnasir 2019b).

Los estudios nativos drabes del tema son igualmente
escasos y deficientes. Apenas se ha escrito una sola tesis
doctoral que compara los protocolos de las cortes reales
drabes, pero desde un dngulo bibliogréfico y recopilatorio
de normativas y actividades de los regidores (Alhmwdy
1996). Otra tesis de mdster aport6é una comparacion en-
tre los usos de urbanidad islimica y la occidental, pero
desde un dngulo muy restringido a lo ideolégico, por el
lado oriental, generalizador y ambiguo hacia lo occiden-
tal (Alghlban 2015). Es decir, en Occidente abundan la
generalidad y la superficialidad, en tanto que en Orien-
te predomina la escasez de método epistemolégico y de
perspectiva disciplinar. A pesar de que todos sabemos
que la realidad de las cosas estd en su interior, en su ori-
gen histdrico; sin embargo, cuando se refiere a las defini-
ciones entre Oriente y Occidente, la introspeccién nunca
es convocada. Este trabajo pretende llenar ese vacio, pero
desde un dngulo concreto —la incidencia extranjera en la
identidad antropolégica—, distinguiendo entre lo muta-
ble y lo resistente.

Para ello, se tomard una muestra influyente y repre-
sentativa en la identidad antropoldgica drabe, aparen-

! Cabe destacar que, como concepto, «colonialidad» se debe

originalmente a Quijano (1992), quien lo acufié como eurocentrismo
hegeménico cultural y poder de seduccién populista universal que
arrasé las identidades nativas del mundo, un modo de dominacién
en sustitucién del modelo del colonialismo cldsico, asentado desde
el siglo xv (1992: 12-14).



S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219 207

temente parecida, pero con profundas zanjas de diver-
gencias debido a influencias externas en su conducta
antropolégica: Egipto e Iraq, los dos ejes de la antropolo-
gia antigua, y Siria, el paso franco en todos los términos
de confluencias, tanto entre ellas como por su exposicién
al Mediterrdneo y al mundo colonial grecorromano. A
saber que los estudios antropolégicos existentes hasta el
momento no se han centrado en los ejes, haciendo com-
parativa especifica entre estas zonas. En cuanto a Egipto,
se ha hecho referencia a él recientemente como el nuevo
espacio de interés antropoldgico, después de las viejas
zonas tradicionales de prestigio (Deeb y Winegar 2012:
539), el Yemen del Norte? y Marruecos, pero dentro del
espacio politicamente minado, es decir, afectado por Pa-
lestina y su conflicto (Abu-Lughod 1989: 279), y todo lo
que se va a referir aqui como influencia colonial directa
en las conductas antropoldgicas.

El marco temporal partird desde la Revolucién france-
say su exportacion colonial para deducir desde sus secue-
las como interfirié, desde la ignorancia del orientalismo
hegemoénico colonialista, en la identidad antropolégica y
las pricticas sociales, dejando sus sintomas como secuelas
de mrasplantacion cultural. Para ello, este articulo parte
y se proyecta alineado con la perspectiva de Comaroff
(2018: 13), abogando por la relevancia de la antropolo-
gia tanto para el derecho como para su ingrediente for-
mativo, el protocolo social, por lo que no se analizardn en
detalle sus sistemas politicos, sino los valores ontolégicos
subyacentes en ellos, la religién, y la cohesién étnico-lin-
giifstica. Por eso, esta sintesis no se limitard a la mera
exploracidn, sino a la comparacién, adentrindose en la
construccion histérica confluente en su realidad actual y
en el porqué de su diferencia de los demds.

Primero se hard un repaso tedrico de la cuestién para
recoger prdcticas y usos concretos entre los tres botones
de muestra, intentando localizar sus origenes coloniales
o la resistencia a la interferencia colonial entre las prc-
ticas urbanas, sociales, rituales y dialectales de coloniali-
dad que reflejen un resultado residual del colonialismo,
y aquellos que representan la resistencia antropolégica
a la interferencia externa como elementos arraigados e
impregnados de identidad antropolégica. Para ello, se in-
tentard subrayar cudles de las pricticas sociales son mds
propicias a la interferencia y cudles se encontrarfan mds
arraigadas en la identidad social y son mds resistentes a
las mutaciones.

En cuanto a las transcripciones literales del 4rabe al
abecedario latino, se realizaron en la plataforma Glosbe
para facilitar la lectura y, teniendo en cuenta la misma
circunstancia, en la citacién bibliografica de titulos ex-

* La consideracién de zonas de prestigio referidas por Abu-Laghod
se refiere a Appadurai (1986: 357). No obstante, cabe recordar
que estos estudios, tanto el de Appadurai como el de Abu-Laghod,
son del 1986 y 1989, es decir, anteriores a la evolucién politica en
Yemen del Norte por su unificaciéon con la del Sur (marzo 1990), y
la posterior guerra civil posunificacién (mayo-julio 1994), asi como
los incesantes acontecimientos bélicos emergentes desde 2011. Es
decir, actualizando el dato ahora, Yemen, lamentablemente, dejé de
ser aquel paraiso prestigioso de la antropologia.

tranjeros se han transcrito del mismo modo siguiendo
una indicacién del titulo original entre corchetes para
asegurar su correcta localizacién, omitiendo reproducir
los nombres de autores en la lengua original para evitar
la confusién.

Oriente y la perspectiva orientalista

Cuando se hace referencia al mundo drabe, éste se
proyecta con una connotacién peyorativa o bien con
superficialidad generalista y homogeneizadora. A
pesar de parecer, visto superficialmente, homogéneo,
los Estados nacionales que lo componen son bastante
divergentes. Ni la homogeneidad se debe a las penurias,
a los fracasos politicos o demds factores ontoldgicos, ni
tampoco la divergencia se debe a lo econémico, como
suele considerarse de forma epidérmica. La referencia
cabal al mundo drabe tiende a particularizarse cuando
se pretende separar su oriente de su occidente, es decir,
el golfo del Magreb, zanjando una linea entre esos dos
ejes; sin embargo, en el propio eje oriental ya trascienden
divergencias y distancias en todos los sentidos que
imponen identidades propias a cada uno y en todos los
contextos y dimensiones.

Los discursos orientalistas que abundan tautolégi-
camente y enturbian las tribunas occidentales han sido
reiteradamente tildados de falacia académica por hege-
moénicos y poscolonialistas (Bayart 2010a; 2010b) o,
como ya se los acusé anteriormente, desde 1978, como
un orientalismo inerte, ajeno a Oriente (Said 2003: 61)
y antihumanista (Said 2003: 93), avocado ansiosamente
a una busqueda entre literaria y artistica (Laurens 2004:
17). A pesar de todo ello, y hasta la actualidad, éste no
mostré otra cosa que ser un orientalismo tautolégico
sobre el que urge recapacitar. Esa realidad constante la
corroboré el agente de la c1a, John Nixon, encargado del
caso del presidente iraqui Sadam Husein, antropélogo de
formacién y autor del famoso libro de confesiones De-
briefing the President (Nixon 2017); cuando le pregunta-
ron por su impresion al conocer a Sadam Husein y ser el
principal inspector que lo interrogd, dijo:

Me senti totalmente defraudado por toda la litera-
tura y la formacién que me dieron en Occidente,
tuve que retirarme de las sesiones, regresar a Es-
tados Unidos un mes para despejarme e intentar
olvidarme de todo mi bagaje formativo y regresar
nuevamente a conocer una realidad totalmente
ajena a lo que domina nuestros relatos (Nixon

2017; Alnasir 2021: 514).

Estas divergencias tampoco son nuevas ni se deben a
los fenémenos modernos de la expansién medidtica, edi-
torial 0 académica, sino que son el resultado remoto de
una falacia literaria y del perspectivismo subjetivo y he-
gemonico en Occidente desde las leyendas romanas y el
imaginario de Cleopatra. No en vano, Disraeli, en 1847,



208 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

en su renombrada obra Zancred, incluyé un personaje, un
principe que viaja por Oriente, y que mantiene una con-
versacién con un mercante local de Alejandria sobre las
desavenencias politicas y la hegemonia del Mediterrdneo.
Este concluye con la siguiente pregunta: “;La cuestién de
Oriente es sobre quién debe dominar al Mediterrdneo?”.?
Esta pregunta plasma esa idea, y el personaje anade:

Solo hay dos poderes que pueden hacerlo, Egipto
y Siria. Asi como ingleses, rusos, franceses y aus-
triacos son fordneos, van y vienen, los sirios y los
egipcios son aborigenes, se quedan en su propia
tierra. Los egipcios ya lo intentaron, y fracasaron,
asi que dejen a los sirios que lo hagan y prosperen

(Disraeli 1847: cap. XLVIII).*

Seguidamente, veremos cémo el auge orientalista sir-
vié de instrumento colonial, no solamente para la deno-
minacién de los pueblos, sino también para subordinar
su identidad cultural y sus constructos antropolégicos.

El foco del orientalismo hegeménico en Egipto

El prisma de Occidente hacia Oriente tiene siempre una
perspectiva hegeménica, pero también generalizadora.
Leibniz remite, en 1672, un informe al rey Luis XIV
proponiéndole invadir o, segin dice, conquistar Egipto.
En dicho informe, el fildsofo se empena en resefar al
rey las fortalezas de Egipto, sus puntos débiles y las
posibilidades de franquear sus defensas para dominar al
pais (Leibniz 1840: 3-6). El proyecto acabé desatendido
por el rey, al considerarlo muy subjetivo desde la
perspectiva religiosa, con la anotacién del rey de que “las
guerras santas son cosas pasadas de moda” (Vandal 1889:
1). Es decir, un filésofo propone una invasién y es un rey
del Antiguo Régimen quien la considera poco motivada.

Por otra parte, por el decreto de Luis XIII, en 1669, se
crea la primera escuela francesa de lenguas orientales vi-
vas: el turco, el drabe y el persa, bajo la denominacién de
Jeunes de Langues, que pasa a ser el embrién del orienta-
lismo francés. Se proyecté inicialmente con un objetivo
sacro, aunque muy tardiamente, ya que el Concilio de
Viena de 1311 ya inclufa el drabe junto con el arameo
como lenguas sacras para la hermenéutica biblica y la
reconstruccién histérica de la Iglesia. Sin embargo, las
Juventudes de Lenguas ripidamente se transformaron en
un instrumento de Estado para tender puentes diplom4-

3 La traduccion es del autor del presente trabajo. El texto original dice:
“The Eastern question is, who shall govern the Mediterranean?”.

4 Es menester mencionar, aunque esta cuestion se sale de las
perspectivas del presente trabajo, que Disraeli, entonces novelista
de ficcidn, se salt6 a la politica tras la emancipacién politica de los
judios en 1836, alcanzando nada menos que el cargo de primer
ministro del Reino Unido, y en dos legislaturas alternantes, donde
llevé a cabo feroces politicas de expansién internacional del Reino
Unido tanto en Oriente Medio como en el Sudeste Asidtico, ejerci6
unas politicas ya advertidas en sus novelas de ficcién publicadas tres
décadas antes (Endelman 1985).

ticos con el Imperio otomano, lo que proporcioné una
mayor proximidad pragmdtica del antiguo régimen con
las sociedades orientales e impulsé la politica exterior
(Laurens 2004: 105).

Uno de los notorios discipulos de la escuela, quien
llegé a ser un diplomadtico francés envuelto en varias mi-
siones secretas en el Imperio otomano, es Frangois Baron
de Tott (1733-1793). En 1777 es él quien se convirti6
en el cerebro de la invasién a Egipto, resucitando el pro-
yecto de Leibniz de 1672. Para tal fin, elaboré un plan
tactico de la invasién de aquel pais, con todos los deta-
lles y las previsiones logisticas (Charles-Roux 1929: 74).
Dicho proyecto tampoco prosperé en el Consejo del rey,
por causas desconocidas, dado el secretismo oral que se
le dio a las deliberaciones entonces, hasta ser rescatado
por Talleyrand y ejecutado por Napoleén Bonaparte dos
décadas mds tarde.

En sus conclusiones, Tott describe al pueblo egipcio
diciendo que “sus habitantes, beduinos, no tienen del is-
lam mds que el nombre, hay muchos cristianos coptos,
aspiran a la dominacién cristiana” (Charles-Roux 1929:
52). Apunta, ademds, a basar su administracién colonial
en la instrumentalizacién de los cristianos, sin necesidad
de repoblacién del pais, diciendo que:

Serd inatil enviar franceses para repoblar Egip-
to. Las tropas, los oficiales civiles y militares, los
comerciantes y los artesanos serdn suficientes.
Ademis, serd ficil aprovecharse de los catdlicos
orientales, que sufren de la tiranfa de los musul-
manes, Palestina, Siria y Diarbaker estdn llenas de
ellos. Les ofreceremos una vida dulce y tranquila,
y alguna tierra, por lo que ganaremos su interés y

adhesién a los franceses (Charles-Roux 1929: 27).

El ejemplo de Tott, como uno de los discipulos de
esta escuela orientalista francesa, no es Gnico, sino posi-
blemente es el de mayor impacto en la politica publica,
en la geopolitica internacional, y también en la antropo-
logia popular de los pueblos subordinados. En el dmbito
literario, de las Juventudes de Lenguas, podemos aludir
a Galland, genio e inventor de Las mil y una noches entre
el 1704 y 1711 (Galland 1949). Mediante esa fantasia,
Galland introdujo una ficcién que representa el maximo
asalto estereotipado hacia Oriente asentado desde las le-
yendas de Cleopatra, pero lo arraigé marcindolo como
nativo y genuino de esa regién sin aportar ni una prueba
de su autenticidad, una leyenda construida sobre un ima-
ginario desinformado, ficticio y fantasioso de Galland
(Mahdi 2006: 122).

Luego de la calumnia literaria de Galland y emergida
la Revolucidén francesa, la escuela de las Juventudes de
Lenguas fue transformada en 1795 en la Ecole des Lan-
gues Orientales, de la mano del conocido y preeminente
De Sacy, quien rdpidamente transformé toda la tarea fi-
lolégica y literaria de la escuela en un instrumento colo-
nial y al servicio de las ambiciones geoestratégicas de la
Reptblica. Este lleg6 a ser el traductor e introductor de



S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219 209

Napoledn en Egipto y, posteriormente, en Argelia (Lau-
rens 2004: 130-31).°

De Sacy, al igual que Galland, Tott, y Leibniz, tam-
bién tuvo su fantasia. Pues sin haber pesado ningtin pais
drabe, ni haberse envuelto en sociedades drabes, publicé
una obra titulada Chrestomathie arabe (De Sacy 1800).
No es que hiciera una comparativa especifica entre drabes
y cristianos, como pudiera dar a entender el titulo, sino
que lo hizo ficticiamente imaginando a los drabes como
cristianos, proponiendo asi un titulo en forma de decd-
logo lingiiistico y antropolégico drabe, pero desde las
categorfas cristianas. Su obra no solamente estd plagada
de ignorancias conceptuales y materiales, sino hasta de
manifiestos errores ortograficos y conceptuales del drabe.
Desde una cita que aparece en su cardtula hasta la dltima
pdgina, ignoraba hasta las letras del alfabeto 4rabe, inclu-
so confundiéndolo con el persa por la aparente similitud
de su abecedario.

La obra de De Sacy, Chrestomathie arabe, pas6 a con-
vertirse en manual bdsico de estudio tanto para los demds
egresados de la Escuela de Lenguas como para todo el
orientalismo francés. Al ignorar exactamente quién ha-
bria estado asistiendo a Napoledn en sus cometidos dia-
rios en Egipto —posiblemente Panuzen, o cualquier otro
de los egresados de la Escuela de Lenguas—, al traducir
a Napoleén en sus discursos en Egipto, no se le ocurrié
otra cosa que proponerle que halagara a los egipcios y se
autoproclamara nieto del profeta del islam. Es decir, fue
el colmo de la ignorancia y, ademds de las faltas y errores
en el lenguaje en su traduccién oral del discurso, causé
burla, furia e indignacién en la poblacién, lo que provo-
¢6 las sucesivas revueltas de El Cairo a los pocos dias de
dicha proclamacién (Biblioteca Audiovisual 2018).6

Con el anuncio de ser el nieto del profeta, y para hon-
rar asi a su supuesto abuelo, Napoleén ordend que se
celebrara la natividad del profeta a lo grande para demos-
trar el mdximo respeto y veneracién.” Los musulmanes

> La afirmacién de que De Sacy haya asistido a Napoledn en Egipto,
o de que haya sido su introductor, como afirma la narrativa francesa,
no ha podido constatarse. Si bien, examinada la correspondencia
oficial de Napoleén, publicada entre 1859-1870 bajo las 6rdenes de
su nieto, Napoledn III, no hay rastro de De Sacy en la misidn, pues
el 26 de marzo 1798 Napoleén solicita a su ministro de Asuntos
Exteriores comisionar varias personas y enviarles en secreto a Tolon
para partir en la misién hacia Egipto, ya que la partida se dispuso
en el médximo secreto. En dicha solicitud, Napoleén le detalla los
nombres de las personas solicitadas, y entre ellas aparece Panuzen
como intérprete (Bonaparte 1859: 34). Tampoco aparece el nombre
de De Sacy en la orden de creacién del Instituto del Cairo, donde
aparece como intérprete Panuzen, ni tampoco aparece De Sacy en
ninguna otra referencia ni orden de pago. Por ello, este articulo ha
pregerido constatar el hecho y evitar aludir especificamente a De
Sacy, siguiendo la corriente dominante en la narrativa francesa, ya
que no ha sido posible constatar tal hecho, lo que tampoco excluye a
De Sacy de su posible implicacion en otros aspectos.

¢ Ojo a la nota anterior, ya que el reportaje aqui comentado se refiere
a que fue De Sacy quien le traducfa.

7 Aunque este particular se sale de las dimensiones del presente
trabajo, cabe aludir a dos trabajos exhaustivos de Alnasir examinando
la correspondencia secreta, interna y los discursos populares de
Napoleén en Egipto, en los que demostré cémo manipulaba a
los pueblos subordinados agitando su identidad ideoldgica en

o los drabes, generalmente, no acostumbraban a festejar
los nacimientos, ni siquiera los memorizaban, por lo que
este acontecimiento nunca habia sido asi celebrado. De
hecho, el propio Napoledn lo reitera en varias de sus mi-
sivas al cénsul francés en Chipre, el 28 de agosto 1798
(Bonaparte 1860: 591-592), asi como en sus demds mi-
sivas a otros lideres regionales, como que la “fiesta del
profeta ha sido celebrado tan por lo alto como nunca”.
De hecho, un testimonio de la época, Aljbrty, relata que
el 17 de agosto 1798, es decir, apenas un mes después de
la toma de Egipto:

[...] pregunt6 Napoledn a uno de los clérigos por
el nacimiento del profeta, y le contesté que no lo
hacian, que, ademds, dadas las circunstancias, no
se va a celebrar, y entonces Napoleén le replicé:
“Eso es imperdonable, hay que celebrarlo”. Enton-
ces ordend a su contable concederle tres mil fran-
cos franceses, y organizaron una fiesta a lo grande,
colgaron las luces, reunieron sus tropas, bailaron y
cantaron, con sus cdnticos y en su idioma, hasta el

amanecer. (Aljbrty 1998: 24-25).

Es decir, fue Napoleén quien introdujo en Egipto,
desde entonces, la festividad del nacimiento del profeta,
que se sigue celebrando hasta la actualidad y se ha con-
vertido en un emblema identitario y cultural de Egip-
to. A pesar de las polémicas y contestaciones en todo el
mundo isldmico,* no solamente por ser un legado pos-
colonial, sino por la mera ignorancia de Napoleén o sus
asesores orientalistas.

Las interferencias del orientalismo colonial francés en
la identidad colectiva egipcia o drabe no acabaron ahi,
sino que Napoledn, en el afdn de restar las influencias
otomanas en el dmbito judicial de Egipto —ya que la jus-
ticia se impartia en nombre del emperador otomano por
unos doctores designados al efecto—, ordené la disolu-
cién de estos juzgados imperiales, alegando su sustitu-
cién por una justicia democrdtica y popular. Los jueces
nombrados por el emperador otomano pasaron a ser
democriticamente elegidos por el pueblo entre los mds
venerados de entre ellos. Es decir, en lugar de que fueran
tecndcratas nombrados entre doctores de la jurispruden-
cia, terminaron siendo aristécratas elegidos entre los mds
notables del pueblo, de manera que, considerando la na-
turaleza tribal y estamental de la sociedad egipcia, la elec-

busca de un tranquilizante borreguil, que denominé paz religiosa,
monopolizando sus propios constructos antropoldgicos a sus fines
populistas coloniales (Alnasir 2021b).

8 El Consejo Superior de la Jurisprudencia Islémica declaré ilicito
celebrarlo en la resolucién 1888 del 9 de abril 2001. Ademds, es
un motivo de arduas discusiones en otros paises, como Jordania e
Iraq. Cabe destacar que el apartado segundo del articulo 12 de la
Ley Orgdnica 26/1992, de 10 de noviembre, por el que se aprueba
el Acuerdo de Cooperacién del Estado con la Comisién Isldmica de
Espana, lo declara fiesta oficial para las comunidades islémicas en
Espafia; es decir, genera derecho de disfrute ante la Administracién y
las fuerzas armadas espafolas, uno de los puntos mds polémicos del
acuerdo, introducido, como es habitual, desde la ignorancia y por
falta de informacién por parte de los asesores del ministerio.



210 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

cién acabé cayendo sobre terratenientes y jefes tribales,
muchos de los cuales siguen ejerciendo, hereditariamen-
te, hasta la actualidad. Esto hizo que la justicia dejara
de ser un instrumento social de mediacién para ser un
instrumento de fragmentacion y aristocracia. Ademds, a
la cabeza de la jurisdiccién, Napoledn creé un tribunal al
que en el primer afo se le asignaron exclusivamente com-
petencias comerciales, alegando la necesidad de crear una
jurisdiccién especial para el comercio; sin embargo, al
afio siguiente se le confirieron todas las competencias de
segunda instancia sobre todo Egipto y en todas las mate-
rias. Dicho tribunal fue nombrado por doce jueces: seis
musulmanes y otros seis coptos (cristianos-ortodoxos);
es decir, a pesar de que los coptos apenas alcanzaban 6%
de la poblacién, eran representados en el alto tribunal a
50%. Los judios, los bahaitas y todos los demds quedaron
marginados de representacién y de todo otro derecho ju-
risdiccional. Ademds, y para colmo, a la cabeza de dicho
tribunal, Napoledn colocé a un copto como presidente,
lo cual violaba cabalmente todas las normativas juris-
diccionales isldmicas, y ademds dicho copto, nombrado
presidente de ese tribunal especial, que el ano siguiente
acabé siendo el 6rgano supremo de la justicia egipcia,
ni siquiera era un jurista, sino un auxiliar escribano del
contable general de El Cairo bajo el gobierno anterior, de
los mamelucos (Aljbrty 1998: 31-32).° Dicha calamidad
causé la decadencia de las competencias jurisdiccionales
en Egipto desde entonces y emergieron, en su lugar, las
competencias irregulares de los predicadores, religiosos e
incluso las de alAzhar que, de forma anormativa, termi-
né ejerciendo funciones jurisdiccionales en la practica vy,
hasta la actualidad, en distintas materias. A pesar de las
reiteradas reformas normativas de la jurisdiccién egipcia,
el Estado no logré recuperar del todo la omnipotencia
y exclusividad jurisdiccional (Alnasir 2021: 495). Hasta
la fecha, en el sur del pais y en distintas colectividades
rurales sigue gobernando el mds fuerte, al que se conoce
como juez de conciliacién, una figura hereditaria origi-
nada en la iniciativa napolednica y reconocida tdcita-
mente por el poder publico. Es decir, lo que parece ser
una figura peculiar ontolédgica no es otra que un lastre de
colonialidad o un resto residual del colonialismo.

La situacién en Iraq y en Siria

En Iraq, la situacién atin es mds compleja, no solo por
las secuelas coloniales otomano-inglesas, sino también
por sus confluencias y confrontaciones nacidas en el
siglo xvi11 por el dominio de la India y el papel que jugd

? Las calamidades de la historia del colonialismo se repiten, pues en
2003, cuando los norteamericanos y sus aliados invadieron Iraq,
hicieron exactamente lo mismo. No solo me refiero al sectarismo y
la fragmentacidn, ni al otorgamiento del poder a una base sectaria y
étnica, sino, como documenta Alnasir, el caso de rehabilitacién de
un juez apartado de la carrera disciplinariamente por prevaricacién
contra los derechos humanos en la época anterior, al que nombraron
nada menos que presidente del Tribunal Supremo de Iraq (Alnasir
2021: 504).

el paso por Mesopotamia cuando en aquella época no
existia atn el canal de Suez. La Armada britdnica no
tenia otro camino que el penoso paso por el cabo de la
Esperanza, en Africa. Es decir, lo que para la Armada
otomana era apenas el paso de mil kilémetros por los rios
de Iraq, o en el espacio terrestre para alcanzar el golfo y
las costas indias, para la britdnica era un recorrido que
se multiplicaba dieciocho veces hasta alcanzar el mismo
punto, motivo por el que resulté el paso por Iraq o,
excepcionalmente, por el sur, el talén de Aquiles de la
Armada britdnica para resolver e impedir su capacidad
de maniobra por parte los otomanos. Esta definicién
fue crucial para la geoestrategia britinica, que provocéd
desde entonces la desestabilizacién de esta zona y cred
un tridngulo de confrontacién étnico-ontolégica que
remedié el paso seguro de las tropas otomanas y cre6 una
cortina de humo ante su accesibilidad.

En efecto, los britdnicos, a través de la Compania de
las Indias, y desde la emergencia del reino de Oudh, en
el norte de la India en 1722, impulsaron significativas
inversiones en el sur de Iraq con fines proselitistas orien-
tados a la conversién masiva en el chiismo (Cole 1986;
Nakash 1994), como una identidad ideolégica antagéni-
ca a los otomanos, para arraigar el distanciamiento-frag-
mentacion identitario en el seno del Imperio otomano.
Asi consiguieron la desestabilizacién de la zona llamada
“tridngulo chii” (Nwry 2019: 66-67). Es decir, tanto la
alteracién ontoldgica, como todos los vinculos que esto
conllevé no se debieron a un origen etnografico propio,
sino que fueron residuos del colonialismo y sus confluen-
cias en el pueblo iraqui.

La punta del iceberg es el escenario iraqui producido
por las confrontaciones étnico-identitarias y cémo éstas
se deben, en gran parte, a las imposiciones britdnicas por
el tratado de la independencia tras la invasién de Iraq du-
rante la Primera Guerra Mundial, al derrumbarse el Im-
perio otomano y proceder al reparto de sus posesiones.

La primera Constitucién iraqui, de 1925, redactada
en suelo britdnico, imponfa la creacién de 6rganos ju-
risdiccionales étnico-identitarios con el lema de prote-
ger a las minorfas. Es decir, protegiendo a las minorias
se diseccioné el futuro Estado y su administracién de la
justicia, reservando poderes a los patriarcas religiosos is-
ldmicos, cristianos y judios, y transfiriéndoles competen-
cias estatales sobre sus feligreses para que ejercieran sobre
ellos potestades mds alld de las espirituales. Crearon asi
otra calamidad judicial en detrimento de las potestades
jurisdiccionales estatales (Alnasir 2021: 509). Se cred,
por consiguiente, un laberinto juridico ante las libertades
individuales como una forma de subversién del Estado
en las pertenencias ideoldgicas gestionadas por estructu-
ras religiosas, que fueron significativamente reforzadas
tras la reciente invasién de Iraq por los estadounidenses
en 2003.

Actualmente, en Iraq existen poderes patriarcales
multiples, tanto de las distintas ramas del islam como
de las Iglesias catdlica y ortodoxa. El articulo 40 de la
Constitucién iraqui, proveido por los estadounidenses



211

S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

“11Y2 40102 02130]011UL |2 §2 2Nb ‘DP.A24 10]0D UOD OINIUDL] [2p POPIDIO] D] OPUDAIISGO ‘DIZ0J0dPL NS aP 02130]0.ANdU 04JUID
v D12UU2J2.4 40d ‘0[0.41 100D ]2 U0 ‘WNQ) ‘Dun vpvd ap vidosd ue1IPIUIS.1da.4 D] 10d ‘043U 40]0D |2 UOD ‘VIGUIDI UD ‘DIDGADY dPAdA 40]0D [2 U0D DIDN ‘11Yd P1S0JOPOIdU D] UD §2.10]0D SO]
ap Do180]0ap1 UPIIVIUISI.LdD.L D] OPDALISO UDY S "bya] ap 4ns 12 40d 05vd NS V OULSIIYD j2p 031591D4152095 OJNSUPLAL [2 L SUITUPILIG-OUVULOI0 SVULIITLVUL SPITL I DLaUaNgfuor) *T eInBL]

3|6ooo pzozZ @ elep del

EDIUEILQ EULIEW B| 3P EINY




212 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

en 2005 —y a instancia especifica del embajador de este
pais—, establecié difusa y confusamente el derecho de los
iraquies a pertenecer a cualquier identidad ideolégica
que patrocinara sus creencias y su estado civil. En efecto,
los ciudadanos quedaron esclavizados por los patriarca-
dos ideolégicos, que se inflaron frente al poder publico,
plasmdndose como entidades supraestatales y con todos
los poderes verticales, tanto judiciales como ejecutivos,
frente al Estado.

Ademds de esto, las fracciones son antagdnicas; es
decir, no conviven en cohesién ni tolerancia. Todo lo
contrario: existen grandes confrontaciones hasta en sus
denominaciones, y éste es un aspecto importante para
cualquier fordneo que los trate. Por ejemplo, a los shias'
se los conoce entre los sunies como protestantes, o re-
negadores (rwafd), y referirse a ellos como tales es un
cumplido para un suni, pero, sin lugar a dudas, es una
gran ofensa que se debe cuidar si el interlocutor es chii y
se hace referencia a los chiitas como protestantes (Alnasir
2020Db).

Se debe tener cuidado, incluso, con los cristianos y
no dar por hecho su similitud con la cristiandad occi-
dental. Los cristianos orientales son escrupulosamente
practicantes, conservadores y estdn anclados en su fe, lo
que no es comparable con el cristianismo occidental, re-
ducido apenas a la identidad bautismal. Esa particulari-
dad tiene sus origenes en una telarana identitaria de los
cristianos orientales por la teologia en términos identita-
rios y de pertenencia difusa y confusa. Ambos ejes de esa
red, tanto la difusién como la confusién, se deben a la
errénea implementacién de los ideales del nacionalismo
europeo emergente desde la Ilustracién en cuanto a que
los cristianos de Oriente fueron incididos por este idea-
lismo y convertidos en enclave antropolégico desintegra-
do, y fragmentado, del resto de las sociedades otomanas.
El nacionalismo libertario y democrdtico europeo de la
[lustracién poswestfdlica fue recibido por las sociedades
otomanas y poscoloniales del Imperio otomano apenas
en dos perspectivas. Los turcos se decantaron por la de-
mocracia como bien social de gobernanza, integracién y
rejuvenecimiento sociocultural; sin embargo, los cristia-
nos se agarraron de la idea del nacionalismo e hicieron
de la religién una identidad nacional y una estructura
vertical de identidad (Edib 1930: 66 ss.). El paradigma lo
podemos vislumbrar en los elementos constitutivos del
potencial de las autoridades patriarcales orientales, que
se reforzaron, o incluso se inflaron, como subversiones
del Estado nacional, impulsando la religién —la cristian-
dad oriental- como identidad y pertenencia nacional im-
pregnada en todos los términos, mucho mds alld que una
ideologia o una espiritualidad pura. Se convirtieron, asf,
en un icono del sindrome de identidad y de la pertenen-
cia (Pdez Rovira y Zubieta 2004: cap. III).

10 Shia, o chia, o chiismo, se refiere a la corriente protestante del islam,
dominante principalmente en Irdn. Para saber mds de su ideologfa,
ver Alnasir (2020b).

El nacionalismo, como ideologia centroeuropea, era
una idea altamente beligerante para la sociedad otomana,
heterogénea en todos los términos idiomdticos, raciales y
geogréﬁcos. Los cristianos orientales, quienes se decanta-
ron por el nacionalismo europeo, posteriormente se sui-
cidaron por ello, pues la unién de los cristianos orientales
por la fe cristiana se debe a otros factores ontolégicos, ya
que son de distintas razas, lenguas y origenes. Ademds de
pertenecer a distintas corrientes ideoldgicas, sus diferen-
cias ideoldgicas se deben a un lastre histérico, antagéni-
co y lleno de rencor, sobreviviente entre las generaciones
como memoria viva mds que como una historia remo-
ta."! Son ortodoxos, lucanos, nestorianos, jacobinos,
ademds de maronitas conversos al catolicismo; asirios y
arameos errantes entre una identidad racial-histérica y
otra religioso-cristiana con profundas oposiciones y an-
tagonismos. Todos ellos hicieron que la recepcién del
nacionalismo europeo en cuanto a la identidad cristia-
na se volviese mds dafina en su unién que habiéndose
mantenido cohesionados con las sociedades drabes con
otros factores de pertenencia ulteriores a la religién. O,
también, esa ideologfa fragmentaria cre6 un antagonis-
mo social ideolégico polarizado, lo que los convirtié en
comunidades que iban cada una por su lado cuando, an-
teriormente, convivian todas.

Ademds de la referencia idiomdtica, las identida-
des socioculturales que agrupan las variantes dialécticas
como diferentes digloses lingiiisticos —y que representan
una identidad propia cada una de ellas— son cerradas en
si mismas como identidades étnico-culturales propias, y
no como simples formas de uso lingiiistico.

Los filélogos hispdnicos asentaron una tesis particular
dificil de aplicar, desde el punto de vista antropoldgico,
al caso del drabe. Por un lado, en el mundo hispano, se
entiende que:

Cuando se usa el término de comunidad lingiis-
tica, se hace referencia al hecho de compartir algo
y ese “algo” puede entenderse de formas distintas.
Asi, se puede pensar en el conjunto de todos los
hablantes de una lengua histérica (comunidad
idiomdtica) o en los hablantes de una lengua en
un momento y un territorio determinados (comu-

nidad lingiiistica) (Moreno 2009: 24).

A su vez, en el caso del drabe, esa comunidad lingiis-
tica versa mds sobre el contenido antropoldgico e iden-

' Esta cuestidén se sale de las dimensiones del presente trabajo,
pero para ilustracién del estimado lector, los cristianos orientales,
primogénitos de la cruz, durante los primeros tres siglos de la
cristiandad sobrellevaron crueles luchas por la definicién del dogma
cristiano y la identidad eclesidstica. Algunos se integraron en el
Concilio de Constantinopla del afio 381 y otros lo abandonaron y
regresaron a la lucha y el reciproco exterminio de unos hacia los otros
hasta casi la aparicién del islam en el afio 610 dC, aproximadamente.
Sus desavenencias siguen hasta la actualidad como antagonismos
identitarios y de pertenencia, a pesar de que, en realidad, se deben
a un fondo ideoldgico. Mds adelante se volverd a esta cuestion con
mds detalle.



S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219 213

titario como comunidad racial y de pertenencia, postu-
lando el lenguaje y sus particularidades como vinculo
de identidad y pertenencia, y no como simple variante
dialectal.

Los hispanistas entienden por dialecto:

[...] un término técnico que se refiere simplemen-
te a una variedad de la lengua compartida por una
comunidad. Las lenguas, conceptos abstractos, se
realizan en dialectos. Hablar una lengua es hablar
un dialecto de una lengua, y la forma estindar o
de prestigio de una lengua es simplemente otra
realizacién dialectal mds. En el uso técnico, no hay
dialectos “correctos” o “incorrectos’, el término
dialecto se refiere simplemente a una variedad de
lengua caracteristica de un grupo de hablantes. De
hecho, hay dialectos que gozan de mayor o menor
prestigio social, pero todos constituyen dialectos.

(Silva-Corvaldn y Enrique-Arias 2017: 14).

Esta perspectiva, vista desde el esquema hispano —ya
que los ejemplos que aportan Silva-Corvaldn y Enri-
que-Arias se refieren a los casos del espafiol mexicano y el
peninsular ibérico—, es muy diferente, si no inaplicable, a
los casos de las lenguas antiguas orientales, pues los dia-
lectos se deben a usos y costumbres socioculturales im-
pregnados y arraigados en la cognicién como identidad
mds que a simples variantes lingiiisticas. No son, sim-
plemente, formas de prestigio o rectitud, sino que son
una identidad y pertenencia mds alld de los supuestos
religiosos que pretendieron consolidar los europeos entre
los grupos sociales de Oriente.

Desde la invasién de Iraq, en 2003, se diagnostic6
en este pafs una sublevacién lingiiistica en la termino-
logfa juridico-legislativa, impulsada por una sublevacién
grupal mds que por un asalto vulgar a las tribunas y al
poder (Alnasir 2019a; 2021: 489). Ese asalto no se debié
apenas al relevo intergrupal de un grupo social por otro
(los chiitas del sur de Iraq, reforzados por la invasién, en
detrimento de los sunies del centro, debilitados por ese
mismo hecho). Es decir, la variante lingiiistica investida
por el poder y las instituciones, reflejada en una subleva-
cién cultural que llevé el lenguaje vulgar a las tribunas
politicas, textos legislativos e, incluso, a resoluciones ju-
diciales, viene impregnada por un reajuste-inclinacién en
la pertenencia hacia una identidad que pretende brotar
e imponerse en contra de los demds. Era considera una
variante vulgar, definida con la marginacién, los estereo-
tipos y el clasismo, al considerarla de clase baja, y enten-
diéndola como identidad ontolégica, y no simplemente
como otra forma pasajera en el uso del lenguaje. “Las
palabras son un modo de categorizar la realidad” (Conde
2010: 230), y este caso representa todos los esquemas de
esta categorizacion.'

12 Incluso viéndolo desde otra perspectiva, la sublevacién lingiiistico-
cultural versa sobre una identidad populista. Llevar el lenguaje vulgar
como referente de una masa o grupo étnico concreto es entendido

Mis que ideolégicamente, patriarcalmente, los cris-
tianos orientales estdn divididos entre asirios, recien-
temente canonizados como catdlicos orientales por la
Iglesia catdlica en 2005," y caldeos, que siguen un rito
particular, ya que tienen una larga historia especial de
conversiones y renegados entre el catolicismo y un esta-
tus propio procedente de los nestorianos, que renegaron
y fueron expulsados del Concilio I de Constantinopla de
381 dC (Wojciechowski 2002). A los caldeos se los pue-
de identificar como menos practicantes —mds liberales y
menos laicos—'* que los asirios, por lo que es muy normal
tratarse con un caldeo cualquier dia de la semana, pero
un asirio siempre reserva una tradicion especial para el
domingo y para el resto de las celebraciones littrgicas
de la Iglesia, que habitualmente siguen como unién co-
munitaria y de identidad colectiva mds que como meras
précticas de fe. De hecho, llamar a los caldeos, ante un
asirio, nestorianos puede entenderse como un cumplido
y puede sacarles una sonrisa de satisfaccién, pero hacerlo
ante un caldeo es una gran ofensa que se debe evitar.

Los resultados de la encuesta mundial de valores so-
ciolégicos (World Values Survey), recogida entre 2010
y 2014, muestra que, mientras que la religién apenas le
importaba a 10.7% de la poblacién espanola, es muy im-
portante para 84.7% de los iraquies, para 93.8% de los
egipcios, para 87.5% de los palestinos, para 93.3% de
los jordanos, para 95.4% de los tunecinos y para 88.9%
de los marroquies.” Es decir, los individuos se identi-
fican con su fe religiosa mds intensamente que con su
patria, a pesar de que apenas 7% de los iraquies se declara
miembro activo de una congregacién o comunidad reli-
giosa, frente a 0.4% de los egipcios. Es decir, confiesan
la fe, se adhieren a ella como pertenencia identitaria; sin
embargo, se desligan de las instituciones patriarcales que
postulan la representacién o la gobernanza religiosa’®. A

como una representacion, reflejo y adhesién de ese grupo concreto
con el discurso politico que lo postula.

3 La Iglesia asiria gozaba de estatus independiente del catolicismo
romano, aunque reconocida como primogénita de la cristiandad, sin
embargo, desde 2005 se canonizd por la adhesién a Roma como
Iglesia de rito nativo oriental, recibiendo el primer nombramiento
patriarcal desde Roma, que anteriormente era electo localmente
entre sus propias ordenanzas.

' Con laico nos referimos a la definicién asentada por el Concilio
Vaticano Segundo, que divide a los cristianos entre seglares y laicos,
entendiendo a estos ultimos como los civiles creyentes y feligreses
anteriormente llamados el pueblo de Dios (Pablo II 1965), y no en
el confuso término entendido como laicidad francesa. Laicos son los
fieles practicantes adheridos a la fe sin voto seglar.

1> La encuesta omite a Siria, pues no aparecen datos del pais en este
periodo, posiblemente por la inestabilidad politica iniciada a raiz
de los movimientos sociales desde 2011 y hasta la actualidad. No
obstante, la wvs ha recibido serias objeciones en cuanto a los datos
ofrecidos y la forma de hacer las preguntas a los encuestados, por lo
que se propone recibir sus resultados cautelosamente y con alfileres
(Alnasir 2019a: 89). A su vez, existe otra encuesta controvertida
ofrecida por el cIpOB en el proyecto Sahwa, que ha sido criticada
mds duramente en los mismos términos anteriores, cuyos resultados
no son ni de interés ni fiabilidad para esta investigacion.

' Cabe apuntar que la afiliacién identitaria con la religién en estos

grupos sociales no representa un significado ecuménico, es decir, la
religién no representa las mismas précticas entre todos los grupos. Los



214 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

pesar de que, en el siguiente tramo de la encuesta (2017-
2020), la misma muestra refleja un aumento en la adhe-
sién y los iraquies pasan de 84.7% a 87.6%, asi como
los egipcios de 87.5% a 97.3%, ello en detrimento de
la confianza en la politica y las instituciones del Estado,
que varfa, en el caso iraqui, de 12.2% a 17.6%," y, en el
egipcio, de 31% a 8.2% (World Values Survey).

Los cristianos orientales, primogénitos de la Cruz,
especialmente los de Iraq y Siria, mantienen una pers-
pectiva muy negativa hacia el cristianismo occidental.
Los que son mds simpatizantes con el Occidente romano
catdlico son los maronitas del Libano, muy distintos al
resto de las entidades de Iraq y de Siria. A este grupo cabe
afnadirles los armenios, que realmente son nuevos grupos
asentados entre Iraq, Siria y Jordania desde mediados del
siglo x1x, debido a las politicas otomanas de expulsién,
tahcir, en represalia a los acontecimientos del genocidio
griego de 1821. Ademds de conservar escrupulosamente
su tradicién ritual, mantienen un uso peculiar del len-
guaje, al que agarran como identidad propia, y presentan
una fiel sumisién al patriarcado armenio ortodoxo. Es
decir, son ajenos a todo el contexto sociocultural local, lo
que es mds que un apartheid social. Las variantes del ha-
bla, vistas desde fuera, pueden parecer una delimitacién
fragmentaria pero, muros adentro, son defendidas como
identidad propia de la que se aferran las generaciones con
orgullo nacional y de pertenencia.

Cabe reiterar que el cristianismo alli ni es homogéneo
ni estd unificado, ni tampoco se puede reducir a las co-
rrientes anteriormente citadas, asiria, caldea —o aramea—,
armenia, o los maronitas del Libano, pues subsisten los
lucanos como congregacién independiente de la Iglesia
oriental, ademds de las prelaturas independientes de los
patriarcas locales como franciscanos, jesuitas y la prela-

individuos se identifican con la religién como conjunto pragmatico,
y no especificamente como esquema dogmdtico. Entendiendo
la religién como un entramado de dogmas, ideologia y précticas
particularizadas espaciotemporalmente, Schacht (1982) ofreci6
una comparativa entre las pricticas antropoldgicas, entendidas
como religiosas isldmicas, entre Argelia y la India. Es decir, aquellas
précticas identitarias, como el matrimonio, el nacimiento, los
funerales, en cuanto a sus ceremonias, requisitos y costumbres
(Schacht 1982: cap. 11). La conclusién es que nada tienen que
ver los unos con los otros, sin embargo, todas son definidas como
religiosas, isldmicas o conformes con las directrices religiosas, que
en el fondo no son absolutamente ajenas a todo dogma religioso,
sino son propias de la identidad antropoldgica. Incluso, en algunos
casos, contrarias a los dogmas religiosos, o hasta prohibidas, como
la ablacién genital, por ejemplo, aludida a las sociedades isldmicas,
mientras que el dogma isldmico la habia repudiado desde el inicio,
y no se practica sino apenas entre grupos periféricos ajenos a la
autoridad religiosa. Es decir, que el islam, como dogma religioso,
es monolitico, sin embargo, sus practicas estdn intimamente ligadas
a la entidad dntica circunscrita al espacio y al tiempo, es decir, a la
antropologfa.

17 Con cautela ha de escoger la variante iraqui, dado que la encuesta
se refiere a un lapso amp%io de cuatro afios plagado de turbulencias.
Durante estos afios, se produjo la guerra contra el Estado
Isldmico, 2015-2017, las elecciones del 2017, y varios cambios
gubernamentales en los sucesivos afios, ademds de los movimientos
sociales iniciados en octubre 2019 y culminados por la dimisién del
Ejecutivo precisamente por desconfianza publica en todo el sistema
politico y los partidos. Todo ello requiere méxima cautela al recibir
y entender este aumento, que puede deberse a un balén de espuma.

tura de la Santa Cruz del Opus Dei con sede en Beirut
(el Libano).

Siria tampoco es la excepcidn, aunque su posicion es-
tratégica es ineludible ante todos los escenarios, con sus
largas costas en el Mediterrdneo y un importante tramo
del rio Fufrates, nacido en el sur de Turquia, que tiene
la mayor zanja de la zona y desemboca en el golfo. Es
decir, es el recorrido perfecto para conectar el Mediterra-
neo con el golfo directamente, aunque exista hoy el canal
de Suez. Antes de concluirse la construccién de éste, en
1869, ésta era la tinica esperanza para evitar el cuerno de
Africa.

La interferencia-mutacién ideoldgica del islam chii
inducida por los britdnicos en Iraq tuvo similares ecos
en el sur de Siria y lo que es actualmente el sur del Li-
bano. En Siria emergié otra corriente errante entre los
preceptos isldimicos y los bahaitas, conocida hoy como
los alaufes, que es mds identificada politicamente con el
chiismo y, socioculturalmente, con los drusos. Esta fue
fortalecida significativamente por los franceses desde la
invasién napoleénica entre 1798 y 1801. Los alauies, en
el poder politico de Siria desde 1971, no admiten ser de-
nominados chiitas ni drusos; de hecho, ambas referencias
para ellos constituyen una ofensa, a pesar de las muchas
simpatias y similitudes en sus pricticas; simplemente, to-
man la identidad como propia y se denominan alauies. Se
insiste y se reitera que las entidades ideoldgicas orientales
son entendidas como identidades y pertenencias mds que
como ideologias espirituales. Asi, en ese laberinto de an-
siosa busqueda de identidad y pertenencia, conviven las
colectividades orientales. Una mirada a fondo dificulta
cada vez mds llamarlas comunidades o sociedades por lo
que esos sustantivos implican, apenas conviven juntos,
pero en partes delimitadas.

Protocolo social del mundo 4rabe

Las sociedades orientales, generalmente, son muy
formalistas, hasta pueden tildarse, y sin remordimiento,
de narcisistas en sus tratamientos interpersonales, y este
detalle es visible y notorio a todos los efectos. A nadie se
le llama por su nombre de pila sin un tratamiento previo.
Incluso en el dmbito familiar y mds intimo, es ofensa y
falta de educacién hacerlo. Lo curioso es que varias de
estas distinciones sociales tampoco se deben a un origen
autéctono ni son genuinas de las lenguas dominantes.
Se manejan diversos distintivos de diferentes culturas
simultdneamente. No en vano, el titulo reivindicativo
del dlbum del cantante Rouhana es “Hi, ca va? Kifak?”
(Rouhana 2006a; 2006b), en referencia al tipico
saludo libanés, procedente de un argot'® (Calvet 1994)
conformado por tres lenguas simultineamente: el inglés,
francés y el drabe.

'8 El término “argot”, incorporado a la lengua espanola sin

modificaciones en la escritura, procede del francés, con el mismo
significado que “jerga”.



S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219 215

Otros botones de muestra son, por ejemplo, que
Egipto maneja diversos distintivos procedentes de dis-
tintas culturas simultineamente. Es decir, los nombres
de pila se mencionan imperativamente seguidos con el
indicativo bey, que es el adjetivo turco correspondiente
al ‘don’ en castellano. Es una falta de respeto llamar a
alguien, por muy cercana que parezca la relacién, con el
nombre sin ese distintivo. Sin embargo, llamando a la
tia, los egipcios manejan el distintivo znte, que es ‘tia’ en
alemdn,” y cuando se refieren a una dama se le dice ma-
dame, en francés, y como vocativo de respeto se maneja
el término efendim —un equivalente del ‘usted” castella-
no—, que procede del turco. Es decir, una misma senora
puede ser a la vez madame, tante y ser nombrada como
efendim.”

En cambio, a pesar de su mayor exposicién colonial al
Imperio otomano, Iraq es quien mds interfirié en los oto-
manos, y no al revés. Pocas palabras de cortesia extranjera
podemos encontrar en su uso social. Manejar términos
extranjeros en los tratamientos y dentro de la cortesia so-
cial se considera una falta de educacién o hasta un modo
de desprecio y de sarcasmo ofensivo. Siria, en cambio,
parece encontrarse en el medio: maneja mds distintivos
turcos, pero menos franceses o alemanes que el ejemplo
egipcio, sin que haya, por cierto, un antecedente colonial
alemdn en Egipto.

Las formalidades drabes que podemos tildar de nar-
cisismo social colectivo y, por tanto, individual, no son
tantas como las que podemos encontrar en los tratamien-
tos formalistas de algunas sociedades americanas latinas.
En el Perd, a cualquier licenciado lo tratan de doctor, y
en México hasta quien ostente un titulo de méster lle-
va el tratamiento de magister o de arquitecto, etc. En el
mundo drabe, el adjetivo es una ansiedad de estatus. En
Egipto, al candidato a doctorado, desde el primer dia de
su admisién a un programa de doctorado, ya se lo llama
doctor, y hasta se ofende si no es tratado asi. Docror hace
referencia al médico, al dentista y hasta al farmacéutico

19 Es extrafio ese rasgo de colonialidad sin precedente de colonialismo,
pues Alemania no tiene antecedente colonial en Egipto. Ese
ejemplo puede ser considerado como un rasgo de colonialidad sin
colonialismo.

% Originariamente estas distinciones son muestras de clasismo social
lastrado desde el colonialismo estamental. La sociedad colonial
otomana, y mds concretamente en Egipto, se formaba por tres
estamentos: los mamelucos, que son los prefectos gobernadores
del pais en nombre del emperador otomano, denominados byes en
turco, es decir, ‘amos’ y ‘dominantes’; y los sabios y servidores de la
administracién, denominados efendis, en turco, es decir, ‘sefores’,
frente al pueblo llano, denominado con sus propias referencias
y en el propio idioma. La misma fragmentacién se mantuvo
poscolonialmente, y hasta la actualidad, como secuela estamental
y de fragmentacién social. Las profesiones manuales de clase baja
son denominadas con distintivos nativos en el propio idioma, pero
las profesiones de clase alta son denominadas por su procedencia
colonial. El farmacéutico es eczact, en turco, y el abogado, maitre,
en francés, pero ambos son byes, es decir, ‘sefiores’; sin embargo,
la profesién manual y de clase baja se mantiene circunscrita a lo
tradicional.

y al veterinario.?' El tratamiento a’stadh, procedente de
‘maestro’, es el usado en el dmbito académico para cual-
quier docente universitario y escolar; sin embargo, en el
dmbito vulgar, se refiere a cualquier persona, profesional
y artesano.” Incluso es muy distinguido en el uso artisti-
co, ya que a los dramaturgos se los distingue tratdndolos
de a’stadh. Es decir, es el mismo tratamiento que une la
mayor categoria académica con la mds anénima categoria
vulgar.

Los otomanos mantuvieron a sus periferias inmersas
en la miseria medieval, apenas les llegaron las reformas
otomanas del siglo xvii1, de la mano de la invasién bri-
tdnica tras el derrumbe del Imperio otomano por la pri-
mera Gran Guerra. Napoledn, en una de sus cartas al
director ejecutivo de la Republica, el 24 de junio 1798,
es decir, nada mds tomar Egipto, le describe la miseria ru-
ral diciendo que “en los pueblos no conocen ni siquiera
un par de tejeras” (Bonaparte 1860: 356-57). Entonces,
nada mds derrumbarse el Imperio britdnico por la in-
vasion britdnica a sus colonias, se expusieron repentina-
mente a la industrializacién del siglo xx, hecho que los
introdujo en un abanico de terminologfa extranjera que
no lograron transferir a su lengua local hasta la actuali-
dad. Las herramientas mecdnicas son ejemplo irrefutable
de ello, ya que no solamente importaron los produc-
tos, sino que también importaron el uso propio de sus
nombres extranjeros. Por ejemplo, la secure spanner, es
decir, ‘llave inglesa’ en castellano, se transliteré al drabe
como tal, “skwr sbanh”, asi como muchas otras utilidades
industriales resultaron incapaces de dotarlas de nuevos
adjetivos locales que las denominaran y las mantuvieron
con sus propios nombres extranjeros como simbolos de
colonialidad.

Ceremonias antropoldgicas

Los eventos antropoldgicos relacionados con el inicio
y el fin de la vida también presentan diferencias que
destacar, no solo tomando como referencia nuestros tres

2 En el 4mbito politico, el titulo de doctor se usa como lema
electoralista y con ponderacién populista. No en vano, hoy dia
en Iraq no solamente todos los parlamentarios ostentan titulos de
doctores, hasta altos cargos, incluso diplomdticos, y rdpidamente se
filtran a la prensa noticias de falsos titulos de personas que ni siquiera
ostentan la secundaria y pretenden postularse con el titulo de doctor.
Este aspecto lo podemos apreciar igualmente en la clase politica
alemana, hoy perseguida por el plagio académico y los escindalos
de corrupcidn, recientemente también conocidos en Espafia. Pero,
en el caso de nuestros ejemplos, versan mds sobre un eje cultural
antropoldgico que sobre un sindrome de populismo. Ademds,
mientras que en Alemania o en Espana los politicos recurren a
tesis plagiadas, en el mundo drabe mds bien recurren a titulos
falsos, o simplemente a universidades virtuales creadas en Europa,
precisamente, al efecto para otorgar esos titulos ficticios proyectados
exclusivamente a estos fines carismético-populistas.

> Curiosamente, en Egipto, y también en Siria, a los maestros
artesanos les tratan como usta, que es un término turco referido al
maestro artesano; es decir, también éste, y a pesar de ser un oficio
antiguo y tradicional, adquirié una denominacién extranjera y se
mantuvo como residual poscolonial.



216 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

botones de muestra, pues incluso en el interior de cada
uno de ellos subyacen importantes diferencias entre las
regiones. El evento funerario se sitda en la oscuridad de
las tipologfas estandarizadas, cuya “organizacién depende
de elementos genuinos en cada comunidad” (Rubio
2013: 531), al igual que los rituales de nacimiento y las
ceremonias nupciales (Borgeaud y Petrella 2016).

En Iraq, por ejemplo, tanto las ceremonias nupciales
como las funerarias son muy distintas entre una regién y
otra o, incluso, en las grandes ciudades, entre un barrio
y otro. No solo por razones ideolégicas, sino por el dis-
tintivo social que representan y hasta de clase. Lo mismo
ocurre en Egipto, donde el Alto Nilo representa una tra-
dicién antropolégica muy ajena al norte. Lo que si cabe
destacar es que todas ellas son muy ajenas y muy distintas
a los marcos ideolégicos. En muchos casos, el islam y el
cristianismo no comparten estos ritos ni los imponen,
sino que éstos se deben puramente a la tradicién social.

En términos holisticos y de paridad aristotélica, la
“religién impera® un sistema funcional diferenciado en-
tre una sociedad y otra” (Luhmann 1985: 14). Engels
distingue entre los antropos, naciones con historia, y otras
sin historia. Las primeras cuentan con una clase social
“capaz de generar en cada momento histérico la cultu-
ra nacional” (Garcia 1981: 49), a diferencia de aquellos
pueblos fracasados en “constituir una finalidad esencial
de su existencia para convertirse en Estados” (Alnasir
2019a: 28). Para tales pricticas y pueblos podemos refe-
rirnos a varios de los de la peninsula ardbiga, pero no son
los ejemplos referidos aqui, ya que estos pueblos cuentan
con una estructura social propia que se mantuvo resis-
tente a las tradiciones religiosas, a pesar de que, en el
fondo, las abrazaran como ideologia. Estas mantuvieron
las religiones, desde la 6ptica marxista, como identida-
des vicarias que sirvieron a favor de su patriarcado con
una procedencia ajena ideada desde perspectivas trans-
nacionales. Es decir, desde el dngulo de origen, interés y
dependencia, la religién se constituye como otra forma
de colonialidad, la ideolégico-espiritual (Alnasir 2019:
30). Este esquema lo podemos encontrar en las practicas
ontolégicas intimas, como ya hemos apuntado: las del
nacimiento y los funerales.

Por ello, no solamente encontramos diferencias ritua-
les y ceremoniales, sino que todas ellas en conjunto son
muy distintas a las marcadas por la religién, concreta-
mente a la isldmica. Nada tienen que ver las celebracio-
nes de nacimientos ni de funerales en cada masa antropo-
l6gica® con las directrices marcadas por la religion.

En Egipto, por ejemplo, celebran de forma muy es-
pecial el séptimo dia del nacimiento mediante unos ri-
tos muy particulares que no se asemejan a ningin otro
grupo. En Iraq, eso ni siquiera es motivo de celebracién.

% En el original dice “survives”, que traducimos como ‘imperar’, que
es lo que miés se ajusta a la perspectiva de este trabajo.

# Con el término “masa antropoldgica’ se intentan separar los
marcos nacionales estadistas y se orienta hacia un particularismo, o
regionalismo subestatal, como ya se refiri¢ anteriormente.

Algunos colectivos chiitas del sur lo hacen a los cuarenta
dias. En Egipto, el ritual funerario impone que los ve-
cinos se encarguen de la manutencién de la familia del
difunto durante tres dfas. En Iraq, sin embargo, es la fa-
milia del difunto quien debe hacerse cargo de todas las
personas que asistan al funeral durante tres largos dias. A
su vez, el marco religioso del islam prohibe comer cual-
quier alimento que se ofrezca en ofrenda por el difunto
(Binbaz Sf; CSJI 2005). Es decir, ambas tradiciones im-
perantes entre los grupos son muy ajenas a la religién y
a cualquier otra tradicién vicaria. Ese parece ser el tinico
esquema antropolégico propio y genuino inalterable por
alguna interferencia vicaria. Las constelaciones familiares
(Ulsamer 2004: cap. 1) representan un esquema onto-
légico impregnado transgenéticamente y resistente a las
mutaciones, salvo aquellas repercutidas paulatinamente
en el tiempo.

Las ceremonias nupciales, por lo general, ademis de
su estatus juridico, no son tan distintas como lo mostré
Alnasir anteriormente (Alnasir 2020a), aunque si man-
tienen diferencias en cuanto al tratamiento normativo de
los matrimonios mixtos y otras formas de reglamenta-
cién (Alnasir 2021a).

Cabe referirse a la gran tergiversacién literaria en la
literatura orientalista sobre el tema de los kurdos o cual-
quier otro grupo relacionado con Irag, o incluso por
confusién con la situacién de Siria. Ignatieff puede ser
uno de los ejemplos perfectos, ya que dedicé el capitulo
quinto de su diario de viajero a Kurdistdn y afirmd, entre
otras cuestiones, que los kurdos de Iraq no podian practi-
car su lengua y que eran perseguidos por ser sunies (Igna-
tieff 1995: 210 ss.). Es sabido, y de sobra, que los sunies
son los que siempre gobernaron en Iraq. ;Cémo podian
perseguir a los kurdos por ser sunies también? Mds bien,
Ignatieff public6 aquel libro en 1995, una época de plena
inseminacién de la demonizacién de Iraq en la literatura
universal. Habria que volver a preguntar si el autor ahora
mantiene aquella postura, ya que abandoné sus come-
tidos politicos y regresé a las tribunas académicas. Pues
ademds, por la invasién de Iraq, se produjo el reforza-
miento de los chiitas y la eliminacién total de los sunies
del escenario publico y politico. Cabria preguntarse, en-
tonces, por qué mantener la fragmentacién antagdnica.
Parece claro que, hablando de Oriente, todo cabe, ya que
el orientalismo es ajeno cabalmente de Oriente y sus rea-
lidades antropolégicas (Said 2003: 61; Persaud 2020) y
mds bien busca explicaciones desde las propias categorias
occidentales para hechos no solo lejanos materialmente,
sino conceptual y estructuralmente.

Conclusiones

En todo lo expuesto en este trabajo se reflejan mds las
divergencias que las similitudes entre cada uno de estos
tres Estados, que, por muy homogéneos que puedan pa-
recer, mantienen précticas divergentes que han de tener-
se en cuenta, en lugar de presumir generalidades, y se



S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219 217

observa también que, en muchos casos, sus diferencias
son un resultado residual de colonialidad. Ademis,
se debe percibir y asentar el tratamiento social como
instrumento identitario inviolable, mucho m4ds alld de
simples normas de cortesia o urbanidad.

La ignorancia occidental de Oriente, en sus distin-
tas formas, incluida la ideoldgico-religiosa, colonial y
hegemonica, consiguié incidir en practicas sociales, usos
y conductas antropolégicas, incluso en el lenguaje y sus
cargas connotativas, lo que deja notorios y perpetuos
sintomas de colonialidad; sin embargo, las précticas an-
tropoldgicas de inicio y fin de la vida se mantuvieron
resistentes a las interferencias ajenas, coloniales y religio-
sas. Las pricticas antropoldgicas intimas se mantuvieron
rigidas marcando fronteras e identidades hacia los de-
mds grupos, por mucho que parecieran superficialmente
homogéneos. Incluso, en cuanto al uso de las variantes
lingiiisticas, éstas son mds bien entendidas como identi-
dades y pertenencias que estdn mds alld de un simple uso
de clase o de connotacién geogrifica. Tanto el lenguaje
como las pricticas antropolégicas son entendidas como
simbolos de identidad y pertenencia mds que meros actos
de urbanidad. De hecho, aquellos que se desligan de esos
dos factores —la identidad y la pertenencia—, lo primero
que muestran es el abandono de los factores que consti-
tuyen el esquema de su pertenencia.

Referencias

Abu-Lughod, L. (1989). Zones of Theory in the Anthro-
pology of the Arab World. Annual Review of An-
thropology, 18, 267-306.

Alghlban, Mhmd. (2015). adab allyagiwqwa dalmrasm
byn alaslamwalghrb. LLM. Alagsa University,
Disponible en https://library.iugaza.edu.ps/the-
sis/118373.pdf [Consulta: 23 de enero de 2020].

Alhmwdy, ‘bd alrhmn. (1996). Aldblwmasyt walmrasym
als‘'wdyt wmgarntha bb‘d aldwl al‘rbyt. phdthe-
sis. Meca: Umm al Qura University.

Aljbrty, ‘bd Alrhym. (1998). 111, ‘jayb aldthar fy altrajm
walakhbar. ed. ‘bd althym ‘bd alrhym. Cairo: dar
alktb almsryt.

Alnasir, S. (2005). Hacia nuevo dogma del neopositivis-
mo juridico. Hesperia, Culturas del Mediterrdaneo
3, 251-62, Disponible en https://papers.ssrn.com/
sol3/papers.cfm?abstract id=1120168 [Consulta:
14 de febrero de 2021].

Alnasir, S. (2019a). Concepto juridico, Religion y Secu-
laridad: los casos de Israel, Egipto e Iraq. Ma-
drid: Universidad Carlos I1I de Madrid.

Alnasir, S. (2019b). Defeats and Defects of Spanish
Cyberdiplomacy in the Arab World. Public Di-
plomacy Magazine, 22, 61-63. Disponible en ht-
tps://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract
1d=3505855 [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Alnasir, S. (2020a). Ceremonial nupcial y protocolo ma-
trimonial en el mundo arabe - isldmico. Protocolo

& etiqueta. Disponible en https://www.protocolo.
org/social/bodas/ceremonial-nupcial-y-protoco-
lo-matrimonial-en-el-mundo-arabe-islamico-i.
html (Consulta: 27 de octubre de 2020).

Alnasir, S. (2020b). What Is Iranian Shiism? Rochester,
NY: Social Science Research Network. SSRN
Scholarly Paper. Disponible en http://dx.doi.
org/10.2139/ssrn.3595218 [Consulta: 14 de febre-
ro de 2021].

Alnasir, S. (2021a). Calamidades del Derecho (post)Co-
lonial y su Orientalismo: Religion, Identidad y li-
bertad individual en Egipto, Iraq y Tanez. Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, 158, 485-519.

Alnasir, S. (2021b). Cuando el populismo también es co-
lonial, A propésito de Napoleon en Egipto. Revista
Mexicana de Ciencias Politicas y Sociales: 1-30.

Bayart, J. F. 2010a. Etudes postcoloniales (Les). Un car-
naval académique. Paris: Karthala.

Bayart, J. F. 2010b. Les Etudes postcoloniales. Un car-
naval académique. Politique étrangére Hiver 4,
Disponible en doi.org/10.3917/pe.104.0912 [Con-
sulta: 14 de febrero de 2021].

Berlin, 1. (1999). Concepts and Categories. Londres:
Pimlico.

Biblioteca Audiovisual. (2018). Napoleon Bonaparte, la
camparia de Egipto - La conquista. Disponible en
https://youtu.be/pJ3AY-0BLPO [Consulta: 14 de
febrero de 2021].

Binbaz, A. (s. f.) hkm tqdym ahl almyt alt'am 1lm‘zyn.
Binbaz Foundation. Disponible en https://binbaz.
org.sa/fatwas/12926/ [Consulta: 14 de febrero de
2021]

Bonaparte, N. (1859). Il Correspondance de Napoléon
ler. Paris: Plon.

Bonaparte, N. (1860). IV Correspondance de Napoléon
ler. Paris: Imprimerie Impérial.

Borgeaud, P. y Petrella, S. (2016). Le singe de [’autre :
du sauvage américain a [’histoire comparée des
religions. Genéve: Editions des Cendres.

Calvet, L.-J. (1994). L’Argot. Paris: Presses Universitai-
res de France.

Charles-Roux, F. (1929). Le projet franc¢ais de conquéte
de I’Egypte sous le régne de Louis XVI. Caire: Im-
primerie de I’Institute Francais.

Cole, J. R. I. (1986). “Indian Money” and the Shi’i Shri-
ne Cities of Iraq, 1786-1850. Middle Eastern Stu-
dies, 22 (4), 461-80.

Comaroff, J. (2018). ‘Does Anthropology Matter to
Law?’: Reflections, Inflections, Deflections. Jour-
nal of Legal Anthropology, 2 (2). Disponible en
doi.org.10.3167/11a.2018.020206 [Consulta: 14 de
febrero de 2021].

Conde, O. (2010). El Lunfardo en la literatura argenti-
na. Gramma, XXI (47), 224-46. Disponible en
https://p3.usal.edu.ar/index.php/gramma/article/
view/59/122 [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Consejo Superior de la Jurisprudencia Islamica (2005).
hkm tnawl alt ‘am fy byt almyt. Veredicto.



218 S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219

De Sacy, S. (18006). I Chrestomathie Arabe ou Extrait
de Divers Ecrivains Arabes, tant en Prose qu’en
Vers. Paris: De L’Imprimerie Impériale.

Deeb, L.,y Winegar, J. 2012. Anthropologies of Arab-Ma-
jority Societies. Annual Review of Anthropology,
41 (1). Disponible en doi.org/537-58. 10.1146/
annurev-anthro-092611-145947 [Consulta: 14 de
febrero de 2021].

Disraeli, B. (1847). Tancred or the New Crusade. Lon-
dres: Walter Dunne.

Edib, H. (1930). Turkey Faces West. New Haven-Lon-
don: Yale University Press.

Endelman, T. M. 1985. Disraeli’s Jewishness Reconside-
red. Modern Judaism - A Journal of Jewish Ideas
and Experience, 5 (2), 109-23. Disponible en doi.
org/10.1093/mj/5.2.109 [Consulta: 14 de febrero
de 2021].

Galland, A. (1949). Les Mille et Une Nuits. Paris: Garnier
fréres.

Garcia Pelayo, M. (1981). El tema de las nacionalidades:
la teoria de la nacion en Otto Bauer. Madrid: Edi-
torial Pablo Iglesias.

Geertz, C. (1983). Local Knowledge: Further Essays
In Interpretive Anthropology. Nueva York: Basic
Books.

Ignatieff, M. (1995). Blood and Belonging: Journeys Into
the New Nationalism. Nueva York: Farrar, Straus,
and Giroux.

Laurens, H. (2004). L’orientalisme frangais: un parcours
historique. Y. Courbage y M. Kropp (eds.) Penser
[’Orient : Traditions et actualité des orientalis-
mes frangais et allemand (pp. 103-28). Beyrou-
th: Presses de I’Ifpo, Disponible en http://books.
openedition.org/ifpo/206 [Consulta: 14 de febrero
de 2021].

Leibniz, G. W. (1840). Mémoire de Leibnitz a Louis XIV
sur la conquéte de I’Egypte. Paris: Edouard Gar-
not.

Luhmann, N. (1985). Society, Meaning, Religion: Ba-
sed on Self-Reference. Sociological Analysis, 46
(1), 5-20. Disponible en https://www.jstor.org/sta-
ble/3710892 [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Mahdi, M. (2006). The Sources of Galland’s Nuits. U.
Marzolph (ed.) The Arabian Nights Reader,
Fairy-tale Studies. Michigan: Wayne State Uni-
versity Press.

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la Colonialidad del
Ser: Contribuciones al Desarrollo de un Concepto.
S. Castro-Gomez y R. Grosfoguel (eds.) El giro
decolonial: reflexiones para una diversidad epis-
témica mas alla del capitalismo global (pp. 127-
67). Bogota: Siglo del Hombre Editores.

Moreno Fernandez, F. (2009). Principios de sociolinguis-
tica y sociologia del lenguaje. Barcelona: Ariel.

Nakash, Y. (1994). The Conversion of Iraq’s Tribes to
Shiism. International Journal of Middle East Stu-
dies, 26 (3), 443-63. Disponible en https://www.

jstor.org/stable/163698 [Consulta: 14 de febrero
de 2021].

Nixon, J. (2017). Debriefing the President: The Interro-
gation of Saddam Hussein. Nueva York: Penguin
Random House.

Nwry, N. M. (2019). ashkalyat alsrdyat al‘thmanyt
walghrbyi ‘n “alshyt al‘rb”: alhndst alajtma’yt
wsyast altdamj walfsl fy al‘raq al‘thmaﬁy alm-
takhr. Beyrouth: almrkz al‘rby llabhath wdrast
alsyasat.

PabloI1. (1965). Decreto Apostolicam Actuositatem sobre
el Apostolado de los Laicos. Disponible en http://
www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vati-
can_council/documents/vat-ii_decree 19651118
apostolicam-actuositatem_sp.html [Consulta: 14
de febrero de 2021].

Péez Rovira, D., y Zubieta, E. M. (2004). Dimensiones
Culturales Individualismo-Colectivismo como
Sindrome Cultural. D. Paez Rovira, 1. Fernandez
Sedano, S. Ubillos Landa y E. M. Zubieta (eds.)
Psicologia social, cultura y educacion. Madrid:
Pearson Educacion.

Persaud, R. (2020). Postcolonialism, Race, and Inter-
national Relations in the Age of Racial Popu-
lism. The Transatlantic — Puzzle. Disponible
en  https://transatlanticpuzzle.com/2020/10/30/
postcolonialism-race-and-international-rela-
tions-in-the-age-of-racial-populism/  [Consulta:
14 de febrero de 2021].

Quijano, A. (1992). Colonialidad y Modernidad/Ra-
cionalidad. Peru Indigena, 13 (29), 11-20. Dis-
ponible en https://www.lavaca.org/wp-content/
uploads/2016/04/quijano.pdf [Consulta: 14 de fe-
brero de 2021].

Rouhana, C. (2006a). Hi Kifak Ca Va. Disponible en ht-
tps://youtu.be/EAh2wHphoRk [Consulta: 14 de
febrero de 2021].

Rouhana, C. (2006b). Hi Kifak Ca Va. 2006. Lebanese
Arabic Institute. Disponible en https://www.le-
banesearabicinstitute.com/charbel-rouhana-hi-ki-
fak-ca-va/ [Consulta: 14 de febrero de 2021].

Rubio Calero, D. (2013). Nuevos tipos de evento social.
El evento funerario. Forum de recerca. Disponi-
ble en doi.orgl0.6035/ForumRecerca.2013.35
[Consulta: 14 de febrero de 2021].

Said, W. E. (2003). Orientalism. Nueva York: Vintage
Books.

Sarhan Assy, M. (2017). Particularidad del Protocolo del
Mundo Arabe e Islamico. Ponencias del curso de
protocolo. Escuela Diplomatica (pp. 321-325).
Madrid: Escuela Diplomatica.

Schacht, J. (1982). An Introduction to Islamic Law. Nue-
va York: Clarendon Press.

Silva-Corvalan, C. y Enrique-Arias, A. (2017). Socio-
lingiiistica y Pragmatica Del Espariol: segunda
edicion. 11. Georgetown: Georgetown University
Press.



S. Alnasir/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 205-219 219

Soto Diez, C. (1995). Las buenas maneras: Usos y cos-
tumbres sociales. El protocolo. Madrid: Ediciones
Palabra, S.A.

Ulsamer, B. (2004). Sin raices no hay alas: la terapia sis-
témica de Bert Hellinger. Barcelona: Luciérnaga.

Van Hoecke, M. (2002). Law as Communication. Lon-
dres: Bloomsbury Publishing.

Vandal, A. (1889). Louis XIV et I’Egypte. Paris: Picard.

Williams, R. (1983). Culture and Society, 1780-1950.
Nueva York: Columbia University Press.

Wilson, E. (2017). The Origins of Creativity. Nueva
York: Liveright.

Wojciechowski, G. (2002). Las competencias patriarca-
les en el derecho canonico oriental: Estudio histo-
rico-canonico. Tesis. Universidad de Navarra.

Worf, B. L. (1959). Language, Thought, and Reality. 1V.
Nueva York: Technology Press of Massachusetts
Institute of Technology.

World Values Survey. Stockholm: World Values Survey
Association. Survey. Disponible en http:/www.
worldvaluessurvey.org [Consulta: 14 de febrero
de 2021].



