R0 NACIONAL AUTONOIA
ME DIER

oss %

CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 55-1I (julio-diciembre, 2021): 179-189

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Territorios en conflicto: resistencia mapuche contra el fracking en Vaca Muerta

Territories in conflict: Mapuche resistance against fracking in Vaca Muerta

Juan Antonio Acacio*
Universidad Nacional de La Plata, Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales.
Calle 51 ¢/ 124 y 125, (1925), Ensenada, Buenos Aires, Argentina

Gabriela Wyczykier

Universidad Nacional de General Sarmiento. Juan Maria Gutiérrez 1150, B1613 Los Polvorines, Buenos Aires, Argentina

Recibido el 10 de agosto de 2020; aceptado el 12 de febrero de 2021; puesto en linea el de de 2021.

Resumen

El texto aborda distintas aristas del conflicto en torno a la produccién
de hidrocarburos no convencionales en el yacimiento Vaca Muerta,
en Argentina. Una de las disputas centrales tiene como protagonistas
a las comunidades mapuche, las empresas y el Estado provincial y
nacional. El trabajo analiza la resistencia que desarrolla la comunidad
mapuche de Campo Maripe que reclama la propiedad de su territorio
ancestral ubicado en el corazén de la explotacién de los recursos no
convencionales, en la provincia de Neuquén, distinguiendo cémo el
Estado y los empresarios han recurrido a instrumentos judiciales y
represivos para desalojar a la comunidad de estas tierras. Se partird
aqui del estudio del tramo final del juicio acontecido en la ciudad de
Neuquén en 2019, donde fueron acusados de usurpacion seis miem-
bros de la comunidad Campo Maripe. La escena del juicio permite
apreciar valoraciones, percepciones y acciones divergentes que se mo-
vilizan entre los actores involucrados en el enfrentamiento con refer-
encia al territorio, la naturaleza, y la mirada sobre el otro. Desde una
perspectiva de andlisis socioldgico y cualitativo, se aporta a una re-
flexién sobre la modalidad que adoptan los conflictos sociales en tor-
no al fracking en Vaca Muerta, los motivos de las resistencias y algu-
nas de las estrategias que adopta el capital para proseguir con la ex-
plotacién de los bienes de la naturaleza para la produccién de energfa.

Palabras clave: Vaca Muerta; fracking; conflicto; territorio; comunidades

Keywords: Vaca Muerta; fracking; conflict; territory; communities

Abstract

The text focuses on different aspects of the conflict surrounding the
production of unconventional hydrocarbons in Vaca Muerta, Argen-
tina. One of the central disputes has as protagonists the Mapuche
community, the provincial and national state, and companies. The
work analyzes the resistance developed by the Mapuche community
of Campo Maripe, which claims ownership of its ancestral territory
located in the heart of the exploitation of unconventional resources,
in the Province of Neuquen, distinguishing how the State and busi-
nessmen have resorted to judicial and repressive instruments to evict
the community from these lands. It will start from the study of the
final stretch of the usurpation trial that occurred in the provincial city
in 2019, where the accused were the six members of community of
Campo Maripe. The trial thus acts as a prism that allows us to appre-
ciate divergent valuations, perceptions and actions that are mobilized
between the actors involved in the confrontation with reference to
the territory, nature, and the gaze on the other. From a sociologic and
qualitative analysis perspective, it contributes to a reflection on the
modality adopted by social conflicts around fracking in Vaca Muerta,
the reasons for the resistance, and on some of the strategies that cap-
ital adopts to continue exploiting the assets of nature at the current
stage of energy production.

* Correo electrénico: acaciojuan89@gmail.com

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.76635

eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la

licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



180 J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11I (julio-diciembre 2021): 179-189

Introduccién

Vaca Muerta es una formacién geoldgica que abarca
una superficie de 30 000 km?, y atraviesa mayormente
la provincia de Neuquén, Rio Negro, una parte de
Mendoza y La Pampa. Su trascendencia geopolitica se
revelé en el ano 2010, con el descubrimiento de shale
gas'y shale oil, ubicindose la Argentina en el segundo y
cuarto lugar en posesién de estos recursos, junto a Estados
Unidos, Canadd y China. Si bien el conocimiento sobre
estos hidrocarburos se remonta a décadas atras, tanto los
costos como la tecnologia disponible en ese entonces no
habian favorecido la extraccién de estos recursos. Con el
descubrimiento realizado por la empresa YPF-Repsol en
el yacimiento Loma la Lata, en la provincia de Neuquén,
se habilité oficialmente la etapa de extracciéon de los no
convencionales.

Con este hallazgo, el pais se inserté en un nuevo ci-
clo politico, econémico y social del capitalismo donde
se produce energia extrema, etapa en la que empresas y
gobiernos extraen energia f6sil de formaciones geoldgicas
que requieren procesos mds costosos y complejos, con
grandes impactos socioambientales que afectan territo-
rios dedicados a distintas actividades productivas, habita-
dos por poblaciones que sufren estas consecuencias (Roa
Avendano y Scandizzo 2017; Klare 2012).

La energia extrema se implanta asimismo en un pa-
trén de desarrollo extractivista, o neoextractivista, que
autores como Svampa (2019), Acosta (2012), Gudynas,
(2009) definen como un modelo sostenido en la sobre-
explotacién de bienes naturales, en gran parte no reno-
vables, y en la expansion de las fronteras hacia territo-
rios antes considerados improductivos desde el punto de
vista del capital. Este patrén se orienta a la exportacién
a gran escala de estos bienes primarios (hidrocarburos,
metales, minerales, soja, etcétera), mediante proyectos
que adquieren gran envergadura, llevados a cabo por ac-
tores corporativos —en general trasnacionales, aunque no
estdn excluidos los de capital nacional-. Al mismo tiem-
po, estas actividades implican una dindmica territorial
que tiende a desplazar a otros procesos productivos, con
los cuales esta 16gica extractiva compite. Como sostiene
Honty (2018), esta légica extractivista se reproduce en la
regién Latinoamericana con relacién a la produccién de
energfa, para promover el crecimiento, el mejoramiento
del perfil exportador y el consumo interno, presionando
sobre la biodiversidad y los territorios con técnicas y me-
dios de explotacién cada vez mds costosos y agresivos que
alientan conflictos con quienes habitan los lugares donde
buscan instalarse los distintos proyectos energéticos.

En la zona Norpatagdnica, la extraccién de hidrocar-
buros se afirma en territorios donde se han emplazado
histéricamente otras actividades productivas ligadas a la
agricultura, la ganaderia extensiva y la fruticultura. Pero
ademds, se trata de territorios que lejos de estar “vacios”

son habitados principalmente por distintos lof’ del pue-
blo mapuche. En la provincia de Neuquén, corazén de la
extraccién de gas y petroleo, el avance de la explotacién
de los hidrocarburos no convencionales ha encontrado
fuertes resistencias en algunas de estas comunidades,
cuya relacion con el territorio y la naturaleza es significa-
da y valorada de modos contrapuestos con la utilizacién
y mercantilizacién de los bienes de la tierra, propias de
la 16gica extractivista y neoextractivista que singulariza la
dindmica del desarrollo nacional y regional.

Estos conflictos que enfrentan a los pobladores que
habitan los territorios y a las grandes empresas explotado-
ras de recursos f6siles, a los gobiernos locales y naciona-
les, aportan claves de inteleccién de las disputas entre los
pueblos originarios y el avance de las fronteras de acumu-
lacién del capital. Efectivamente, si bien la produccién
de energia a través de técnicas convencionales reconoce
antecedentes de conflictos y desplazamientos de pobla-
dores, el fracking acentué y profundizé estos enfrenta-
mientos por su dindmica extractiva por el uso intensivo
del suelo, la generalizacién de los impactos ambientales
y la profundizacién de politicas privadas y puablicas para
resolver las tensiones en pos de cumplir los objetivos pro-
ductivos y mejorar las ganancias empresarias.

En este escrito aspiramos trabajar, desde una perspec-
tiva socioldgica cualitativa, distintas aristas del conflicto
que comprende a la actividad hidrocarburifera no con-
vencional, con referencia a la resistencia y los reclamos
territoriales del pueblo mapuche en la provincia de Neu-
quén, en particular el caso del /of Campo Maripe. Para
ello, nos basaremos en un conjunto de entrevistas® y re-
gistros de campo e instancias de observacién participan-
te que realizamos entre 2017 y 2019 en la provincia de
Neuquén. Asimismo, utilizamos otras fuentes de andlisis
como documentos, declaraciones publicas y bibliografia
pertinente para la temdtica.

En una primera parte de la exposicién buscaremos
problematizar la técnica del fracking, para luego dar
cuenta de la conflictividad de las comunidades mapu-
che en relacién con la explotacién de hidrocarburos con-
vencionales y el pasaje al nuevo escenario que implicé el
avance de la frontera no convencional. Aqui trataremos
de recuperar la existencia de una visién particular respec-
to al ambientalismo, el territorio, y su definicién como
pueblo mapuche. Luego, profundizaremos en el caso es-
pecifico del lof Campo Maripe, donde el enfrentamiento
vitalizé distintos procesos, argumentos y razonamientos

! En lengua mapuche, la palabra /of designa a la unidad organizacional
social bdsica mapuche que puede ser interpretada en términos de
familia ampliada. Muchas veces el término es traducido como “co-
munidad”. Aunque solemos usar ambas de manera indiferenciada,
aqui preferimos usar la referencia original, utilizada por nuestros/as
entrevistados/as, referencia que emerge también en la mayoria de
los registros de campo y en las distintas declaraciones y notas sobre
la cuestién.

? Hemos realizado 28 entrevistas en profundidad a informantes clave
de la provincia de Neuquén (ambientalistas, referentes mapuches,
abogados especialistas en la temdtica, referentes de partidos politicos,
trabajadores del estado, vecinos y empresarios).



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11 (julio-diciembre 2021): 175-185 181

en pos de la defensa del territorio. Para ello, un aconte-
cimiento que repone y actualiza estas visiones sobre el
territorio se produjo en Neuquén en abril de 2019, don-
de tuvo lugar un juicio por usurpacién llevado adelante
por los propietarios legales de las tierras que el Jof Campo
Maripe reclama. Este acontecimiento legal condensa y
nos permite reponer analiticamente los posicionamien-
tos, valoraciones y acciones resistentes de los Campo
Maripe, asi como las visiones de distintos sectores de la
sociedad con respecto a este colectivo.

En nustro andlisis, la nocién de acontecimiento pue-
de orientarnos en el abordaje de diversos sucesos que han
ido caracterizando las resistencias y conflictos de la co-
munidad mapuche respecto de la produccién de energia
extrema, ya que es un escenario donde se traducen las
condiciones bajo las cuales ciertas instituciones y acto-
res detentan el dominio para contar la verdad, mientras
otros recrean contraestrategias para intentar deslegitimar
narraciones socialmente autorizadas (Schillagi 2011). En
esta orientacién, el evento judicial resulta un suceso de
interés para aportar al estudio la dindmica que adquiri6
el enfrentamiento.

Fracking y nuevas légicas extractivas del capital

La sociedad actual consume grandes cantidades de
energfa para el mantenimiento de las distintas actividades
productivas, de transporte y de ocio. Entre las principales
fuentes energéticas, la fésil es la mds utilizada. Sin
embargo, como recurso no renovable, nos enfrentamos
a nivel global al agotamiento de los reservorios baratos y
de fécil acceso. Frente a este diagndstico, en las tltimas
dos décadas, distintas iniciativas buscaron avanzar en
la explotacién de los llamados hidrocarburos no con-
vencionales. Estos hidrocarburos, a diferencia de los
convencionales, se encuentran atrapados en la roca madre,
es decir, se hallan en pequefos poros de la formacién
rocosa y no estin comunicados entre si. Para poder
extraerlos, por lo tanto, es necesario romper mdaltiples
veces la roca, para que el gas y el petréleo puedan ser
llevados a la superficie.

La extraccién de estos recursos fue favorecida por la
técnica de la hidrofractura, o fracking, que permite rom-
per la roca mediante la inyeccidon de agua a grandes pre-
siones, junto con un céctel quimico y también arena, que
mantiene las fisuras abiertas para permitir el escape del
gas y el petréleo (D’ Elia, Ochiando ez al. 2014; Alian-
za Mexicana contra el fracking s. f.). Los hidrocarburos
pueden ser extraidos de distintos reservorios o formacio-
nes, adquiriendo la denominacién de petréleo de arenas
bituminosas, petréleo, gas de pizarra o esquisto (shale gas
y shale 0il) y gas de arenas profundas/compactas (¢ight
24s).

Los efectos de la fractura hidrdulica en el ambiente
estdn relacionados con la contaminacién de las napas de
agua, la emisién de gases de metano que afectan el calen-
tamiento global, los danos en la tierra debido a los derra-

mes y a la afluencia del liquido de retorno o flowback, la
contaminacién luminica, sonora y del aire. Ademds, se
registra actividad sismica en las zonas de explotacién me-
diante la fractura hidrdulica, ya que puede activar fallas
sismicas en los lugares donde se emplaza (Alvarez Mu-
llally 2019). Estos efectos tienen fuerte impacto no solo
entre los trabajadores, sino también entre la poblacién
aledafa a las instalaciones.” En Estados Unidos, pero
también en la provincia argentina de Neuquén, se de-
nuncia la preeminencia de cdnceres, problemas de piel y
respiratorios de la poblacién expuesta a esta actividad
y por el consumo de agua contaminada con quimicos
propios de la industria.

Frente a los potenciales riesgos que trae aparejada, la
técnica del fracking ha sido prohibida en distintos estados
de Estados Unidos, en Bulgaria, en Francia, Alemania y
Espana, entre otros (Aristizdbal Bedoya 2019). Reciente-
mente, en 2019, el Reino Unido ha decidido detener la
actividad no convencional en sus territorios debido a
la emergencia de actividad sismica en las locaciones que
se dedicaban a la exploracién hidrocarburifera mediante
esta técnica, y por el fuerte activismo de un colectivo
de mujeres ambientalistas conocido como “las nanas de

Lancashire” (Cartwright 2019).

La explotacién petrolera en la provincia de
Neuquén: una historia de conflictos

El avance de proyectos extractivos en Latinoamérica
estd signado por la aparicién de distintos conflictos
en torno a la apropiacidn, uso y significacién de los
territorios y los recursos que son objeto de la explotacién.
En los diferentes casos donde se advierten criticas y
resistencias de las poblaciones locales, las empresas y
los estados suelen desarrollar un conjunto de estrategias
para permitir la concrecién de dichos proyectos. Estas
estrategias apuntan al didlogo, al traspaso de recursos
y al financiamiento bajo el lema de la responsabilidad
social empresarial. Pero también se valen del uso de la
violencia, el amedrentamiento, la extorsién, el desalojo,
e incluso del uso de la fuerza publica para impedir
acciones de protesta que pueda entorpecer el desarrollo
de la actividad de explotacién. Ademds, en distintos
casos, la judicializacién resulta una via privilegiada para
la resolucién de las disputas.

En esta linea, la provincia de Neuquén cuenta con un
historial de conflictos vinculados a la extraccién de gas y
petréleo, tanto convencional como no convencional. Las
resistencias han sido protagonizadas por multisectoriales
y colectivos ciudadanos, de profesionales, ambientalistas

3 Para un andlisis de los efectos en la salud de la poblacion, ver el
informe Concerned Health Professionals of NY, Heinrich Boll Stif-
tung, Physicians for Social Responsibility, Compendio de hallazgos
cientificos, médicos y de medios de comunicacién que demuestran
los riesgos y dafios del Fracking (extraccién no convencional de gas y
petrdleo), tercera edicidn, octubre 2015. Disponible en https://mx.
boell.org/sites/default/files/compendium_final_25_de_mayo.pdf



182 J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11I (julio-diciembre 2021): 179-189

y ONG’s. Particularmente, y con mucha fuerza, los cues-
tionamientos a la actividad petrolera han sido encabeza-
dos por comunidades indigenas mapuche, quienes han
sido afectadas de modo sustantivo en sus territorios.

La consolidacién de la organizacién de las comuni-
dades mapuches en la provincia de Neuquén, en la que
destaca Mombello (2018), se produjo con la conforma-
cién de la Confederacién Mapuche Neuquina en la dé-
cada de los 90, a partir de la adopcién de una postura
contestataria frente al gobierno provincial por el derecho
al reconocimiento identitario, politico y territorial. Para
los pueblos originarios,* esta construccién se encuentra
fuertemente imbricada con el territorio y atraviesa distin-
tas dimensiones, aunque los reclamos territoriales son la
columna vertebral de sus demandas. Ello fue potenciado
por la adopcidn, en 1992, del convenio 169 de la Orga-
nizacién Internacional del Trabajo por parte del gobierno
argentino.’

Como bien establece Bello (2004), estos procesos se
corresponden con la transformacién a nivel latinoame-
ricano de la accién colectiva indigena, que dejé de estar
asentada sobre demandas campesinistas y de clase, y que
se ha expresado en las tltimas décadas en el uso de la et-
nicidad y de la identidad como estrategia politica. Para el
autor, esto ha incentivado nuevas formas de solidaridad,
“cristalizada en la constitucién de un sujeto social indige-
na que tiene formas propias de hacer politica, con estra-
tegias y discursos a veces desvinculados o distantes de los
bloques tradicionales” (Bello 2004: 89). Ello se vincula
con la emergencia de la “cuestién étnica” en la década
del 90 observada por Rodolfo Stavenhagen (1997), que
refiere a la consolidacién de actores indigenas como ac-
tores politicos y sociales a lo largo del continente lati-
noamericano. Si bien este proceso varia segtin cada pais
y regién, es posible afirmar que los discursos politicos
indigenas emergen de una interseccién entre la reivin-
dicacién a partir de la nocién de derechos humanos, el
cuestionamiento a la nocién de desarrollo, y se articulan
con una visién particular sobre la democracia y la defensa
del ambiente.

* Como bien recupera el ya cldsico estudio del antropélogo Guiller-
mo Bonfil Batalla “El concepto de indio en América: una catego-
rfa colonial” (1972), la forma en la que definimos y nombramos lo
indigena, lo indio u originario es un tépico de relevancia a la hora
de abordar su estudio, ya que la forma en que lo enunciamos tiene
implicancias, tanto politicas, como tedricas y epistémicas. Siguiendo
a Diana Lenton (2010) aqui nos referiremos a la nocién de pueblos
originarios, terminologia que cuenta con mayor aceptacién hoy en
dfa, pero también porque se trata de la referencia més recurrente en
nuestro trabajo de campo.

5 El convenio 169 de la Organizacién Internacional del Trabajo,
ratificado por Argentina en la década del 90 reconoce, entre otras
cuestiones, la importancia de garantizar los derechos de los distin-
tos pueblos indigenas que habitan el suelo argentino. En ese marco
reconocen la obligatoriedad de ejecutar la Consulta Libre Previa e
Informada cuando se tengan intenciones de avanzar sobre proyectos
econdmicos y extractivos de distinta indole que afecten territorios

originarios. Para un estudio detallado sobre legislacién y derechos

indgl'genas se pueden retomar los trabajos de Francisco Lépez Biér-

cenas que recalan en los marcos internacionales que abrieron paso a

una diversidad de experiencias al interior de cada pais latinoameri-

cano (2006, 2010).

En la Argentina, en el momento en que se reconocie-
ron los derechos indigenas en la Constitucién nacional
en 1994,° los conflictos por la tierra se incrementaron de
manera significativa, ya que los pueblos originarios em-
pezaron a reivindicar sus derechos sobre las tierras ances-
trales de las que fueron expulsados, apoyados fuertemen-
te en las regulaciones constitucionales y en documentos
internacionales ratificados por Argentina. Como contra-
parte, personas o empresas nacionales y extranjeras, que
habian adquirido esas tierras décadas atrds, defendian sus
derechos de propiedad con base en la legislacién existen-
te en el pais (Rosti 2017).

Para las comunidades, la recuperacién del territorio
implica su reconocimiento como duefios legitimos. A
su vez, las comunidades articulan sus reclamos con de-
mandas ecologistas que habilitan e impulsan acciones de
defensa y disputa por los recursos naturales en interlo-
cucién con otros actores. Los enfrentamientos a fines de
los anos 90, a causa de la contaminacién que generaba
la extraccién de hidrocarburos convencionales en sus te-
rritorios, se advierte como antecedente de las tensiones
y peticiones que llevan adelante actualmente contra la
actividad del fracking (Mombello 2018).

Con respecto a la conflictividad contra la explotacién
de hidrocarburos convencionales, la historia se remonta
a una de las situaciones mds emblematicas, las de las co-
munidades Kaxipayin y Paynemill. La contaminacién en
sus territorios es el ejemplo mds claro que muestra cémo
la falta de controles estatales y los manejos irresponsables
de las empresas impactan fuertemente en los territorios y
en la vida comunitaria. Como analiza Fernando Cabrera
(2015), estos casos fueron los primeros en tomar rele-
vancia medidtica. Las comunidades estaban asentadas en
Loma la Lata, uno de los yacimientos de gas mds impor-
tantes de Neuquén y del pais. En la década de 1990, el
conflicto entre las comunidades y las empresas adquirié
preeminencia al encontrarse en sus tierras una gran can-
tidad de sustancias peligrosas para la salud, como hidro-
carburos, plomo y mercurio, luego de afios de extraccién
de gas del yacimiento. A pesar de las reiteradas denuncias
de las comunidades, en 2000 los gobiernos provincial y
nacional prorrogaron la concesién a YPF-Repsol hasta el
2017.

En 2001 se publicé un estudio solicitado por las co-
munidades afectadas, apoyadas por la Confederacién
Mapuche de Neuquén. En el informe se evidenciaban
los danos ambientales, contabilizando grandes extensio-
nes de suelo contaminado con altas concentraciones de
cromo, plomo, arsénico, y naftaleno. Ademds, en el agua
se registraron altos niveles de metales pesados, hidrocar-
buros y fenoles que superaban los valores legales.”

® En concreto: “la preexistencia étnica y cultural [...], la posesién y
propiedad comunitarias de las tierras que tradicionalmente ocupan
[...] su participacion en la gestion referida a sus recursos naturales y a
los demds intereses que los afecten.” (Rosti 2017: 52)

7 Para un andlisis detallado del caso, ver Di Risio (2012).



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11 (julio-diciembre 2021): 175-185 183

Este proceso conflictivo por el territorio no es azaroso
ni tampoco es especifico de Argentina. En América La-
tina, como analiza Svampa (2019), las luchas de cardcter
socioambiental, los reclamos de los pueblos originarios
y de sectores campesinos en defensa de sus tierras y sus
formas de vivir y producir, fueron consolidando y con-
formando las bases de un lenguaje comin de valoracién,
en el marco de un giro ecoterritorial donde convergen
diferentes matrices y expresiones. Ello es el resultado de
un cruce innovador entre la matriz indigena-comunitaria
y la narrativa autonémica, en clave ambientalista y tam-
bién ecofeminista, que impulsé un relato comdn para
dar cuenta del modo en que se piensan y representan las
actuales luchas socioambientales, centradas en la defensa
del territorio desde una perspectiva biocéntrica.

Como destaca Rosti (2016), los pueblos originarios
han adquirido un lugar de importancia en relacién con
algunos conflictos en particular. Cabe destacar que Neu-
quén es la segunda provincia argentina en densidad de
poblacién indigena (7.9%) y estd entre las primeras en ri-
quezas hidrocarburiferas. Sin embargo, atiende de modo
irregular a los derechos indigenas que estdn reconocidos
en el articulo 53 de la Constitucién provincial, reformada
en el ano 2006 para adaptarse a la Constitucién nacional,
favoreciendo con este déficit que la frontera extractiva
penetre progresivamente en territorios indigenas. Ello ha
generado como contraparte el aumento de los conflictos
territoriales y la criminalizacién de la protesta indigena
de estas comunidades. Jueces y funcionarios que deben
aplicar el derecho en casos concretos, suelen no guiarse
por la Constitucién Provincial o las normas federales y de
derechos humanos, optando por reglamentaciones que
niegan o coartan el ejercicio de esos derechos reconoci-
dos.

Las demandas de las comunidades y de las organiza-
ciones mapuches en la provincia se sittian en la memoria
larga de despojo de sus tierras, y se efectiian en torno
a tres antagonistas: en un primer momento el Estado,
como también los sucesivos gobiernos de la provincia y
de nacién que perpetdan la condicién marginal de las
poblaciones, y por otro lado las empresas, quienes en la
cotidianeidad son las que irrumpen en los territorios re-
clamados como comunitarios, avanzan con sus maquina-
rias y exploraciones, pero también son quienes, muchas
veces, exigen a los distintos poderes publicos la resolu-
cién de la conflictividad para avanzar con las explotacio-
nes. El tercer antagonista se cristaliza frente a los propie-
tarios legales de las tierras: familias con emprendimientos
productivos que adquirieron en determinado momento
las escrituras legales como propietarios y entran en dis-
putas para expulsar a las comunidades mapuche de esos
territorios.

En el caso de Vaca Muerta, el inicio de la era de los
no convencionales implicé para las comunidades mapu-
che un recrudecimiento de la conflictividad, dado por
el avance de las empresas hacia zonas no explotadas an-
teriormente (Svampa 2013). En este sentido, si bien las
comunidades mapuche en Neuquén respaldaron la recu-

peracién de 51% de activos de YPF por parte del Estado
Nacional en 2012, lo cierto es que mostraron reservas
con respecto a la politica extractiva energética que venia
desplegandose, tanto a nivel provincial como a nivel na-
cional. No es para menos, ya que la explotacién conven-
cional posee, como ya mencionamos, un gran historial
de casos de contaminacién en territorios comunitarios
y de avasallamiento de los derechos de los pueblos ori-
ginarios.

Las comunidades y organizaciones mapuche son
las que también percibieron tempranamente los efec-
tos perniciosos del avance de la frontera no convencio-
nal. Su critica hacia la explotacién de hidrocarburos no
convencionales estd sustentada en la experiencia vivida
por la comunidad Gelay Ko, en el centro de la provin-
cia de Neuquén. En el territorio de dicha comunidad,
la empresa Apache realiz6, en 2011, el primer pozo de
hidrocarburos de reservorios no convencionales. Para los
entrevistados, la muerte por problemas respiratorios de
Cristina Linkopan, la logko® de la comunidad, que lide-
raba la resistencia al ingreso de la empresa Apache, es el
antecedente mds doloroso y emblemadtico del conflicto.

La muerte de la lideresa indigena, en marzo de
2013, representa en toda su expresién la lucha de una
comunidad contra los pasivos ambientales de la activi-
dad petrolera. Los trabajos de Gayol y Kessler (2018)
y Galar (2015) nos invitan a considerar ciertas muertes
que adquieren notable visibilidad publica y habilitan la
emergencia de sensibilidades colectivas, resultando cata-
lizadoras para demandas sociales preexistentes y, por tal
razén, vehiculizan la constitucién y reconfiguracién de
problemas publicos y el ingreso en la agenda medidtica y
politica de diferentes temas.

En esta direccién, la muerte de la joven /logko habi-
lit6 la apertura de un escenario controversial que versé
sobre las causas de su fallecimiento. Para la comunidad,
la complicacién de su salud colocé en escena los avatares
en el cuerpo y por tanto las enfermedades que la explota-
cién de hidrocarburos aparejaba. En ese sentido, voceros
de la Confederacién Mapuche evidenciaban la dificultad
de realizar estudios en laboratorios privados para deter-
minar la causa de las dolencias, sumado a que no se rea-
lizaban en la comunidad mediciones de contaminacién
de aire, tierra y suelo. Ademds, denunciaban que otros
integrantes de la misma comunidad sufrian los mismos
sintomas respiratorios de la logko.

Para las comunidades mapuche y las organizaciones
que las nuclean, la defensa del territorio no estd asentada
sobre una légica econémica sino, sobre todo, se sostiene
en su derecho ancestral al territorio que histéricamente
habitaron. Pero ademds, el territorio cobra una impor-
tancia central en la produccién y reproduccién de la vida
comunitaria mapuche. En palabras de integrantes de la
Confederacién Mapuche de Neuquén:

8 La palabra logko o lonko designa a la autoridad mdxima de un de-
terminado Lof.



184 J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11I (julio-diciembre 2021): 179-189

El territorio es el lugar donde se desarrolla una
forma de vida, y la convivencia de multiples vi-
das, donde la del mapuche es una, pero existen
multiples otras vidas que se interrelacionan, que
dependen una de otra. Y, si se rompe esa cadena, si
se rompe esa integralidad, desaparece la vida ma-
puche. Por eso territorio es igual a buen vivir, es
igual a desarrollo cultural. Se rompe esa integrali-
dad y se pone en la balanza toda la cadena de vida.
Ahora, cémo podriamos encontrar puntos en co-
mun entre el fracking y la forma de vida mapuche
para que ambos coexistan... es imposible porque
son dos l6gicas, légicas que se contraponen, que
una es la légica de que la naturaleza estd para ser
explotada, y sacarle riqueza sin limite. Y la 16gi-
ca mapuche es que sin esos elementos naturales
no podés vivir. El pueblo mapuche nunca fue un
pueblo conservacionista, logré tomar de la natu-
raleza todo lo que necesitaba para vivir y nunca la
puso en riesgo de vida® (Entrevista realizada por
los autores a referente mapuche, Confederacién
Mapuche de Neuquén, 2018).

“En la ciudad nosotros no tenemos un Rehue
que es un lugar ceremonial mapuche. Segiin la se-
cretarfa municipal de cultos, hay mds de 600 tem-
plos catdlicos, evangélicos, musulmanes, judios, y
nosotros no tenemos un rehue. El mapu no es sola-
mente la tierra donde caminamos, es el wellmapu,
el nichmapu, todo es un mapu. Entonces eso es ser
mapuche para nosotros” (Entrevista realizada por
los autores a referente mapuche, Confederacién

Mapuche de Neuquén 2018).

Como se advierte en los testimonios, el reclamo in-
digena combina la demanda ambiental con la territorial,
concibiendo una articulacién inseparable entre las perso-
nas, el entorno y las précticas culturales, una imbricacién
entre lo material y lo simbélico. Es por eso que cobra
sentido la afirmacién que realizan los grupos mapuche
en la que establecen que “sin territorio no hay existencia
mapuche”. La demanda ambiental, asimismo, no puede
comprenderse para este colectivo de igual modo que para
otros sectores sociales que defienden los recursos natura-
les. La nocién de ambiente es planteada con diferencias
claves entre el ambientalismo y la defensa mapuche del
territorio:

Soy mapuche. Los ambientalistas son amigos, alia-
dos, pero el ambientalista habla de naturaleza, por
eso muchas veces los ambientalistas no entienden
el lugar del mapuche en el territorio. El mapu-
che siempre vivi6 en equilibrio con la tierra y lo
que lo rodea, eso es lo que los ambientalistas no
entienden (Entrevista realizada por los autores a
referente mapuche de la Confederacién Mapuche
de Neuquén, 2018).

La concepcién ambientalista separa al ser hu-
mano, es antropocéntrica, entonces separa al ser

humano de lo que es el ecosistema. Y entonces
mis alld de que sean ecologistas, separan, ponen
a los humanos como el centro de la existencia. Y
para nosotros la vida no existe en funcién de no-
SOtros, sino que nosotros existimos gracias a todas
las vidas que nos sostienen (Entrevista realizada a
referente mapuche, Confederacién Mapuche de
Neuquén, 2018).

Aunque los colectivos ambientalistas y sus argumen-
tos son aceptados por los referentes y grupos mapuche,
su perspectiva ambiental tiene diferencias claras, ya que
la occidental promueve y se afirma sobre la separacién
entre el hombre, la cultura, y por otro lado la naturaleza.
Es asi que la frase “no soy ambientalista, soy mapuche”
implica la defensa del territorio y del entorno desde una
perspectiva de totalidad que es recuperada en la versién
mapuche del buen vivir, el sistema de vida o kvme felen.’

La disputa del lof Campo Maripe frente a la

avanzada extractiva: del indio permitido al indio

rebelde

Con la llegada del fracking a la provincia, tuvo lugar
un nuevo embate hacia las comunidades por parte
de las corporaciones, inaugurando un nuevo ciclo de
resistencias y denuncias. Con el arribo del convenio
YPF-Chevron en 2013, la comunidad Campo Maripe,
nucleada en la Confederacién Mapuche de Neuquén,
comenzé a denunciar el avasallamiento de los territorios
comunales dedicados a las actividades ancestrales, cul-
turales, y econémicas. También denunciaban que no se
aplicaban los instrumentos legales del convenio 169 de
la orr.

Al no responder favorablemente las autoridades pro-
vinciales y de las empresas a los reclamos de la comuni-
dad, sus integrantes desplegaron acciones de resistencia
a través de piquetes y protestas en los puntos de acceso
a los yacimientos, y con la toma de las torres de per-
foracién. Frente a esta escalada de acciones directas, el
gobierno y las empresas respondieron con una fuerte
represion, criminalizacién y procesos de judicializacion
(Bercovich y Rebossio 2015). En estas acciones de pro-
testa, la comunidad mapuche valorizé el lugar de los
jovenes, quienes han integrado las organizaciones poli-
ticas mapuche, fomentando el recambio generacional y
vinculando nuevas formas de militancia, como las rela-
cionadas al feminismo, al activismo en el plano cultural
y a la musica. Frente a la llegada del fracking, son los
jovenes quienes han incursionado e investigado a través
de internet y redes sociales, buscando informacién sobre
los riesgos de esta técnica y traduciendo materiales, que
que originalmente estaban en inglés, al espafiol. En es-
te contexto también se destaca el lugar y rol combativo

? Para més informacién y desarrollo sobre el Kvme Felen, ver heep://
www.unter.org.ar/imagenes/kvme-felen-Plan-de-vida.pdf



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11 (julio-diciembre 2021): 175-185 185

que las mujeres adquirieron en los conflictos -sobre todo
con respecto a la toma de las torres petroleras- potencian-
do y vigorizando tanto la solidaridad como el enfrenta-
miento.

En este marco contencioso, en 2014 se inicid, en la
provincia de Neuquén, un juicio entre partes privadas,
en el que la familia Vela, propietaria legal de las tierras
donde se emplaza la explotacién no convencional —y que
los mapuches reclaman como propia—, denuncié por
usurpacién y despojo de territorio a los integrantes del
Lof Campo Maripe.'” De este modo, el conflicto se judi-
cializ6 mediante una denuncia penal en el que la fami-
lia Vela sostenia que, desde que inicié la explotacién no
convencional, la familia Campo Maripe, antigua pobla-
dora de la zona de Anelo, habia realizado un proceso de
“conversién” como comunidad mapuche, comenzando a
ocupar y usurpar tierras, en pos de obtener réditos eco-
némicos por los servicios de servidumbre'' que otorga la
empresa petrolera por el permiso de paso hacia el yaci-
miento.

La culminacién de este juicio puede ser observado
como un acontecimiento, en el sentido de instituirse co-
mo un fenémeno que adquiere valor y relevancia desde
ciertos puntos de vista y obtiene atencién publica. El
mismo se constituye en un fenémeno que renueva los
modos de interpretar la realidad. El acontecimiento im-
plica, por tanto, que distintos actores sociales e institu-
ciones asuman y evidencien diversas posiciones respecto
de un proceso social determinado (Schillagi 2011).

El juicio, que tuvo lugar en abril de 2019, reactivé
debates y denuncias de la comunidad Campo Maripe
con respecto a los territorios comunitarios que deman-
dan como ancestrales y se puso en cuestién, por parte
de otros actores, la legitimidad misma de estos reclamos.

Si bien no es el tnico proceso legal que han experi-
mentado las comunidades, este juicio es apreciado por los
distintos actores de modo muy particular, especialmente
por las consecuencias que puede tener para los proyectos
de explotacién de Vaca Muerta. Justamente, el resultado
del juicio podia sentar un antecedente en torno a la for-
ma que tiene el poder judicial y la provincia de gestionar
los conflictos de comunidades originarias por los territo-
rios, contribuyendo asi a modificar las relaciones de po-
der entre los sujetos que los disputan. Esto adquiere rele-
vancia en una provincia donde el poder judicial emerge
como un actor de gran peso en los distintos conflictos
por el territorio. No es azaroso que, en la provincia, la
resistencia mapuche incluya procesos de judicializacién,
lo que se expresa en la cantidad de causas, tanto pena-
les como civiles, que tienen la mayoria de los lideres y

" En 2014, la comunidad obtuvo reconocimiento legal por parte
de la provincia, aunque este reconocimiento entré en tensién con
respecto a la legitimidad que para la provincia tienen los reclamos
territoriales de los Campo Maripe.

! La servidumbre es el pago al propietario de las tierras o superficia-
rios por la ocupacidn de éstas para la explotacién petrolera, o por el
paso de gasoductos o caminos necesarios para garantizar la explo-
tacion.

las lideresas indigenas de la provincia, que organizan a
sus comunidades y que reivindican sus territorios, y se
oponen a los desarrollos econédmicos extractivos que el
Estado Provincial busca llevar a cabo.

Ciertamente, los conflictos por el territorio no reve-
lan solamente un enfrentamiento por el lugar, sino que
los mismos requieren un constante esfuerzo para su esta-
blecimiento y mantenimiento, ya que son el resultado de
estrategias para controlar, afectar e influenciar personas,
fenémenos y relaciones (Sack 1986). El juicio por usur-
pacidn es asi un momento particular en el desarrollo del
proceso contencioso por el territorio, que pone directa-
mente en escena una disputa discursiva donde se ubican
en el centro las discusiones por el derecho, los derechos
y el estado de derecho. Como establece Sanjurjo (2016),
un juicio implica una escenificacion en la que entran en
contacto y en disputa no solo las partes acusadas y que-
rellantes, sino que es un espacio particular de afirmacién
de sentidos. La autora, retomando a Foucault, sostiene
que las narrativas emergentes en la escena judicial pue-
den analizarse y pensarse como juegos estratégicos de
accién y de reaccién, de preguntas, de respuestas, de do-
minacién y de lucha.

En las presentaciones orales de la querella (compues-
tas por fiscales del Estado y la parte “privada” denun-
ciante) y de los acusados, se dirimieron distintos sentidos
en torno a este enfrentamiento territorial. La legitimidad
que afirmaban tener los Campo Maripe en su reclamo,
en tanto comunidad indigena, fue cuestionada poniendo
en tela de juicio, por un lado, el cardcter auténtico de
la familia Campo Maripe como mapuche. Se sostenia,
desde los acusadores, que los Campo Maripe se constitu-
yeron como una “‘comunidad espontdnea”, ungida con la
finalidad de obtener réditos econémicos. Por otro lado
se cuestiond la legitimidad misma del reclamo por las
tierras: ;Eran efectivamente los Campo Maripe sus ha-
bitantes? ;Las habian transitado y utilizado?, interrogaba
la parte querellante.

La familia Vela relaté en el juicio que los vinculos con
la familia Campo'* se habian asentado histéricamente
sobre lazos de cordialidad, donde se advertian relacio-
nes de dependencia econémica de aquella familia con
respecto a los Vela. Pero esta relacién primaria se habria
tensionado, a criterio del querellante, con la valorizacién
territorial ocasionada por los anuncios de nuevos pro-
yectos hidrocarburiferos. En este marco, para el propie-
tario legal de las tierras, los Campo advinieron “sujetos
rebeldes”, quienes comenzaron a realizar acciones de en-
frentamiento contra las empresas petroleras y contra los
mismos Vela. Algunos fragmentos del juicio abonan en
esta direccidn:

12 A lo largo del juicio, la parte querellante se referird a la familia solo
como los Campo. Al omitir la segunda parte del apellido, sustraen el
elemento nominal que evidencia la adscripcién mapuche de la fami-
lia. La dindmica del despojo y la negacién se da también en el uso de
la palabra familia, y no /of° Hablar en términos de /of para definir a
los Campo Maripe implicaria asi un reconocimiento explicito de su
identidad como mapuches.



186 J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11I (julio-diciembre 2021): 179-189

[...] han inventado un conflicto, durante 42 afios
nosotros no tuvimos ningn reclamo de ninguna
indole con la familia Campo, nace Vaca Muerta
y nace el conflicto, es un conflicto con un interés
econémico, politico y nosotros hemos quedado
enredados en esta pelea. La Confederacién Mapu-
che quiere hacer pie en Vaca Muerta pero nunca
hubo ahi una comunidad mapuche (Declaracio-
nes radiales de Gilberto Vela https://www.lu5am.
com/category/noticias/page/4/).

El afin de los Campo Maripe nace cuando
nace Vaca Muerta. Los Campo se encadenaron a
las torres de YPF para obtener dinero de las em-
presas y reconocimiento de la provincia. Entre el
2013 y el 2014, la provincia tiene tanta presion
que le dan la personeria por este circo mapuche,
no son mapuches, tienen ascendente, pero nada
mds, aprovechdndose de la sensibilidad de los
neuquinos por los mapuches. Pero mapuches solo
estdn los Paynemill en Afelo.” (Declaraciones de
integrante de la familia Vela. Registro del juicio en
el diario de campo, Neuquén, abril de 2019).

Esta visién es compartida también por dirigentes po-
liticos y representantes de las empresas petroleras. Algu-
nos entrevistados sostenfan, en igual direccién a la fa-
milia Vela, que hay grupos mapuche en Plaza Huincul
y en Cutral Co que son valoradas como comunidades
tranquilas, con desarrollos forestales, de plantas, y que
trabajan la tierra. Varios de estos grupos fueron contra-
tistas de YPF cuando la empresa requirié drboles y plan-
tas para forestar distintas locaciones. Ello coloca a estas
comunidades en un lugar legitimo de interlocucién, al
representar al mapuche bueno y civilizado.

Con respecto a los Campo Maripe, es posible consig-
nar incluso, para uno de los empresarios, la existencia de
documentacién que certifica el matrimonio de los Cam-
po y de los Maripe en 1945, en Chile. Ello los excluiria
de la categoria de comunidades originarias perseguidas
durante la conquista del desierto en la Argentina.'” Sec-
tores de la dirigencia politica neuquina abonaban en
igual sentido:

Hasta mas o menos los 80, unas 40 comunidades
tuvieron personeria juridica y tierras, bien deli-
mitadas, pero después empezaron a surgir nuevas
comunidades originarias, que es una ironia ;no?
Es una parodia, un sintagma parddico. Es decir
¢cémo van a ser originarias si son nuevas no?” (En-
trevista realizada por los autores a dirigente poli-
tico del Movimiento Popular Neuquino, abril de
2019).

13 La Conquista del Desierto fue una campafia militar realizada por la
Republica Argentina entre 1878 y 1885, a partir de la cual se con-
quistaron grandes extensiones de territorio que se encontraban en
poder de pueblos originarios: mapuche, pampa, ranquel y tehuelche.

La visualizacién del mapuche rebelde es asimilada por
empresarios de las principales operadoras petroleras, asi
como por sectores de la dirigencia politica, quienes cata-
logan como desproporcionada la demanda de la comuni-
dad, ya que el reclamo de los Campo Maripe se extiende
por sobre 11 000 hectdreas en una meseta “donde no hay
nada”, seglin apreciaciones de estos actores.

Asi, algunas de las comunidades mapuches son refe-
renciadas en términos del “indio permitido”, calificacién
que, conforme al andlisis de Choque Marifio (2015),
abreva en una serie de caracteristicas o rasgos positivos
que implican una lectura en clave moral de estos grupos.
En ese sentido, el “indio permitido” es el que negocia,
el que acepta como interlocutores vélidos a las empresas
y sus modelos de gobernanza empresarial, es “honesto”,
trabaja, posee su emprendimiento, y es pasible de ser
objeto de politicas puablicas. En consecuencia, acepta ser
parte del proyecto politico estatal de la nacién blanca.

Con respecto a los Campo Maripe se evidencia en los
relatos, esgrimidos por las voces acusadoras y querellan-
tes, un pasaje al “indio rebelde”, el indio insurrecto que
no acata ciertas normas, que se transforma, se “politiza”,
y no acepta de forma pasiva las acciones e intervenciones
del Estado y de la politica de gobierno de los blancos
(Hale 2004). Este indio rebelde coincide con el “nuevo”
mapuche, o con su caracterizacién como comunidad es-
pontdnea que redescubre su identidad, construyéndose
un pasaje a la accién politica territorial.

El indio permitido se liga por tanto con las comuni-
dades no conflictivas, despolitizadas y negociadoras. Con
éstas, el Estado ha podido entablar didlogo y desarrollar
actividades conjuntas con las empresas extractivas. En
oposicién a ello, el “indio insurrecto”, no aspira integrar-
se a la nacién y a la concepcién productivista del desa-
rrollo enaltecido por las elites blancas (Choque Marifio
2015). En similar orientacién, Riffo y Rocha Varsanyi
(2017) analizan esta cuestién sobre la base de la dico-
tomia del “Otro folclorizado” y el “Otro real”. Este dl-
timo adquiere un accionar concreto en el campo social
y politico que puede tensionar y contradecir las légicas
capitalistas y mercantiles de valorizar un determinado te-
rritorio, donde “emergen las fibras nodales de los limites
de una matriz cultural estatal que muchas veces pretende
absorber y subordinar a dichos colectivos” (Riffo y Rocha
Varsanyi 2017: 9).

El pasaje del indio permitido al indio insurrecto se
exacerba con el avance de la explotacién de los no con-
vencionales en Vaca Muerta, proceso extractivo que ame-
naza practicas econdmicas, sociales y culturales que los
Campo Maripe desarrollaban sin ningtin tipo de con-
tradicciones con los propietarios registrales de las tierras.
Estas actividades econdmicas y de subsistencia, como la
ganaderia extensiva y el cultivo de alfalfa, no entraban en
colisién con los intereses de la familia Vela. Pero ademis,
este pasaje acontece en el momento en que se observa
un giro politico/identitario en el que la familia Campo
comienza a organizarse como mapuche, en articulacién
con la Confederacién Mapuche de Neuquén, organiza-



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11 (julio-diciembre 2021): 175-185 187

cién que confronta con muchos de los proyectos extrac-
tivos de la zona.

Como bien destaca Sanjurjo (2016), el desenvol-
vimiento de las narrativas testimoniales destinadas a la
realizacién de “Justicia’ evoca memorias e historias pa-
sadas asi como demarcan categorias de acusacién y mo-
ralidades. En estas narrativas estd en juego la legitimi-
dad identitaria, y por ende también la legitimidad del
reclamo territorial del pueblo mapuche. Por parte de los
Campo Maripe y su defensa en el juicio, los argumen-
tos en contra del cargo de usurpacién se asientan sobre
todo en la afirmacién de la ocupacién actual, tradicional
e indigena de los Campo Maripe en las tierras en dispu-
ta; asf lo afirmaba un informe antropolégico presentado
por la defensa, realizado con acuerdo, tanto de la pro-
vincia, como de la comunidad que reclama ese territorio
como territorio comunitario mapuche.'* Dicho informe,
basado en evidencias encontradas en el territorio y en
testimonios de distintos actores, concluye en aceptar la
presencia de la familia Campo Maripe desde la década de
1920, constatando asi la ocupacién territorial. Ademds,
la legitimidad de los Campo Maripe sobre esos territorios
se afirma al mismo tiempo que se pone en cuestion la le-
gitimidad respecto del proceso mediante el cual la fami-
lia Vela logré la titularidad de las tierras. Efectivamente,
ello aconteci6 durante la Gltima dictadura militar y, por
tanto, la irregularidad en el acceso legal a la propiedad
es cuestionada por las organizaciones que defienden los
derechos de la comunidad Campo Maripe al territorio
en conflicto.

Luego de un proceso de varios dias en los que se asisti6
a las declaraciones de integrantes del Lof Campo Maripe,
funcionarios del estado (como el secretario provincial de
planificacion territorial y ambiente Jorge Lara), integran-
tes de la familia Vela, la presentacién de informes y do-
cumentos histéricos, el juez de Garantias de Neuquén a
cargo del caso absolvié a los seis integrantes del Lof Cam-
po Maripe de los delitos que se les imputaba.

En su fallo favorable a los acusados, el juez establecié
que existia un vinculo cultural y ancestral con ese territo-
rio, al tiempo que no resultaba posible demostrar que los
acusados actuaran con intencién de generar dafios a la fa-
milia Vela. El fallo desperté grandes expectativas y alivio
entre las comunidades organizadas, quienes desconfiaban
de las valoraciones que la justicia blanca podia realizar
respecto de un conflicto en que las consideraciones sobre
el territorio escapan a la légica econdmica y se basan en
otros lenguajes de valoracién. Si bien la familia denun-
ciante apeld el fallo, aquella instancia judicial clausuré de
forma momentdnea y de forma propicia el conflicto para

los Campo Maripe.

'4 El informe histérico antropolégico fue realizado en el marco del
relevamiento territorial llevado a cabo en el territorio del Lof Campo
Maripe y teniendo como encuadre institucional el “Acta Acuerdo
de Paz Social y Didlogo Permanente”, firmada el 24 de octubre de
2014, entre el Lof Campo Maripe —representado por el Logko Albino
Campo-— y el Estado Provincial —representado por el Ministro de
Coordinacién de Gabinete Gabriel Gastaminza.

Conclusiones

Las valoraciones divergen con relacién a las elites
econdémicas y politicas de Neuquén y la Nacién, pero
también respecto de sectores de la sociedad civil; el
territorio, la naturaleza, la cultura y la comunidad son
consideradas en la cosmovisién mapuche como elementos
distintivos respecto a los de la hegemonia blanca. Ello es
tensionado de modo problemdtico cuando la tierra en
disputa es rica en recursos naturales y, en este caso en
especial, con referencia a los bienes energéticos.

En este marco, los mapuche son caracterizados por
empresarios y politicos como rebeldes, insurgentes y
usurpadores, con el fin de criminalizar y deslegitimar los
reclamos de estas comunidades. Lo cierto es que la Pro-
vincia de Neuquén, con una tradicién de organizacién
colectiva de distintos sectores sociales en defensa de los
derechos humanos, cuenta también con un historial de
estigmatizacién y represion de los pueblos originarios,
por lo que la accién de estos grupos encuentra condi-
ciones limitantes. En los dltimos tiempos, las empresas
que explotan hidrocarburos disponen de gerencias apli-
cadas especificamente a la gestién de la interaccién con
las comunidades mapuches para lidiar con sus demandas
territoriales. Las acciones contestatarias de este colectivo
son incluso advertidas por organizaciones financieras que
lo consideran un problema para la masificacién de la ex-
plotacién de no convencionales, sumando interrogantes
sobre la viabilidad de este proyecto. Y ello no es un aspec-
to menor, dado que los gobiernos argentinos, desde Cris-
tina Kirchner, hasta Mauricio Macri y el flamante nuevo
presidente electo, Alberto Ferndndez," enfocan en Vaca
Muerta su aspiracién publica de orientar el desarrollo y
el crecimiento econémico a través de estos yacimientos.

Las denuncias por contaminacién ambiental y afec-
tacién a la salud de las comunidades han sido advertidas
tempranamente con la extraccién de los recursos conven-
cionales décadas atrds. Sin embargo, la riqueza hallada en
la profundidad de la tierra amenaza con aumentar estos
danos y extenderlos en el territorio a través de la contro-
vertida técnica del fracking. En ese sentido, el avance del
proceso extractivo y el consenso politico, econdémico y
social que Vaca Muerta conlleva, trae aparejado impor-
tantes consecuencias para las comunidades mapuche que
intentan lidiar con el embate de las energfas extremas.
Aunque el juicio llevado adelante en el mes de abril de
2019 absolvié a los integrantes de la comunidad Cam-
po Maripe acusados de usurpacién, en junio del mismo
afo el Tribunal de Impugnacién anulé aquella sentencia,
ordenando la realizacién de un nuevo juicio. Dicho tri-
bunal consideré que el juez que se expidié en la causa
habia realizado una absurda valoracién de la prueba. El
magistrado observé entonces que las pruebas presentadas

15 La explotacién de Vaca Muerta comenzé en el segundo gobierno de
Cristina Ferndndez de Kirchner (2011-2015) y el gobierno de Mau-
ricio Macri (2015-2019). Alberto Ferndndez fue elegido presidente
en las elecciones de octubre de 2019.



188 J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11I (julio-diciembre 2021): 179-189

en el juicio, asi como el otorgamiento de la personeria
juridica que posee Campo Maripe, no eran elemento su-
ficiente para afirmar la preexistencia étnica y cultural de
la comunidad en ese territorio y que, al ingresar a la pro-
piedad en conflicto, los imputados tenian pleno conoci-
miento de la prohibicién de hacerlo, buscando dirimir el
conflicto sin ajustarse al modo en que deben resolverse
estos enfrentamientos en el Estado de Derecho en el que
vivimos. En esa misma semana, Omar Gutiérrez, actual
gobernador de la provincia, habfa anunciado el envio
a Nacién de un convenio para iniciar el relegado rele-
vamiento territorial de las comunidades originarias en
Neuquén, establecido en la Ley Nacional 26.160, y que
prometia regularizar la situacién de la gran mayoria de
las comunidades. Sin embargo, este acuerdo no incluyé
al lof Campo Maripe (Loncopan Berti 2019). El abogado
de Campo Maripe adujo que este accionar era totalmen-
te arbitrario, puesto que no existian razones para fun-
damentar la exclusién de la comunidad. Estos elemen-
tos no hacen mds que reconfirmar la asimetria de poder
entre los actores que se enfrentan en el conflicto, sobre
todo con un proceso en el que interviene el poder judi-
cial, que parece dejar en gran desventaja a los integrantes
de las comunidades mapuche. El juicio como escenifica-
cién, actud asi como un prisma a través del cual obser-
vamos algunas de las aristas del conflicto y las tensiones
que existen alrededor del reclamo territorial mapuche.
En esta instancia, se ponen asimismo en contacto directo
a quienes participan en el proceso contencioso: las comu-
nidades mapuche que reclaman un territorio ancestral, el
Estado Provincial, que actda a través del poder judicial,
las empresas y los propietarios blancos que reclaman una
tenencia legal de las tierras en disputa.

En este contexto sumamente complejo, y teniendo
como referencia el andlisis del caso del /of Campo Ma-
ripe, emerge como un desafio contundente para estos
pueblos el interrogante acerca de cémo negociar con los
poderes publicos y privados el modo en que su pasado, su
presente y su futuro comunitario resultan afectados por
esta nueva fase del proceso de acumulacién del capital.

Bibliografia

Acosta, A. (2012). “Extractivismo y neoextractivismo:
Dos caras de la misma maldicién”. Biodiversi-
dadla. Disponible en http://www.biodiversidadla.
org/Documentos/Extractivismo vy neoextrac-
tivismo dos caras de la misma maldicion,
[Consulta: 15 de septiembre de 2019].

Alianza Mexicana Contra el Fracking (s. f.). “Qué es el

fracking?”. Disponible en https://nofrackingmexi-

co.org/que-es-el-fracking/ [Consulta: 15 de octu-
bre de 2019].

Aristizébal Bedoya, M. P. (2019). “Estos son los paises
que estdn a favor y en contra del fracking en el
mundo entero”. LR La Repiiblica, 15 de noviem-
bre. Disponible en https://www.larepublica.co/

globoeconomia/estos-son-los-paises-que-estan-a-
favor-y-en-contra-del-fracking-en-el-mundo-en-
tero-2932914 [Consulta: 20 de noviembre 2019].

Bello, A. (2004). Etnicidad y ciudadania en América La-
tina. La accion colectiva de los pueblos indigenas.
Santiago de Chile: Comisién Econémica para
América Latina y el Caribe (cepar) / Sociedad
Alemana de Cooperacién Técnica (G12).

Bercovich, A. y Rebossio, A. (2015). Vaca Muerta. Bue-
nos Aires: Planeta.

Bonfil Batalla, G. (1972). El concepto de indio en Amé-
rica: una categoria de la situacién colonial. Anales
de Antropologia, 9, 105-124.

Cabrera, F. (2015). La violencia petrolera. OPSur, 6 de
noviembre. Disponible en http://www.opsur.org.
ar/blog/2015/11/06/la-violencia-petrolera/ [Con-
sultado: 15 de mayo de 2019).

Cartwright, J. (2019). “Don’t frack with us: meet the vic-
torious activist ‘Nanas’ of Lancashire”. The Guar-
dian, 13 de octubre. Disponible en https://www.
theguardian.com/environment/2019/oct/13/
dont-frack-with-us-the-vivtorious-nanas-of-lan-
cashire-activism?fbclid=IwAR1Rrinxf]c-N8KH-
Gk4EmfE SSdUHNo0Tq 2¢gnyPF90yp-
gH3rX9-2r1nNVo [Consulta: 1 de noviembre de
2019].

Concerned Health Professionals of NY, Heinrich Boll
Stiftung, Physicians for Social Responsibility
(2015). “Compendio de hallazgos cientificos, mé-
dicos y de medios de comunicacién que demues-
tran los riesgos y danos del Fracking (extraccién no
convencional de gas y petréleo)”, tercera edicién,
octubre. Disponible en https://mx.boell.org/sites/
default/files/compendium final 25 de mayo.
pdf [Consulta: 15 de junio de 2019].

Choque Marino, C. (2015). Conflictos sociales y politi-
cos y su judicializacién en una comunidad andina,
norte de Chile (1867-1925). Estudios Atacamerios,
50, 215-227.

D’elia, E. ez al. (2014). 20 mitos y realidades del fracking.
Buenos Aires: Editorial El Colectivo.

Di Risio, D. (2012). Zonas de sacrificio: impactos de la
industria hidrocarburifera en Salta y Norpatagonia.
la ed. Buenos Aires: América Libre.

Equipo Interdiciplinar e Intercultural del Proyecto.
(2010). Propuesta para un KVME FELEN MA-
PUCE. Neuquén: Confederacién Mapuche de
Neuquén. Disponible en http://www.unter.org.
ar/imagenes/kvme-felen-Plan-de-vida.pdf [Con-
sulta: 15 de junio de 2019).

Galar, S. (2015). La agenda de la violencia. Muerte vio-
lenta, productividad politica y problemas publicos
en Argentina (1983-2014). Revista Pensamiento
Penal. Disponible en http://pensamientopenal.
com.ar/doctrina/41950-agenda-violencia-muer-
te-violenta-productividad-politica-y-proble-

mas-publicos. [Consulta: 10 de octubre de 2019].




J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropologfa 55-11 (julio-diciembre 2021): 175-185 189

Gayol, S. y Kessler, G. (2018). Muertes Que Importan.
Una mirada sociobistérica de casos que marcaron la
Argentina reciente. Buenos Aires: Siglo XXI edi-
tores.

Gudynas, E. (2009). “Diez tesis urgentes sobre el nuevo
extractivismo. Contextos y demandas bajo el pro-
gresismo sudamericano actual”. Disponible en:
http://www.gudynas.com/publicaciones/Gudy-
nasNuevoExtractivismo10Tesis09x2.pdf [Con-
sulta: 11 de noviembre 2018].

Hale, Ch. (2004). Rethinking Indigenous Politics in
the Era of the “Indio Permitido. Nacla report on
the americas: report on race. Parte 1. Disponible
en:  https://nacla.org/article/rethinking-indige-
nous-politics-era-indio-permitido. [Consulta: 9
de junio de 2019].

Honty, G. (2018). Nuevo extractivismo energético en
América Latina. Ecuador Debate, 105. Dspo-
nible en: http://extractivismo.com/wpcontent/
uploads/2019/04/HontyNuevoExtractivismoE-
nergeticoED18.pdf [Consulta: 1 de diciembre
2020].

Klare, M. (2012). La nueva Era de Oro del petréleo que
no tuvo lugar. Rebelién, 10 de octubre. Disponi-
ble en https://rebelion.org/la-nueva-era-de-oro-
del-petroleo-que-no-tuvo-lugar/ [Consulta: 10 de
febrero de 2020].

Lenton, D. (2010). Politica indigenista argentina: una
construccion inconclusa. Anudrio Antropoldgico,
35 (1), 57-97. Disponible en https://journals.ope-
nedition.org/aa/781 [Consulta: marzo de 2021].

Loncopan Berti, L. (2019). “Anularon la absolucién a
la comunidad Campo Maripe por usurpacién en
Afielo”. Rio Negro, 13 de junio. Disponible en:
https://www.rionegro.com.ar/anularon-la-absolu-
cion-a-la-comunidad-campo-maripe-por-usurpa-
cion-en-anelo-1008123/ [Consulta: 15 de marzo
de 2020].

Lépez Barcenas, E (2006). Autonomia y derechos indi-
genas en México. Cuadernos Deusto de Derechos
Humanos N° 39. Bilbao: Universidad de Deusto.

Lépez Bdrcenas, F. (2010). Legislacion y derechos indige-
nas en México. México: Mc editores

Rosti, M. (2017). El derecho a la consulta y el consenti-
miento previo, libre e informado frente al extrac-
tivismo en Argentina. El caso de la comunidad
Campo Maripe. DPCE On line, 2026, 1-28. Dis-
ponible en http://www.dpceonline.it/index.php/
dpceonline/article/view/6. [Consulta: 1 de marzo
de 2020].

Mombello, L. (2018). Por la vida y el territorio. Disputas
politicas y culturales en Norpatagonia. Mar del Pla-
ta: Eudem.

Mullaly Alvarez, M. (2019). Vaca Muerta: ¢Cudl es la

relacién entre una mayor actividad sismica y la ex-

plotacién no convencional en la cuenca neuqui-
na?. OPSur, 24 de febrero. Disponible en: http://
www.opsur.org.ar/blog/2019/02/24/sismos-en-
vaca-muerta-el-fracking-en-la-mira/  [Consulta:
15 de diciembre de 2019].

Roa Avedano, T. y Scandizzo, H. (2017). Qué entende-
mos por energfa extrema. Extremas. Nuevas fron-
teras del extractivismo energético en Latinoamérica.
Oilwatch Latinoamérica, 5-9. Disponible en ht-
tps://co.boell.org/sites/default/files/20180525 li-
bro extremas version para web.pdf [Consulta:
20 de octubre de 2019].

Riffo, L. y Rocha Varsanyi, A. (2017). Estado, conflic-
tos sociales e interculturalidad: El caso neuquino
sobre la extraccién de hidrocarburos no conven-
cionales. Ponencia presentada en las XV7 Jornadas
Interescuelas. Departamentos de Historia, Mar del
Plata, 9-11 de agosto.

Sack, R. (1986). Human Territoriality: its Theory and His-
tory. Cambridge: Cambridge University Press.

Sanjurjo, L. (2016). Las luchas por las memorias en la
escena judicial Una mirada etnogréfica sobre
los Juicios de Crimenes de Lesa Humanidad.
Cuadernos de Antropologia Social, 43, 161-177.
Disponible en https://www.redalyc.org/jatsRe-
po/1809/180948645012/index.html [Consulta:
20 de octubre de 2019].

Schillagi, C. (2011). Problemas ptblicos, casos resonan-
tes y escindalos Algunos elementos para una dis-
cusion tedrica. Revista Polis, 30, 1-16. Disponible
en: https://journals.openedition.org/polis/2277#-
toc [Consulta: 15 de septiembre de 2019].

Stavenhagen, R. (1997). Las organizaciones indige-
nas: actores emergentes en América Latina’. Re-
vista de la CEPAL, 62, , 61-73. Disponible en
https://repositorio.cepal.org/bitstream/hand-
le/11362/12060/062061073 _es.pdf?sequen-
ce=1&isAllowed=y [Consulta: 25 de julio de
2021].

Svampa, M. (2013). “El consenso de los commodities”.
Le monde diplomatique, 168. Disponible en: ht-
tps://www.eldiplo.org/la-trampa-de-los-recur-
sos-naturales/el-consenso-de-los-commodities/,
[Consulta: 15 de noviembre de 2018].

Svampa, M. (2019). Las fronteras del neoextractivismo en
América Latina. Conflictos socioambientales, giro
ecoterritorial y nuevas dependencias. Centro Ma-
ria Sibylla Merian de Estudios Latinoamericanos
Avanzados. Disponible en: http://calas.lat/sites/
default/files/svampa neoextractivismo.pdf [Con-
sulta: 15 de octubre de 2019].




