
Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre, 2021): 179-189

Artículo

Territorios en conflicto: resistencia mapuche contra el fracking en Vaca Muerta

Territories in conflict: Mapuche resistance against fracking in Vaca Muerta

Juan Antonio Acacio*
Universidad Nacional de La Plata, Instituto de Investigaciones en Humanidades y Ciencias Sociales.

Calle 51 e/ 124 y 125, (1925), Ensenada, Buenos Aires, Argentina

Gabriela Wyczykier
Universidad Nacional de General Sarmiento. Juan María Gutiérrez 1150, B1613 Los Polvorines, Buenos Aires, Argentina 

Recibido el 10 de agosto de 2020; aceptado el 12 de febrero de 2021; puesto en línea el de de 2021.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

El texto aborda distintas aristas del conflicto en torno a la producción 
de hidrocarburos no convencionales en el yacimiento Vaca Muerta, 
en Argentina. Una de las disputas centrales tiene como protagonistas 
a las comunidades mapuche, las empresas y el Estado provincial y 
nacional. El trabajo analiza la resistencia que desarrolla la comunidad 
mapuche de Campo Maripe que reclama la propiedad de su territorio 
ancestral ubicado en el corazón de la explotación de los recursos no 
convencionales, en la provincia de Neuquén, distinguiendo cómo el 
Estado y los empresarios han recurrido a instrumentos judiciales y 
represivos para desalojar a la comunidad de estas tierras. Se partirá 
aquí del estudio del tramo final del juicio acontecido en la ciudad de 
Neuquén en 2019, donde fueron acusados de usurpación seis miem-
bros de la comunidad Campo Maripe. La escena del juicio permite 
apreciar valoraciones, percepciones y acciones divergentes que se mo-
vilizan entre los actores involucrados en el enfrentamiento con refer-
encia al territorio, la naturaleza, y la mirada sobre el otro. Desde  una 
perspectiva de análisis sociológico y cualitativo, se aporta a una re- 
flexión sobre la modalidad que adoptan los conflictos sociales en tor-
no al fracking en Vaca Muerta, los motivos de las resistencias y algu-
nas de las estrategias que adopta el capital para proseguir con la ex-
plotación de los bienes de la naturaleza para la producción de energía.

* Correo electrónico: acaciojuan89@gmail.com

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.76635
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The text focuses on different aspects of the conflict surrounding the 
production of unconventional hydrocarbons in Vaca Muerta, Argen-
tina. One of the central disputes has as protagonists the Mapuche 
community, the provincial and national state, and companies. The 
work analyzes the resistance developed by the Mapuche community 
of Campo Maripe, which claims ownership of its ancestral territory 
located in the heart of the exploitation of unconventional resources, 
in the Province of Neuquen, distinguishing how the State and busi-
nessmen have resorted to judicial and repressive instruments to evict 
the community from these lands. It will start from the study of the 
final stretch of the usurpation trial that occurred in the provincial city 
in 2019, where the accused were the six members of community of 
Campo Maripe. The trial thus acts as a prism that allows us to appre-
ciate divergent valuations, perceptions and actions that are mobilized 
between the actors involved in the confrontation with reference to 
the territory, nature, and the gaze on the other. From a sociologic and 
qualitative analysis perspective, it contributes to a reflection on the 
modality adopted by social conflicts around fracking in Vaca Muerta, 
the reasons for the resistance, and on some of the strategies that cap-
ital adopts to continue exploiting the assets of nature at the current 
stage of energy production.

Palabras clave: Vaca Muerta; fracking; conflicto; territorio; comunidades

Keywords: Vaca Muerta; fracking; conflict; territory; communities



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 179-189180

Introducción

Vaca Muerta es una formación geológica que abarca 
una superficie de 30 000 km2, y atraviesa mayormente 
la provincia de Neuquén, Río Negro, una parte de 
Mendoza y La Pampa. Su trascendencia geopolítica se 
reveló en el año 2010, con el descubrimiento de shale 
gas y shale oil, ubicándose la Argentina en el segundo y 
cuarto lugar en posesión de estos recursos, junto a Estados 
Unidos, Canadá y China. Si bien el conocimiento sobre 
estos hidrocarburos se remonta a décadas atrás, tanto los 
costos como la tecnología disponible en ese entonces no 
habían favorecido la extracción de estos recursos. Con el 
descubrimiento realizado por la empresa YPF-Repsol en 
el yacimiento Loma la Lata, en la provincia de Neuquén, 
se habilitó oficialmente la etapa de extracción de los no 
convencionales. 

Con este hallazgo, el país se insertó en un nuevo ci-
clo político, económico y social del capitalismo donde 
se produce energía extrema, etapa en la que empresas y 
gobiernos extraen energía fósil de formaciones geológicas 
que requieren procesos más costosos y complejos, con 
grandes impactos socioambientales que afectan territo-
rios dedicados a distintas actividades productivas, habita-
dos por poblaciones que sufren estas consecuencias (Roa 
Avendaño y Scandizzo 2017; Klare 2012).

La energía extrema se implanta asimismo en un pa-
trón de desarrollo extractivista, o neoextractivista, que 
autores como Svampa (2019), Acosta (2012), Gudynas, 
(2009)  definen como un modelo sostenido en la sobre-
explotación de bienes naturales, en gran parte no reno-
vables, y en la expansión de las fronteras hacia territo-
rios antes considerados improductivos desde el punto de 
vista del capital. Este patrón se orienta a la exportación 
a gran escala de estos bienes primarios (hidrocarburos, 
metales, minerales, soja, etcétera), mediante proyectos 
que adquieren gran envergadura, llevados a cabo por ac-
tores corporativos –en general trasnacionales, aunque no 
están excluidos los de capital nacional–. Al mismo tiem-
po, estas actividades implican una dinámica territorial 
que tiende a desplazar a otros procesos productivos, con 
los cuales esta lógica extractiva compite. Como sostiene 
Honty (2018), esta lógica extractivista se reproduce en la 
región Latinoamericana con relación a la producción de 
energía, para promover el crecimiento, el mejoramiento 
del perfil exportador y el consumo interno, presionando 
sobre la biodiversidad y los territorios con técnicas y me-
dios de explotación cada vez más costosos y agresivos que 
alientan conflictos con quienes habitan los lugares donde 
buscan instalarse los distintos proyectos energéticos.

En la zona Norpatagónica, la extracción de hidrocar-
buros se afirma en territorios donde se han emplazado 
históricamente otras actividades productivas ligadas a la 
agricultura, la ganadería extensiva y la fruticultura. Pero 
además, se trata de territorios que lejos de estar “vacíos” 

son habitados principalmente por distintos lof 1 del pue-
blo mapuche. En la provincia de Neuquén, corazón de la 
extracción de gas y petróleo, el avance de la explotación 
de los hidrocarburos no convencionales ha encontrado 
fuertes resistencias en algunas de estas comunidades, 
cuya relación con el territorio y la naturaleza es significa-
da y valorada de modos contrapuestos con la utilización 
y mercantilización de los bienes de la tierra, propias de 
la lógica extractivista y neoextractivista que singulariza la 
dinámica del desarrollo nacional y regional.

Estos conflictos que enfrentan a los pobladores que 
habitan los territorios y a las grandes empresas explotado-
ras de recursos fósiles, a los gobiernos locales y naciona-
les, aportan claves de intelección de las disputas entre los 
pueblos originarios y el avance de las fronteras de acumu-
lación del capital. Efectivamente, si bien la producción 
de energía a través de técnicas convencionales reconoce 
antecedentes de conflictos y desplazamientos de pobla-
dores, el fracking acentuó y profundizó estos enfrenta-
mientos por su dinámica extractiva por el uso intensivo 
del suelo, la generalización de los impactos ambientales 
y la profundización de políticas privadas y públicas para 
resolver las tensiones en pos de cumplir los objetivos pro-
ductivos y mejorar las ganancias empresarias.

En este escrito aspiramos trabajar, desde una perspec-
tiva sociológica cualitativa, distintas aristas del conflicto 
que comprende a la actividad hidrocarburífera no con-
vencional, con referencia a la resistencia y los reclamos 
territoriales del pueblo mapuche en la provincia de Neu-
quén, en particular el caso del lof Campo Maripe. Para 
ello, nos basaremos en un conjunto de entrevistas2 y re-
gistros de campo e instancias de observación participan-
te que realizamos entre 2017 y 2019 en la provincia de 
Neuquén. Asimismo, utilizamos otras fuentes de análisis 
como documentos, declaraciones públicas y bibliografía 
pertinente para la temática.

 En una primera parte de la exposición buscaremos 
problematizar la técnica del fracking, para luego dar 
cuenta de la conflictividad de las comunidades mapu-
che en relación con la explotación de hidrocarburos con-
vencionales y el pasaje al nuevo escenario que implicó el 
avance de la frontera no convencional. Aquí trataremos 
de recuperar la existencia de una visión particular respec-
to al ambientalismo, el territorio, y su definición como 
pueblo mapuche. Luego, profundizaremos en el caso es-
pecífico del lof Campo Maripe, donde el enfrentamiento 
vitalizó distintos procesos, argumentos y razonamientos 

1 En lengua mapuche, la palabra lof designa a la unidad organizacional 
social básica mapuche que puede ser interpretada en términos de 
familia ampliada. Muchas veces el término es traducido como “co-
munidad”. Aunque solemos usar ambas de manera indiferenciada, 
aquí preferimos usar la referencia original, utilizada por nuestros/as 
entrevistados/as,  referencia que emerge también en la mayoría de 
los registros de campo y en las distintas declaraciones y notas sobre 
la cuestión.

2 Hemos realizado 28 entrevistas en profundidad a informantes clave 
de la provincia de Neuquén (ambientalistas, referentes mapuches, 
abogados especialistas en la temática, referentes de partidos políticos, 
trabajadores del estado, vecinos y empresarios).



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 175-185 181

en pos de la defensa del territorio. Para ello, un aconte-
cimiento que repone y actualiza estas visiones sobre el 
territorio se produjo en Neuquén en abril de 2019, don-
de tuvo lugar un juicio por usurpación llevado adelante 
por los propietarios legales de las tierras que el lof Campo 
Maripe reclama. Este acontecimiento legal condensa y 
nos permite reponer analíticamente los posicionamien-
tos, valoraciones y acciones resistentes de los Campo 
Maripe, así como las visiones de distintos sectores de la 
sociedad con respecto a este colectivo.  

En nustro análisis, la noción de acontecimiento pue-
de orientarnos en el abordaje de diversos sucesos que han 
ido caracterizando las resistencias y conflictos de la co-
munidad mapuche respecto de la producción de energía 
extrema, ya que es un escenario donde se traducen las 
condiciones bajo las cuales ciertas instituciones y acto-
res detentan el dominio para contar la verdad, mientras 
otros recrean contraestrategias para intentar deslegitimar 
narraciones socialmente autorizadas (Schillagi 2011). En 
esta orientación, el evento judicial resulta un suceso de 
interés para aportar al estudio la dinámica que adquirió 
el enfrentamiento. 

Fracking y nuevas lógicas extractivas del capital

La sociedad actual consume grandes cantidades de 
energía para el mantenimiento de las distintas actividades 
productivas, de transporte y de ocio. Entre las principales 
fuentes energéticas, la fósil es la más utilizada. Sin 
embargo, como recurso no renovable, nos enfrentamos 
a nivel global al agotamiento de los reservorios baratos y 
de fácil acceso. Frente a este diagnóstico, en las últimas 
dos décadas, distintas iniciativas buscaron avanzar en 
la explotación de los llamados hidrocarburos no con-
vencionales. Estos hidrocarburos, a diferencia de los 
convencionales, se encuentran atrapados en la roca madre, 
es decir, se hallan en pequeños poros de la formación 
rocosa y no están comunicados entre sí. Para poder 
extraerlos, por lo tanto, es necesario romper múltiples 
veces la roca, para que el gas y el petróleo puedan ser 
llevados a la superficie. 

La extracción de estos recursos fue favorecida por la 
técnica de la hidrofractura, o fracking, que permite rom-
per la roca mediante la inyección de agua a grandes pre-
siones, junto con un cóctel químico y también arena, que 
mantiene las fisuras abiertas para permitir el escape del 
gas y el petróleo (D’ Elia, Ochiando et al. 2014; Alian-
za Mexicana contra el fracking s. f.). Los hidrocarburos 
pueden ser extraídos de distintos reservorios o formacio-
nes, adquiriendo la denominación de petróleo de arenas 
bituminosas, petróleo, gas de pizarra o esquisto (shale gas 
y shale oil) y gas de arenas profundas/compactas (tight 
gas).

Los efectos de la fractura hidráulica en el ambiente 
están relacionados con la contaminación de las napas de 
agua, la emisión de gases de metano que afectan el calen-
tamiento global, los daños en la tierra debido a los derra-

mes y a la afluencia del líquido de retorno o flowback, la 
contaminación lumínica, sonora y del aire. Además, se 
registra actividad sísmica en las zonas de explotación me-
diante la fractura hidráulica, ya que puede activar fallas 
sísmicas en los lugares donde se emplaza (Álvarez Mu-
llally 2019). Estos efectos tienen fuerte impacto no solo 
entre los trabajadores, sino también entre la población 
aledaña a las instalaciones.3 En Estados Unidos, pero 
también en la provincia argentina de Neuquén, se de-
nuncia la preeminencia de cánceres, problemas de piel y 
respiratorios de la población expuesta a esta actividad 
y por el consumo de agua contaminada con químicos 
propios de la industria.

Frente a los potenciales riesgos que trae aparejada, la 
técnica del fracking ha sido prohibida en distintos estados 
de Estados Unidos, en Bulgaria, en Francia, Alemania y 
España, entre otros (Aristizábal Bedoya 2019). Reciente-
mente, en 2019, el Reino Unido ha decidido detener la 
actividad no convencional en sus territorios debido a 
la emergencia de actividad sísmica en las locaciones que 
se dedicaban a la exploración hidrocarburífera mediante 
esta técnica, y por el fuerte activismo de un  colectivo 
de mujeres ambientalistas conocido como “las nanas de 
Lancashire” (Cartwright 2019).

La explotación petrolera en la provincia de 
Neuquén: una historia de conflictos

El avance de proyectos extractivos en Latinoamérica 
está signado por la aparición de distintos conflictos 
en torno a la apropiación, uso y significación de los 
territorios y los recursos que son objeto de la explotación. 
En los diferentes casos donde se advierten críticas y 
resistencias de las poblaciones locales, las empresas y 
los estados suelen desarrollar un conjunto de estrategias 
para permitir la concreción de dichos proyectos. Estas 
estrategias apuntan al diálogo, al traspaso de recursos 
y al financiamiento bajo el lema de la responsabilidad 
social empresarial. Pero también se valen del uso de la 
violencia, el amedrentamiento, la extorsión, el desalojo, 
e incluso del uso de la fuerza pública para impedir 
acciones de protesta que pueda entorpecer el desarrollo 
de la actividad de explotación. Además, en distintos 
casos, la judicialización resulta una vía privilegiada para 
la resolución de las disputas. 

En esta línea, la provincia de Neuquén cuenta con un 
historial de conflictos vinculados a la extracción de gas y 
petróleo, tanto convencional como no convencional. Las 
resistencias han sido protagonizadas por multisectoriales 
y colectivos ciudadanos, de profesionales, ambientalistas 

3 Para un análisis de los efectos en la salud de la población, ver el 
informe  Concerned Health Professionals of NY, Heinrich Boll Stif-
tung, Physicians for Social Responsibility, Compendio de hallazgos 
científicos, médicos y de medios de comunicación que demuestran 
los riesgos y daños del Fracking (extracción no convencional de gas y 
petróleo), tercera edición, octubre 2015. Disponible en https://mx.
boell.org/sites/default/files/compendium_final_25_de_mayo.pdf



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 179-189182

y ong’s. Particularmente, y con mucha fuerza, los cues-
tionamientos a la actividad petrolera han sido encabeza-
dos por comunidades indígenas mapuche, quienes han 
sido afectadas de modo sustantivo en sus territorios. 

La consolidación de la organización de las comuni-
dades mapuches en la provincia de Neuquén, en la que 
destaca Mombello (2018), se produjo con la conforma-
ción de la Confederación Mapuche Neuquina en la dé-
cada de los 90, a partir de la adopción de una postura 
contestataria frente al gobierno provincial por el derecho 
al reconocimiento identitario, político y territorial. Para 
los pueblos originarios,4 esta construcción se encuentra 
fuertemente imbricada con el territorio y atraviesa distin-
tas dimensiones, aunque los reclamos territoriales son la 
columna vertebral de sus demandas. Ello fue potenciado 
por la adopción, en 1992, del convenio 169 de la Orga-
nización Internacional del Trabajo por parte del gobierno 
argentino.5

Como bien establece Bello (2004), estos procesos se 
corresponden con la transformación a nivel latinoame-
ricano de la acción colectiva indígena, que dejó de estar 
asentada sobre demandas campesinistas y de clase, y que 
se ha  expresado en las últimas décadas en el uso de la et-
nicidad y de la identidad como estrategia política. Para el 
autor, esto ha incentivado nuevas formas de solidaridad, 
“cristalizada en la constitución de un sujeto social indíge-
na que tiene formas propias de hacer política, con estra-
tegias y discursos a veces desvinculados o distantes de los 
bloques tradicionales” (Bello 2004: 89). Ello se vincula 
con la emergencia de la “cuestión étnica” en la década 
del 90 observada por Rodolfo Stavenhagen (1997), que 
refiere a la consolidación de actores indígenas como ac-
tores políticos y sociales a lo largo del continente lati-
noamericano. Si bien este proceso varía según cada país 
y región, es posible afirmar que los discursos políticos 
indígenas emergen de una intersección entre la reivin-
dicación a partir de la noción de derechos humanos, el 
cuestionamiento a la noción de desarrollo, y se articulan 
con una visión particular sobre la democracia y la defensa 
del ambiente.

4 Como bien recupera el ya clásico estudio del antropólogo Guiller-
mo Bonfil Batalla “El concepto de indio en América: una catego-
ría colonial” (1972), la forma en la que definimos y nombramos lo 
indígena, lo indio u originario es un tópico de relevancia a la hora 
de abordar su estudio, ya que la forma en que lo enunciamos tiene 
implicancias, tanto políticas, como teóricas y epistémicas. Siguiendo 
a Diana Lenton (2010) aquí nos referiremos a la noción de pueblos 
originarios, terminología que cuenta con mayor aceptación hoy en 
día, pero también porque se trata de la referencia más recurrente en 
nuestro trabajo de campo.

5 El convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo, 
ratificado por Argentina en la década del 90 reconoce, entre otras 
cuestiones, la importancia de garantizar los derechos de los distin-
tos pueblos indígenas que habitan el suelo argentino. En ese marco 
reconocen la obligatoriedad de ejecutar la Consulta Libre Previa e 
Informada cuando se tengan intenciones de avanzar sobre proyectos 
económicos y extractivos de distinta índole que afecten territorios 
originarios. Para un estudio detallado sobre legislación y derechos 
indígenas se pueden retomar los trabajos de Francisco López Bár-
cenas que recalan en los marcos internacionales que abrieron paso a 
una diversidad de experiencias al interior de cada país latinoameri-
cano (2006, 2010).

En la Argentina, en el momento en que se reconocie-
ron los derechos indígenas en la Constitución nacional 
en 1994,6 los conflictos por la tierra se incrementaron de 
manera significativa, ya que los pueblos originarios em-
pezaron a reivindicar sus derechos sobre las tierras ances-
trales de las que fueron expulsados, apoyados fuertemen-
te en las regulaciones constitucionales y en documentos 
internacionales ratificados por Argentina. Como contra-
parte, personas o empresas nacionales y extranjeras, que 
habían adquirido esas tierras décadas atrás, defendían sus 
derechos de propiedad con base en la legislación existen-
te en el país (Rosti 2017).

Para las comunidades, la recuperación del territorio 
implica su reconocimiento como dueños legítimos. A 
su vez, las comunidades articulan sus reclamos con de-
mandas ecologistas que habilitan e impulsan acciones de 
defensa y disputa por los recursos naturales en interlo-
cución con otros actores. Los enfrentamientos a fines de 
los años 90, a causa de la contaminación que generaba 
la extracción de hidrocarburos convencionales en sus te-
rritorios, se advierte como antecedente de las tensiones 
y peticiones que llevan adelante actualmente contra la 
actividad del fracking (Mombello 2018). 

Con respecto a la conflictividad contra la explotación 
de hidrocarburos convencionales, la historia se remonta 
a una de las situaciones más emblemáticas, las de las co-
munidades Kaxipayiñ y Paynemill. La contaminación en 
sus territorios es el ejemplo más claro que muestra cómo 
la falta de controles estatales y los manejos irresponsables 
de las empresas impactan fuertemente en los territorios y 
en la vida comunitaria. Como analiza Fernando Cabrera 
(2015), estos casos fueron los primeros en tomar rele-
vancia mediática. Las comunidades estaban asentadas en 
Loma la Lata, uno de los yacimientos de gas más impor-
tantes de Neuquén y del país. En la década de 1990, el 
conflicto entre las comunidades y las empresas adquirió 
preeminencia al encontrarse en sus tierras una gran can-
tidad de sustancias peligrosas para la salud, como hidro-
carburos, plomo y mercurio, luego de años de extracción 
de gas del yacimiento. A pesar de las reiteradas denuncias 
de las comunidades, en 2000 los gobiernos provincial y 
nacional prorrogaron la concesión a YPF-Repsol hasta el 
2017. 

En 2001 se publicó un estudio solicitado por las co-
munidades afectadas, apoyadas por la Confederación 
Mapuche de Neuquén. En el informe se evidenciaban 
los daños ambientales, contabilizando grandes extensio-
nes de suelo contaminado con altas concentraciones de 
cromo, plomo, arsénico, y naftaleno. Además, en el agua 
se registraron altos niveles de metales pesados, hidrocar-
buros y fenoles que superaban los valores legales.7 

6 En concreto: “la preexistencia étnica y cultural [...], la posesión y 
propiedad comunitarias de las tierras que tradicionalmente ocupan 
[...] su participación en la gestión referida a sus recursos naturales y a 
los demás intereses que los afecten.” (Rosti 2017: 52)

7 Para un análisis detallado del caso, ver Di Risio (2012).



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 175-185 183

Este proceso conflictivo por el territorio no es azaroso 
ni tampoco es específico de Argentina. En América La-
tina, como analiza Svampa (2019), las luchas de carácter 
socioambiental, los reclamos de los pueblos originarios 
y de sectores campesinos en defensa de sus tierras y sus 
formas de vivir y producir, fueron consolidando y con-
formando las bases de un lenguaje común de valoración, 
en el marco de un giro ecoterritorial donde convergen 
diferentes matrices y expresiones. Ello es el resultado de 
un cruce innovador entre la matriz indígena-comunitaria 
y la narrativa autonómica, en clave ambientalista y tam-
bién ecofeminista, que impulsó un relato común para 
dar cuenta del modo en que se piensan y representan las 
actuales luchas socioambientales, centradas en la defensa 
del territorio desde una perspectiva biocéntrica. 

Como destaca Rosti (2016), los pueblos originarios 
han adquirido un lugar de importancia en relación con 
algunos conflictos en particular. Cabe destacar que Neu-
quén es la segunda provincia argentina en densidad de 
población indígena (7.9%) y está entre las primeras en ri-
quezas hidrocarburíferas. Sin embargo, atiende de modo 
irregular a los derechos indígenas que están reconocidos 
en el artículo 53 de la Constitución provincial, reformada 
en el año 2006 para adaptarse a la Constitución nacional, 
favoreciendo con este déficit que la frontera extractiva 
penetre progresivamente en territorios indígenas. Ello ha 
generado como contraparte el aumento de los conflictos 
territoriales y la criminalización de la protesta indígena 
de estas comunidades. Jueces y funcionarios que deben 
aplicar el derecho en casos concretos, suelen no guiarse 
por la Constitución Provincial o las normas federales y de 
derechos humanos, optando por  reglamentaciones que 
niegan o coartan el ejercicio de esos derechos reconoci-
dos.

Las demandas de las comunidades y de las organiza-
ciones mapuches en la provincia se sitúan en la memoria 
larga de despojo de sus tierras, y se efectúan en torno 
a tres antagonistas: en un primer momento el Estado, 
como también los sucesivos gobiernos de la provincia y 
de nación que perpetúan la condición marginal de las 
poblaciones, y por otro lado las empresas, quienes en la 
cotidianeidad son las que irrumpen en los territorios re-
clamados como comunitarios, avanzan con sus maquina-
rias y exploraciones, pero también son quienes, muchas 
veces, exigen a los distintos poderes públicos la resolu-
ción de la conflictividad para avanzar con las explotacio-
nes. El tercer antagonista se cristaliza frente a los propie-
tarios legales de las tierras: familias con emprendimientos 
productivos que adquirieron en determinado momento 
las escrituras legales como propietarios y entran en dis-
putas para expulsar a las comunidades mapuche de esos 
territorios.

En el caso de Vaca Muerta, el inicio de la era de los 
no convencionales implicó para las comunidades mapu-
che un recrudecimiento de la conflictividad, dado por 
el avance de las empresas hacía zonas no explotadas an-
teriormente (Svampa 2013). En este sentido, si bien las 
comunidades mapuche en Neuquén respaldaron la recu-

peración de 51% de activos de ypf por parte del Estado 
Nacional en 2012, lo cierto es que mostraron reservas 
con respecto a la política extractiva energética que venía 
desplegándose, tanto a nivel provincial como a nivel na-
cional. No es para menos, ya que la explotación conven-
cional posee, como ya mencionamos, un gran historial 
de casos de contaminación en territorios comunitarios 
y de avasallamiento de los derechos de los pueblos ori-
ginarios. 

Las comunidades y organizaciones mapuche son 
las que también percibieron tempranamente los efec-
tos perniciosos del avance de la frontera no convencio-
nal. Su crítica hacía la explotación de hidrocarburos no 
convencionales está sustentada en la experiencia vivida 
por la comunidad Gelay Ko, en el centro de la provin-
cia de Neuquén. En el territorio de dicha comunidad, 
la empresa Apache realizó, en 2011, el primer pozo de 
hidrocarburos de reservorios no convencionales. Para los 
entrevistados, la muerte por problemas respiratorios de 
Cristina Linkopan, la logko8 de la comunidad, que lide-
raba la resistencia al ingreso de la empresa Apache, es el 
antecedente más doloroso y emblemático del conflicto.

 La muerte de la líderesa indígena, en marzo de 
2013, representa en toda su expresión la lucha de una 
comunidad contra los pasivos ambientales de la activi-
dad petrolera. Los trabajos de Gayol y Kessler (2018) 
y Galar (2015) nos invitan a considerar ciertas muertes 
que adquieren notable visibilidad pública y habilitan la 
emergencia de sensibilidades colectivas, resultando cata-
lizadoras para demandas sociales preexistentes y, por tal 
razón, vehiculizan la constitución y reconfiguración de 
problemas públicos y el ingreso en la agenda mediática y 
política de diferentes temas. 

En esta dirección, la muerte de la joven logko habi-
litó la apertura de un escenario controversial que versó 
sobre las causas de su fallecimiento. Para la comunidad, 
la complicación de su salud colocó en escena los avatares 
en el cuerpo y por tanto las enfermedades que la explota-
ción de hidrocarburos aparejaba. En ese sentido, voceros 
de la Confederación Mapuche evidenciaban la dificultad 
de realizar estudios en laboratorios privados para deter-
minar la causa de las dolencias, sumado a que no se rea-
lizaban en la comunidad mediciones de contaminación 
de aire, tierra y suelo. Además, denunciaban que otros 
integrantes de la misma comunidad sufrían los mismos 
síntomas respiratorios de la logko.

Para las comunidades mapuche y las organizaciones 
que las nuclean, la defensa del territorio no está asentada 
sobre una lógica económica sino, sobre todo, se sostiene 
en su derecho ancestral al territorio que históricamente 
habitaron. Pero además, el territorio cobra una impor-
tancia central en la producción y reproducción de la vida 
comunitaria mapuche. En palabras de integrantes de la 
Confederación Mapuche de Neuquén:  

8 La palabra logko o lonko designa a la autoridad máxima de un de-
terminado Lof.



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 179-189184

El territorio es el lugar donde se desarrolla una 
forma de vida, y la convivencia de múltiples vi-
das, donde la del mapuche es una, pero existen 
múltiples otras vidas que se interrelacionan, que 
dependen una de otra. Y, si se rompe esa cadena, si 
se rompe esa integralidad, desaparece la vida ma-
puche. Por eso territorio es igual a buen vivir, es 
igual a desarrollo cultural. Se rompe esa integrali-
dad y se pone en la balanza toda la cadena de vida. 
Ahora, cómo podríamos encontrar puntos en co-
mún entre el fracking y la forma de vida mapuche 
para que ambos coexistan… es imposible porque 
son dos lógicas, lógicas que se contraponen, que 
una es la lógica de que la naturaleza está para ser 
explotada, y sacarle riqueza sin límite. Y la lógi-
ca mapuche es que sin esos elementos naturales 
no podés vivir. El pueblo mapuche nunca fue un 
pueblo conservacionista, logró tomar de la natu-
raleza todo lo que necesitaba para vivir y nunca la 
puso en riesgo de vida” (Entrevista realizada por 
los autores a referente mapuche, Confederación 
Mapuche de Neuquén, 2018).

“En la ciudad nosotros no tenemos un Rehue 
que es un lugar ceremonial mapuche. Según la se-
cretaría municipal de cultos, hay más de 600 tem-
plos católicos, evangélicos, musulmanes, judíos, y 
nosotros no tenemos un rehue. El mapu no es sola-
mente la tierra donde caminamos, es el wellmapu, 
el nichmapu, todo es un mapu. Entonces eso es ser 
mapuche para nosotros” (Entrevista realizada por 
los autores a referente mapuche, Confederación 
Mapuche de Neuquén 2018).

Como se advierte en los testimonios, el reclamo in-
dígena combina la demanda ambiental con la territorial, 
concibiendo una articulación inseparable entre las perso-
nas, el entorno y las prácticas culturales, una imbricación 
entre lo material y lo simbólico. Es por eso que cobra 
sentido la afirmación que realizan los grupos mapuche 
en la que establecen que “sin territorio no hay existencia 
mapuche”. La demanda ambiental, asimismo, no puede 
comprenderse para este colectivo de igual modo que para 
otros sectores sociales que defienden los recursos natura-
les. La noción de ambiente es planteada con diferencias 
claves entre el ambientalismo y la defensa mapuche del 
territorio: 

Soy mapuche. Los ambientalistas son amigos, alia-
dos, pero el ambientalista habla de naturaleza, por 
eso muchas veces los ambientalistas no entienden 
el lugar del mapuche en el territorio. El mapu-
che siempre vivió en equilibrio con la tierra y lo 
que lo rodea, eso es lo que los ambientalistas no 
entienden (Entrevista realizada por los autores a 
referente mapuche de la Confederación Mapuche 
de Neuquén, 2018).

La concepción ambientalista separa al ser hu-
mano, es antropocéntrica, entonces separa al ser 

humano de lo que es el ecosistema. Y entonces 
más allá de que sean ecologistas, separan, ponen 
a los humanos como el centro de la existencia. Y 
para nosotros la vida no existe en función de no-
sotros, sino que nosotros existimos gracias a todas 
las vidas que nos sostienen (Entrevista realizada a 
referente mapuche, Confederación Mapuche de 
Neuquén, 2018).

Aunque los colectivos ambientalistas y sus argumen-
tos son aceptados por los referentes y grupos mapuche, 
su perspectiva ambiental tiene diferencias claras, ya que 
la occidental promueve y se afirma sobre la separación 
entre el hombre, la cultura, y por otro lado la naturaleza. 
Es así que la frase “no soy ambientalista, soy mapuche” 
implica la defensa del territorio y del entorno desde una 
perspectiva de totalidad que es recuperada en la versión 
mapuche del buen vivir, el sistema de vida o kvme felen.9

La disputa del lof Campo Maripe frente a la 
avanzada extractiva: del indio permitido al indio 
rebelde

Con la llegada del fracking a la provincia, tuvo lugar 
un nuevo embate hacia las comunidades por parte 
de las corporaciones, inaugurando un nuevo ciclo de 
resistencias y denuncias. Con el arribo del convenio 
YPF-Chevron en 2013, la comunidad Campo Maripe, 
nucleada en la Confederación Mapuche de Neuquén, 
comenzó a denunciar el avasallamiento de los territorios 
comunales dedicados a las actividades ancestrales, cul-
turales, y económicas. También denunciaban que no se 
aplicaban los instrumentos legales del convenio 169 de 
la oit.

Al no responder favorablemente las autoridades pro-
vinciales y de las empresas a los reclamos de la comuni-
dad, sus integrantes desplegaron acciones de resistencia 
a través de piquetes y protestas en los puntos de acceso 
a los yacimientos, y con la toma de las torres de per-
foración. Frente a esta escalada de acciones directas, el 
gobierno y las empresas respondieron con una fuerte 
represión, criminalización y procesos de judicialización 
(Bercovich y Rebossio 2015). En estas acciones de pro-
testa, la comunidad mapuche valorizó el lugar de los 
jóvenes, quienes han integrado las organizaciones polí-
ticas mapuche, fomentando el recambio generacional y 
vinculando nuevas formas de militancia, como las rela-
cionadas al feminismo, al activismo en el plano cultural 
y a la música. Frente a la llegada del fracking, son los 
jóvenes quienes han incursionado e investigado a través 
de internet y redes sociales, buscando información sobre 
los riesgos de esta técnica y traduciendo materiales, que 
que originalmente estaban en inglés, al español. En es- 
te contexto también se destaca el lugar y rol combativo 

9 Para más información y desarrollo sobre el Kvme Felen, ver http://
www.unter.org.ar/imagenes/kvme-felen-Plan-de-vida.pdf



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 175-185 185

que las mujeres adquirieron en los conflictos -sobre todo 
con respecto a la toma de las torres petroleras- potencian-
do y vigorizando tanto la solidaridad como el enfrenta-
miento.

En este marco contencioso, en 2014 se inició, en la 
provincia de Neuquén, un juicio entre partes privadas, 
en el que la familia Vela, propietaria legal de las tierras 
donde se emplaza la explotación no convencional –y que 
los mapuches reclaman como propia–, denunció por 
usurpación y despojo de territorio a los integrantes del 
Lof Campo Maripe.10 De este modo, el conflicto se judi-
cializó mediante una denuncia penal en el que la fami-
lia Vela sostenía que, desde que inició la explotación no 
convencional, la familia Campo Maripe, antigua pobla-
dora de la zona de Añelo, había realizado un proceso de 
“conversión” como comunidad mapuche, comenzando a 
ocupar y usurpar tierras, en pos de obtener réditos eco-
nómicos por los servicios de servidumbre11 que otorga la 
empresa petrolera por el permiso de paso hacía el yaci-
miento. 

La culminación de este juicio puede ser observado 
como un acontecimiento, en el sentido de instituirse co-
mo un fenómeno que adquiere valor y relevancia desde 
ciertos puntos de vista y obtiene atención pública. El 
mismo se constituye en un fenómeno que renueva los 
modos de interpretar la realidad. El acontecimiento im-
plica, por tanto, que distintos actores sociales e institu-
ciones asuman y evidencien diversas posiciones respecto 
de un proceso social determinado (Schillagi 2011). 

El juicio, que tuvo lugar en abril de 2019, reactivó 
debates y denuncias de la comunidad Campo Maripe 
con respecto a los territorios comunitarios que deman-
dan como ancestrales y se puso en cuestión, por parte 
de otros actores, la legitimidad misma de estos reclamos.

Si bien no es el  único proceso legal que han experi-
mentado las comunidades, este juicio es apreciado por los 
distintos actores de modo muy particular, especialmente 
por las consecuencias que puede tener para los proyectos 
de explotación de Vaca Muerta. Justamente, el resultado 
del juicio podía sentar un antecedente en torno a la for-
ma que tiene el poder judicial y la provincia de gestionar 
los conflictos de comunidades originarias por los territo-
rios, contribuyendo así a modificar las relaciones de po-
der entre los sujetos que los disputan. Esto adquiere rele-
vancia en una provincia donde el poder judicial emerge 
como un actor de gran peso en los distintos conflictos 
por el territorio. No es azaroso que, en la provincia, la 
resistencia mapuche incluya procesos de judicialización, 
lo que se expresa en la cantidad de causas, tanto pena-
les como civiles, que tienen la mayoría de los líderes y 

10 En 2014, la comunidad obtuvo reconocimiento legal por parte 
de la provincia, aunque este reconocimiento entró en tensión con 
respecto a la legitimidad que para la provincia tienen los reclamos 
territoriales de los Campo Maripe.

11 La servidumbre es el pago al propietario de las tierras o superficia-
rios por la ocupación de éstas para la explotación petrolera, o por el 
paso de gasoductos o caminos necesarios para garantizar la explo-
tación.

las lideresas indígenas de la provincia, que organizan a 
sus comunidades y que reivindican sus territorios, y se 
oponen a los desarrollos económicos extractivos que el 
Estado Provincial busca llevar a cabo. 

Ciertamente, los conflictos por el territorio no reve-
lan solamente un enfrentamiento por el lugar, sino que 
los mismos requieren un constante esfuerzo para su esta-
blecimiento y mantenimiento, ya que son el resultado de 
estrategias para controlar, afectar e influenciar personas, 
fenómenos y relaciones (Sack 1986). El juicio por usur-
pación es así un momento particular en el desarrollo del 
proceso contencioso por el territorio, que pone directa-
mente en escena una disputa discursiva donde se ubican 
en el centro las discusiones por el derecho, los derechos 
y el estado de derecho. Como establece Sanjurjo (2016), 
un juicio implica una escenificación en la que entran en 
contacto y en disputa no solo las partes acusadas y que-
rellantes, sino que es un espacio particular de afirmación 
de sentidos. La autora, retomando a Foucault, sostiene 
que las narrativas emergentes en la escena judicial pue-
den analizarse y pensarse como juegos estratégicos de 
acción y de reacción, de preguntas, de respuestas, de do-
minación y de lucha.

En las presentaciones orales de la querella (compues-
tas por fiscales del Estado y la parte “privada” denun-
ciante) y de los acusados, se dirimieron distintos sentidos 
en torno a este enfrentamiento territorial. La legitimidad 
que afirmaban tener los Campo Maripe en su reclamo, 
en tanto comunidad indígena, fue cuestionada poniendo 
en tela de juicio, por un lado, el carácter auténtico de 
la familia Campo Maripe como mapuche. Se sostenía, 
desde los acusadores, que los Campo Maripe se constitu-
yeron como una “comunidad espontánea”, ungida con la  
finalidad de obtener réditos económicos. Por otro lado 
se cuestionó la legitimidad misma del reclamo por las 
tierras: ¿Eran efectivamente los Campo Maripe sus ha-
bitantes? ¿Las habían transitado y utilizado?, interrogaba  
la parte querellante. 

La familia Vela relató en el juicio que los vínculos con 
la familia Campo12 se habían asentado históricamente 
sobre lazos de cordialidad, donde se advertían relacio-
nes de dependencia económica de aquella familia con 
respecto a los Vela. Pero esta relación primaria se habría 
tensionado, a criterio del querellante, con la valorización 
territorial ocasionada por los anuncios de nuevos pro-
yectos hidrocarburíferos. En este marco, para el propie-
tario legal de las tierras, los Campo advinieron “sujetos 
rebeldes”, quienes comenzaron a realizar acciones de en-
frentamiento contra las empresas petroleras y contra los 
mismos Vela. Algunos fragmentos del juicio abonan en 
esta dirección: 

12 A lo largo del juicio, la parte querellante se referirá a la familia solo 
como los Campo. Al omitir la segunda parte del apellido, sustraen el 
elemento nominal que evidencia la adscripción mapuche de la fami-
lia. La dinámica del despojo y la negación se da también en el uso de 
la palabra familia, y no lof. Hablar en términos de lof para definir a 
los Campo Maripe implicaría así un reconocimiento explícito de su 
identidad como mapuches.



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 179-189186

[…] han inventado un conflicto, durante 42 años 
nosotros no tuvimos ningún reclamo de ninguna 
índole con la familia Campo, nace Vaca Muerta 
y nace el conflicto, es un conflicto con un interés 
económico, político y nosotros hemos quedado 
enredados en esta pelea. La Confederación Mapu-
che quiere hacer pie en Vaca Muerta pero nunca 
hubo ahí una comunidad mapuche (Declaracio-
nes radiales de Gilberto Vela https://www.lu5am.
com/category/noticias/page/4/).

El afán de los Campo Maripe nace cuando 
nace Vaca Muerta. Los Campo se encadenaron a 
las torres de YPF para obtener dinero de las em-
presas y reconocimiento de la provincia. Entre el 
2013 y el 2014, la provincia tiene tanta presión 
que le dan la personería por este circo mapuche, 
no son mapuches, tienen ascendente, pero nada 
más, aprovechándose de la sensibilidad de los 
neuquinos por los mapuches. Pero mapuches solo 
están los Paynemill en Añelo.” (Declaraciones de 
integrante de la familia Vela. Registro del juicio en 
el diario de campo, Neuquén, abril de 2019).

Esta visión es compartida también por dirigentes po-
líticos y representantes de las empresas petroleras. Algu-
nos entrevistados sostenían, en igual dirección a la fa-
milia Vela, que hay grupos mapuche en Plaza Huincul 
y en Cutral Co que son valoradas como comunidades 
tranquilas, con desarrollos forestales, de plantas, y que 
trabajan la tierra. Varios de estos grupos fueron contra-
tistas de ypf cuando la empresa requirió árboles y plan-
tas para forestar distintas locaciones. Ello coloca a estas 
comunidades en un lugar legítimo de interlocución, al 
representar al mapuche bueno y civilizado. 

Con respecto a los Campo Maripe, es posible consig-
nar incluso, para uno de los empresarios, la existencia de 
documentación que certifica el matrimonio de los Cam-
po y de los Maripe en 1945, en Chile. Ello los excluiría 
de la categoría de comunidades originarias perseguidas 
durante la conquista del desierto en la Argentina.13 Sec-
tores de la dirigencia política neuquina abonaban en 
igual sentido: 

Hasta más o menos los 80, unas 40 comunidades 
tuvieron personería jurídica y tierras, bien deli-
mitadas, pero después empezaron a surgir nuevas 
comunidades originarias, que es una ironía ¿no? 
Es una parodia, un sintagma paródico. Es decir 
¿cómo van a ser originarias si son nuevas no?” (En-
trevista realizada por los autores a dirigente polí-
tico del Movimiento Popular Neuquino, abril de 
2019).

13 La Conquista del Desierto fue una campaña militar realizada por la 
República Argentina entre 1878 y 1885, a partir de la cual se con-
quistaron grandes extensiones de territorio que se encontraban en 
poder de pueblos originarios: mapuche, pampa, ranquel y tehuelche.

La visualización del mapuche rebelde es asimilada por 
empresarios de las principales operadoras petroleras, así 
como por sectores de la dirigencia política, quienes cata-
logan como desproporcionada la demanda de la comuni-
dad, ya que el reclamo de los Campo Maripe se extiende 
por sobre 11 000 hectáreas en una meseta “donde no hay 
nada”, según apreciaciones de estos actores. 

Así, algunas de las comunidades mapuches son refe-
renciadas en términos del “indio permitido”, calificación 
que, conforme al análisis de Choque Mariño (2015), 
abreva en una serie de características o rasgos positivos 
que implican una lectura en clave moral de estos grupos. 
En ese sentido, el “indio permitido” es el que negocia, 
el que acepta como interlocutores válidos a las empresas 
y sus modelos de gobernanza empresarial, es “honesto”, 
trabaja, posee su emprendimiento, y es pasible de ser 
objeto de políticas públicas. En consecuencia, acepta ser 
parte del proyecto político estatal de la nación blanca. 

Con respecto a los Campo Maripe se evidencia en los 
relatos, esgrimidos por las voces acusadoras y querellan-
tes, un pasaje al “indio rebelde”, el indio insurrecto que 
no acata ciertas normas, que se transforma, se “politiza”, 
y no acepta de forma pasiva las acciones e intervenciones 
del Estado y de la política de gobierno de los blancos 
(Hale 2004). Este indio rebelde coincide con el “nuevo” 
mapuche, o con su caracterización como comunidad es-
pontánea que redescubre su identidad, construyéndose 
un pasaje a la acción política territorial. 

El indio permitido se liga por tanto con las comuni-
dades no conflictivas, despolitizadas y negociadoras. Con 
éstas, el Estado ha podido entablar diálogo y desarrollar 
actividades conjuntas con las empresas extractivas. En 
oposición a ello, el “indio insurrecto”, no aspira integrar-
se a la nación y a la concepción productivista del desa-
rrollo enaltecido por las elites blancas (Choque Mariño 
2015). En similar orientación, Riffo y Rocha Varsanyi 
(2017) analizan esta cuestión sobre la base de la dico-
tomía del “Otro folclorizado” y el “Otro real”. Este úl-
timo adquiere un accionar concreto en el campo social 
y político que puede tensionar y contradecir las lógicas 
capitalistas y mercantiles de valorizar un determinado te-
rritorio, donde “emergen las fibras nodales de los límites 
de una matriz cultural estatal que muchas veces pretende 
absorber y subordinar a dichos colectivos” (Riffo y Rocha 
Varsanyi 2017: 9).

El pasaje del indio permitido al indio insurrecto se 
exacerba con el avance de la explotación de los no con-
vencionales en Vaca Muerta, proceso extractivo que ame-
naza prácticas económicas, sociales y culturales que los 
Campo Maripe desarrollaban sin ningún tipo de con-
tradicciones con los propietarios registrales de las tierras. 
Estas actividades económicas y de subsistencia, como la 
ganadería extensiva y el cultivo de alfalfa, no entraban en 
colisión con los intereses de la familia Vela. Pero además, 
este pasaje acontece en el momento en que se observa  
un giro político/identitario en el que la familia Campo 
comienza a organizarse como mapuche, en articulación 
con la Confederación Mapuche de Neuquén, organiza-



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 175-185 187

ción que confronta con muchos de los proyectos extrac-
tivos de la zona.

Como bien destaca Sanjurjo (2016), el desenvol-
vimiento de las narrativas testimoniales destinadas a la 
realización de “Justicia” evoca memorias e historias pa-
sadas así como demarcan categorías de acusación y mo-
ralidades. En estas narrativas está en juego la legitimi-
dad identitaria, y por ende también la legitimidad del 
reclamo territorial del pueblo mapuche. Por parte de los 
Campo Maripe y su defensa en el juicio, los argumen-
tos en contra del cargo de usurpación se asientan sobre 
todo en la afirmación de la ocupación actual, tradicional 
e indígena de los Campo Maripe en las tierras en dispu-
ta; así lo afirmaba un informe antropológico presentado 
por la defensa, realizado con acuerdo, tanto de la pro-
vincia, como de la comunidad que reclama ese territorio 
como territorio comunitario mapuche.14 Dicho informe, 
basado en evidencias encontradas en el territorio y en 
testimonios de distintos actores, concluye en aceptar la 
presencia de la familia Campo Maripe desde la década de 
1920, constatando así la ocupación territorial. Además, 
la legitimidad de los Campo Maripe sobre esos territorios 
se afirma al mismo tiempo que se pone en cuestión la le-
gitimidad respecto del proceso mediante el cual la fami-
lia Vela logró la titularidad de las tierras. Efectivamente, 
ello aconteció durante la última dictadura militar y, por 
tanto, la irregularidad en el acceso legal a la propiedad 
es cuestionada por las organizaciones que defienden los 
derechos de la comunidad Campo Maripe al territorio 
en conflicto.

Luego de un proceso de varios días en los que se asistió 
a las declaraciones de integrantes del Lof Campo Maripe, 
funcionarios del estado (como el secretario provincial de 
planificación territorial y ambiente Jorge Lara), integran-
tes de la familia Vela, la presentación de informes y do-
cumentos históricos, el juez de Garantías de Neuquén a 
cargo del caso absolvió a los seis integrantes del Lof Cam-
po Maripe de los delitos que se les imputaba.

 En su fallo favorable a los acusados, el juez estableció 
que existía un vínculo cultural y ancestral con ese territo-
rio, al tiempo que no resultaba posible demostrar que los 
acusados actuaran con intención de generar daños a la fa-
milia Vela. El fallo despertó grandes expectativas y alivio 
entre las comunidades organizadas, quienes desconfiaban 
de las valoraciones que la justicia blanca podía realizar 
respecto de un conflicto en que las consideraciones sobre 
el territorio escapan a la lógica económica y se basan en 
otros lenguajes de valoración. Si bien la familia denun-
ciante apeló el fallo, aquella instancia judicial clausuró de 
forma momentánea y de forma propicia el conflicto para 
los Campo Maripe.

14 El informe histórico antropológico fue realizado en el marco del 
relevamiento territorial llevado a cabo en el territorio del Lof Campo 
Maripe y teniendo como encuadre institucional el “Acta Acuerdo 
de Paz Social y Diálogo Permanente”, firmada el 24 de octubre de 
2014, entre el Lof Campo Maripe –representado por el Logko Albino 
Campo– y el Estado Provincial –representado por el Ministro de 
Coordinación de Gabinete Gabriel Gastaminza.

Conclusiones

Las valoraciones divergen con relación a las elites 
económicas y políticas de Neuquén y la Nación, pero 
también respecto de sectores de la sociedad civil; el 
territorio, la naturaleza, la cultura y la comunidad son 
consideradas en la cosmovisión mapuche como elementos 
distintivos respecto a los de la hegemonía blanca. Ello es 
tensionado de modo problemático cuando la tierra en 
disputa es rica en recursos naturales y, en este caso en 
especial, con referencia a los bienes energéticos.

En este marco, los mapuche son caracterizados por 
empresarios y políticos como rebeldes, insurgentes y 
usurpadores, con el fin de criminalizar y deslegitimar los 
reclamos de estas comunidades. Lo cierto es que la Pro-
vincia de Neuquén, con una tradición de organización 
colectiva de distintos sectores sociales en defensa de los 
derechos humanos, cuenta también con un historial de 
estigmatización y represión de los pueblos originarios, 
por lo que la acción de estos grupos encuentra condi-
ciones limitantes. En los últimos tiempos, las empresas 
que explotan hidrocarburos disponen de gerencias apli-
cadas específicamente a la gestión de la interacción con 
las comunidades mapuches para lidiar con sus demandas 
territoriales. Las acciones contestatarias de este colectivo 
son incluso advertidas por organizaciones financieras que 
lo consideran un problema para la masificación de la ex-
plotación de no convencionales, sumando interrogantes 
sobre la viabilidad de este proyecto. Y ello no es un aspec-
to menor, dado que los gobiernos argentinos, desde Cris-
tina Kirchner, hasta Mauricio Macri y el flamante nuevo 
presidente electo, Alberto Fernández,15 enfocan en Vaca 
Muerta su aspiración pública de orientar el desarrollo y 
el crecimiento económico a través de estos yacimientos. 

Las denuncias por contaminación ambiental y afec-
tación a la salud de las comunidades han sido advertidas 
tempranamente con la extracción de los recursos conven-
cionales décadas atrás. Sin embargo, la riqueza hallada en 
la profundidad de la tierra amenaza con aumentar estos 
daños y extenderlos en el territorio a través de la contro-
vertida técnica del fracking. En ese sentido, el avance del 
proceso extractivo y el consenso político, económico y 
social que Vaca Muerta conlleva, trae aparejado impor-
tantes consecuencias para las comunidades mapuche que 
intentan lidiar con el embate de las energías extremas. 
Aunque el juicio llevado adelante en el mes de abril de 
2019 absolvió a los integrantes de la comunidad Cam-
po Maripe acusados de usurpación, en junio del mismo 
año el Tribunal de Impugnación anuló aquella sentencia, 
ordenando la realización de un nuevo juicio. Dicho tri-
bunal consideró que el juez que se expidió en la causa 
había realizado una absurda valoración de la prueba. El 
magistrado observó entonces que las pruebas presentadas 

15 La explotación de Vaca Muerta comenzó en el segundo gobierno de 
Cristina Fernández de Kirchner (2011-2015) y  el gobierno de Mau-
ricio Macri (2015-2019). Alberto Fernández fue elegido presidente 
en las elecciones de octubre de 2019.



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 179-189188

en el juicio, así como el otorgamiento de la personería 
jurídica que posee Campo Maripe, no eran elemento su-
ficiente para afirmar la preexistencia étnica y cultural de 
la comunidad en ese territorio y que, al ingresar a la pro-
piedad en conflicto, los imputados tenían pleno conoci-
miento de la prohibición de hacerlo, buscando dirimir el 
conflicto sin ajustarse al modo en que deben resolverse 
estos enfrentamientos en el Estado de Derecho en el que 
vivimos. En esa misma semana, Omar Gutiérrez, actual 
gobernador de la provincia, había anunciado el envío 
a Nación de un  convenio para iniciar el relegado rele-
vamiento territorial de las comunidades originarias en 
Neuquén, establecido en la Ley Nacional 26.160, y que 
prometía regularizar la situación de la gran mayoría de 
las comunidades. Sin embargo, este acuerdo no incluyó 
al lof Campo Maripe (Loncopan Berti 2019). El abogado 
de Campo Maripe adujo que este accionar  era totalmen-
te arbitrario, puesto que no existían razones para fun-
damentar la exclusión de la comunidad. Estos elemen-
tos no hacen más que reconfirmar la asimetría de poder 
entre los actores que se enfrentan en el conflicto, sobre 
todo con un proceso en el que interviene el poder judi-
cial, que parece dejar en gran desventaja a los integrantes 
de las comunidades mapuche. El juicio como escenifica-
ción, actuó así como un prisma a través del cual obser-
vamos algunas de las aristas del conflicto y las tensiones 
que existen alrededor del reclamo territorial mapuche. 
En esta instancia, se ponen asimismo en contacto directo 
a quienes participan en el proceso contencioso: las comu-
nidades mapuche que reclaman un territorio ancestral, el 
Estado Provincial, que actúa a través del poder judicial, 
las empresas y los propietarios blancos que reclaman una 
tenencia legal de las tierras en disputa.

En este contexto sumamente complejo, y teniendo 
como referencia el análisis del caso del lof Campo Ma-
ripe, emerge como un desafío contundente para estos 
pueblos el interrogante acerca de cómo negociar con los 
poderes públicos y privados el modo en que su pasado, su 
presente y su futuro comunitario resultan afectados por 
esta nueva fase del proceso de acumulación del capital.  

Bibliografía

Acosta, A. (2012). “Extractivismo y neoextractivismo: 
Dos caras de la misma maldición”. Biodiversi-
dadla. Disponible en http://www.biodiversidadla.
org/Documentos/Extractivismo_y_neoextrac-
tivismo_dos_caras_de_la_misma_maldicion,  
[Consulta: 15 de septiembre de 2019].

Alianza Mexicana Contra el Fracking  (s. f.). “Qué es el 
fracking?”. Disponible en https://nofrackingmexi-
co.org/que-es-el-fracking/ [Consulta: 15 de octu-
bre de 2019].

Aristizábal Bedoya,  M. P. (2019). “Estos son los países 
que están a favor y en contra del fracking en el 
mundo entero”. LR La República, 15 de noviem-
bre. Disponible en https://www.larepublica.co/

globoeconomia/estos-son-los-paises-que-estan-a-
favor-y-en-contra-del-fracking-en-el-mundo-en-
tero-2932914 [Consulta: 20 de noviembre 2019].

Bello, Á.  (2004). Etnicidad y ciudadanía en América La-
tina. La acción colectiva de los pueblos indígenas. 
Santiago de Chile: Comisión Económica para 
América Latina y el Caribe (cepal) / Sociedad 
Alemana de Cooperación Técnica (gtz).

Bercovich, A.  y Rebossio, A. (2015). Vaca Muerta. Bue-
nos Aires: Planeta. 

Bonfil Batalla, G. (1972). El concepto de indio en Amé-
rica: una categoría de la situación colonial. Anales 
de Antropología, 9, 105-124.

Cabrera, F. (2015). La violencia petrolera. OPSur, 6 de 
noviembre. Disponible en http://www.opsur.org.
ar/blog/2015/11/06/la-violencia-petrolera/ [Con-
sultado: 15 de mayo de 2019).

Cartwright, J. (2019). “Don’t frack with us: meet the vic-
torious activist ‘Nanas’ of Lancashire”. The Guar-
dian, 13 de octubre. Disponible en  https://www.
theguardian.com/environment/2019/oct/13/
dont-frack-with-us-the-vivtorious-nanas-of-lan-
cashire-activism?fbclid=IwAR1RrinxfJc-N8KH-
Gk4EmfE_SSdUHNo0Tq_2gnyPF90yp-
gH3rX9-2r1nNVo [Consulta: 1 de noviembre de 
2019].

Concerned Health Professionals of NY, Heinrich Boll 
Stiftung, Physicians for Social Responsibility 
(2015). “Compendio de hallazgos científicos, mé-
dicos y de medios de comunicación que demues-
tran los riesgos y daños del Fracking (extracción no 
convencional de gas y petróleo)”, tercera edición, 
octubre. Disponible en https://mx.boell.org/sites/
default/files/compendium_final_25_de_mayo.
pdf [Consulta: 15 de junio de 2019].

Choque Mariño, C. (2015). Conflictos sociales y políti-
cos y su judicialización en una comunidad andina, 
norte de Chile (1867-1925). Estudios Atacameños, 
50, 215-227.

D’elia, E. et al. (2014). 20 mitos y realidades del fracking. 
Buenos Aires: Editorial El Colectivo. 

Di Risio, D. (2012). Zonas de sacrificio: impactos de la 
industria hidrocarburífera en Salta y Norpatagonia. 
1a ed.  Buenos Aires: América Libre. 

Equipo Interdiciplinar e Intercultural del Proyecto. 
(2010). Propuesta para un KVME FELEN MA-
PUCE. Neuquén: Confederación Mapuche de 
Neuquén. Disponible en http://www.unter.org.
ar/imagenes/kvme-felen-Plan-de-vida.pdf [Con-
sulta: 15 de junio de 2019).

Galar, S. (2015). La agenda de la violencia. Muerte vio-
lenta, productividad política y problemas públicos 
en Argentina (1983-2014). Revista  Pensamiento 
Penal. Disponible en http://pensamientopenal.
com.ar/doctrina/41950-agenda-violencia-muer-
te-violenta-productividad-politica-y-proble-
mas-publicos. [Consulta: 10 de octubre de 2019]. 



J. A. Acacio y G. Wyczykier/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 175-185 189

Gayol, S. y Kessler, G. (2018). Muertes Que Importan. 
Una mirada sociohistórica de casos que marcaron la 
Argentina reciente. Buenos Aires: Siglo XXI edi-
tores.

Gudynas, E. (2009). “Diez tesis urgentes sobre el nuevo 
extractivismo. Contextos y demandas bajo el pro-
gresismo sudamericano actual”. Disponible en: 
http://www.gudynas.com/publicaciones/Gudy-
nasNuevoExtractivismo10Tesis09x2.pdf [Con-
sulta: 11 de noviembre 2018].

Hale, Ch. (2004). Rethinking Indigenous Politics in 
the Era of the “Indio Permitido. Nacla report on 
the americas: report on race. Parte 1. Disponible 
en: https://nacla.org/article/rethinking-indige-
nous-politics-era-indio-permitido. [Consulta: 9 
de junio de 2019].

Honty, G. (2018). Nuevo extractivismo energético en 
América Latina. Ecuador Debate, 105. Dspo-
nible en: http://extractivismo.com/wpcontent/
uploads/2019/04/HontyNuevoExtractivismoE-
nergeticoED18.pdf [Consulta: 1 de diciembre 
2020].

Klare, M. (2012). La nueva Era de Oro del petróleo que 
no tuvo lugar. Rebelión, 10 de octubre. Disponi-
ble en https://rebelion.org/la-nueva-era-de-oro-
del-petroleo-que-no-tuvo-lugar/ [Consulta: 10 de 
febrero de 2020].

Lenton, D. (2010). Política indigenista argentina: una 
construcción inconclusa. Anuário Antropológico, 
35 (1), 57-97. Disponible en https://journals.ope-
nedition.org/aa/781 [Consulta: marzo de 2021]. 

Loncopan Berti, L. (2019). “Anularon la absolución a 
la comunidad Campo Maripe por usurpación en 
Añelo”. Río Negro, 13 de junio. Disponible en: 
https://www.rionegro.com.ar/anularon-la-absolu-
cion-a-la-comunidad-campo-maripe-por-usurpa-
cion-en-anelo-1008123/ [Consulta: 15 de marzo 
de 2020].

López Bárcenas, F. (2006). Autonomía y derechos indí-
genas en México. Cuadernos Deusto de Derechos 
Humanos N° 39. Bilbao: Universidad de Deusto. 

López Bárcenas, F. (2010). Legislación y derechos indíge-
nas en México. México: Mc editores

Rosti, M. (2017). El derecho a la consulta y el consenti-
miento previo, libre e informado frente al extrac-
tivismo en Argentina. El caso de la comunidad 
Campo Maripe. DPCE On line, 2026, 1-28. Dis-
ponible en http://www.dpceonline.it/index.php/
dpceonline/article/view/6. [Consulta: 1 de marzo 
de 2020].

Mombello, L. (2018). Por la vida y el territorio. Disputas 
políticas y culturales en Norpatagonia. Mar del Pla-
ta: Eudem.

Mullaly Álvarez, M. (2019). Vaca Muerta: ¿Cuál es la 
relación entre una mayor actividad sísmica y la ex-

plotación no convencional en la cuenca neuqui-
na?. OPSur, 24 de febrero. Disponible en: http://
www.opsur.org.ar/blog/2019/02/24/sismos-en-
vaca-muerta-el-fracking-en-la-mira/ [Consulta: 
15 de diciembre de 2019].

Roa Avedaño, T. y Scandizzo, H. (2017). Qué entende-
mos por energía extrema. Extremas. Nuevas fron-
teras del extractivismo energético en Latinoamérica. 
Oilwatch Latinoamérica, 5-9. Disponible en ht-
tps://co.boell.org/sites/default/files/20180525_li-
bro_extremas_version_para_web.pdf [Consulta: 
20 de octubre de 2019].

Riffo, L. y Rocha Varsanyi, A. (2017). Estado, conflic-
tos sociales e interculturalidad: El caso neuquino 
sobre la extracción de hidrocarburos no conven-
cionales. Ponencia presentada en las  XVI Jornadas 
Interescuelas. Departamentos de Historia, Mar del 
Plata, 9-11 de agosto.

Sack, R. (1986). Human Territoriality: its Theory and His-
tory. Cambridge: Cambridge University Press.

Sanjurjo, L. (2016). Las luchas por las memorias en la 
escena judicial Una mirada etnográfica sobre 
los Juicios de Crímenes de Lesa Humanidad. 
Cuadernos de Antropología Social, 43, 161-177. 
Disponible en https://www.redalyc.org/jatsRe-
po/1809/180948645012/index.html [Consulta: 
20 de octubre de 2019].

Schillagi, C. (2011). Problemas públicos, casos resonan-
tes y escándalos Algunos elementos para una dis-
cusión teórica. Revista Polis, 30, 1-16. Disponible 
en: https://journals.openedition.org/polis/2277#-
toc [Consulta: 15 de septiembre de 2019].

Stavenhagen, R. (1997). Las organizaciones indíge-
nas: actores emergentes en América Latina”. Re-
vista de la CEPAL, 62, , 61-73. Disponible en 
https://repositorio.cepal.org/bitstream/hand-
le/11362/12060/062061073_es.pdf?sequen-
ce=1&isAllowed=y [Consulta: 25 de julio de 
2021].

Svampa, M. (2013).  “El consenso de los commodities”. 
Le monde diplomatique, 168. Disponible en: ht-
tps://www.eldiplo.org/la-trampa-de-los-recur-
sos-naturales/el-consenso-de-los-commodities/, 
[Consulta: 15 de noviembre de 2018].

Svampa, M. (2019). Las fronteras del neoextractivismo en 
América Latina. Conflictos socioambientales, giro 
ecoterritorial y nuevas dependencias. Centro Ma-
ria Sibylla Merian de Estudios Latinoamericanos 
Avanzados. Disponible en: http://calas.lat/sites/
default/files/svampa_neoextractivismo.pdf [Con-
sulta: 15 de octubre de 2019].


