CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 55-1I (julio-diciembre, 2021): 161-177

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Cosmologias nahua (maseual) y totonaca (tutunakii) de la Sierra Norte de Puebla (México)
Primera parte: el tiempo de la creacién

Nahua (maseunal) and Totonac (tutunaki) cosmologies of the Sierra Norte de Puebla (Mexico)
Part one: the time of creation

Pierre Beaucage™®
Université de Montréal, Département d’anthropologie, CP 6128, Suc. Centre-Ville, Montreal, Que., H3C 3]7 Canada.

Xanath Rojas Mora**

Tecnoldgico Nacional de México, campus Zacapoaxtla. Carretera a Cuetzalan niim. 7, Colonia La Cortadura, Zacapoaxtla, Puebla, México.

Recibido el 20 de agosto de 2020; aceptado el 17 de febrero de 2021.

Resumen

En este articulo (el primero de dos) se comparan las cosmologfas de
los pueblos nahua y totonaco de la Sierra Norte de Puebla (México).
Después de presentar nuestro marco teérico y nuestra metodologia,
hacemos un andlisis estructural comparativo de trece relatos indige-
nas que narran cémo fue creado el mundo. En ambas cosmogonfas,
encontramos la misma succesion de tres eras/mundos. La primera fue
de oscuridad, frio y desorden; en ella imperaban monstruos antro-
péfagos. En la segunda, nacieron en circunstancias fuera de lo comin
los héroes culturales que exterminaron a los monstruos, empezaron
a ordenar la naturaleza y trajeron el maiz. Pero ese mundo era ain
imperfecto y tuvo que ser destruido por un diluvio. En la tercera era,
aparecié el Sol y se dividieron el mundo de la luz y el de la oscuridad,
cada uno con sus moradores. Atin tomando en cuenta las limitaciones
de las fuentes de datos disponibles, pensamos que las similicudes
estructurales entre las dos cosmogonias son tan grandes, que pueden
considerse variantes de un mismo sistema simbélico. En una publi-
cacién ulterior, continuaremos nuestro andlisis comparativo con otros
relatos que narran las interrelaciones entre los Duefios sobrenaturales
del mundo y los humanos actuales.

Abstract

This is the first of two papers which compare the cosmologies of the
Nahua and Totonac peoples from the Sierra Norte de Puebla (Me-
xico). After presenting our theoretical framework and our metho-
dology, we proceed to the structural comparative analysis of thirteen
indigenous narratives which tell how the world was created. In both
cosmogonies we find the same succession of eras/worlds. The first
one was one of darkness, cold and disorder: its rulers were man-eat-
ing monsters. In the second era, cultural heroes, born in very odd
circumstances, exterminate the monsters, put some order in Nature
and bring corn. However, this world was still imperfect and had to be
destroyed by a flood. In the third era, the Sun came out and so were
divided the world of light and that of darkness, each one with its in-
habitants. Even if we take into account the imitation of available data,
we think that the structural similarities between both cosmogonies
are such that they may be considered variants of the same symbolic
system. In a future publication, we shall continue our comparative
analysis with other narratives, which tell the interrelationships bet-
ween the supernatural Owners of the world and present-day human
beings.

Palabras clave: pueblos indigenas; andlisis estructural comparativo; sistema simbélico; relatos; cosmogonia

Keywords: indigenous peoples; structural comparative analysis; symbolic systems; narratives; cosmogony

** In memoriam Marcelo Rojas Morales (1947-2021), hablante tutunaki, orgulloso profesor, campesino, danzante de los negritos, incansable narrador
de historias, visionario, maestro de vida. Mi padre. QEPD. Xénath Rojas Mora.

* Correo electrénico: pierre.beaucage@umontreal.ca

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.76451

eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la

licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



162 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

Introduccién

La idea de este estudio surgié cuando los autores
participaron en una investigacién pluridisciplinaria
sobre los reptiles y anfibios de la cuenca de rio Apulco,
en la Sierra Norte de Puebla (ver Beaucage, Rojas
Mora, Woolrich Pifa, Lépez Salgado 2020). Al ser
preguntados si conocian algin cuento sobre serpientes,
varios interlocutores totonacos contestaron: “Si, el
cuento de la Serpiente de Fuego” pero ninguno lo supo
(o lo quiso) contar. Xdnath Rojas Mora recordé que
su papd, hablante de totonaco, conocia esta historia, y
él se la contd, asi como otros relatos. Pierre Beaucage
conocia varias “historias de serpientes” en la coleccién de
cuentos nahuas recolectados y publicados por el Taller de
Tradicién Oral en San Miguel Tzinacapan' (Taller
de Tradicién Oral del cepec 2009, Reynoso Rébago y
Taller de Tradicién Oral del cepec 2006). Tuvimos
entonces la idea de explorar la simbologia de los ofidios
en ambas culturas. Esa busqueda nos llevé a adentrar-
nos en sus cosmologias, a través de entrevistas y
monografias publicadas. Nos llamé la atencién que
los estudiosos habian dedicado esfuerzos logrados en
comparar sus datos etnogréficos con las descripciones
de la cultura azteca pero que han sido muy escasas
las comparaciones entre nahuas y totonacos de la
Sierra. Decidimos intentar una comparacién entre las
representaciones cosmoldgicas de estos dos pueblos, de
origen e idioma diferente, que tras largas y complejas
migraciones se hicieron vecinos. Nuestro anilisis
comparativo revelé una gran similitud estructural en
las representaciones cosmoldgicas, pero también varios
elementos especificos. Andlisis ulteriores podrdn aclarar
hasta qué punto comparten o no esta base comun otros
pueblos del drea mesoamericana. En las pdginas que
siguen, presentamos primero nuestro marco de andlisis y
metodologia. Después analizamos un conjunto de relatos
cosmograficos nahuas y totonacos, que se refieren a lo
que llamanos “el Tiempo de la Creacién”. Otros relatos
que describen las interacciones de los humanos con seres
sobrenaturales en el “tiempo-mundo actual”, son objeto
de otro estudio, por publicar posteriormente.

El enfoque estructural comparativo en el estudio
antropoldgico de las mitologias

El estudio de las mitologfas atrajo hace siglos la atencién
de los filésofos, de los literarios y, desde el siglo x1x, de los
antropdlogos. Los primeros estudiosos “de gabinete” como
J. G. Frazer buscaron las claves que unfan las mitologias
europeas cldsicas como la griega o la escandinava con las

! El Taller de Tradicién Oral del cepEc se formé en 1979 por inicia-
tiva de un maestro, Alfonso Reynoso Rdbago, para colectar, analizar
y publicar la rica tradicién oral de los nahuas / maseualmej de San
Miguel Tzinacapan, en el municipio de Cuetzalan, Puebla. A partir
de 1984, inicié con Pierre Beaucage un proyecto de antropologia
compartida que di6 lugar a varias publicaciones (Ver Beaucage y Ta-
ller de Tradicién Oral del cepec 2012).

creencias de los pueblos africanos, americanos y asidticos
tal como las relataban viajeros y misioneros. Posefa una
erudicidn inmensa, pero su comparatismo era intuitivo,
sin método ni limites (Frazer 1911-1915). Buscando un
principio unificador, E. B. Tylor pensé encontrarlo en el
concepto de animismo. A partir de sus visiones oniricas,
los “primitivos” intuyeron la existencia de un elemento
no material (“alma” o “4nima”), propio no solamente
de los humanos, sino de animales y otros seres. Lo
desarrollaron en sus reflexiones en torno a la muerte,
sentando las bases de todas las mitologias y religiones
(Tylor 1871). El concepto de animismo plasmaba la
“mentalidad” de los pueblos indigenas en una categoria
diferente de la racionalidad moderna, lo que Lucien
Lévy-Bruhl (1910) llamé “la mentalidad pre-légica”. Asi
definido, el animismo fue progresivamente abandonado
por los antropdlogos “de campo”, porque contradecia sus
observaciones. Serd rescatado, en un sentido mds preciso
por investigadores recientes, como Philippe Descola,
2005.

A partir del siglo xx, los antropdlogos de campo se
concentraron sobre la funcién que tenian las creencias y
los mitos en relacién con el resto de la vida social en
una cultura determinada. Para Malinowski, las creencias
de los Trobriand cobran significado dentro de las prac-
ticas mdgicas que “proveen al individuo con el poder de
dominar las fuerzas de la naturaleza y le sirven de es-
cudo contra los peligros que lo acechan” (1963: 458).
Con el funcionalismo, se gané mucho en comprension
de las distintas culturas, pero la etnologia se alejé de la
perspectiva comparativa. Esta se desarrollé en otro sec-
tor, la antropologia social. A partir del estudio de las ter-
minologfas de parentesco, se encontraron regularidades
transculturales en cuanto a reglas de descendencia que
permitieron caracterizar sociedades como patrilineales o
matrilineales (Morgan 1871). La antropologia britdni-
ca desarrollé esta dimensién estructural, amplidndola
para realizar estudios comparativos de sistemas politi-
cos y de parentesco, particularmente en Africa (Fortes y
Evans-Pritchard 1940; Radcliffe-Brown y Forde 1950).

El antropélogo francés Claude Lévi-Strauss, después
de realizar su monumental sintesis sobre Las estructuras
elementales del parentesco (1952) e influenciado por la
lingiiistica, postulé que, tal como la organizacién social
y el idioma, la mitologia de un pueblo estaba compuesta
por un niimero limitado de elementos interrelacionados
por reglas definidas. Una vez identificadas esas estruc-
turas bdsicas, se podian comparar las mitologfas. Lo de-
mostré en los cuatro volumenes de sus Mythologiques,
dedicados a explorar el universo mitico de los indigenas
de las tierras bajas suramericanas. Contrariamente a
Malinowski, afirma que los mitos no tienen “funcién
prédctica evidente” en una sociedad; las regularidades
observadas corresponden a estructuras bdsicas, univer-
sales, del pensamiento humano (al contrario de lo que
afirmaba Lévy-Bruhl) y se expresan por series de “pares
en oposicién” que intentan poner un orden en el flujo
infinito de fenémenos empiricos. Los pueblos indige-



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 163

nas tienen un conocimiento extremamente preciso de
su contorno, que el autor llama “ciencia de lo concreto”
(Lévi-Strauss 1962: 3-47). A partir de ésta, su pensa-
miento mitico procede de forma metaférica: usa pares de
oposiciones sacadas de la experiencia comun (dfa/noche,
macho/hembra, pueblo/monte, sol/luna, crudo/cocido,
sano/podrido) para conceptualizar las relaciones entre
categorias de seres: los hombres/las mujeres, el clan A/el
clan B, la naturaleza/la cultura.

Estos mitos ilustran de forma metaférica unas contra-
dicciones presentes en la sociedad bororo: entre hombres
y mujeres (incesto, violacién, asesinato) entre padres e
hijos (abandono, parricidio). El método estructural per-
mitié a Lévi-Strauss ampliar su andlisis a otras sociedades
indigenas suramericanas. Por ejemplo, entre los kayapos,
apinayés y timbiras, encontré una estructura similar en el
mito de origen del fuego (1964: 74 ss.). Como los rela-
tos cosmogodnicos nahuas y tutunaku que examinaremos
mds adelante, esos relatos empiezan por la ruptura de una
norma social y terminan por el establecimiento de un
nuevo orden, gracias a un héroe cultural.

Se han criticado varios aspectos del estructuralismo
lévi-straussiano. En primer lugar, ;cudl es la naturaleza de
las “estructuras” No cabe duda que para Lévi-Strauss los
“modelos” que el investigador construye corresponden
a una realidad preexistente, inconsciente, entre las mentes
del grupo estudiado (1958: 306 ss.). Sin embargo, es ficil
mostrar que la oposicién “naturaleza/cultura”, tan funda-
mental para el autor, no tiene equivalente en las culturas
tradicionales. Para los pueblos indigenas americanos, lo
que llamamos “naturaleza” (animales, plantas, cerros,
rios) por una parte se funde en una “sobrenaturaleza” (p.
¢j. los espiritus guardianes) por otra parte, intercambia
esencias con lo humano (el “doble animal” de los nahuas
y totonacos). Actualmente se admite que cualquier “mo-
delo” es construido, y que, en esta construccién, entra en
juego la subjetividad del investigador (Meletinsky 2000:
61). A nivel metodoldgico, la preocupacién exclusiva de
Lévi-Strauss por encontrar pares de oposiciones le hizo
prestar poca atencién a la estructura del mito como nar-
racién (ibidem: 69). El contenido y orden de succesién
de los episodios son muy significativos, como veremos
analizando y comparando relatos indigenas de la Sierra
Norte de Puebla.

Otra critica se refiere a que el estructuralismo le-
vi-straussiano se centré de forma exclusiva en las dimen-
siones cognitivas del mito, olvidando sus relaciones con
la praxis. Nuestra posicién es que el mito tiene un valor
paradigmdtico en relacién con las actividades cotidianas
y la vida social. En la cosmologia nahua, el héroe cultural
Sentiopil invit a los animales para que le ayudaran a
sembrar la primera milpa (Castafieda 2009: 22-23); hoy
en dia, conejos, tejones y ardillas vienen a cobrarse co-
miendo las mazorcas. De igual forma, los viajes miticos
de cazadores y pescadores al mundo subterrineo dejan
bien claro que los Duefios de la fauna castigan tanto el
desperdicio de alimentos como la infidelidad conyugal
(Reynoso Rabago y Taller de Tradicién Oral del cepec

2006: 186-205). En palabras de Meletinsky: “En la géne-
sis y el funcionamiento del mito, la necesidad y los fines
précticos sin duda tienen mds peso que la mera especula-
cién” (2000: 152).

Otro punto importante se refiere a la nocién de tiem-
po. Para Lévi-Strauss, los pueblos “primitivos” viven en
un tiempo circular, sincrénico, y no conocen la dimen-
sién histérica, diacrénica, en la que se sittan las socie-
dades modernas (1958: 368). Sin embargo, como lo ob-
serva Meletinsky, el mito supone una heterogeneidad del
tiempo: los relatos cosmoldgicos se refieren a una tempo-
ralidad muy distinta de la actual. Meletisnky lo llama “el
tiempo de la creacién”: narra el paso del caos a la armonia
(Meletinsky 1998: 156). Entre los nahuas de Yaonahuac,
en una conversacién con el Diablo, Jests establece que,
“después del canto del gallo” empezard una nueva era,
cuando el diablo se verd confinado a la noche y al in-
framundo (Taggart 1983: 63). Los mitos “dan cuenta
del mundo tangible narrando el origen de las partes que
lo componen” (ibidem: 153). A menudo también, este
tiempo de la creacién no es homégeneo, sino que se se-
para en grandes ciclos. Entre los nahuas de San Miguel
Tzinacapan, el nacimiento del Hijo del Maiz Sentiopil, el
diluvio y la aparicién del sol marcan cortes importantes
en el “tiempo de la creacién” (ver infra).

El espacio también es heterogéneo. Como lo expresa
Taggart, “hay una relacién metaférica entre el espacio y el
tiempo, en la cual el presente es al pasado como el centro
es a la periferie. Los personajes humanos que viajan a la
periferie [del mundo] se encuentran con seres que exis-
tieron en la era precristiana de tinieblas” (1983: 56). En
San Miguel Tzinacapan, se dice que los Rayos salen de
una fosa del rio Tozan, llamada Ixpepetaniat (“agua que
brilla”). Sin embargo, en un relato, el protagonista los
encuentra en un bosque lejano, donde lo llevé un ave
gigante (Ortigoza Tellez 1980). En ambos casos, se trata
de un espacio “otro”. Los rituales hacen el nexo entre los
dos tiempos/mundos, el de la creacién y el actual, repre-
sentando y reproduciendo en éste, de forma simbdlica,
eventos que tienen lugar en el otro. Por ejemplo, nahuas
y totonacos comparten la idea de que, por Todos Santos,
las almas de los difuntos vuelven a sus lugares de origen.
Se traza un camino con pétalos de cempasuchil (Zagezes
spp.) desde la vereda hasta la puerta de la casa. Se ador-
nan los altares domésticos con flores y velas y se cubren
de frutas y tamales. “Las dnimas no ven, pero si huelen.
Por el cempasuchil encuentran la casa y se alimentan del
olor de los tamales y de las frutas, mientras estén las ve-
las encendidas. Luego, se llevardn consigo una parte para
alimentarse durante todo el ano. El tltimo que se murié
en el pueblo es el que cargard los tamales”.?

Hay otra pregunta fundamental: ;Quién puede inter-
pretar el mito? Segiin Lévi-Strauss, esta tarea pertenece
exclusivamente al antropélogo (1958: 309). Los mode-
los o interpretaciones nativas tienen que ser “respetados”

% Pablo Osorio, San Miguel Tzinacapan, 1986, comunicacién per-
sonal.



164 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

porque “pueden ser buenos o por lo menos, dar acceso a
la estructura. [...] También pueden ser sesgados o inexac-
toS pero sus sesgos y errores hacen parte integral de la rea-
lidad que estudiar (cursivas nuestras)” (ibidem). ;A quién
le toca separar la verdad y el error? Lévi-Strauss nunca
cuestiona la objetividad de la mirada antropolégica, ga-
rantizada, segun ¢él, por la distancia cultural que lo separa
del grupo estudiado. Para nosotros, esta postura es un
remanente del positivismo que imperé desde el siglo xrx
en las ciencias sociales en general, y en cierta antropolo-
gia colonial. No compartimos esa posicién. Desde 1984,
cuando iniciamos una colaboracién a largo plazo con el
Taller de Tradicién Oral del cepec, de San Miguel Tzi-
nacapan, Puebla, hemos optado por el didlogo de saberes
entre el antropdlogo, los coinvestigadores y coautores
indigenas. Estamos convencidos de que en el discurso
antropolégico actual caben multiples interpretaciones
(Beaucage y Taller de Tradicién Oral del cepec 2018).
Por ejemplo, en la danza llamada del Volador (Kowjpapa-
tanij), cuatro danzantes bajan de un mistil dando trece
vueltas. En su versién precolombina, se interpreté como
representando/reproduciendo los 52 afios del calendario
azteca (Stresser-Péan 2011: 266). En su versién actual,
para un investigador nahua de Cuetzalan, Pue., el mdstil
representa el Arbol de la Vida (xochikuouit) que crece en
el centro de un inframundo de abundancia (7zlokan) y
también el territorio nahua/maseual (Alteper), que se ex-
tiende a la superficie (7altikpak) por los cuatro puntos
cardinales. El autor no insiste en los ndmeros, sino en la
importancia de los rituales de acompafiamiento: peticion
a la Tierra antes de cortar el Arbol, ofrenda a la Tierra
antes de subir, zapateado en la punta del mistil, previo a
que se echen los danzantes al vacio (Gonzdlez 1998: 84).

Tomando en cuenta estas criticas, nos parece todavia
vélido el método de anilisis estructural del mito que se
desarrollé siguiendo el trabajo pionero de Claude Lé-
vi-Strauss. Lo aplicaremos a nuestro estudio comparativo
de los relatos cosmolégicos nahuas y totonacos. Primero
haremos un breve esbozo de la cultura y de la organiza-
cién social actual de los pueblos de la Sierra Norte de

Puebla.

Los pueblos nahuas y totonacos de la Sierra Norte

de Puebla

Hace siglos que los pueblos nahua (maseual) y totonaco
(tutunaks) son vecinos en la Sierra Norte de Puebla.
Su modo de subsistencia es una adaptacién a un
ambiente serrano cdlido y lluvioso del substrato general
mesoamericano: una agricultura de milpasy plantaciones,
completada por la colecta, la pesca y la cria de animales de
traspatio. Cinco siglos de colonizacién y resistencia han
dejado huellas importantes en su cultura y organizacién
social: entre otros, una democracia comunitaria donde se
eligen a las autoridades civiles y a los responsables locales
del culto y un énfasis en la celebracién de las fiestas de los
santos tutelares, particularmente en la sierra baja.

Un estudio de antropologia social comparativa, efec-
tuado hace cincuenta afos, reveld6 muchas similitudes
entre las comunidades totonacas y nahuas de la sierra
baja, a veces mds que entre esos ultimos y los nahuas de
la sierra alta. Los “arribefios” se dedicaban a la agricultu-
ra de subsistencia completada por el trabajo asalariado
migratorio, mientras que nahuas y totonacos de la par-
te baja completaban el cultivo del maiz con el del café,
con mayor tendencia a una autonomia familiar (Arizpe
1973; Beaucage 1974; Durand 1986). En ambas zonas,
las comunidades estaban integradas a la estructura eco-
némica nacional e internacional a través de los interme-
diarios mestizos de las cabeceras, compradores de café o
“saca-gentes’, mientras que en el escenario politico esta
mediacidn la realizaba la figura del cacique (Paré 1975).

Ni la evangelizacién ni una inevitable aculturacién
han podido borrar la importante herencia autdctona, a
nivel lingiiistico y cultural. Articuladas a las creencias y
a los rituales cristianos, se nota la persistencia de muchas
précticas y representaciones de origen prehispdnico, tema
de este articulo.

Para los nahuas, utilizaremos principalmente un con-
junto de relatos recopilados por el Taller de Tradicién
Oral del cepec, por Tim Knab y por Alfonso Reynoso
Rdbago en San Miguel Tzinacapan, pueblo nahua del
municipio de Cuetzalan, en la sierra baja (Knab 1983;
Reynoso Rébago ez al. 2006; Taller de Tradicién Oral del
cepiEc 2009). Compararemos con los datos analizados
por Taggart (1983, 1997), en Huitzilan y Yaonahuac;
por Hooft (2007) entre los nahuas de la Huasteca meri-
dional y por Stresser-Péan (2011) en toda la zona. Para
los totonacos, Xdnath Rojas recopilé varios relatos. Tam-
bién usaremos los relatos cosmoldgicos presentes en las
monografias de Isabel Kelly (1966) sobre San Marcos
Eloxochitldn, municipio de Ahuacatldn, de Alain Ichon
sobre el ejido de Mecapalapa, municipio de Pantepec
(1969) y de Nicolis Ellison sobre el municipio de Hue-
huetla (2015).

Varios relatos nahuas y totonacos hablan de un “tiem-
po de la creacién” heterogéneo, distinto del tiempo ac-
tual y compuesto de varias eras. Sus protagonistas son
los creadores,’ héroes culturales que pusieron orden en el
caos inicial. Esos seres pueden adoptar formas antropo-
morfas e incluso fusionarse con la representacién de al-
gln santo catdlico: como san Juan Bautista con el Dueno
de la lluvia: Aueuejcho o Nanahuatzin para los nahuas y
Aktsini para los totonacos.

Otros relatos ponen en escena a los Duefos y Guar-
dianes (a veces llamados “Padres” y “Madres”) que con-
trolan las montanas, la lluvia, la tierra, los rios, el fuego,
las cosechas, la fauna terrestre y acudtica e influencian
directamente el destino de los humanos, en particular su

3 Ichon habla de “dioses” (1969: 80) pero preferimos el nombre de
“creadores”. Tanto nahuas como totonacos son mayormente cristia-
nos y cuando hablan de “Dios” (o su equivalente nahua totiotsin
“nuestro diosito”) se refieren al Dios cristiano. La expresién nahua
todios (“nuestro dios”) escuchada en Tzinacapan, designa el patrén
tutelar del pueblo, san Miguel Arcangel.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 165

salud (Signorini y Lupo 1989). Les dedicaremos un ar-
ticulo ulterior.

Nuestras preguntas bdsicas son: ;Cémo los nahuas
y totonacos de la Sierra Norte de Puebla se representan
a los seres sobrenaturales que dieron origen al mundo
que conocemos y todavia dominan el universo? ;Qué
representaciones son comunes a los dos pueblos y cudles
son especificas de cada uno? Y nuestra metodologia serd
el analisis estructural que presentamos al principio.

Relatos cosmogdnicos nahuas y totonacos: los
creadores

Sé de la dspera corteza de los troncos del monte

Sé de la ruda miseria que en nosotros cabalga |...]
En mi sangre llevo sus creencias

En mis sueios su arquitectura y sus deseos

Mis células son parte de su vida

Esa que nunca ha sido registrada

En las hojas de la historia

(Chdvez 1992)

Los Gemelos, el fin del caos y el origen del mundo —
relato totonaco (Munch 1992)*

Varios relatos cuentan cémo, por etapas, se puso en
orden un caos primitivo hasta que aparecié el universo
tal como lo conocemos; es la cosmogonia que pone en
escena a los creadores y que la antropologia solia llamar
“mitos de origen”™. Estos son los que examinaremos aqui.

Un relato totonaco del origen del mundo (RT1) ha-
bla de una era primordial, de casi oscuridad, cuando en el
cielo brillaba un falso sol, una vibora celestial que exigia
victimas humanas. En un primer episodio, una lagartija
y cuatro avecillas hicieron estallar una roca caliente y ti-
raron a un manantial el huevo que aparecié. Lo recogié
una muchacha, lo tragd y se quedé encinta de Gemelos.
Criados por su abuela, éstos mataron a la vibora lanzdn-
dole una roca ardiente “encendida en el temazcal”. La os-
curidad se hizo total y los humanos se volvieron piedras.

El primer obstdculo a la creacién del mundo toma la
forma de una vibora (/#uan) gigante y maléfica, verdade-
ro leitmotiv de la cosmologia totonaca. La situacién pri-

# Segin Munch Galindo, este relato constituye el “credo unificador
totonaco”. Lo recogié “a partir del 18 de enero del 1985 [...] hasta
mayo de ese mismo afo.” El autor afirma que es comin en varias
comunidades de la sierra y en “comunidades costeras préximas a Pa-
pantla.” Parece que esa version se recolectd en El Tajin (1992: 286-
292). En La Leyenda de los soles, dos dioses se inmolan para ser el
sol y la luna. Pero no se presentan como gemelos. Al contrario, se
subraya el contraste entre el rico atavio de Nahuitecpatl y la pobre
vestimenta de Nanahuatzin, “el Buboso”. Sin embargo, la valentia de
este, que se echa primero al fuego, le valdr ser el astro solar, mien-
tras que el primero, mds cobarde, tendrd que conformarse con ser la

luna (Cédice Chimalpopoca 1975: 121-122).

> No utilizaremos aqui la palabra “mito” para designar los relatos fun-
dadores de la cosmologia de los pueblos originarios: hace afios, un
interlocutor indigena nos hizo notar el cardcter discriminatorio de
esa expresion, que en general no incluye a los “mitos fundadores” de
las grandes religiones monoteistas.

mordial de (casi) oscuridad y frio es rota por la llegada de
los héroes culturales, asociados a la vez al fuego (roca ar-
diente de donde nacen, piedra ardiente con la que matan
a la vibora) y al agua (donde queda sumergido el “hue-
vo”). Esta unién de contrarios se realiza en el temazcal.

Cuadro 1. Origen del mundo (totonaco)

Casi oscuridad, impera una vibora celestial que

Antes
come gente.
Sale huevo de roca ardiente / muchacha lo traga /
. da a luz a gemelos / gemelos matan a la vibora con
Transicién

roca ardiente / oscuridad total, la gente se vuelve

piedras.

Fuente: Elaboracién propia con base en Munch (1992).

En el segundo episodio, los gemelos siguieron a su
abuela en el monte y descubrieron que se apareaba con
un venado. Mataron a éste y cayd un gran rayo: supieron
que su abuelo era un “hombre-rayo” y que su doble-ani-
mal era un venado. En un tercer episodio, el Gemelo
mayor buscé los huesos de su padre —tema comin en
varios relatos. Aconsejado por Kiwikgolo, “Palo Viejo”,
el Sefior del monte, los encontrd y lo resuscité, dando
cuatro vueltas alrededor. Pero en el camino de vuelta, un
papén grité de alegria al ver al Padre del maiz; el padre
se asustd y cay6 al suelo, cambidndose en venado. En
un cuarto episodio, con ayuda de los animales, el Ge-
melo mayor consiguié cuatro fanegas de maiz, enganan-
do a la anciana que los guardaba; rozaron Siete Cerros
(Chicontepec) y sembraron la primera milpa, cuya cose-
cha escondieron. Los episodios 2 a 4 revelan las maltiples
relaciones entre el héroe cultural, el Gemelo mayor, y los
animales silvestres, que prefiguran las relaciones entre és-
tos y los seres humanos. La estructura bdsica de esos tres
episodios se expresa en el cuadro 3.

Cuadro 2. Hazanas de los Gemelos

Gemelos Matan a su abuelo (“hombre-Rayo”-venado)

Gemelo mayor ~ Con ayuda de Kiwikgolo resuscita a su padre

Papdn grita Padre se cambia en venado (imposible

retorno)
Gemelo mayor Roba maiz a la anciana que lo guardaba

Animales Ayudan para hacer la primera milpa

Fuente: Elaboracién propia con base en Miinch Galindo (1992).

En el quinto episodio, el Gemelo mayor pidi6 a los
animales que juntaran doce fanegas de lena y se sacrificé
en la hoguera para covertirse en Sol. Fue el primer ama-
necer. Su hermano, “el mujeriego” serd la Luna y su tio, el
Lucero de la manana. En los relatos recolectados por Isa-
bel Kelly, el Trueno Viejo, Llatzand, “que estaba alli antes
del Sol”, a cada mafana intenta impedir su salida, con
las aguas del Mar de Este que controla, pero el Lucero
(Matuncuguini) le abre el camino (Kelly 1966: 397).

Aparece la oposicién entre los dos hermanos: el ma-
yor, el demiurgo, se cambia en Sol y se aduefia del dia,



166 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

con la ayuda del Lucero, mientras que el menor se hace
Luna y le corresponde la noche.®

Esta misma dualidad con dimensiones cdsmicas se
manifiesta, utilizando personajes del imaginario cris-
tiano, en un breve relato de los nahuas de Yaonahuac
(RT'1b): Jesucristo, en un instante, hizo el mundo en el
que estamos. Se enojé el diablo por el canto de los grillos
y habl6 con Ciristo, que era su hermano. Ciristo le dijo:
“La noche serd tuya, pero cuando cante el gallo, tendrés
que regresar debajo la tierra.” Cantd el gallo y el diablo se
tuvo que marchar. Y desde entonces el canto del gallo se-

para el dfa de la noche (Taggart 1983: 56-57 - resumen).

Cuadro 3. Dualidad y creacién del tiempo

Gemelo mayor Sacrificio en Sol  Dia Cristo
la hogera
Gemelo menor  “mujeriego” Luna Noche Diablo

Fuente: Elaboracién propia con base en Munch Galindo (1992);
Taggart (1983).

El origen del mundo en tres relatos: Sentiopil y
Tamakasti (nahuas) y el Dueno del Maiz (totonaco)

Los nahuas tienen varios relatos que dan cuenta de esas
creaciones. Entre los mds extensos estd “Sentiopil el Hijo
del maiz”(RN1) (Castafieda 2009; Reynoso Rébago ez al.
2006: 58-60). En un primer episodio, cuenta cémo la
tierra era habitada por ogros (ssitsimimej) que se comian
unos a otros por no haber maiz. Un colibri picé a una
joven ogresa, la cual quedé encinta y parié una “bola de
sangre” que fue a enterrar cerca de una fuente. Nacié
una planta cuyo fruto también tenfa sangre dentro; los
ogros lo tiraron a la fuente y, de regreso, vieron que alld
estaba un nifio. Lo recogieron y lo criaron, pensando
engordarlo para comérselo. El nifio, llamado Sentiopil,
crecié rdpido e inventd la musica, haciendo bailar a los
ogros, quienes lo metieron en un horno, pero ¢l se salvd
gracias a dos tortugas que hicieron un pequefio charco:
habia inventado el bano de vapor (temazcal). Propuso
a los ogros banarse también, aceptaron y los quemé a
todos.

Hay un paralelismo evidente con la era primordial
que describe RT1, pero aqui la situacién es inversa. El
obsticulo para la creacidon estaba en la tierra: eran los
ogros antropéfagos, mientras que del cielo vino la rup-
tura a través de un colibri. Para los nahuas, el colibr{
(uitsikitsin), ave “que vuela cara al viento” (tein patani
¢jekaixko) se opone a la vibora “que se arrastra en el sue-
lo” (tein mouinilana). Ademds, es un ser protegido por
fuerzas sobrenaturales: el que lo mata, morird de un rayo.

¢ El relato del origen del sol, recolectado por Galinier entre los oto-
mies que viven al norte de la zona nahua-totonaca también habla de
un mundo de tiniebla y frio, al que puso fin el sacrificio de un joven,
“un pobre huérfano” en una hoguera. A su compafiero, que tardé
en prepararse, le tocaron muy pocas brasas: fue la Luna (Galinier

1990: 693 ss.).

El personaje de Sentiopil une el agua (de la que es resca-
tado) con el fuego (que le sirve para eliminar a los ogros),
como en el temazcal.

En el segundo episodio, los perros le ayudaron a en-
contrar los huesos de su padre. Lo volvié a formar y se
lo llevé a su madre, prohibiéndole que lo mirara. Ella no
aguantd, lo miro y el cuerpo se deshizo. El simbolismo es
my similar a RT'1: el cuerpo del padre no puede resucitar
porque pertenece al mundo de antes que ya termind.

En el tercer episodio, como en RT1, los animales
apoyaron a Sentiopil para hacer la primera milpa. Lue-
go escondieron el maiz en una cueva en Kueskomatepek
(“cerro-granero-de-maiz”). En estos dos episodios, apare-
ce la proximidad del héroe cultural con el mundo de los
animales, cuya ayuda es esencial para crear el mundo ac-
tual.

En el cuarto episodio, se cuenta que Sentiopil edificé
dos ciudades, México y Puebla. Supo que gente habia ido
a habitar estos dos pueblos. Fue alli y pidié un poco de
dinero a sus moradores, quienes se lo negaron. Viendo
que eran “muy orgullosos”, hizo un agujero en la tierra.
Brotaron las aguas y se inundé todo. Este episodio final
es especifico del relato nahua; mientras que en RT1, los
gemelos se sacrifican para ser astros, en RN1 el héroe
cultural, disgustado por la ingratitud de la humanidad,
la hace perecer en un diluvio. En un mundo ain oscuro,
Sentiopil presintié que iba a venir la luz y dijo: “Yo no es-
peraré la luz. Me iré al fondo del mar”. Con eso evité ser
mortal, como todos los seres que viven bajo la luz del sol.

En el relato de Sentiopil, sobresale su relacién positiva
con los animales que le ayudan a crear el mundo, y la
negativa con la gente desagradecida.

La historia de Tamakasti / Tamakastsiin” (RN2), el
héroe equivalente de Sentiopil entre los nahuas de Vera-
cruz, presenta similitudes y variaciones interesantes con
la versién anterior. Aqui, una pareja de “diablos” ocupa
la posicién de los ogros. El primer episodio cuenta cémo,
de un amorio entre una “diabla” y un pdjaro, nacié un
nifo. Su abuela “diabla” lo quiso matar, echdndolo pri-
mero a un hormiguero, luego al rio; pero él hablé con
hormigas y peces y se salvd. La abuela rescaté con una
red un huevo que flotaba en el agua. Nacié Tamakastsiin, a
quien la pareja de diablos crié para comérselo. El prota-
gonista vencié y eliminé al viejo diablo gracias a su as-
tucia y a dos aliados animales, la arana y el murciélago;
eliminé a la abuela echdndola en la olla de agua hirviente
donde ella lo queria tirar. La estructura del relato es idén-
tica a la del cuadro 4: al héroe lo ayudan varios animales
para salvar su vida y luego vencer a los “diablos” antropé-
fagos, obstéculos para la aparicién de la humanidad en la
tierra. Sin embargo, por el descuido de sus encargados, el
sapo y la lagartija, de las cenizas de los “diablos” nacieron
los insectos dafinos.

7 En nahuat, tamaka significa “dar de comer”: con el sufijo carifioso
tzin | tsiin, Tamakastsiin quiere decir “el querido proveedor de nues-
tra subsistencia”.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 167

Cuadro 4. Sentiopil: origen del mundo y del maiz

Colibri pica una muchacha / ella tira el feto al agua / nace un nino. Los ogros rescatan el nifio

Mata a los ogros (tsitsimimej)
Encuentra los huesos de su padre, lo resuscita

“se deshace” su padre

Antes Tierra habitada por ogros (tsitsimimej)

Transicién , , . >
y lo crian para comérselo /intentan matar a Sentiopil
Ayudado por tortugas Salva su vida
Ayudado por perros

Sentiopil Por culpa de la madre

Ayudado por los animales

Siembra el maiz, luego lo esconde, construye dos
ciudades, manda un diluvio por la ingratitud de
los humanos, quienes perecen.

Se va al fondo del mar.

Fuente: Elaboracién propia con base en Castanieda (2009); Reynoso Rébago ez a/. (2006)

El episodio 2 relata un largo viaje. Buscando los hue-
sos de su padre, Tamakastsiin puso orden en la naturale-
za y confirmé en los animales silvestres las caracteristicas
que tienen hasta ahora: las tortugas viven en las ciéna-
gas, a los zanates les gusta el maiz y el lagarto tiene la
lengua dividida. Tiempo después, Tamakastsiin quiere
casarse con una princesa y le gané a su rival Viento del
Sur. Luego salié victorioso de las pruebas que le mandé
el rey: procurar que seres dafiinos pasen a ser inofensivos
y utiles, los machetes y las hachas ya no tendrdn vida
propia, sino que serdn ddciles herramientas y las piedras
ya no morderdn. Con la ayuda de las tuzas, Tamakastsiin
derrumbé la ciudad donde el rey lo mantenia prisionero.

Cuadro 5. Tamakasti /Tamakastsiin:
origen y ordenamiento del mundo

Ordena el mundo animal

Tamakasti/Tamakastsiin . .
Se quiere casar; vence a su rival

Transforma seres dafiinos en
herramientas

Ayudado por las tuzas  Destruye a la ciudad donde estd preso

Fuente: Elaboracién propia con base en V. Cruz (1957)
y Gonzdlez Cruz (1982).

En el tercer episodio, Tamakastsiin regalé mucho
maiz a su madre hambrienta. Encontré dénde estaba en-
terrado su padre y logré resucitarlo brincando siete veces
encima de su tumba. Pero un error de su madre, engafia-
da por la lagartija azul, arruiné su intento y cay$é muerto
otra vez. Como castigo, Tamakastsiin partié la lengua a
la lagartija mentirosa. Este episodio de la busqueda del
padre es comin en RT1y en RN1: el héroe cultural logra
resucitar a su padre, pero éste muere otra vez, por culpa
de su madre (Cruz 1957; Gonzilez 1982).

Los totonacos de Mecapalapa, en el norte de la Sier-
ra, tienen otro relato sobre el origen del maiz (RT2). En
el primer episodio, el padre del futuro Dueno del Maiz
era un misico que se convirtié en pulga para acercarse a
una muchacha. Esta quedd encinta. El seguia tocando.
Molestos por su musica incesante, las autoridades del
pueblo (los Cuatro Rayos) lo mandaron fusilar. La mu-
jer dio a luz a un nifio que murié pronto. Su madre lo
enterré fuera del cementerio y cercé su tumba. Unos

dias después, descubrié que en la tumba habia crecido
una mata de maiz cargada con 25 elotes, 13 inclinados
al este [masculinos] y 12 al oeste [femeninos]. La madre
lo quiso comer pero el xombe (maiz tierno) le supo muy
amargo y lo tiré al rio. Un grano cayé en el lomo de una
tortuga que lo trajo a su cueva y lo crié. Cuando crecié el
Nifo-Maiz, lo deposité en la orilla.

Como RT'1, RN1 y RN2, RT2 comienza en un mun-
do dominado por no-humanos, en este caso, los Rayos.
Incluye, también, la atipica concepcién del protagonista,
quien tiene que morir para renacer y ser rescatado del
agua. Especifica de RT2 es la presencia de ambos sexos
en la milpa inicial.

En un segundo episodio, el Dueno del Maiz encontré
la tumba de su padre. Lo resucité y lo cargé para llevar-
lo a su casa. Asustado por una hoja de hormiguillo que
cayd, el padre huyé y se convirtié en venado. Ademds
del paralelismo del imposible retorno, se nota, como en
RT1, la cobardia del padre, asustado con una hoja que cae.

Sus encuentros con los animales, que forman un ter-
cer episodio, le permitieron poner orden natural y cultu-
ral en el universo. El nifio se vio amenazado por un lagar-
to, al que le cortd la lengua y la colocé en cuatro caas,
junto con la espuma, “el sudor del agua”. Los revolvié y
los tird, de ahi salié el relimpago que precede a la lluvia.
El joven fabricé con cafias un arco y flechas y empezé a
flechar peces en el rio. Explicé al Duefio de las Aguas,
enojado, que las estaba “curando” para que desconfiaran
de los pescadores; por eso cuesta agarrarlos hoy en dia,
salvo los huevinos y los panzoncitos, a los que no tuvo
tiempo de flechar. Volvié a casa de su madre, alfarera.
Rompié sus ollas con flechas y luego le dijo que seria la
madre mds respetada de todas las criaturas. Le ensefié la
musica ritual.

El cuarto episodio relata su enfrentamiento con los
Truenos y su victoria final. Molestas por su musica, las
autoridades-Truenos mandaron al zopilote, luego al ga-
vildn y por tltimo a la mosca de los muertos® para bus-
carlo. La mosca lo encontré escondido en su flauta. Los
Rayos lo retaron con un partido de pelota: ¢l tiré la pe-

8 Pulga: Pulicidos spp.; mosca de los muertos: Sarcophdgidos spp.; hor-
miguillo: Cecropia obtusifolia Bertol.; hormiga arriera: Atta spp.; tuza:
Geomys spp.



168 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

lota tan fuerte que los tumbé. El segundo reto consistia
en comerse una olla de frijoles: les gané de nuevo gracias
a la hormiga arriera que los evacuaba a medida que se los
tragaba. También gand el tercer reto, vaciar un charco de
agua, gracias a la tuza que agujereé el fondo del charco.
El cuarto reto consistié en tomar un bafo de vapor en el
temazcal sin que se marchite la rama florida con la que
uno va frotando su cuerpo; lo logré gracias a la ayuda
del Dueno del Fuego, Tagsjoyut, que también es Dueno
del temazcal; mientras que se marchité la de los Truenos.

En su lucha contra los Truenos, el protagonista conté
con aliados animales, como en RT1 y RN1, y de un po-
deroso aliado espiritual, propio de la cosmologia totona-
ca, Yqusjoyut, a quien volveremos a encontrar.

Vencidos, los Truenos aceptaron ponerse a sus érde-
nes. Les ensef a producir los relimpagos y la lluvia con
las cuatro cafias que contenfan la lengua del lagarto y la
espuma del agua. Les anuncié que cada ano se hard mds
chiquito y luego crecerd. Es el Maiz (kuxi), nuestro Maiz.
(Ichon 1969: 63-75; Stresser-Péan 2011: 426-428).

Los tres relatos nahuas y totonaco comparten la mis-
ma estructura narrativa. De una relacién sexual fuera de
las normas nace un nifio que luego muere. Donde lo en-
tierran, surge una planta desconocida que es rechazada
en un principio y cuyo fruto se tira al agua. Rescatado, se
convierte en un nifio que crece muy rdpido. Busca y en-
cuentra los restos de su padre, quien resucita pero vuelve
a morir. Como en RT1, esta segunda “muerte del padre”
marca la ruptura definitiva con la era anterior. A lo largo
de sus aventuras, el protagonista vence a sus adversarios y
logra sus objetivos gracias a sus aliados animales. Duran-
te su viaje en busca de los huesos de su padre, Tamakasti
nahua y el Duefio totonaco del Maiz transforman a los
animales y a otros seres en su forma actual. Es propio del
relato totonaco la presencia de un poderoso ser espiritual
Tagsjoyut, el Dueno del Fuego, quien ayuda al protago-
nista como otro ser espiritual, Kiwikgolo habia ayudado
al Gemelo mayor en RT1.

En estos tres relatos, la creacién del mundo esta direc-
tamente asociada con el origen del maiz, lo que refleja su
importancia en la prictica cotidiana de los agricultores
mesoamericanos. Sin embargo, la ruptura con el estado
inicial es incompleta; el maiz queda escondido y la ciudad
donde viven los humanos estd destruida. Como elemen-
tos especificos de RT2, el protagonista tiene que enfren-
tarse con los Truenos, que, al principio del relato estin
en la misma posicién dominante que los zsizsimimej y los
“diablos” en los relatos nahuas. Pero no son fuerzas ne-
gativas que eliminar; mds bien los somete para que cum-
plan con su funcién, que es “hacer llover bien”, gracias a
los reldmpagos que él fabricé con los trozos de la lengua
del lagarto metidos en canas.

Un segundo finlprincipio del mundo: el diluvio

Titlacahuan llamé al que tenfa nombre de Tata y a su
mujer llamada Nene y les dijo: “No querrdis nada mds.

Agujerad un ahuehuete’ muy grande y alli os meteréis
cuando se venga hundiendo el cielo”. Alli entraron,
luego los tapé [...] Cuando acabaron de consumir los
granos, se not6 que iba disminuyendo el agua. (Cddice
Chimalpopoca: 120)

El diluvio, dltimo episodio de la historia de Sentiopil,
que identificamos como la segunda ruptura de la era de
la creacién, estd también presente en las dos tradiciones
orales.'

En la tradicién oral totonaca conocemos dos variantes
del diluvio (RT3 y RT4). En el primer episodio de la
versién recogida por Ichon en Mecapalapa (RT3), un
hombre tumbaba el monte para hacer su milpa. Pero cada
mafana, la vegetacién habia crecido otra vez. Una noche,
se escondi6 y descubrié que venia un conejo que decia a
los drboles Kapis, Kiwi! (“iLevéntate, drbol!”). El hombre
agarré al conejo y le corté la cola de un machetazo; por
eso los conejos tienen hoy la cola corta.'" El conejo le
avisé que venia el diluvio y que se resguardara en un baul
de madera. Asi lo hizo y se salvé.

En el segundo episodio, después de la retirada de las
aguas, los humanos de antes se hicieron peces'? y luego
murieron. El hombre empez6 a cocinar “pescado”. Mo-
lestos por el humo, los dioses lo mandaron traer. El zopi-
lote fallé su misién y aceptd comer ese “pescado”; desde
entonces, solo puede comer carne muerta. El gavilin'
lo llevé al cielo por la fuerza. Los dioses convirtieron al
hombre en mono (Ichon 1969: 44-54).

Entre los nahuas del sur de la Huasteca, Hooft obtu-
vo un relato casi idéntico (RN3b). En el primer episodio,
afade que, cuando las aguas estaban muy altas “casi para
tocar el cielo”, el conejo brincé a la luna y se quedé alli.
En el segundo episodio, no menciona el destino del
hombre; solo narra que dos de los tres dngeles que Dios
mandd para investigar lo que ocurria en la tierra comie-
ron carne muerta y Dios los convirtié en zopilotes, al
tercero, quien cumplié su misién, lo convirtié en colibri
(Hooft 2007: 11-122).1

La segunda variante totonaca (RT4) se concentra en
el post-diluvio. Unicamente sobrevivieron un hombre y
su perra. El, al volver del trabajo, siempre encontraba las
tortillas listas. Un difa, se qued a espiar y se di6 cuenta

> Ahuehuete: Taxodium mexicanum Carr.

'* Entre los otomies, el diluvio puso fin a la existencia de los “gi-
gantes”; las piedras, antes ligeras, se volvieron pesadas y los ancestros
ueron cambiados en rocas, en acantilados (Galinier 1990: 509).

1 El relato del conejo o del venado que quiere impedir la tala del bos-
que para la agricultura se encuentra en otras partes de Mesoamérica.
Gossen lo recogié entre los Chamulas de Chiapas (Gossen 1979:
382).

"2 Ta transformaciéon de una humanidad en peces la encontramos
en La leyenda de los soles. En la versién del Cédice Chimalpopoca,
corresponde al final del tercer sol, “cuatro-agua”. Los que vivieron
durante el segundo sol, “cuatro-viento”, se volvieron monos (Cddice

Chimalpopoca 1975: 119-120).
3 Conejo: Silvilagus floridanus; gavildn: Harpia harpiya.

' Otro relato nahua es similar pero omite el episodio inicial acerca
del conejo que avisa al hombre (Salvante, en Reynoso Rabago ez 4.,
20006: 225-2206).



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 169

de que, en su ausencia, la perra se cambiaba en mujer.

La sorprendié en esta forma y vivieron como marido y

mujer. Asi volvi6 a poblarse el mundo (Horcasitas 1962:

54).

Cuadro 6. El Dueno del Maiz en el pais de los Truenos

El Duefio
del Maiz

Corta la lengua del
lagarto

Crea los relimpagos

Rompe las ollas de su Le ensefia la masica
madre ritual

Lo mandan buscar Mosca azul lo halla
(con tuza, zopilote, mosca

azul)

Los Truenos

Lo retan al juego de El los tumba

pelota

Lo retan a comer una olla  Fl les gana (con
de frijoles hormiga)

Lo retan a tragar un El les gana (con

charco de agua tuzas)
El Duefio Ensefa a los Truenos
del Maiz a “llover bien” con

reldmpagos

Fuente: Elaboracién propia con base en Ichon (1969).

Cuadro 7. Un hombre, un conejo, el diluvio

Conejo los hace crecer

Hombre Tumba drboles
Conejo le avisa del diluvio

Captura un conejo

Hombre se salva
Otros humanos convertidos en
peces

Dios Inunda el mundo

Hombre Cocina “pescado”  Dios se entera que vive

Zopilote come “peces”/ castigo

Dios Manda zopilote
Gavilan lleva al hombreal cielo

Manda gavildn

Dios Convierte al
hombre en mono

Fuente: Elaboracién propia con base en Ichon (1969).

Los relatos del diluvio mencionan varias mutaciones
entre los seres. Mientras que en RT3 y RN3b, humanos
y éngeles se convierten en animales (peces, mono, zopi-
lotes y colibri), en RT4, es al revés; una perra se convierte
en ser humano. Vale la pena notar que, comparando el
relato del castigo del diluvio en RN1 con la versién bibli-
ca, se encuentran dos diferencias. En la Biblia, Dios ac-
tia asi porque puede hacerlo (Hooft 2007: 142) y en
RN1 se salva un hombre no porque asi es el plan divino,
sino por la advertencia de un conejo, que tiene el papel
de “tramposo” (zrickster), y Dios, ignorando que se salvo,
lo castiga cuando descubre que comié “carne muerta”.

El Dueno de la lluvia: Juan Oso /Aueuejcho /
Nanahuatzin (nahua) y Juan Aktsini (totonaco)

Se oye el canto de Aktsini
Florecen las nubes [...]
La tierra enjuaga su rostro

El canto de Aktsini
Anucia la ceremonia,

El cielo llora. (Espinosa 2008: 41)

El relato recopilado por el Taller de Tradicién Oral en
San Miguel Tzinacapan (RN4), empieza cuando una
mujer que llevaba de comer a su esposo, en el monte,
fue raptada por un oso. Este la llevé a su cueva en el
cerro y convivié con ella. Tuvieron un hijo, medio oso y
medio hombre. En el segundo episodio, éste, ya grande,
se escapd con su madre y regresaron juntos al pueblo.
Allf lo bautizaron y lo nombraron Juan. Dotado de una
fuerza sobrehumana, maté a los ninos de la escuela, con
quienes querfa jugar. Su padrino, el cura, lo puso a prueba
manddndolo vencer fieras y espiritus malos; Juan Oso
siempre resultd victorioso. Se casé y trabajé sus campos
haciendo la “mano vuelta” con los demds aldeanos. En
el tercer episodio, aburrido por la vida normal, quiso
encimar cerros para llegar al cielo; los santos lo tiraron
al fondo del mar, donde los Rayos lo tienen encadenado.
Alli se convirtié en Aueuejcho, el Guajolote, gran Senor
del Mar (Stresser-Péan 2011: 532-534). Se alimentaba
de los ahogados. Los Rayos no le querian decir cuando
era su fiesta, el 24 de junio, por temor de que se inunde el
mundo. Pero se da cuenta y rompe sus cadenas. Entonces
se escucha un “trueno mojado” y empiezan los grandes
aguaceros; los Rayos son sus cohetes (Ortigoza 1980;
Beaucage y Taller de Tradicién Oral del cepec 2003).

En el libro que Taggart dedica a Juan Oso presenta
una versién similar a la anterior hasta el tercer episodio.
Entonces se dice que Juan Oso se fue a la aventura, se
puso a trabajar con dos companeros y peleé contra el dia-
blo que les echaba a perder la comida. Vencié al diablo y
los tres se casaron con sus tres hijas. Luego Juan Oso qui-
so ir a vivir en Cozoltepec, un cerro alto cerca de Huitzi-
lan. Pero sus companeros, que eran los Rayos, temiendo
que desde alli inundara todo el pueblo, lo convencieron
de seguirles rio abajo, diciéndole que lo iban a tratar
bien. Adornando el valle con arcoiris, lo llevaron hasta
la orilla del mar y alli se quedd. Quiso saber cudndo es
su flesta y les pregunté a los Rayos. No se lo quisieron
decir para que no hiciera un gran alboroto y el mundo
pereciera otra vez. Pero al fin se enteré y empezaron las
tormentas (Taggart 1997: 48-50).

En ambas versiones Juan Oso/Aueuejcho/Nanahuat-
zin comparte con los otros héroes culturales un naci-
miento fuera de normas, unas hazanas extraordinarias y
un destino final en las margenes del mundo. A diferencia
de Sentiopil/Tamakastsiin, hace sentir su presencia en el
mundo actual, mandando las fuertes lluvias de verano:
éstas, necesarias para los cultivos, pueden ser también de-
sastrosas. Por eso se teme mencionar su nombre."

Entre los totonacos de Mecapalapa (RT5), se habla de
Juan Aktsini, personaje parecido a Juan Oso/Aueuejcho,

1> Llama la atencién que, en su largo relato, don Francisco siempre
lo llama por su nombre espafiol, “Juan Oso” y nunca “Aueuejcho”

(Ortigoza Tellez 1980).



170 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

pero de cardcter opuesto. Ya adulto y casado, era perezoso
y borracho. Cuando sus suegros lo convencieron de hacer
una milpa, mandé a los animales del monte a sembrar y
fracasé: asustados por un grito de su mujer, los animales
se comieron la semilla de maiz y plantaron raices y tu-
bérculos. A pesar de su pereza, logro tirar el cerro altisimo
del que bajaba la Serpiente de Siete Cabezas para comer
a la gente. Por una astucia de los Truenos, en su segundo
aventén, su impulso fue tan fuerte que cay6 hasta el mar,
donde suelta truenos y aguaceros el 24 de junio. Usa a
los ahogados como peones para ahondar el lecho de los
rios (Ichon 1969: 108-117). En este dltimo punto, fusio-
na Aktsini con Llatzdna, el Trueno Viejo (Eloxochitldn).
Este, que vive debajo del mar, al oriente, quisiera inundar
el mundo porque todos los seres que las aguas se llevan,
gente, animales, drboles, (también los hombres que las
fieras matan y las mujeres que mueren durante el parto),
le pertenecen: de los hombres hace sus peones y de las
mujeres, sus esposas (Kelly 1966: 397-399).

Aktsini aparece en otro relato totonaco (RT6) de la
zona costera.'® El primer episodio relata que Talimaxcan,
el protagonista, era huérfano; se cri6 en la soledad del
monte. Un dia, escuché un ruido de hachazos y descu-
brié un hacha mdgica que cortaba lena sola."” Siguié la
huella de la lefa y llegé al Tajin. Alli lo secuestraron los
duenos del lugar, los Truenos, y lo pusieron de cocinero.
Le prohibieron la entrada a uno de los cuartos de la casa.

En el segundo episodio, desobedecié al entrar en este
cuarto que era donde los Truenos guardaban sus trajes.
Se vistié con uno de ellos y se eché a volar, provocando
tempestades. Los Truenos lo lograron capturar y lo amar-
raron en el fondo del mar. Alli procuraron esconderle la
fecha de su fiesta (San Juan), para que no inundara la regién.

A diferencia de los relatos nahuas de Juan Oso, donde
solo intervienen en el desenlace, los Truenos o Rayos
tienen, en RT6, un papel central, como en el relato de
Aktsini y otros relatos de la zona totonaca. Para los to-
tonacos de la costa, los Truenos no viven en una poza
profunda del rio ni en un bosque, como en la cosmologia
nahua sino en el templo prehispdnico de El Tajin, cuyo
nombre significa precisamente “Trueno”. Talimaxcan no
posee su fuerza extraordinaria de nacimiento, como Juan
Oso/Aueuejcho o Aktsini, sino que adquiere sus poderes
poniéndose un traje de los Truenos.

Las hazanas de esos creadores de la lluvia pertenecen
todavia a la segunda era: la vibora de Siete Cabezas que
Juan Aktsini neutraliza recuerda a la serpiente celestial
que los Gemelos mataron (RT1). En los relatos se en-
cuentran los mismos elementos bésicos. Los protagonis-
tas ponen a trabajar a los animales silvestres que vienen
a cobrarse, hoy, en las milpas. Amarrado en el fondo del
mar, al Dueno de la Lluvia le toca la gente que se ahoga

!¢ Marcelo Rojas Morales. Investigadora: Xdnath Rojas Mora, 2019.

17 Aqui el relato utiliza una metéfora sacada de la prictica cotidiana
(Chamoux 2016: 39): el rayo que pega un drbol produce un ruido
fuerte y seco como un hachazo. As{ entendemos por qué se nos des-
cribe siempre a los Rayos como lefiadores.

y se los come o los usa como peones o concubinas. Sale
una vez al afio, durante el solsticio de verano, para iniciar
la temporada de las fuertes lluvias.

Cuadro 8. Los Duefios de la Lluvia

Mata nifos/

. . Santos lo tiran
Juan Oso  Hijo oso/mujer

Encima cerros al mar
. . Vence fieras/ Rayos lo
Aueuejcho/Nanahuatzin . 4
espiritus amarran

Mata Serpiente  Truenos lo tiran

Juan Aktsini

tira cerro al mar
Va a casa de Truenos lo
Talimaxcan/Huérfano Truenos
. amarran (mar)
Roba traje

Fuente: Elaboracién propia con base en Ichon (1969),
Ortigoza Téllez (1980), Rojas Morales (2019).

Llega el Sol

Luego ayuné Nanahuatl. Tomd sus espinas y sus ramos

de laurel silvestre (acxoyatl) [...] Se sacé sangre en
sacrificio [...] Luego fue a caer en el fuego y la luna fue
a caer solo en ceniza. (Cddice Chimalpopoca 1975: 122)

En el final del relato de los Gemelos (RT'1), el mayor se
transformaba en Sol y el menor en Luna, provocando la
tercera y ultima ruptura necesaria para la conformacién
del mundo actual. Un fendémeno tan crucial como
la aparicién del astro solar es objeto de varios relatos
alternativos.

La versién totonaca recogida por Ichon en Mecapa-
lapa (RT7) tiene similitud con RT1. Detalla el dificil
proceso que lleva a la aparicién del Sol: una roca siempre
ardiente, un péjaro chiquito que logra quebrarla, una se-
milla mdgica, el embarazo de una joven que se la traga.
En esta versién, sin embargo, Luna no es su hermano
gemelo, sino que ya existia: era “mujeriego” y presumia
que ¢l iba a ser el Sol. Este, para subir primero al cielo,
logré enganarlo con la ayuda de un perro; desde entonces
Luna lo persigue. Se menciona que, cuando salié el sol,
los pdjaros tuvieron que cantar; los “ricos” se quedaron
callados, pero los “pobres” cantaron y sus cantos ayuda-

ron al Sol a subir al firmamento (Ichon 1969: 54-59).

Cuadro 9. Origen del sol y de la luna

Pajarito Quiebra roca Aparece semilla mdgica
Muchacha Se traga la semilla Queda encinta
joven

Con ayuda de perro  Sube primero al ciclo:
Nifio nace, es Sol
crece répido  Con ayuda de pdjaros

“pobres” Sube al firmamento
Luna Ya existia y Sube segundo: es Luna

era“mujeriego”

Fuente: Elaboracién propia con base en Ichon (1969).

Es interesante comparar con un relato nahua de Yao-
nahuac (RT7b). En tiempos de la oscuridad, los duendes



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 171

hicieron un gran fuego apostaron quién lo podia apagar.
Quien lo logré fue un huérfano que una mujer duende
habia rescatado del agua: se tiré de pleno en el fuego y
vol6 con él “ala cabeza del mar”: asi se convirtié en el Sol.
Su madre adoptiva recogié las pocas brasas que quedaban
y se convirtié en la Luna (Taggart 1983: 101-102).

Por su parte, la versién nahua de San Miguel Tzina-
capan (RN5) insiste en las consecuencias de la aparicién
del sol para los seres que llegaron a formar el mundo ani-
mal, en particular los pdjaros: se separaron los de bello
plumaje (los ricos) de los buenos cantores (los pobres),
éstos muy apreciados por el nuevo Duefio del Cielo. Se
aclara por qué el armadillo tiene nueve cintas marcadas
en el lomo: son los palos del telar de cintura que usé
para tejer el huipil que no pudo terminar, y da fe del ori-
gen del Pueblo de las Montanas, los tepenanimej: fueron
humanos que no quisieron recibir la luz del sol, que los
hubiera hecho mortales, y se metieron en las cuevas (Tal-
ler de Tradicién Oral del cepec, 2009: 59-72; Reynoso
Rabago ez al. 2006: 156-162). A este pueblo parece alu-
dir otro relato recolectado por Ellison (RT6) que cuenta:
“La gente que vivia aqui era mala; por eso los encerraron
dentro de las lomas, en las grandes cuevas, y no los deja-
ron salir” (Garcia, en Ellison 2015: 168).

La entrega del maiz

El maiz escondido debajo de un cerro se preservéd
durante el diluvio, pero todavia tenfa que ser entre-
gado a los humanos: Luego fue la hormiga a coger el
maiz desgranado dentro de Tonacatepetl (“cerro de las
mieses”). Encontré Quetzalcohuatl a la hormiga y le
dijo: “Dime a dénde fuiste acogerlo.” Muchas veces
le pregunté pero no quiso decirlo. Luego le dijo que
alla (sefalando el lugar). Y la acompand [...] arreglé
el maiz y en seguida lo llevé a Tamoanchan (Céddice

Chimalpopoca: 121)

En un relato similar (RNG), los nahuas de San Miguel
Tzinacapan cuentan cémo “nuestros hermanos” vieron
las hormigas arrieras acarreando maiz después de que
el pédjaro carpintero quebrara la roca donde estaba
encerrado. Las siguieron y se lo apropiaron (Ortigoza
2009: 29-40). Para los de Yaonahuac, son los Rayos,
hambrientos, quienes decidieron seguir a las hormigas.
Intentaron sin éxito quebrar la roca, hasta que pidieron
ayuda al Trueno Viejo, Nanahuatzin. Este lo hizo, luego
cay6 exhausto y los demds Rayos se repartieron los granos
y se fueron (Taggart 1983: 89-91). En ambos relatos, el
benefactor, cual Prometeo, queda castigado: el pdjaro
carpintero con una mancha de sangre en la frente, y el
Trueno Viejo sin su parte de maiz.

Conclusién
Tanto en la tradicién oral nahua como en la totonaca,

hemos encontrado que el tiempo de la creacidon es
heterogéneo y se divide a su vez en tres grandes eras. La

primera fue de oscuridad, frio y desorden; donde man-
daban monstruos antropéfagos; ésta terminé cuando los
héroes culturales (los Gemelos césmicos de los toto-
nacos, Sentiopil/Tamakasti de los nahuas) acabaron con
la Vibora Celestial y los ogros/diablos.

Después, se asentaron los elementos constitutivos
del universo: el dia se separ6 de la noche, el cielo de la
tierra y la superficie y sus habitantes del inframundo y
sus moradores. Pero el nuevo mundo era todavia imper-
fecto: atn no se entregaba el maiz y un diluvio aniquilé
a la humanidad de entonces. Fueron otros protagonistas,
Aueuejcho/Nanahuatzin y Aktsini/Tamaliscan, con ayu-
da de los Rayos/Truenos, quienes establecieron el ciclo
de las lluvias, necesario para la agricultura.

La llegada del Sol y la laboriosa entrega del maiz a los
humanos fueron los eventos fundamentales que iniciaron
la tercera era, la del mundo actual, donde el sol alumbra
y calienta, y donde los humanos siembran milpas.

En ambas culturas, los relatos utilizan una simbologia
similar, cuya materia prima es la praxis comtn de agricul-
tores que tumban el monte para sembrar, cazan y pescan,
pero también conocen la musica y el temazcal. Esos sim-
bolos se pueden agrupar en la misma serie de oposiciones
(arriba/abajo, sol/luna, dia/noche...). El tipo de comida
juega un papel fundamental para caracterizar las épocas y
los seres. La oposicién bdsica es entre la antropofagia de
la era inicial y la comida vegetal de la tercera; de forma
secundaria, se contrasta la comida “limpia” del gavildn y
del colibri y la carne muerta que comen el supervivien-
te del diluvio y un emisario divino, cambiados en mono
y en zopilote.

En todos los relatos estd presente el mundo animal:
los héroes culturales forman alianzas con ellos y, a veces,
les dan su forma o su vocacién definitiva. Aparte de los
humanos y dngeles que son convertidos en animales, hay
animales que se vuelven humanos: una perra deviene
mujer para que continte la especie humana. Esas mu-
taciones prefiguran las relaciones de consustancialidad
que encontraremos en las representaciones propias del
tiempo actual.

Nuestro andlisis estructural comparativo mostré que
los relatos de creacién nahuas y totonacos “se responden”
unos con otros, es decir, pueden ser considerados frag-
mentos de una sola narrativa compartida, con especifi-
cidades propias de cada uno de los pueblos. Ya mencio-
namos los seres sobrenaturales especificos de la tradicion
totonaca: Kiwikgolo y Tagsjuyut. La vibora gigante y
maléfica parece mds propia de la simbologia totonaca,
asi como la omnipresencia de los Rayos/Truenos, més es-
casos en los relatos nahuas. Totonaca también parece ser
la dualidad de héroes fundadores (hermano mayor/her-
mano menor) que corresponde a la dualidad astral Sol/
Luna; mientras que en los relatos nahuas de la Sierra los
héroes culturales actiian solos y inicamente nace el Sol.

Una vez terminado el tiempo de la creacién, la tierra,
las aguas, el maiz y el destino de los humanos pasaron a
cargo de otros seres sobrenaturales, protagonistas de los
relatos que examinaremos en una publicacién posterior.



172 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

Referencias

Arizpe Schlosser, L. (1973). Parentesco y economia en una
sociedad nahua. México: Instituto Nacional Indi-
genista.

Arrieta, P (2009). IJjuak nesik taol/Cuando aparecié
el maiz. in Taller de Tradicién Oral del ceprec
(Comps.), Maseual Sanilmej. Cuentos indigenas de
la region de San Miguel Tzinacapan. (pp. 29-41).
Puebla: Editorial Bosque de Letras.

Beaucage, P. (1974). Comunidades indigenas de la Sierra
Norte de Puebla. Revista Mexicana de Antropologia
36 (1), 111-146.

Beaucage, P, X. Rojas Mora, G. A. Woolrich Pifa, E.
Mora Guzman, E. Lépez Salgado, (2020). Les
reptiles dans les savoirs et [”’imaginaire de Nahuas
de la Sierra Norte de Puebla (Mexique), Recherches
amérindiennes au Québec, 49 (3), 17-28.

Beaucage, P. y Taller de Tradicién Oral del cepec (2012).
Cuerpo, cosmos y medio ambiente entre los nahuas
de la Sierra Norte de Puebla. Una aventura en
antropologia. México: Plaza y Valdés / Unién de
Cooperativas Tosepan/DIALOG.

Castaneda, Pedro de los Santos (2009). Sentiopil, el
hijo del maiz. Taller de Tradicién Oral del ceEPEC
(Comps.), Maseual Sanilmej. Cuentos indigenas de
San Miguel Tzinacapan. (pp. 13-29). Puebla: Edi-
torial Bosque de Letras.

Codice Chimalpopoca. Anales de Cuaubtitlin y Leyenda de
los Soles (1975) (trad. de P. E Veldzquez). México:
Instituto de Investigaciones Histéricas de la Uni-
versidad Nacional Auténoma de México.

Cruz, V. (1957). Tamakasti (Mecayacapan, Ver.).
Howard W. Law “Tamakasti, a Gulf Nahuat Text”
Tlalocan, 3 (4), 344-360. (Trad. esp. por B.R.
Castellén Huerta 1987, pp. 194 -198).

Chamoux, M. N. (2016). Los lugares de la oscuridad:
epistemologia ndhuatl de los procesos vitales y
modelos técnicos. Revista de antropologia, 59 (1);
33-72.

Chiévez Tomds, 1. (1992). Identidad. Voces de Tzinaca-
pan. Dimensiones de la cultura nahuat de la Sierra
Norte de Puebla. Cahiers du Groupe de Recherches
sur Amérique latine, (23), 3.

Descola, Ph. (2005). Par dela nature et culture. Paris: Ga-
llimard.

Durand, P. (1986). Nanacatldn. Sociedad de clases y lucha
campesina en México. México: Fondo de Cultura
Econémica.

Espinosa Sainos, M. (2008). Tlikgoy litutunakunin /
Cantan los totonacos. México: Comisién Nacional
Para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas.

Fortes, M. y E. E. Evans-Pritchard (dir.) (1940). African
political systems. Oxford: Oxford University Press.

Frazer, ].G. (1911-1915). The Golden Bough. A Study in
Magic and Religion. Londres: MacMillan and Co.

Galinier, Jacques (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y
ritual entre los otomies. México: Universidad Na-
cional Auténoma de México/Centro de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos/Instituto Nacio-
nal Indigenista.

Gonzilez Alvarez, A. (1998). Koujpapataninij. La Danza
de los Voladores, el tiempo y el territorio maseual.
Anales de Antropologia 52 (1) : 85-88.

Gonzilez Cruz, G. (1982). La historia de Tamakastsiin.
Historia de Tamakastsiin y otros cuentos nahuas (pp.
6-18). México: Direccién General de Culturas Po-
pulares, Cuadernos de Trabajo / Acayucan # 19.

Gossen, G. H. (1979). Los chamulas en el mundo del Sol.
México: Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes/Instituto Nacional Indigenista.

Hooft, A. van't. (2007). The Ways of Water: A Reconstruc-
tion of Huastecan Nahua Society Through its Oral
Tradition. Leiden: Leiden University Press.

Horcasitas, F. (1962). Dos versiones totonacas del mito
del diluvio. Tlalocan, 4 (1), 53-54.

Kelly, I. (1966). Worldview of a Highland Totonac Pue-
blo. Summa Anthropologica en homenaje a Roberto
J. Weitlaner (pp. 395-412) México: Instituto Na-
cional de Antropologia e Historia.

Ichon, A. (1969). La religion des Totonaques de la Sierra.
Paris: Centre National de la Recherche Scienti-
fique (trad. esp. — 1973 - La religion de los toto-
nacos de la Sierra, Mexico: Instituto Nacional In-
digenista).

Lévi-Strauss, C. (1952). Les structures élémentaires de la
parenté. Paris: Presses Universitaires de France.

Lévi-Strauss, C. (1958). Anthropologie structurale. Paris:
Plon.

Lévi-Strauss, C. (1962). La pensée sauvage. Paris: Plon

Lévi-Strauss, C. (1964). Le cru et le cuit. Paris: Plon.

Lévy-Bruhl, L. (1910). Les fonctions mentales dans les so-
ciétés inférieures. Paris: Alcan.

Malinowski, B. (1963). Les Argonautes du Pacifique oc-
cidental. (Trad. de Argonauts of Western Pacific).
Paris: Gallimard.

Meletinsky, E. M. (2000). 7he Poetics of Myth. Londres:
Routledge.

Morgan, L. H. (1871). Systems of consanguinity and
affinity of the human family. Washington, D.C.:
Smithsonian Institution.

Miinch Galindo, G. (1992). Acercamiento al mito y sus
creadores. Anales de Antropologia, 29, 285-289.

Ortigoza Téllez, E. (1980). Juan Oso, cuento relatado por
Francisco Ortigoza Téllez. La Semana de Bellas
Artes, (153), 4-11.

Paré, L. (1975). Caciquismo y estructura de poder en la
Sierra Norte de Puebla (pp.31-61) Caciquismo y
poder politico en el México rural (R. Bartra et al.
coord.). México: Siglo XXI.

Radcliffe-Brown, A. R. y D. Forde (1950). African sys-
tems of kinship and marriage. Oxford: Oxford

University Press.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 173

Reynoso Rébago, A. y Taller de Tradicién Oral del cepec
(20006). El cielo estrellado de los mitos maseuales.
Guadalajara: Universidad Auténoma de Guada-
lajara (2 vol.).

Signorini, I. y A. Lupo (1989). Los tres ejes de la vida.
Almas, cuerpos, enfermedad entre los nahuas de la
Sierra Norte de Puebla. Xalapa: Editorial Universi-
dad Veracruzana.

Stresser-Péan, G. (2011). El Sol-Dios y Cristo. La cristia-
nizacién de los indios de México vista desde la Sier-
ra Norte de Puebla. México: Centro de Estudios
Mexicanos y Cenroamericanos, Consejo Nacio-
nal para la Cultura y los Artes, Fondo de Cultura
Econémica.

Taggart, J. M. (1983). Nahua myth and social structure.
Austin: University of Texas Press.

Taggart, J. M. (1997). The Bear and his sons. Masculinity
in Spanish and Mexican Folktales. Austin: Univer-
sity of Texas Press.

Taller de Tradicién Oral del cerec (Comps.) (2009).
Maseual Sanilmej. Cuentos indigenas de San Miguel
Tzinacapan. Puebla: Editorial Bosque de Letras.

Tylor, E. B., (1871). Primitive Culture. Researches into the
development of mythology, philosophy, religion, art
and custom. London: Murray.

Anexo. Textos nahuas y totonacos: la parte

RT1: La serpiente celestial, los Gemelos y el
nacimiento del sol-El Tajin (resumen)

En el tiempo de la oscuridad, en el cielo, alumbraba
dificilmente una gran culebra luminosa (la Via Lictea).
En la tierra, una lagartija encontré una piedra que siempre
estaba caliente. Cuatro pdjaros pequenos, viejos y sabios,
dieron cuatro vueltas alrededor de la piedra volando y
cantando; en la Gltima se quebré el gran pefiasco. De
su centro salié un huevo resplandeciente con el color de
una yema brillante. Cuando los pedazos de la piedra se
enfriaron, los animales, sin saber qué hacer con éste, lo
botaron al fondo de un manantial. Una joven que a diario
iba a traer agua vio el huevo y lo sacé. Al regresar por la
vereda tropezd y se lo tragd. Este huevo era la simiente
de la Luz. A los nueve dias ella dio a luz a dos gemelos
varones. El que salié primero fue el mds activo y ligero,
el segundo fue més lento y flojo. A pesar de todos los
cuidados que le dio su abuelita, la joven murié, asi como
la cana del maiz cuando maduran las mazorcas. El abuelo
quiso matar a los Gemelos pero no pudo; la abuelita los
cuidé con carifio.

Periédicamente, la culebra grande obligaba al pueblo
a que le entregaran una muchacha. Cuando llegé por su
victima, los Gemelos le echaron en la boca una piedra al
rojo vivo, encendida en el temazcal. Al agonizar la ser-
piente, su luz se apagé y la oscuridad fue total en la tier-
ra. En este momento, muchas personas se empezaron a
convertir en imdgenes de piedra o idolos. Para ver si de
veras la culebra estaba muerta, los Gemelos enviaron a la
mosca verde para que fuera a cerciorarse. De inmediato
regresé a decirles que le habia entrado por la boca y sali-
do por la cola, que efectivamente estaba muerta.

Los Gemelos fueron a espiar a su abuelita a los cerros
de Tajin (Uno Rayo), donde ella decia que iba a dar de
comer a su esposo. Vieron como ella se montaba en un
gran venado blanco y después, al caer sobre el suelo, caia
un gran rayo con mucho estruendo. Mataron al venado
y después se enteraron de que su abuelo era un Hombre
Rayo y su nahual [doble animal] era un venado. Hasta
ahora, por eso, el rayo aparece en la oscuridad del cielo
con la forma de cuernos de venado.

El primer gemelo decidid ir a rescatar los huesos de su
padre. Quihuecolo [Kiwikgolo], el Palo Viejo, el Sefior
del Monte, le dijo dénde estaban. Dio cuatro vueltas
alrededor de ellos y su padre revivié. Cuando venian de
regreso, un papdn canté tan fuerte de alegria por ver al
padre del maiz, que éste se espantd y, al caer sobre el piso,
se estrell6 convirtiéndose en un venado y se fue corrien-
do para la montana.

El mismo gemelo pidié6 maiz a una anciana que lo
tenfa guardado. La engané gracias a las tuzas y a las hor-
migas' que lo llevaban a escondidas y consiguié cuatro

' Venado: Odocoileus virginianus; papan: Dives dives; tuza: Geomys

spps hormiga arriera: Atta spp-



174 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

fanegas. Con ayuda de los animales rozé siete cerros
[Chicontepec] y sembré. A los cinco dias se dié la cose-
cha y la escondieron en un cerro de Tajin, porque venia
el fin del mundo. Luego les ordené que juntaran doce
tareas de lena porque el mundo de la luz iba a comenzar,
que ¢l mismo se iba a convertir en sol con el fin de que
todos pudieran comer. El hermano flojo queria ser el sol,
pero fue para el oeste. Un tio envidioso se convirtié en
perro y después en el Lucero. Por primera vez, amanecié

(Munch Galindo 1992).2

RN1: Los Ogros y Sentiopil, el “Hijo del Maiz” —
San Miguel Tzinacapan (resumen)

En el mundo de antes, en la tierra vivian ogros
(#sitsimimej). No conocian el maiz y se comian los unos
a los otros. Una joven ogresa se encontré prefiada por un
colibri. Parié una bola de sangre que fue a enterrar cerca
de una fuente. Nacié una planta cuyo fruto también
tenia sangre dentro; los ogros lo tiraron a la fuente y de
regreso vieron que alld estaba un nino. Lo recogieron y
lo criaron, pensando engordarlo para comérselo. Crecié
ripido e inventd la musica, haciendo bailar a los ogros.
Estos lo metieron en un horno, pero ¢él se salvd gracias
a dos tortugas que hicieron un pequefio charco; habia
inventado el bafno de vapor (temazcal). Propuso a los
ogros banarse también, aceptaron y los quems¢ a todos.
Los perros le ayudaron a encontrar los huesos de su padre
y los juntd, pero la indiscrecién de su madre impidié que
lo reviviera. Entonces dijo: “Voy a sembrar”. Lo ayudaron
todos los animales a los que ahora les gusta comer maiz:
la ardilla, el tején, el mapache y los cuervos:® sembraron,
limpiaron y levantaron la cosecha. Luego escondieron el
maiz en una cueva en Kueskomatepek (“cerro-granero-de-
maiz”). Después edificé dos ciudades, México y Puebla.
Todavia era de noche cuando Sentiopil presintié que
iba a venir la luz y dijo: “Yo no esperaré la luz. Me iré al
fondo del mar”. Después supo que gente habia venido
a habitar estos dos pueblos. Fue alli y pidié un poco de
dinero a sus moradores; se lo negaron. Viendo que eran
“muy orgullosos” hizo un agujero en la tierra. Brotaron
las aguas y se inundé todo (Francisco de lo Santos Casta-
fieda en Taller de Tradicién Oral 2009: 13-29; Reynoso
Rabago y Taller de Tradicién Oral 2006: 58-60).

RN2: Las aventuras de Tamakasti (Mecayapan)/
Tamakastsiin (Actopan) (resumen)

Una “diablesa” tenfa una hija que se enamoré de un
pdjaro que hablaba. La joven dio a luz a un nifio que
la abuela molié y puso en un hormiguero para que se

% Segin Munch Galindo, este relato constituye el “credo unificador
totonaco”. Lo recogié “a partir del 18 de enero del 1985 [...] has-
ta mayo de ese mismo afo”. El autor afirma que es comun a va-
rias comunidades de la sierra y a “comunidades costeras proximas
a Papantla”. Parece que se recolecté en El Tajin (1992: 286-292).

3 Acdilla: Sciurus spp.; tején: Nasua narica; mapache: Procyon lotor;
cuervo: Corvus imparatus.

lo comieran las hormigas rojas; pero el nifo les hablé y
no se lo comieron. Luego lo tir6 a un arroyo para que
se lo comieran lo peces: lo mismo pasé. A los tres dias,
madre e hija fueron al rio y vieron un huevo flotando y
lo atraparon con una red. Del huevo nacié un nifio que
crecié muy répido. Los “abuelitos diablos” se lo querian
comer y le impusieron pruebas, como traer agua con una
red o resucitar zanates que son sus “gallos”. Tamakatsiin
salié victorioso, con ayuda de la arana que tapd los
agujeros de la red y del murciélago que degollé al anciano
diablo. Tamakastsiin puso ojos de maiz a los zanates; por
eso llegan hoy a comerse la milpa. La abuela quiso echar
a Tamakastsiin en una olla con agua hirvendo, pero fue
él quien la eché. Luego Tamakastsiin quemé los huesos
de ambos abuelos maternos, mandé al sapo y la lagartija
a tirar las cenizas al mar, la caja se quedé en la orilla y
salieron mosquitos, moscas y jejenes. Durante el largo
viaje que emprendié Tamakastsiin buscando los huesos
de su padre, “matd” a las piedras para que ya no pudieran
morder, corté la lengua “arcoiris” del lagarto y adjudicé
a la tortuga* (que le ayudé a cruzar el agua) las zanjas y
ciénagas “para que cuando pase la lumbre no se queme”.
En una ciudad quiso casarse con la princesa, pero el rey
le mandé pruebas para matarlo: pero fue él quien “maté”
los machetes y hachas vivos para que se convirtieran en
herramientas y las viboras para que fueran mecapales.
Le gané a su rival Viento del Sur en adivinanzas y, con
ayuda de las tuzas, Tamakastsiin derrumbé la ciudad
donde lo tenfan prisionero. Regalé mucho maiz a su
madre hambrienta. Encontré dénde estaba enterrado su
padre y logré resuscitarlo brincando siete veces encima
de su tumba. Pero un error de su madre, enganada por la
lagartija azul, arruiné su intento y su padre cayé muerto
otra vez. Como castigo, Tamakastsiin parti6 la lengua a la
lagartija mentirosa (Cruz 1957; Gonzdlez 1982).

RT?2: El Dueno del maiz-Mecapalapa (resumen)

Un musico, para acercarse a una muchacha guapa,
se convirtié en pulga, entr6 a su casa y se acostd con
ella. La muchacha quedé encinta. Las autoridades
del pueblo, los Cuatro Truenos, se molestaron por su
musica incesante y lo mandaron fusilar. La muchacha
dio a luz a un nifio que murié poco después. Su madre
lo enterré fuera del cementerio y cercé su tumba. Unos
dias después, descubrié que en la tumba habia crecido
una mata de maiz cargada con 25 elotes, 13 inclinados
al este [masculinos] y 12 al oeste [femeninos]. La madre
los quiso comer pero el xombe (maiz tierno) le supo muy
amargo y lo tiré al rio. Un grano cayé en el lomo de una
tortuga que lo trajo a su cueva y lo crié. Cuando el Nifio-
Maiz crecid, lo deposité en la orilla.

Amenazado por un lagarto, el nifio le corté la len-
gua y la colocd en cuatro cafias, junto con la espuma,

¢ Zanate: Quiscalus mexicanus; araia: Ardcnidos spp.; murcielago:
Quirdpteros spp.; lagarto: Caiman spp.; mosquito: Culex spp.; jején:
Phlebotomus papatasi; tortuga: Kinosternon spp.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 175

“el sudor del agua”. Los revolvid y los tir6, de ahi salié el
reldimpago que precede la lluvia. Después fue a la tumba
de su padre. Lo resucitd y lo cargé para llevarlo a su casa.
Asustado por una hoja de hormiguillo que cay6, su padre
huyé y se convirti6 en venado. El joven fabricé con cafias
un arco y flechas y empez6 a flechar peces en el rio. Ex-
plicé al Duefio de las Aguas, enojado, que las estaba “cu-
rando” para que desconfiaran de los pescadores: por eso
cuesta agarrarlos hoy en dia, salvo los huevinos y los pan-
zoncitos a los que no tuvo tiempo de flechar. De regreso a
casa de su madre, quien era alfarera, rompié sus ollas con
flechas y luego le dijo que serfa la madre més respetada
de todas la criaturas; también le ensené la musica ritual.
Como tocaba musica todo el tiempo, molestd a las
autoridades: los Cuatro Truenos; quienes mandaron el
zopilote, luego al gavildn y por tltimo a la mosca de los
muertos’ para buscarlo. La mosca lo encontré encondido
en su flauta. Los Truenos lo retaron a un partido de pelo-
ta: él tir6 la pelota tan fuerte que los tumbé. El segundo
reto consistié en comerse una olla de frijoles; también les
gané gracias a la hormiga arriera que los evacuaba a me-
dida que se los tragaba. También gané el tercer reto que
consistié en vaciar un charco de agua, gracias a la tuza,
que agujere6 el fondo del charco. El cuarto reto consistié
en tomar un bafo de vapor en el temazcal sin que se
marchitara la rama florida con la que uno va frotando su
cuerpo; lo logré gracias a la ayuda del Duefio del Fuego,
Iagsjoyut, que también es Duefio del temazcal.
Vencidos, los Truenos aceptaron ponerse a sus érde-
nes. Les ensef a producir los relimpagos y la lluvia con
las cuatro cafias que contienen la lengua del lagarto y la
espuma del agua. Les anuncié que cada ano, se harfa mds
chiquito y luego creceria. Es el Maiz (kuxi), nuestro Maiz

(Ichon 1969: 63-75).

RN3: Con un diluvio se acabé el mundo, var a -
San Miguel Tzinacapan) (resumen)

Un hombre recibié orden de Dios de constuir un cajén
y meterse alli con cuanto animal existia. Todos los
otros hombres desaparecion bajo el agua, el mundo se
acabd. Después de un tiempo, el hombre solté la cotorra
que, por su grito, le avisé que todavia no terminaba la
inundacién. Poco a poco fue reapareciendo la tierra hasta
que el hombre quedé libre, pero todavia [Dios] no le
daba la bendicién. Salié a tierra y empezé a juntar toros
muertos y a secar la carne. En el cielo vieron mucho
humo y mandaron al zopilote a ver lo que pasaba. Este
comié de la carne y Dios le castigd asi: hasta hoy solo
come carrofia. Al hombre lo transformé en mono,’ y ya
no regresé a su casa, desde entonces vive en el monte,

en las cuevas (Salvante, en Reynoso Ribago y Taller de
Tradicion Oral, 2006: 225-226).

> Pulga: Pulicidos spp.; Zopilote: Coragyps atratus; gavilan: Harpia har-
piya; mosca de los muertos: Sarcophagidos spp.; hormiguillo : Cecro-
pia obtusifolia Bertol.; hormiga arriera : Atta spp.; tuza : Geomys spp.

¢ Cotorra: Pittacoidea spp.; Mono: Ateles geoffroyi.

RT3: Con un diluvio se acabé el mundo, var. b -
Mecapalapa (resumen)

Un hombre tumbaba el monte para hacer su milpa. Pero
a cada mafana, la vegetacién habia crecido otra vez,
porque venia un conejo que decia a los drboles [Kapis,
Kiwi! (“iLevéntate, drbol!”). El hombre agarré al conejo
con un mufieco de cera al que quedé pegado. Le corté la
cola de un machetazo: por eso los conejos tienen hoy la
cola corta.” El conejo le avisé que venia el diluvio y que
se aguardara en un batl de madera y el hombre asi hizo.
Después de la retirada de las aguas, los humanos de antes
se hicieron peces® y luego murieron. El hombre empezd
a cocinar pescado. Molestos por el humo, los dioses lo
mandaron traer. El zopilote fallé a su misién y aceptd
comer del pescado: desde entonces, solo puede comer
carne muerta. El gavilin’ lo llevé al cielo a fuerza. Los
dioses convirtieron al hombre en mono (Ichon 1969: 44-

54).

RN3b: (Hooft 2007: 111-122) kamanaltiajtoli tlen
se tlakatl wan se kuatochi, Historia de un hombre y
de un conejo (resumen):

Un hombre talaba los drboles para hacer una milpa, pero
al dia siguiente, los drboles habian crecido otra vez. Una
noche se escondié y vié un conejo que ordenaba a los
drboles de crecer de nuevo. El conejo le dijo al hombre:
“Ya no es tiempo de hacer milpa. Viene el fin del mundo.
Tienes que hacer una caja para meterte y salvarte con tu
familia”. Eso hizo el hombre y el agua empezé a subir. El
conejo subié con ellos. Cuando el agua llegé muy alto,
casi al cielo, el conejo salté a la Luna, donde se encuentra
hasta ahora. Cuando bajaron las aguas, el hombre empezé
a comer carne de vacas muertas. Dios mandé tres angeles
para averiguar lo que pasaba. Los dos primeros comieron
carne muerta y los convirti6 en zopilotes. El tercero lo
fue a informar a Dios y éste lo premié convirtiéndolo en
colibri.

RT4: Con un diluvio se acabé el mundo, var. ¢
(resumen)

Después del diluvio Gnicamente quedaron un hombre
y su perra. El, al volver del trabajo, siempre encontraba
las tortillas listas. Un dia se quedé a espiar a la perra y
se dio cuenta que en su ausencia se convertia en mujer.

7 El relato del conejo o del venado que quiere impedir la tala del
bosque para la agricultura se encuentra en otras partes de Mesoamé-
rica. Gossen lo recogié entre los Chamula de Chiapas (Gossen 1979:

382).

® La transformacién de una humanidad en peces la encontramos en
La leyenda de los soles. En la version del Cédice Chimalpopoca, cor-
responde al final del tercer sol, “cuatro-agua”. Los que vivieron du-
rante el segundo sol, “cuatro-viento”, se volvieron monos (Cddice

Chimalpopoca 1975: 119-120).
? Conejo: Silvilagus floridanus; gavilan: Harpia harpiya.



176 P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177

La sorprendié en esta forma y vivieron como marido y
mujer. Asi volvi6 a poblarse el mundo (Horcasitas 1962:

54).
RN4: Juan Oso-San Miguel Tzinacapan (resumen)

Un oso rapté a una mujer que habia ido a lavar ropa al
rio. La llevé a su cueva y alli le llevaba de comer cosas que
robaba en los ranchos o carne cruda. Tuvieron un hijo al
que llamaron Juan Oso. Cuando crecid, Juan le propuso
a su madre llevarla de regreso a su casa. Aprovechando
la ausencia del oso, Juan y su madre huyeron y llegaron
al pueblo. Su madre lo confi6 al cura, quien lo bautizé y
lo puso en la escuela. Los nifios quisieron jalar los largos
pelos de sus brazos pero él los golped y los matd. Para
deshacerse de él, el cura lo mandé con dos burros a traer
lena de un bosque donde habia jaguares. Los jaguares
se comieron a sus burros pero él, “por ser animal”, los
dominé y los obligd a cargar la lefia de regreso al pueblo,
espantando a la gente. Juan le pidié al cura un bastén
que pesaba cinco quintales. El cura lo mandé pernoctar
en una casa lejana donde vivia un Aire Malo (Amokuali
Ejekat). Este quiso espantar a Juan Oso pero Juan
Oso lo pegd con su baston hasta que el otro, vencido,
le dio cinco pailas llenas de oro que tenia escondidas.
Juan regres6 al pueblo y compartié el oro con el cura.
Después, decidié amontonar cerros uno encima del otro
para alcanzar al cielo. Los santos no se lo permitieron y
lo tiraron al fondo del mar, donde lo encadenaron los
Rayos. En su morada definitiva, le corresponde comer
todos los seres que se ahogan, sea un toro, una hormiga o
un cristiano. Cuando siente que llega su fiesta, el dia de
San Juan, rompe sus cadenas y sale a la orilla. Siendo ya
Aueuejcho, el “Guajolote del Mar”, esponja sus plumas
y hasta en la sierra se oye que retumba (tauiuiyoka). Con
su fiesta empiezan los grandes aguaceros de verano; los
Rayos son sus cohetes. Solo se le permite salir un dia en
el afio, de lo contrario se inundaria el mundo (Ortigoza

Téllez 1980).1°

RT5: (San) Juan Aktsini - Mecapalapa (resumen)/
Llatzdna-Eloxotitldn

Juan Aktsini era un flojo a quien sus suegros incitaron a
sembrar una milpa. El mandé a trabajar como peonesa los
animales del monte: el tejon, el mapache, el armadillo."
Para la siembra, las hormigas arrieras acarrearon la
semilla que las mujeres desgranaban. Su mujer debia
llevar de comer a los animales pero nunca llegd y los
“peones” se comieron el maiz de la siembra. No les qued6
mds remedio que sembrar papas, camotes... Los cerros
de Chicontepec antes llegaban hasta el cielo y por alli
bajaban fieras y la Serpiente de Siete Cabezas a comer a

10 La presencia de este “gran guajolote del mar” en las cosmologfas es
atestiguada también entre los mijes, mazatecos, chinantecos y hasta
el suroeste de Estados Unidos (Stresser-Péan 2011: 533-534).

" Mapache: Procyon lotor; armadillo: Dasypus novemcinctus.

la gente. La gente pidi6 a los Truenos que quebraran los
cerros, pero no pudieron. Juan era fuerte, tan fuerte que
solo con escuchar sus gritos, la gente se ponia sorda y los
nifios morfan. A cambio de aguardiente, acepté quebrar
esta escalera de cerros. Tomé su aventén y la quebrd.
Como lo querfan apartar de alli, los Truenos le hicieron
creer que habia fallado y en su segundo intento, en el
vacio, vol6 tan lejos que cayé hasta el fondo del mar.
Alli lo tienen amarrado. No le quieren decir cuando va a
ser su flesta pero se da cuenta y siempre suelta truenos y
aguaceros. Usa a los ahogados como peones para ahondar
el lecho de los rios (Ichon 1969: 108-117). En este tiltimo
punto, fusiona Aktsini con Llatzdna, el Trueno Viejo
(Eloxotitldn). Este, que vive debajo del mar, al oriente,
quisiera inundar al mundo porque todos los seres que las
aguas destruyen, gente, animales, drboles, (también los
hombres que las fieras matan y las mujeres que mueren
durante el parto), le pertenecen: de los hombres hace sus
peones y de las mujeres, sus esposas (Kelly 1966: 397-
399).

RT6: Talimaxcan/Aktsini y los Truenos'?

Habia una familia que tuvo un hijo, pero los papds
fallecieron y el hijo quedé huérfano (Limaxcan en
totonaco), como vivia solo, le decfan Talimaxcan
(“huérfano para siempre”). Vivia entre el monte solo,
se hacia de comer, trabajaba y sigui6 creciendo hasta ser
adulto.

Un dia se levantd, afilé su machete y se fue al inte-
rior del monte a buscar lena. En el camino escuché que
en otro lugar estaban cortando lefia con un hacha que
provocaba un ruido fuerte. Fue despacio para ver quién
era el que estaba lenando. Entre la maleza y los arbustos,
empez0 a librarse cuidadosamente para no ser descubier-
to, hasta acercarse donde se escuchaba el ruido del hacha.
Vio que era un hacha brillosa, bonita, que trabajaba sola.
Corrié hacia el hacha y la envolvié con su ropa, en ese
momento el hacha perdi6 fuerza. Entonces ya habia un
poco de lena que se juntd sola, se hizo un tercio y em-
pezé a rodar. Dijo Talimaxcan: “;De dénde vendrd esta
hacha, a dénde ird esta lena? Yo voy a seguirlo”. Y lo
empez6 a seguir. Caminé hasta llegar a la pirdmide de los
nichos del Tajin. Ahi salié una persona que le dijo: “;Y
th quién eres? ;C6mo llegaste?”. El respondi6: “Escuché
el ruido de esta hacha y segui el tercio de lefa hasta lle-
gar aqui”. Palideciendo, el Sefior le contesté: “Pues de
aqui ya no vas a salir. Ta vas a ser nuestro servidor, vas
a preparar nuestros alimentos y tendrds que asear todo
este lugar. Vivirds en este lugar pero no podrds entrar en
aquel otro cuarto. Cuando nosotros lleguemos, tG nos
dards de comer, nosotros trabajamos muy lejos. Somos
doce y unos se van por un lado y otros por otro lado,
y hacemos llover para que los campos tengan humedad
y haya cosecha”. Entonces Talimaxcan se quedaba solo
cuando los doce truenos se iban a trabajar y él se quedaba

'2 Marcelo Rojas Morales. Investigadora: Xanath Rojas Mora.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 161-177 177

con la duda: “;Qué hay en aquel cuarto que no quieren
que yo entre?”.

Asi pasaron varios dias y él respetaba ese lugar, pero
un dia dijo: “Yo voy a entrar, quiero saber qué hay”. Tali-
maxcan fue directamente a ese cuarto, entrd y vio badles
grandes, se pregunté qué habria en ellos. En el primero
vio unos trajes y decidié ponérselos. Tan pronto como se
los terminé de poner, salié volando por la parte alta de
la pirdmide [de Tajin] y empezé a juntar nubes y hacer
llover fuerte, porque se habia puesto uno de los trajes
mids fuertes. Entonces, entre los doce viejitos, que eran
los Truenos, el que andaba mds cerca escuché y recono-
cié que el ruido no era de uno de sus companeros y se
preguntd: “;De dénde viene? ;Por qué ése truena mds
fuerte si nosotros nos hemos puesto el traje mds suave
para hacer llover poco?” Entonces se acercé queriéndolo
atrapar, pero Talimaxcan no se dejaba y empez6 a pro-
vocar mds lluvia. Entonces comunicé a sus demds com-
paneros que habfa una persona mds con un traje fuerte.
Se reunieron y decidieron bajar para cambiar sus trajes
y atraparlo. Bajaron, se pusieron los trajes fuertes y lo
persiguieron. Y para poder atraparlo provocaron mds llu-
vias que provocaron que los rios crecieran mucho y ar-
rastraran con todo; muchas personas murieron antes de
que pudieran detenerlo. Cuando por fin lo atraparon, lo
bajaron y le quitaron el traje. Los viejitos se preguntaron:
“sQué merece esta persona que ha hecho tanto dano? Lo
tenemos que encerrar en algun lugar del que no pueda
salir, porque el dafo que hizo fue demasiado. ;Por qué
no lo llevamos al fondo del mar? Alli no podrd salir, alli
lo ataremos con fuerza”. Los doce viejitos lo condujeron
al fondo del mar. Alli vive Talimaxcan, ahora llamado
Aktsini. Antes de que llegue el 24 de junio se escuchan
sus gritos y constantemente pregunta a los Truenos cudn-
do es el dia de su cumpleafios y ellos le responden: “Falta
mucho todavia’; Cuando pasa esa fecha se siguen escu-
chando los fuertes ruidos en el golfo y, al preguntar de
nuevo por el dia de su cumpleafios, los viejitos le respon-
den: “Ya tiene mucho que pasd”. Asi lo han tenido por
mucho tiempo, se cree que cuando le digan cudndo es su
cumpleanos se provocard otra creciente, inundaciones y
correrd mucho aire que harfa dafio a la regién. Asi termi-
na esta leyenda de la cultura totonaca.

RT7: El nacimiento del Sol-Mecapalapa (resumen)

En aquel tiempo no habia sol. Un muchacho observé
una iguana que, diariamente, iba a descansar sobre una
roca. Se dié cuenta que la roca estaba caliente. Para
quebrarla, pidié la ayuda de las aves, que en ese tiempo
eran gente; el gallo, el guajolote, la perdiz, el tucin y el
pdjaro carpintero’ intentaron en vano con sus picos.
Lo logré el pajaro chiquito con su grito repetido (Qolu
chiwix, “piedra vieja”). Por la grieta, aparecié la simiente
del Sol, como una yema de huevo. Una huerfanita logré

¥ Gallo: Gallus gallus; guajolote: Meleagris gallopavo; perdiz: Den-
drortix spp.; tucan: Ramphastos sulphuratus.

no ser quemada por él, se lo tragd y quedé encinta. Naci6
el Sol (Chichini) y crecié muy rdpido. Luna ya existia,
era un hombre mujeriego y presumia que él iba ser el
Sol. El Sol lo engané con ayuda de un perro y subié al
cielo primero. Por primera vez, amanecié. Luna pated
al perro que se quedé mudo y, enfadado, persigue al Sol
desde entonces. Cuando salié el sol, los pdjaros tuvieron
que cantar; los “ricos” se quedaron callados, pero los
“pobres” cantaron y sus cantos ayudaron al Sol a subir al

firmamento (Ichon 1969: 54-59).

RN5: Cuando aparecié el Sol-San Miguel

Tzinacapan (resumen)

Antes no habia luz, los animales andaban desnudos y no
se apenaban de verse unos a otros. Los animales recibieron
la noticia de que ya venia la luz, la luz del Sol (7on4l) y se
alegraron. El que dio vida a los animales les dijo: “Hagan
su ropa, la que van a usar para vestirse toda la vida. Y
también deben bafarse, no deben ir sucios a encontrar la
luz.” Dos hombres dijeron: “No vamos a esperar la luz.
Dicen que es caliente y nos acostumbramos al frio”. Y se
metieron en una cueva. La iguana quiso muchos colores
para su traje, se band y se vistié. El caracol se hizo una
casa bonita como una espiral. El armadillo buscé hilos;
para hacerse un traje bordado. Solo la lagartija ni se bané
ni se hizo traje porque era muy floja. Ya iba amaneciendo
y el armadillo no terminaba de tejer su huipil, por lo que
se lo puso medio hecho, con todos los palos del telar,
y se fue corriendo para alcanzar a los demds. La iguana
vino orgullosa por su hermoso vestido. La lagartija tuvo
pena de su lomo sucio y se escondié a esperar la luz entre
las hierbas. El tucdn y el pdjaro rojo llevaban puestas
bonitas enaguas y criticaban, por sucios, a la primavera
y al clarin." Cuando iban a encontrar al Sol, un dngel
dijo a los pdjaros: “Ahora jcanten!”. Nuestro Padre el Sol
encontré que solo los dos pdjaros sucios, la primavera
y el clarin, cantaban bien y los puso a su derecha y les
dijo: “Siempre canten su canto cuando amanece.” El
Sol bendijo a los animales y quedaron vestidos como en
ese momento; la iguana quedd con sus lindos colores; al
armadillo se le endurecié el telar en el lomo; la lagartija
conservo su espalda sucia; y los dos hombres que se
metieron a la cueva se convirieron en tepeuanimej: son
los que dan dinero a los hombres a cambio de su alma
(Taller de Tradicién Oral 2006: 59-72; Reynoso Ribago
y Taller de Tradicién Oral: 156-162).

" Iguana: [guana spp.; caracol: Plandrbidos spp., Hemintogliptidos spp.;
lagartija: Noraps spp.; pdjaro rojo: Molothrus aenaeus; primavera: Sei-
urus noveboracensis; clarin: Turdus spp.



