
Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre, 2021): 161-177

Artículo

Cosmologías nahua (maseual) y totonaca (tutunakú) de la Sierra Norte de Puebla (México)
Primera parte: el tiempo de la creación 

Nahua (maseual) and Totonac (tutunakú) cosmologies of the Sierra Norte de Puebla (Mexico)
Part one: the time of creation

Pierre Beaucage*
Université de Montréal, Département d”anthropologie, CP 6128, Suc. Centre-Ville, Montreal, Que., H3C 3J7 Canadá.

Xanath Rojas Mora**
Tecnológico Nacional de México, campus Zacapoaxtla. Carretera a Cuetzalan núm. 7, Colonia La Cortadura, Zacapoaxtla, Puebla, México.

Recibido el 20 de agosto de 2020; aceptado el 17 de febrero de 2021.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

En este artículo (el primero de dos) se comparan las cosmologías de 
los pueblos nahua y totonaco de la Sierra Norte de Puebla (México). 
Después de presentar nuestro marco teórico y nuestra metodología, 
hacemos un análisis estructural comparativo de trece relatos indíge-
nas que narran cómo fue creado el mundo. En ambas cosmogonías, 
encontramos la misma succesión de tres eras/mundos. La primera fue 
de oscuridad, frío y desorden; en ella imperaban monstruos antro-
pófagos. En la segunda, nacieron en circunstancias fuera de lo común 
los héroes culturales que exterminaron a los monstruos, empezaron 
a ordenar la naturaleza y trajeron el maíz. Pero ese mundo era aún 
imperfecto y tuvo que ser destruido por un diluvio. En la tercera era, 
apareció el Sol y se dividieron el mundo de la luz y el de la oscuridad, 
cada uno con sus moradores. Aún tomando en cuenta las limitaciones 
de las fuentes de datos disponibles, pensamos que las similitudes 
estructurales entre las dos cosmogonías son tan grandes, que pueden 
considerse variantes de un mismo sistema simbólico. En una publi-
cación ulterior, continuaremos nuestro análisis comparativo con otros 
relatos que narran las interrelaciones entre los Dueños sobrenaturales 
del mundo y los humanos actuales.

** In memoriam Marcelo Rojas Morales (1947-2021), hablante tutunakú, orgulloso profesor, campesino, danzante de los negritos, incansable narrador 
de historias, visionario, maestro de vida. Mi padre. QEPD.  Xánath Rojas Mora.

* Correo electrónico: pierre.beaucage@umontreal.ca

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.76451
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

This is the first of two papers which compare the cosmologies of the 
Nahua and Totonac peoples from the Sierra Norte de Puebla (Me- 
xico). After presenting our theoretical framework and our metho- 
dology, we proceed to the structural comparative analysis of thirteen 
indigenous narratives which tell how the world was created. In both 
cosmogonies we find the same succession of eras/worlds. The first 
one was one of darkness, cold and disorder: its rulers were man-eat-
ing monsters. In the second era, cultural heroes, born in very odd 
circumstances, exterminate the monsters, put some order in Nature 
and bring corn. However, this world was still imperfect and had to be 
destroyed by a flood. In the third era, the Sun came out and so were 
divided the world of light and that of darkness, each one with its in-
habitants. Even if we take into account the imitation of available data, 
we think that the structural similarities between both cosmogonies 
are such that they may be considered variants of the same symbolic 
system. In a future publication, we shall continue our comparative 
analysis with other narratives, which tell the interrelationships bet-
ween the supernatural Owners of the world and present-day human 
beings.

Palabras clave: pueblos indígenas; análisis estructural comparativo; sistema simbólico; relatos; cosmogonía

Keywords: indigenous peoples; structural comparative analysis; symbolic systems; narratives; cosmogony



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177162

Introducción

La idea de este estudio surgió cuando los autores 
participaron en una investigación pluridisciplinaria 
sobre los reptiles y anfibios de la cuenca de río Apulco, 
en la Sierra Norte de Puebla (ver Beaucage, Rojas 
Mora, Woolrich Piña, López Salgado 2020). Al ser 
preguntados si conocían algún cuento sobre serpientes, 
varios interlocutores totonacos contestaron: “Sí, el 
cuento de la Serpiente de Fuego” pero ninguno lo supo 
(o lo quiso) contar. Xánath Rojas Mora recordó que 
su papá, hablante de totonaco, conocía esta historia, y 
él se la contó, así como otros relatos. Pierre Beaucage 
conocía varias “historias de serpientes” en la colección de 
cuentos nahuas recolectados y publicados por el Taller de 
Tradición Oral en San Miguel Tzinacapan1 (Taller 
de Tradición Oral del cepec 2009, Reynoso Rábago y 
Taller de Tradición Oral del cepec 2006). Tuvimos 
entonces la idea de explorar la simbología de los ofidios 
en ambas culturas. Esa búsqueda nos llevó a adentrar- 
nos en sus cosmologías, a través de entrevistas y 
monografías publicadas. Nos llamó la atención que 
los estudiosos habían dedicado esfuerzos logrados en 
comparar sus datos etnográficos con las descripciones 
de la cultura azteca pero que han sido muy escasas 
las comparaciones entre nahuas y totonacos de la 
Sierra. Decidimos intentar una comparación entre las 
representaciones cosmológicas de estos dos pueblos, de 
origen e idioma diferente, que tras largas y complejas 
migraciones se hicieron vecinos. Nuestro análisis 
comparativo reveló una gran similitud estructural en 
las representaciones cosmológicas, pero también varios 
elementos específicos. Análisis ulteriores podrán aclarar 
hasta qué punto comparten o no esta base común otros 
pueblos del área mesoamericana. En las páginas que 
siguen, presentamos primero nuestro marco de análisis y 
metodología. Después analizamos un conjunto de relatos 
cosmográficos nahuas y totonacos, que se refieren a lo 
que llamanos “el Tiempo de la Creación”. Otros relatos 
que describen las interacciones de los humanos con seres 
sobrenaturales en el “tiempo-mundo actual”, son objeto 
de otro estudio, por publicar posteriormente.

El enfoque estructural comparativo en el estudio 
antropológico de las mitologías 

El estudio de las mitologías atrajo hace siglos la atención 
de los filósofos, de los literarios y, desde el siglo xix, de los 
antropólogos. Los primeros estudiosos “de gabinete” como 
J. G. Frazer buscaron las claves que unían las mitologías 
europeas clásicas como la griega o la escandinava con las 

1 El Taller de Tradición Oral del cepec se formó en 1979 por inicia-
tiva de un maestro, Alfonso Reynoso Rábago, para colectar, analizar 
y publicar la rica tradición oral de los nahuas / maseualmej de San 
Miguel Tzinacapan, en el municipio de Cuetzalan, Puebla. A partir 
de 1984, inició con Pierre Beaucage un proyecto de antropología 
compartida que dió lugar a varias publicaciones (Ver Beaucage y Ta-
ller de Tradición Oral del cepec 2012).

creencias de los pueblos africanos, americanos y asiáticos 
tal como las relataban viajeros y misioneros. Poseía una 
erudición inmensa, pero su comparatismo era intuitivo, 
sin método ni límites (Frazer 1911-1915). Buscando un 
principio unificador, E. B. Tylor pensó encontrarlo en el 
concepto de animismo. A partir de sus visiones oníricas, 
los “primitivos” intuyeron la existencia de un elemento 
no material (“alma” o “ánima”), propio no solamente 
de los humanos, sino de animales y otros seres. Lo 
desarrollaron en sus reflexiones en torno a la muerte, 
sentando las bases de todas las mitologías y religiones 
(Tylor 1871). El concepto de animismo plasmaba la 
“mentalidad” de los pueblos indígenas en una categoría 
diferente de la racionalidad moderna, lo que Lucien 
Lévy-Bruhl (1910) llamó “la mentalidad pre-lógica”. Así 
definido, el animismo fue progresivamente abandonado 
por los antropólogos “de campo”, porque contradecía sus 
observaciones. Será rescatado, en un sentido más preciso 
por investigadores recientes, como Philippe Descola, 
2005.

A partir del siglo xx, los antropólogos de campo se 
concentraron sobre la función que tenían las creencias y 
los mitos en relación con el resto de la vida social en 
una cultura determinada. Para Malinowski, las creencias 
de los Trobriand cobran significado dentro de las prác-
ticas mágicas que “proveen al individuo con el poder de 
dominar las fuerzas de la naturaleza y le sirven de es-
cudo contra los peligros que lo acechan” (1963: 458). 
Con el funcionalismo, se ganó mucho en comprensión 
de las distintas culturas, pero la etnología se alejó de la 
perspectiva comparativa. Ésta se desarrolló en otro sec-
tor, la antropología social. A partir del estudio de las ter-
minologías de parentesco, se encontraron regularidades 
transculturales en cuanto a reglas de descendencia que 
permitieron caracterizar sociedades como patrilineales o 
matrilineales (Morgan 1871). La antropología británi-
ca desarrolló esta dimensión estructural, ampliándola 
para realizar estudios comparativos de sistemas politi-
cos y de parentesco, particularmente en África (Fortes y 
Evans-Pritchard 1940; Radcliffe-Brown y Forde 1950). 

El antropólogo francés Claude Lévi-Strauss, después 
de realizar su monumental síntesis sobre Las estructuras 
elementales del parentesco (1952) e influenciado por la 
lingüística, postuló que, tal como la organización social 
y el idioma, la mitología de un pueblo estaba compuesta 
por un número limitado de elementos interrelacionados 
por reglas definidas. Una vez identificadas esas estruc-
turas básicas, se podían comparar las mitologías. Lo de-
mostró en los cuatro volúmenes de sus Mythologiques, 
dedicados a explorar el universo mítico de los indígenas 
de las tierras bajas suramericanas. Contrariamente a 
Malinowski, afirma que los mitos no tienen “función 
práctica evidente” en una sociedad; las regularidades 
observadas corresponden a estructuras básicas, univer-
sales, del pensamiento humano (al contrario de lo que 
afirmaba Lévy-Bruhl) y se expresan por series de “pares 
en oposición” que intentan poner un orden en el flujo 
infinito de fenómenos empíricos. Los pueblos indíge-



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 163

nas tienen un conocimiento extremamente preciso de 
su contorno, que el autor llama “ciencia de lo concreto” 
(Lévi-Strauss 1962: 3-47). A partir de ésta, su pensa-
miento mítico procede de forma metafórica: usa pares de 
oposiciones sacadas de la experiencia común (día/noche, 
macho/hembra, pueblo/monte, sol/luna, crudo/cocido, 
sano/podrido) para conceptualizar las relaciones entre 
categorías de seres: los hombres/las mujeres, el clan A/el 
clan B, la naturaleza/la cultura. 

Estos mitos ilustran de forma metafórica unas contra-
dicciones presentes en la sociedad bororo: entre hombres 
y mujeres (incesto, violación, asesinato) entre padres e 
hijos (abandono, parricidio). El método estructural per-
mitió a Lévi-Strauss ampliar su análisis a otras sociedades 
indígenas suramericanas. Por ejemplo, entre los kayapos, 
apinayés y timbiras, encontró una estructura similar en el 
mito de origen del fuego (1964: 74 ss.). Como los rela-
tos cosmogónicos nahuas y tutunaku que examinaremos 
más adelante, esos relatos empiezan por la ruptura de una 
norma social y terminan por el establecimiento de un 
nuevo orden, gracias a un héroe cultural.

Se han criticado varios aspectos del estructuralismo 
lévi-straussiano. En primer lugar, ¿cuál es la naturaleza de 
las “estructuras”? No cabe duda que para Lévi-Strauss los 
“modelos” que el investigador construye corresponden 
a una realidad preexistente, inconsciente, entre las mentes 
del grupo estudiado (1958: 306 ss.). Sin embargo, es fácil 
mostrar que la oposición “naturaleza/cultura”, tan funda-
mental para el autor, no tiene equivalente en las culturas 
tradicionales. Para los pueblos indígenas americanos, lo 
que llamamos “naturaleza” (animales, plantas, cerros, 
ríos) por una parte se funde en una “sobrenaturaleza” (p. 
ej. los espiritus guardianes) por otra parte, intercambia 
esencias con lo humano (el “doble animal” de los nahuas 
y totonacos). Actualmente se admite que cualquier “mo-
delo” es construido, y que, en esta construcción, entra en 
juego la subjetividad del investigador (Meletinsky 2000: 
61). A nivel metodológico, la preocupación exclusiva de 
Lévi-Strauss por encontrar pares de oposiciones le hizo 
prestar poca atención a la estructura del mito como nar-
ración (ibidem: 69). El contenido y orden de succesión 
de los episodios son muy significativos, como veremos 
analizando y comparando relatos indígenas de la Sierra 
Norte de Puebla.

Otra crítica se refiere a que el estructuralismo le-
vi-straussiano se centró de forma exclusiva en las dimen-
siones cognitivas del mito, olvidando sus relaciones con 
la praxis. Nuestra posición es que el mito tiene un valor 
paradigmático en relación con las actividades cotidianas 
y la vida social. En la cosmología nahua, el héroe cultural 
Sentiopil invitó a los animales para que le ayudaran a 
sembrar la primera milpa (Castañeda 2009: 22-23); hoy 
en día, conejos, tejones y ardillas vienen a cobrarse co-
miendo las mazorcas. De igual forma, los viajes míticos 
de cazadores y pescadores al mundo subterráneo dejan 
bien claro que los Dueños de la fauna castigan tanto el 
desperdicio de alimentos como la infidelidad conyugal 
(Reynoso Rábago y Taller de Tradición Oral del cepec 

2006: 186-205). En palabras de Meletinsky: “En la géne-
sis y el funcionamiento del mito, la necesidad y los fines 
prácticos sin duda tienen más peso que la mera especula-
ción” (2000: 152). 

Otro punto importante se refiere a la noción de tiem-
po. Para Lévi-Strauss, los pueblos “primitivos” viven en 
un tiempo circular, sincrónico, y no conocen la dimen-
sión histórica, diacrónica, en la que se sitúan las socie-
dades modernas (1958: 368). Sin embargo, como lo ob-
serva Meletinsky, el mito supone una heterogeneidad del 
tiempo: los relatos cosmológicos se refieren a una tempo-
ralidad muy distinta de la actual. Meletisnky lo llama “el 
tiempo de la creación”: narra el paso del caos a la armonía 
(Meletinsky 1998: 156). Entre los nahuas de Yaonahuac, 
en una conversación con el Diablo, Jesús establece que, 
“después del canto del gallo” empezará una nueva era, 
cuando el diablo se verá confinado a la noche y al in-
framundo (Taggart 1983: 63). Los mitos “dan cuenta 
del mundo tangible narrando el origen de las partes que 
lo componen” (ibidem: 153). A menudo también, este 
tiempo de la creación no es homógeneo, sino que se se-
para en grandes ciclos. Entre los nahuas de San Miguel 
Tzinacapan, el nacimiento del Hijo del Maíz Sentiopil, el 
diluvio y la aparición del sol marcan cortes importantes 
en el “tiempo de la creación” (ver infra).

El espacio también es heterogéneo. Como lo expresa 
Taggart, “hay una relación metafórica entre el espacio y el 
tiempo, en la cual el presente es al pasado como el centro 
es a la periferie. Los personajes humanos que viajan a la 
periferie [del mundo] se encuentran con seres que exis-
tieron en la era precristiana de tinieblas” (1983: 56).  En 
San Miguel Tzinacapan, se dice que los Rayos salen de 
una fosa del río Tozan, llamada Ixpepetaniat (“agua que 
brilla”). Sin embargo, en un relato, el protagonista los 
encuentra en un bosque lejano, donde lo llevó un ave 
gigante (Ortigoza Tellez 1980). En ambos casos, se trata 
de un espacio “otro”. Los rituales hacen el nexo entre los 
dos tiempos/mundos, el de la creación y el actual, repre-
sentando y reproduciendo en éste, de forma simbólica, 
eventos que tienen lugar en el otro. Por ejemplo, nahuas 
y totonacos comparten la idea de que, por Todos Santos, 
las almas de los difuntos vuelven a sus lugares de origen. 
Se traza un camino con pétalos de cempasuchil (Tagetes 
spp.) desde la vereda hasta la puerta de la casa. Se ador-
nan los altares domésticos con flores y velas y se cubren 
de frutas y tamales. “Las ánimas no ven, pero si huelen. 
Por el cempasuchil encuentran la casa y se alimentan del 
olor de los tamales y de las frutas, mientras estén las ve-
las encendidas. Luego, se llevarán consigo una parte para 
alimentarse durante todo el año. El último que se murió 
en el pueblo es el que cargará los tamales”.2

Hay otra pregunta fundamental: ¿Quién puede inter-
pretar el mito? Según Lévi-Strauss, esta tarea pertenece 
exclusivamente al antropólogo (1958: 309). Los mode-
los o interpretaciones nativas tienen que ser “respetados” 

2 Pablo Osorio, San Miguel Tzinacapan, 1986, comunicación per-
sonal.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177164

porque “pueden ser buenos o por lo menos, dar acceso a 
la estructura. […] También pueden ser sesgados o inexac-
tos pero sus sesgos y errores hacen parte integral de la rea-
lidad que estudiar (cursivas nuestras)” (ibidem). ¿A quién 
le toca separar la verdad y el error? Lévi-Strauss nunca 
cuestiona la objetividad de la mirada antropológica, ga-
rantizada, según él, por la distancia cultural que lo separa 
del grupo estudiado. Para nosotros, esta postura es un 
remanente del positivismo que imperó desde el siglo xix 
en las ciencias sociales en general, y en cierta antropolo-
gía colonial. No compartimos esa posición. Desde 1984, 
cuando iniciamos una colaboración a largo plazo con el 
Taller de Tradición Oral del cepec, de San Miguel Tzi-
nacapan, Puebla, hemos optado por el diálogo de saberes 
entre el antropólogo, los coinvestigadores y coautores 
indígenas. Estamos convencidos de que en el discurso 
antropológico actual caben múltiples interpretaciones 
(Beaucage y Taller de Tradición Oral del cepec 2018). 
Por ejemplo, en la danza llamada del Volador (Koujpapa-
tanij), cuatro danzantes bajan de un mástil dando trece 
vueltas. En su versión precolombina, se interpretó como 
representando/reproduciendo los 52 años del calendario 
azteca (Stresser-Péan 2011: 266). En su versión actual, 
para un investigador nahua de Cuetzalan, Pue., el mástil 
representa el Árbol de la Vida (xochikuouit) que crece en 
el centro de un inframundo de abundancia (Talokan) y 
también el territorio nahua/maseual (Altepet), que se ex-
tiende a la superficie (Taltikpak) por los cuatro puntos 
cardinales. El autor no insiste en los números, sino en la 
importancia de los rituales de acompañamiento: petición 
a la Tierra antes de cortar el Árbol, ofrenda a la Tierra 
antes de subir, zapateado en la punta del mástil, previo a 
que se echen los danzantes al vacío (González 1998: 84). 

Tomando en cuenta estas críticas, nos parece todavía 
válido el método de análisis estructural del mito que se 
desarrolló siguiendo el trabajo pionero de Claude Lé-
vi-Strauss. Lo aplicaremos a nuestro estudio comparativo 
de los relatos cosmológicos nahuas y totonacos. Primero 
haremos un breve esbozo de la cultura y de la organiza-
ción social actual de los pueblos de la Sierra Norte de 
Puebla.

Los pueblos nahuas y totonacos de la Sierra Norte 
de Puebla

Hace siglos que los pueblos nahua (maseual) y totonaco 
(tutunakú) son vecinos en la Sierra Norte de Puebla. 
Su modo de subsistencia es una adaptación a un 
ambiente serrano cálido y lluvioso del substrato general 
mesoamericano: una agricultura de milpas y plantaciones, 
completada por la colecta, la pesca y la cría de animales de 
traspatio. Cinco siglos de colonización y resistencia han 
dejado huellas importantes en su cultura y organización 
social: entre otros, una democracia comunitaria donde se 
eligen a las autoridades civiles y a los responsables locales 
del culto y un énfasis en la celebración de las fiestas de los 
santos tutelares, particularmente en la sierra baja. 

Un estudio de antropología social comparativa, efec-
tuado hace cincuenta años, reveló muchas similitudes 
entre las comunidades totonacas y nahuas de la sierra 
baja, a veces más que entre esos últimos y los nahuas de 
la sierra alta. Los “arribeños” se dedicaban a la agricultu-
ra de subsistencia completada por el trabajo asalariado 
migratorio, mientras que nahuas y totonacos de la par-
te baja completaban el cultivo del maíz con el del café, 
con mayor tendencia a una autonomía familiar (Arizpe 
1973; Beaucage 1974; Durand 1986). En ambas zonas, 
las comunidades estaban integradas a la estructura eco-
nómica nacional e internacional a través de los interme-
diarios mestizos de las cabeceras, compradores de café o 
“saca-gentes”, mientras que en el escenario político esta 
mediación la realizaba la figura del cacique (Paré 1975).

Ni la evangelización ni una inevitable aculturación 
han podido borrar la importante herencia autóctona, a 
nivel lingüístico y cultural. Articuladas a las creencias y 
a los rituales cristianos, se nota la persistencia de muchas 
prácticas y representaciones de origen prehispánico, tema 
de este artículo. 

Para los nahuas, utilizaremos principalmente un con-
junto de relatos recopilados por el Taller de Tradición 
Oral del cepec, por Tim Knab y por Alfonso Reynoso 
Rábago en San Miguel Tzinacapan, pueblo nahua del 
municipio de Cuetzalan, en la sierra baja (Knab 1983; 
Reynoso Rábago et al. 2006; Taller de Tradición Oral del 
cepec 2009). Compararemos con los datos analizados 
por Taggart (1983, 1997), en Huitzilan y Yaonahuac; 
por Hooft (2007) entre los nahuas de la Huasteca meri-
dional y por Stresser-Péan (2011) en toda la zona. Para 
los totonacos, Xánath Rojas recopiló varios relatos. Tam-
bién usaremos los relatos cosmológicos presentes en las 
monografías de Isabel Kelly (1966) sobre San Marcos 
Eloxochitlán, municipio de Ahuacatlán, de Alain Ichon 
sobre el ejido de Mecapalapa, municipio de Pantepec 
(1969) y de Nicolás Ellison sobre el municipio de Hue-
huetla (2015). 

Varios relatos nahuas y totonacos hablan de un “tiem-
po de la creación” heterogéneo, distinto del tiempo ac-
tual y compuesto de varias eras. Sus protagonistas son 
los creadores,3 héroes culturales que pusieron orden en el 
caos inicial. Esos seres pueden adoptar formas antropo-
morfas e incluso fusionarse con la representación de al-
gún santo católico: como san Juan Bautista con el Dueño 
de la lluvia: Aueuejcho o Nanahuatzin para los nahuas y 
Aktsini para los totonacos. 

Otros relatos ponen en escena a los Dueños y Guar-
dianes (a veces llamados “Padres” y “Madres”) que con-
trolan las montañas, la lluvia, la tierra, los ríos, el fuego, 
las cosechas, la fauna terrestre y acuática e influencian 
directamente el destino de los humanos, en particular su 

3 Ichon habla de “dioses” (1969: 80) pero preferimos el nombre de 
“creadores”. Tanto nahuas como totonacos son mayormente cristia-
nos y cuando hablan de “Dios” (o su equivalente nahua totiotsin 
“nuestro diosito”) se refieren al Dios cristiano. La expresión nahua 
todios (“nuestro dios”) escuchada en Tzinacapan, designa el patrón 
tutelar del pueblo, san Miguel Arcangel.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 165

salud (Signorini y Lupo 1989). Les dedicaremos un ar-
tículo ulterior.

Nuestras preguntas básicas son: ¿Cómo los nahuas 
y totonacos de la Sierra Norte de Puebla se representan 
a los seres sobrenaturales que dieron origen al mundo 
que conocemos y todavía dominan el universo? ¿Qué 
representaciones son comunes a los dos pueblos y cuáles 
son específicas de cada uno? Y nuestra metodología será 
el analisis estructural que presentamos al principio.

Relatos cosmogónicos nahuas y totonacos: los 
creadores

Sé de la áspera corteza de los troncos del monte
Sé de la ruda miseria que en nosotros cabalga […]

En mi sangre llevo sus creencias
En mis sueños su arquitectura y sus deseos

Mis células son parte de su vida 
Esa que nunca ha sido registrada 

En las hojas de la historia
(Chávez 1992)

Los Gemelos, el fin del caos y el origen del mundo – 
relato totonaco (Munch 1992)4

Varios relatos cuentan cómo, por etapas, se puso en 
orden un caos primitivo hasta que apareció el universo 
tal como lo conocemos; es la cosmogonía que pone en 
escena a los creadores y que la antropología solía llamar 
“mitos de origen”5. Éstos son los que examinaremos aquí. 

Un relato totonaco del origen del mundo (RT1) ha-
bla de una era primordial, de casi oscuridad, cuando en el 
cielo brillaba un falso sol, una víbora celestial que exigía 
víctimas humanas. En un primer episodio, una lagartija 
y cuatro avecillas hicieron estallar una roca caliente y ti-
raron a un manantial el huevo que apareció. Lo recogió 
una muchacha, lo tragó y se quedó encinta de Gemelos. 
Criados por su abuela, éstos mataron a la víbora lanzán-
dole una roca ardiente “encendida en el temazcal”. La os-
curidad se hizo total y los humanos se volvieron piedras.

El primer obstáculo a la creación del mundo toma la 
forma de una víbora (lu’uan) gigante y maléfica, verdade-
ro leitmotiv de la cosmología totonaca. La situación pri-

4 Según Munch Galindo, este relato constituye el “credo unificador 
totonaco”. Lo recogió “a partir del 18 de enero del 1985 […] hasta 
mayo de ese mismo año.” El autor afirma que es común en varias 
comunidades de la sierra y en “comunidades costeras próximas a Pa-
pantla.” Parece que esa version se recolectó en El Tajín (1992: 286-
292). En La Leyenda de los soles, dos dioses se inmolan para ser el 
sol y la luna. Pero no se presentan como gemelos. Al contrario, se 
subraya el contraste entre el rico atavío de Nahuitecpatl y la pobre 
vestimenta de Nanahuatzin, “el Buboso”. Sin embargo, la valentía de 
este, que se echa primero al fuego, le valdrá ser el astro solar, mien-
tras que el primero, más cobarde, tendrá que conformarse con ser la 
luna (Códice Chimalpopoca 1975: 121-122).

5 No utilizaremos aquí la palabra “mito” para designar los relatos fun-
dadores de la cosmología de los pueblos originarios: hace años, un 
interlocutor indígena nos hizo notar el carácter discriminatorio de 
esa expresión, que en general no incluye a los “mitos fundadores” de 
las grandes religiones monoteístas.

mordial de (casi) oscuridad y frío es rota por la llegada de 
los héroes culturales, asociados a la vez al fuego (roca ar-
diente de donde nacen, piedra ardiente con la que matan 
a la víbora) y al agua (donde queda sumergido el “hue-
vo”). Esta unión de contrarios se realiza en el temazcal.

Cuadro 1. Origen del mundo (totonaco)

Antes Casi oscuridad, impera una víbora celestial que 
come gente.

Transición
Sale huevo de roca ardiente / muchacha lo traga / 
da a luz a gemelos / gemelos matan a la víbora con 
roca ardiente / oscuridad total, la gente se vuelve 
piedras.

Fuente: Elaboración propia con base en Munch (1992).

En el segundo episodio, los gemelos siguieron a su 
abuela en el monte y descubrieron que se apareaba con 
un venado. Mataron a éste y cayó un gran rayo: supieron 
que su abuelo era un “hombre-rayo” y que su doble-ani-
mal era un venado. En un tercer episodio, el Gemelo 
mayor buscó los huesos de su padre –tema común en 
varios relatos. Aconsejado por Kiwikgolo, “Palo Viejo”, 
el Señor del monte, los encontró y lo resuscitó, dando 
cuatro vueltas alrededor. Pero en el camino de vuelta, un 
papán gritó de alegría al ver al Padre del maíz; el padre 
se asustó y cayó al suelo, cambiándose en venado. En 
un cuarto episodio, con ayuda de los animales, el Ge-
melo mayor consiguió cuatro fanegas de maíz, engañan-
do a la anciana que los guardaba; rozaron Siete Cerros 
(Chicontepec) y sembraron la primera milpa, cuya cose-
cha escondieron. Los episodios 2 a 4 revelan las múltiples 
relaciones entre el héroe cultural, el Gemelo mayor, y los 
animales silvestres, que prefiguran las relaciones entre és-
tos y los seres humanos. La estructura básica de esos tres 
episodios se expresa en el cuadro 3. 

Cuadro 2. Hazañas de los Gemelos
Gemelos Matan a su abuelo (“hombre-Rayo”-venado)

Gemelo mayor Con ayuda de Kiwikgolo resuscita a su padre

Papán grita Padre se cambia en venado (imposible 
retorno)

Gemelo mayor Roba maíz a la anciana que lo guardaba

Animales Ayudan para hacer la primera milpa
Fuente: Elaboración propia con base en Münch Galindo (1992).

En el quinto episodio, el Gemelo mayor pidió a los 
animales que juntaran doce fanegas de leña y se sacrificó 
en la hoguera para covertirse en Sol. Fue el primer ama-
necer. Su hermano, “el mujeriego” será la Luna y su tío, el 
Lucero de la mañana. En los relatos recolectados por Isa-
bel Kelly, el Trueno Viejo, Llatzaná, “que estaba allí antes 
del Sol”, a cada mañana intenta impedir su salida, con 
las aguas del Mar de Este que controla, pero el Lucero 
(Matuncuguini) le abre el camino (Kelly 1966: 397). 

Aparece la oposición entre los dos hermanos: el ma-
yor, el demiurgo, se cambia en Sol y se adueña del día, 



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177166

con la ayuda del Lucero, mientras que el menor se hace 
Luna y le corresponde la noche.6

Esta misma dualidad con dimensiones cósmicas se 
manifiesta, utilizando personajes del imaginario cris-
tiano, en un breve relato de los nahuas de Yaonahuac 
(RT1b): Jesucristo, en un instante, hizo el mundo en el 
que estamos. Se enojó el diablo por el canto de los grillos 
y habló con Cristo, que era su hermano. Cristo le dijo: 
“La noche será tuya, pero cuando cante el gallo, tendrás 
que regresar debajo la tierra.” Cantó el gallo y el diablo se 
tuvo que marchar. Y desde entonces el canto del gallo se-
para el día de la noche (Taggart 1983: 56-57 - resumen). 

Cuadro 3. Dualidad y creación del tiempo

Gemelo mayor Sacrificio en 
la hogera Sol Día Cristo

Gemelo menor “mujeriego” Luna Noche Diablo
Fuente: Elaboración propia con base en Munch Galindo (1992); 
Taggart (1983).

El origen del mundo en tres relatos: Sentiopil y 
Tamakasti (nahuas) y el Dueño del Maíz (totonaco)

Los nahuas tienen varios relatos que dan cuenta de esas 
creaciones. Entre los más extensos está “Sentiopil el Hijo 
del maíz”(RN1) (Castañeda 2009; Reynoso Rábago et al. 
2006: 58-60). En un primer episodio, cuenta cómo la 
tierra era habitada por ogros (tsitsimimej) que se comían 
unos a otros por no haber maíz. Un colibrí picó a una 
joven ogresa, la cual quedó encinta y parió una “bola de 
sangre” que fue a enterrar cerca de una fuente. Nació 
una planta cuyo fruto también tenía sangre dentro; los 
ogros lo tiraron a la fuente y, de regreso, vieron que allá 
estaba un niño. Lo recogieron y lo criaron, pensando 
engordarlo para comérselo. El niño, llamado Sentiopil, 
creció rápido e inventó la música, haciendo bailar a los 
ogros, quienes lo metieron en un horno, pero él se salvó 
gracias a dos tortugas que hicieron un pequeño charco: 
había inventado el baño de vapor (temazcal). Propuso 
a los ogros bañarse también, aceptaron y los quemó a 
todos. 

Hay un paralelismo evidente con la era primordial 
que describe RT1, pero aquí la situación es inversa. El 
obstáculo para la creación estaba en la tierra: eran los 
ogros antropófagos, mientras que del cielo vino la rup-
tura a través de un colibrí. Para los nahuas, el colibrí 
(uitsikitsin), ave “que vuela cara al viento” (tein patani 
ejekaixko) se opone a la víbora “que se arrastra en el sue-
lo” (tein mouiuilana). Además, es un ser protegido por 
fuerzas sobrenaturales: el que lo mata, morirá de un rayo. 

6 El relato del origen del sol, recolectado por Galinier entre los oto-
mies que viven al norte de la zona nahua-totonaca también habla de 
un mundo de tiniebla y frío, al que puso fin el sacrificio de un joven, 
“un pobre huérfano” en una hoguera. A su compañero, que tardó 
en prepararse, le tocaron muy pocas brasas: fue la Luna (Galinier 
1990: 693 ss.).

El personaje de Sentiopil une el agua (de la que es resca-
tado) con el fuego (que le sirve para eliminar a los ogros), 
como en el temazcal. 

En el segundo episodio, los perros le ayudaron a en-
contrar los huesos de su padre. Lo volvió a formar y se 
lo llevó a su madre, prohibiéndole que lo mirara. Ella no 
aguantó, lo miro y el cuerpo se deshizo. El simbolismo es 
my similar a RT1: el cuerpo del padre no puede resucitar 
porque pertenece al mundo de antes que ya terminó.

En el tercer episodio, como en RT1, los animales 
apoyaron a Sentiopil para hacer la primera milpa. Lue-
go escondieron el maíz en una cueva en Kueskomatepek 
(“cerro-granero-de-maíz”). En estos dos episodios, apare-
ce la proximidad del héroe cultural con el mundo de los 
animales, cuya ayuda es esencial para crear el mundo ac-
tual.

En el cuarto episodio, se cuenta que Sentiopil edificó 
dos ciudades, México y Puebla. Supo que gente había ido 
a habitar estos dos pueblos. Fue allí y pidió un poco de 
dinero a sus moradores, quienes se lo negaron. Viendo 
que eran “muy orgullosos”, hizo un agujero en la tierra. 
Brotaron las aguas y se inundó todo. Este episodio final 
es específico del relato nahua; mientras que en RT1, los 
gemelos se sacrifican para ser astros, en RN1 el héroe 
cultural, disgustado por la ingratitud de la humanidad, 
la hace perecer en un diluvio. En un mundo aún oscuro, 
Sentiopil presintió que iba a venir la luz y dijo: “Yo no es-
peraré la luz. Me iré al fondo del mar”. Con eso evitó ser 
mortal, como todos los seres que viven bajo la luz del sol.

En el relato de Sentiopil, sobresale su relación positiva 
con los animales que le ayudan a crear el mundo, y la 
negativa con la gente desagradecida. 

La historia de Tamakasti / Tamakastsiin7 (RN2), el 
héroe equivalente de Sentiopil entre los nahuas de Vera-
cruz, presenta similitudes y variaciones interesantes con 
la versión anterior. Aquí, una pareja de “diablos” ocupa 
la posición de los ogros. El primer episodio cuenta cómo, 
de un amorío entre una “diabla” y un pájaro, nació un 
niño. Su abuela “diabla” lo quiso matar, echándolo pri-
mero a un hormiguero, luego al río; pero él habló con 
hormigas y peces y se salvó. La abuela rescató con una 
red un huevo que flotaba en el agua. Nació Tamakastsiin, a 
quien la pareja de diablos crió para comérselo. El prota-
gonista venció y eliminó al viejo diablo gracias a su as-
tucia y a dos aliados animales, la araña y el murciélago; 
eliminó a la abuela echándola en la olla de agua hirviente 
donde ella lo quería tirar. La estructura del relato es idén-
tica a la del cuadro 4: al héroe lo ayudan varios animales 
para salvar su vida y luego vencer a los “diablos” antropó-
fagos, obstáculos para la aparición de la humanidad en la 
tierra. Sin embargo, por el descuido de sus encargados, el 
sapo y la lagartija, de las cenizas de los “diablos” nacieron 
los insectos dañinos.

7 En nahuat, tamaka significa “dar de comer”: con el sufijo cariñoso 
tzin / tsiin, Tamakastsiin quiere decir “el querido proveedor de nues-
tra subsistencia”.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 167

El episodio 2 relata un largo viaje. Buscando los hue-
sos de su padre, Tamakastsiin puso orden en la naturale-
za y confirmó en los animales silvestres las características 
que tienen hasta ahora: las tortugas viven en las ciéna-
gas, a los zanates les gusta el maíz y el lagarto tiene la 
lengua dividida. Tiempo después, Tamakastsiin quiere 
casarse con una princesa y le ganó a su rival Viento del 
Sur. Luego salió victorioso de las pruebas que le mandó 
el rey: procurar que seres dañinos pasen a ser inofensivos 
y útiles, los machetes y las hachas ya no tendrán vida 
propia, sino que serán dóciles herramientas y las piedras 
ya no morderán. Con la ayuda de las tuzas, Tamakastsiin 
derrumbó la ciudad donde el rey lo mantenía prisionero.

Cuadro 5. Tamakasti /Tamakastsiin:
origen y ordenamiento del mundo

Tamakasti/Tamakastsiin Ordena el mundo animal
Se quiere casar; vence a su rival

Ayudado por las tuzas

Transforma seres dañinos en 
herramientas
Destruye a la ciudad donde está preso

Fuente: Elaboración propia con base en V. Cruz (1957)
y González Cruz (1982).

En el tercer episodio, Tamakastsiin regaló mucho 
maíz a su madre hambrienta. Encontró dónde estaba en-
terrado su padre y logró resucitarlo brincando siete veces 
encima de su tumba. Pero un error de su madre, engaña-
da por la lagartija azul, arruinó su intento y cayó muerto 
otra vez. Como castigo, Tamakastsiin partió la lengua a 
la lagartija mentirosa. Este episodio de la búsqueda del 
padre es común en RT1 y en RN1: el héroe cultural logra 
resucitar a su padre, pero éste muere otra vez, por culpa 
de su madre (Cruz 1957; González 1982).

Los totonacos de Mecapalapa, en el norte de la Sier-
ra, tienen otro relato sobre el origen del maíz (RT2). En 
el primer episodio, el padre del futuro Dueño del Maíz 
era un músico que se convirtió en pulga para acercarse a 
una muchacha. Ésta quedó encinta. Él seguía tocando. 
Molestos por su música incesante, las autoridades del 
pueblo (los Cuatro Rayos) lo mandaron fusilar. La mu-
jer dio a luz a un niño que murió pronto. Su madre lo 
enterró fuera del cementerio y cercó su tumba. Unos 

días después, descubrió que en la tumba había crecido 
una mata de maíz cargada con 25 elotes, 13 inclinados 
al este [masculinos] y 12 al oeste [femeninos]. La madre 
lo quiso comer pero el xombe (maíz tierno) le supo muy 
amargo y lo tiró al río. Un grano cayó en el lomo de una 
tortuga que lo trajo a su cueva y lo críó. Cuando creció el 
Niño-Maíz, lo depositó en la orilla. 

Como RT1, RN1 y RN2, RT2 comienza en un mun-
do dominado por no-humanos, en este caso, los Rayos. 
Incluye, también, la atípica concepción del protagonista, 
quien tiene que morir para renacer y ser rescatado del 
agua. Específica de RT2 es la presencia de ambos sexos 
en la milpa inicial. 

En un segundo episodio, el Dueño del Maíz encontró 
la tumba de su padre. Lo resucitó y lo cargó para llevar-
lo a su casa. Asustado por una hoja de hormiguillo que 
cayó, el padre huyó y se convirtió en venado. Además 
del paralelismo del imposible retorno, se nota, como en 
RT1, la cobardía del padre, asustado con una hoja que cae. 

Sus encuentros con los animales, que forman un ter-
cer episodio, le permitieron poner orden natural y cultu-
ral en el universo. El niño se vio amenazado por un lagar-
to, al que le cortó la lengua y la colocó en cuatro cañas, 
junto con la espuma, “el sudor del agua”. Los revolvió y 
los tiró, de ahí salió  el relámpago que precede a la lluvia. 
El joven fabricó con cañas un arco y flechas y empezó a 
flechar peces en el río. Explicó al Dueño de las Aguas, 
enojado, que las estaba “curando” para que desconfiaran 
de los pescadores; por eso cuesta agarrarlos hoy en día, 
salvo los huevinos y los panzoncitos, a los que no tuvo 
tiempo de flechar. Volvió a casa de su madre, alfarera. 
Rompió sus ollas con flechas y luego le dijo que sería la 
madre más respetada de todas las criaturas. Le enseñó la 
música ritual. 

El cuarto episodio relata su enfrentamiento con los 
Truenos y su victoria final. Molestas por su música, las 
autoridades-Truenos mandaron al zopilote, luego al ga-
vilán y por último a la mosca de los muertos8 para bus-
carlo. La mosca lo encontró escondido en su flauta. Los 
Rayos lo retaron con un partido de pelota: él tiró la pe-

8 Pulga: Pulícidos spp.; mosca de los muertos: Sarcophágidos spp.; hor-
miguillo: Cecropia obtusifolia Bertol.; hormiga arriera: Atta spp.; tuza: 
Geomys spp.

Cuadro 4. Sentiopil: origen del mundo y del maíz
Antes Tierra habitada por ogros (tsitsimimej)

Transición Colibrí pica una muchacha / ella tira el feto al agua / nace un niño. Los ogros rescatan el niño 
y lo crían para comérselo /intentan matar a Sentiopil 

Sentiopil

Ayudado por tortugas Salva su vida
Mata a los ogros (tsitsimimej)

Ayudado por perros Encuentra los huesos de su padre, lo resuscita

Por culpa de la madre “se deshace” su padre

Ayudado por los animales
Siembra el maíz, luego lo esconde, construye dos 
ciudades, manda un diluvio por la ingratitud de 
los humanos, quienes perecen.
Se va al fondo del mar.

                     Fuente: Elaboración propia con base en Castañeda (2009); Reynoso Rábago et al. (2006)



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177168

lota tan fuerte que los tumbó. El segundo reto consistía 
en comerse una olla de frijoles: les ganó de nuevo gracias 
a la hormiga arriera que los evacuaba a medida que se los 
tragaba. También ganó el tercer reto, vaciar un charco de 
agua, gracias a la tuza que agujereó el fondo del charco. 
El cuarto reto consistió en tomar un baño de vapor en el 
temazcal sin que se marchite la rama florida con la que 
uno va frotando su cuerpo; lo logró gracias a la ayuda 
del Dueño del Fuego, Taqsjoyut, que también es Dueño 
del temazcal; mientras que se marchitó la de los Truenos. 

En su lucha contra los Truenos, el protagonista contó 
con aliados animales, como en RT1 y RN1, y de un po-
deroso aliado espiritual, propio de la cosmología totona-
ca, Taqsjoyut, a quien volveremos a encontrar. 

Vencidos, los Truenos aceptaron ponerse a sus órde-
nes. Les enseñó a producir los relámpagos y la lluvia con 
las cuatro cañas que contenían la lengua del lagarto y la 
espuma del agua. Les anunció que cada año se hará más 
chiquito y luego crecerá. Es el Maíz (kuxi), nuestro Maíz. 
(Ichon 1969: 63-75; Stresser-Péan 2011: 426-428).

Los tres relatos nahuas y totonaco comparten la mis-
ma estructura narrativa. De una relación sexual fuera de 
las normas nace un niño que luego muere. Donde lo en-
tierran, surge una planta desconocida que es rechazada 
en un principio y cuyo fruto se tira al agua. Rescatado, se 
convierte en un niño que crece muy rápido. Busca y en-
cuentra los restos de su padre, quien resucita pero vuelve 
a morir. Como en RT1, esta segunda “muerte del padre” 
marca la ruptura definitiva con la era anterior. A lo largo 
de sus aventuras, el protagonista vence a sus adversarios y 
logra sus objetivos gracias a sus aliados animales. Duran-
te su viaje en busca de los huesos de su padre, Tamakasti 
nahua y el Dueño totonaco del Maíz transforman a los 
animales y a otros seres en su forma actual. Es propio del 
relato totonaco la presencia de un poderoso ser espiritual 
Taqsjoyut, el Dueño del Fuego, quien ayuda al protago-
nista como otro ser espiritual, Kiwikgolo había ayudado 
al Gemelo mayor en RT1.

En estos tres relatos, la creación del mundo está direc-
tamente asociada con el origen del maíz, lo que refleja su 
importancia en la práctica cotidiana de los agricultores 
mesoamericanos. Sin embargo, la ruptura con el estado 
inicial es incompleta; el maíz queda escondido y la ciudad 
donde viven los humanos está destruida. Como elemen-
tos específicos de RT2, el protagonista tiene que enfren-
tarse con los Truenos, que, al principio del relato están 
en la misma posición dominante que los tsitsimimej y los 
“diablos” en los relatos nahuas. Pero no son fuerzas ne-
gativas que eliminar; más bien los somete para que cum- 
plan con su función, que es “hacer llover bien”, gracias a 
los relámpagos que él fabricó con los trozos de la lengua 
del lagarto metidos en cañas. 

Un segundo fin/principio del mundo: el diluvio

Titlacahuan llamó al que tenía nombre de Tata y a su 
mujer llamada Nene y les dijo: “No querráis nada más. 

Agujerad un ahuehuete9 muy grande y allí os meteréis 
cuando se venga hundiendo el cielo”. Allí entraron, 
luego los tapó […] Cuando acabaron de consumir los 
granos, se notó que iba disminuyendo el agua. (Códice 
Chimalpopoca: 120)

El diluvio, último episodio de la historia de Sentiopil, 
que identificamos como la segunda ruptura de la era de 
la creación, está también presente en las dos tradiciones 
orales.10

En la tradición oral totonaca conocemos dos variantes 
del diluvio (RT3 y RT4). En el primer episodio de la 
versión recogida por Ichon en Mecapalapa (RT3), un 
hombre tumbaba el monte para hacer su milpa. Pero cada 
mañana, la vegetación había crecido otra vez. Una noche, 
se escondió y descubrió que venía un conejo que decía a 
los árboles ¡Kapis, Kiwi! (“¡Levántate, árbol!”). El hombre 
agarró al conejo y le cortó la cola de un machetazo; por 
eso los conejos tienen hoy la cola corta.11 El conejo le 
avisó que venía el diluvio y que se resguardara en un baúl 
de madera. Así lo hizo y se salvó. 

En el segundo episodio, después de la retirada de las 
aguas, los humanos de antes se hicieron peces12 y luego 
murieron. El hombre empezó a cocinar “pescado”. Mo-
lestos por el humo, los dioses lo mandaron traer. El zopi-
lote falló su misión y aceptó comer ese “pescado”; desde 
entonces, solo puede comer carne muerta. El gavilán13 
lo llevó al cielo por la fuerza. Los dioses convirtieron al 
hombre en mono (Ichon 1969: 44-54).

Entre los nahuas del sur de la Huasteca, Hooft obtu-
vo un relato casi idéntico (RN3b). En el primer episodio, 
añade que, cuando las aguas estaban muy altas “casi para 
tocar el cielo”, el conejo brincó a la luna y se quedó allí. 
En el segundo episodio, no menciona el destino del 
hombre; solo narra que dos de los tres ángeles que Dios 
mandó para investigar lo que ocurría en la tierra comie-
ron carne muerta y Dios los convirtió en zopilotes, al 
tercero, quien cumplió su misión, lo convirtió en colibrí 
(Hooft 2007: 11-122).14

La segunda variante totonaca (RT4) se concentra en 
el post-diluvio. Únicamente sobrevivieron un hombre y 
su perra. Él, al volver del trabajo, siempre encontraba las 
tortillas listas. Un día, se quedó a espiar y se dió cuenta 

9 Ahuehuete: Taxodium mexicanum Carr.
10 Entre los otomies, el diluvio puso fin a la existencia de los “gi-
gantes”; las piedras, antes ligeras, se volvieron pesadas y los ancestros 
fueron cambiados en rocas, en acantilados (Galinier 1990: 509).

11 El relato del conejo o del venado que quiere impedir la tala del bos-
que para la agricultura se encuentra en otras partes de Mesoamérica. 
Gossen lo recogió entre los Chamulas de Chiapas (Gossen 1979: 
382).

12 La transformación de una humanidad en peces la encontramos 
en La leyenda de los soles. En la versión del Códice Chimalpopoca, 
corresponde al final del tercer sol, “cuatro-agua”. Los que vivieron 
durante el segundo sol, “cuatro-viento”, se volvieron monos (Códice 
Chimalpopoca 1975: 119-120).

13 Conejo: Silvilagus floridanus; gavilán: Harpia harpiya.
14 Otro relato nahua es similar pero omite el episodio inicial acerca 
del conejo que avisa al hombre (Salvante, en Reynoso Rábago et al., 
2006: 225-226).  



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 169

de que, en su ausencia, la perra se cambiaba en mujer. 
La sorprendió en esta forma y vivieron como marido y 
mujer. Así volvió a poblarse el mundo (Horcasitas 1962: 
54). 

Cuadro 6. El Dueño del Maíz en el país de los Truenos
El Dueño 
del Maíz

Corta la lengua del 
lagarto

Crea los relámpagos

Rompe las ollas de su 
madre

Le enseña la música 
ritual

Los Truenos Lo mandan buscar
(con tuza, zopilote, mosca 
azul)

Mosca azul lo halla

Lo retan al juego de 
pelota

Él los tumba

Lo retan a comer una olla 
de frijoles

Él les gana (con 
hormiga)

Lo retan a tragar un 
charco de agua

Él les gana (con 
tuzas)

El Dueño 
del Maíz

Enseña a los Truenos 
a “llover bien” con 
relámpagos

Fuente: Elaboración propia con base en Ichon (1969).

Cuadro 7. Un hombre, un conejo, el diluvio

Hombre Tumba árboles
Captura un conejo

Conejo los hace crecer
Conejo le avisa del diluvio

Dios Inunda el mundo
Hombre se salva
Otros humanos convertidos en 
peces

Hombre Cocina “pescado” Dios se entera que vive

Dios Manda zopilote
Manda gavilán

Zopilote come “peces”/ castigo
Gavilán lleva al hombreal cielo

Dios Convierte al 
hombre en mono

Fuente: Elaboración propia con base en Ichon (1969).

Los relatos del diluvio mencionan varias mutaciones 
entre los seres. Mientras que en RT3 y RN3b, humanos 
y ángeles se convierten en animales (peces, mono, zopi-
lotes y colibrí), en RT4, es al revés; una perra se convierte 
en ser humano. Vale la pena notar que, comparando el 
relato del castigo del diluvio en RN1 con la versión bíbli-
ca, se encuentran dos diferencias. En la Biblia, Dios ac-
túa así porque puede hacerlo (Hooft 2007: 142) y en 
RN1 se salva un hombre no porque así es el plan divino, 
sino por la advertencia de un conejo, que tiene el papel 
de “tramposo” (trickster), y Dios, ignorando que se salvó, 
lo castiga cuando descubre que comió “carne muerta”.

El Dueño de la lluvia: Juan Oso /Aueuejcho /
Nanahuatzin (nahua) y Juan Aktsini (totonaco)

Se oye el canto de Aktsini
Florecen las nubes […]

La tierra enjuaga su rostro

El canto de Aktsini
Anucia la ceremonia, 

El cielo llora. (Espinosa 2008: 41)

El relato recopilado por el Taller de Tradición Oral en 
San Miguel Tzinacapan (RN4), empieza cuando una 
mujer que llevaba de comer a su esposo, en el monte, 
fue raptada por un oso. Éste la llevó a su cueva en el 
cerro y convivió con ella. Tuvieron un hijo, medio oso y 
medio hombre. En el segundo episodio, éste, ya grande, 
se escapó con su madre y regresaron juntos al pueblo. 
Allí lo bautizaron y lo nombraron Juan. Dotado de una 
fuerza sobrehumana, mató a los niños de la escuela, con 
quienes quería jugar. Su padrino, el cura, lo puso a prueba 
mandándolo vencer fieras y espíritus malos; Juan Oso 
siempre resultó victorioso. Se casó y trabajó sus campos 
haciendo la “mano vuelta” con los demás aldeanos. En 
el tercer episodio, aburrido por la vida normal, quiso 
encimar cerros para llegar al cielo; los santos lo tiraron 
al fondo del mar, donde los Rayos lo tienen encadenado. 
Allí se convirtió en Aueuejcho, el Guajolote, gran Señor 
del Mar (Stresser-Péan 2011: 532-534). Se alimentaba 
de los ahogados. Los Rayos no le querían decir cuando 
era su fiesta, el 24 de junio, por temor de que se inunde el 
mundo. Pero se da cuenta y rompe sus cadenas. Entonces 
se escucha un “trueno mojado” y empiezan los grandes 
aguaceros; los Rayos son sus cohetes (Ortigoza 1980; 
Beaucage y Taller de Tradición Oral del cepec 2003). 

En el libro que Taggart dedica a Juan Oso presenta 
una versión similar a la anterior hasta el tercer episodio. 
Entonces se dice que Juan Oso se fue a la aventura, se 
puso a trabajar con dos compañeros y peleó contra el dia-
blo que les echaba a perder la comida. Venció al diablo y 
los tres se casaron con sus tres hijas. Luego Juan Oso qui-
so ir a vivir en Cozoltepec, un cerro alto cerca de Huitzi-
lan. Pero sus compañeros, que eran los Rayos, temiendo 
que desde allí inundara todo el pueblo, lo convencieron 
de seguirles río abajo, diciéndole que lo iban a tratar 
bien. Adornando el valle con arcoíris, lo llevaron hasta 
la orilla del mar y allí se quedó. Quiso saber cuándo es 
su fiesta y les preguntó a los Rayos. No se lo quisieron 
decir para que no hiciera un gran alboroto y el mundo 
pereciera otra vez. Pero al fin se enteró y empezaron las 
tormentas (Taggart 1997: 48-56).

En ambas versiones Juan Oso/Aueuejcho/Nanahuat-
zin comparte con los otros héroes culturales un naci-
miento fuera de normas, unas hazañas extraordinarias y 
un destino final en las márgenes del mundo. A diferencia 
de Sentiopil/Tamakastsiin, hace sentir su presencia en el 
mundo actual, mandando las fuertes lluvias de verano: 
éstas, necesarias para los cultivos, pueden ser también de-
sastrosas. Por eso se teme mencionar su nombre.15

Entre los totonacos de Mecapalapa (RT5), se habla de 
Juan Aktsini, personaje parecido a Juan Oso/Aueuejcho, 

15 Llama la atención que, en su largo relato, don Francisco siempre 
lo llama por su nombre español, “Juan Oso” y nunca “Aueuejcho” 
(Ortigoza Tellez 1980). 



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177170

pero de carácter opuesto. Ya adulto y casado, era perezoso 
y borracho. Cuando sus suegros lo convencieron de hacer 
una milpa, mandó a los animales del monte a sembrar y 
fracasó: asustados por un grito de su mujer, los animales 
se comieron la semilla de maíz y plantaron raíces y tu- 
bérculos. A pesar de su pereza, logró tirar el cerro altísimo 
del que bajaba la Serpiente de Siete Cabezas para comer 
a la gente. Por una astucia de los Truenos, en su segundo 
aventón, su impulso fue tan fuerte que cayó hasta el mar, 
donde suelta truenos y aguaceros el 24 de junio. Usa a 
los ahogados como peones para ahondar el lecho de los 
ríos (Ichon 1969: 108-117). En este último punto, fusio-
na Aktsini con Llatzána, el Trueno Viejo (Eloxochitlán). 
Éste, que vive debajo del mar, al oriente, quisiera inundar 
el mundo porque todos los seres que las aguas se llevan, 
gente, animales, árboles, (también los hombres que las 
fieras matan y las mujeres que mueren durante el parto), 
le pertenecen: de los hombres hace sus peones y de las 
mujeres, sus esposas (Kelly 1966: 397-399).

Aktsini aparece en otro relato totonaco (RT6) de la 
zona costera.16 El primer episodio relata que Talimaxcan, 
el protagonista, era huérfano; se críó en la soledad del 
monte. Un día, escuchó un ruido de hachazos y descu-
brió un hacha mágica que cortaba leña sola.17 Siguió la 
huella de la leña y llegó al Tajín. Allí lo secuestraron los 
dueños del lugar, los Truenos, y lo pusieron de cocinero. 
Le prohibieron la entrada a uno de los cuartos de la casa.

En el segundo episodio, desobedeció al entrar en este 
cuarto que era donde los Truenos guardaban sus trajes. 
Se vistió con uno de ellos y se echó a volar, provocando 
tempestades. Los Truenos lo lograron capturar y lo amar-
raron en el fondo del mar. Allí procuraron esconderle la 
fecha de su fiesta (San Juan), para que no inundara la región. 

A diferencia de los relatos nahuas de Juan Oso, donde 
solo intervienen en el desenlace, los Truenos o Rayos 
tienen, en RT6, un papel central, como en el relato de 
Aktsini y otros relatos de la zona totonaca. Para los to-
tonacos de la costa, los Truenos no viven en una poza 
profunda del río ni en un bosque, como en la cosmología 
nahua sino en el templo prehispánico de El Tajin, cuyo 
nombre significa precisamente “Trueno”. Talimaxcan no 
posee su fuerza extraordinaria de nacimiento, como Juan 
Oso/Aueuejcho o Aktsini, sino que adquiere sus poderes 
poniéndose un traje de los Truenos.

Las hazañas de esos creadores de la lluvia pertenecen 
todavía a la segunda era: la víbora de Siete Cabezas que 
Juan Aktsini neutraliza recuerda a la serpiente celestial 
que los Gemelos mataron (RT1). En los relatos se en-
cuentran los mismos elementos básicos. Los protagonis-
tas ponen a trabajar a los animales silvestres que vienen 
a cobrarse, hoy, en las milpas. Amarrado en el fondo del 
mar, al Dueño de la Lluvia le toca la gente que se ahoga 

16 Marcelo Rojas Morales. Investigadora: Xánath Rojas Mora, 2019.
17 Aquí el relato utiliza una metáfora sacada de la práctica cotidiana 
(Chamoux 2016: 39): el rayo que pega un árbol produce un ruido 
fuerte y seco como un hachazo. Así entendemos por qué se nos des-
cribe siempre a los Rayos como leñadores.

y se los come o los usa como peones o concubinas. Sale 
una vez al año, durante el solsticio de verano, para iniciar 
la temporada de las fuertes lluvias. 

Cuadro 8. Los Dueños de la Lluvia

Juan Oso   Hijo oso/mujer Mata niños/
Encima cerros

Santos lo tiran 
al mar

Aueuejcho/Nanahuatzin Vence fieras/
espíritus

Rayos lo 
amarran

Juan Aktsini	 Mata Serpiente 
tira cerro

Truenos lo tiran 
al mar

Talimaxcan/Huérfano
Va a casa de 
Truenos
Roba traje  

Truenos lo 
amarran (mar)

Fuente: Elaboración propia con base en Ichon (1969),
Ortigoza Téllez (1980), Rojas Morales (2019).

Llega el Sol 

Luego ayunó Nanahuatl. Tomó sus espinas y sus ramos 
de laurel silvestre (acxoyatl) […] Se sacó sangre en 

sacrificio […] Luego fue a caer en el fuego y la luna fue 
a caer solo en ceniza. (Códice Chimalpopoca 1975: 122)

En el final del relato de los Gemelos (RT1), el mayor se 
transformaba en Sol y el menor en Luna, provocando la 
tercera y última ruptura necesaria para la conformación 
del mundo actual. Un fenómeno tan crucial como 
la aparición del astro solar es objeto de varios relatos 
alternativos. 

La versión totonaca recogida por Ichon en Mecapa-
lapa (RT7) tiene similitud con RT1. Detalla el difícil 
proceso que lleva a la aparición del Sol: una roca siempre 
ardiente, un pájaro chiquito que logra quebrarla, una se-
milla mágica, el embarazo de una joven que se la traga. 
En esta versión, sin embargo, Luna no es su hermano 
gemelo, sino que ya existía: era “mujeriego” y presumía 
que él iba a ser el Sol. Éste, para subir primero al cielo, 
logró engañarlo con la ayuda de un perro; desde entonces 
Luna lo persigue. Se menciona que, cuando salió el sol, 
los pájaros tuvieron que cantar; los “ricos” se quedaron 
callados, pero los “pobres” cantaron y sus cantos ayuda-
ron al Sol a subir al firmamento (Ichon 1969: 54-59).  

Cuadro 9. Origen del sol y de la luna

Pajarito Quiebra roca Aparece semilla mágica

Muchacha 
joven Se traga la semilla Queda encinta

Niño nace, 
crece rápido

Con ayuda de perro

Con ayuda de pájaros 
“pobres”

Sube primero al cielo:
es Sol

Sube al firmamento

Luna Ya existía y 
era“mujeriego” Sube segundo: es Luna

Fuente: Elaboración propia con base en Ichon (1969).

Es interesante comparar con un relato nahua de Yao-
nahuac (RT7b). En tiempos de la oscuridad, los duendes 



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 171

hicieron un gran fuego apostaron quién lo podía apagar. 
Quien lo logró fue un huérfano que una mujer duende 
había rescatado del agua: se tiró de pleno en el fuego y 
voló con él “a la cabeza del mar”: así se convirtió en el Sol. 
Su madre adoptiva recogió las pocas brasas que quedaban 
y se convirtió en la Luna (Taggart 1983: 101-102). 

Por su parte, la versión nahua de San Miguel Tzina-
capan (RN5) insiste en las consecuencias de la aparición 
del sol para los seres que llegaron a formar el mundo ani-
mal, en particular los pájaros: se separaron los de bello 
plumaje (los ricos) de los buenos cantores (los pobres), 
éstos muy apreciados por el nuevo Dueño del Cielo. Se 
aclara por qué el armadillo tiene nueve cintas marcadas 
en el lomo: son los palos del telar de cintura que usó 
para tejer el huipil que no pudo terminar, y da fe del ori-
gen del Pueblo de las Montañas, los tepeuanimej: fueron 
humanos que no quisieron recibir la luz del sol, que los 
hubiera hecho mortales, y se metieron en las cuevas (Tal-
ler de Tradición Oral del cepec, 2009: 59-72; Reynoso 
Rábago et al. 2006: 156-162). A este pueblo parece alu-
dir otro relato recolectado por Ellison (RT6) que cuenta: 
“La gente que vivía aquí era mala; por eso los encerraron 
dentro de las lomas, en las grandes cuevas, y no los deja-
ron salir” (García, en Ellison 2015: 168).

La entrega del maíz 

El maíz escondido debajo de un cerro se preservó 
durante el diluvio, pero todavía tenía que ser entre-

gado a los humanos: Luego fue la hormiga a coger el 
maíz desgranado dentro de Tonacatepetl (“cerro de las 

mieses”). Encontró Quetzalcohuatl a la hormiga y le 
dijo: “Dime a dónde fuiste acogerlo.” Muchas veces 
le preguntó pero no quiso decirlo. Luego le dijo que 

allá (señalando el lugar). Y la acompañó […]  arregló 
el maíz y en seguida lo llevó a Tamoanchan (Códice 

Chimalpopoca: 121)

En un relato similar (RN6), los nahuas de San Miguel 
Tzinacapan cuentan cómo “nuestros hermanos” vieron 
las hormigas arrieras acarreando maíz después de que 
el pájaro carpintero quebrara la roca donde estaba 
encerrado. Las siguieron y se lo apropiaron (Ortigoza 
2009: 29-40). Para los de Yaonahuac, son los Rayos, 
hambrientos, quienes decidieron seguir a las hormigas. 
Intentaron sin éxito quebrar la roca, hasta que pidieron 
ayuda al Trueno Viejo, Nanahuatzin. Éste lo hizo, luego 
cayó exhausto y los demás Rayos se repartieron los granos 
y se fueron (Taggart 1983: 89-91). En ambos relatos, el 
benefactor, cual Prometeo, queda castigado: el pájaro 
carpintero con una mancha de sangre en la frente, y el 
Trueno Viejo sin su parte de maíz. 

Conclusión

Tanto en la tradición oral nahua como en la totonaca, 
hemos encontrado que el tiempo de la creación es 
heterogéneo y se divide a su vez en tres grandes eras. La 

primera fue de oscuridad, frío y desorden; donde man- 
daban monstruos antropófagos; ésta terminó cuando los 
héroes culturales (los Gemelos cósmicos de los toto-
nacos, Sentiopil/Tamakasti de los nahuas) acabaron con 
la Víbora Celestial y los ogros/diablos.

Después, se asentaron los elementos constitutivos 
del universo: el día se separó de la noche, el cielo de la 
tierra y la superficie y sus habitantes del inframundo y 
sus moradores. Pero el nuevo mundo era todavía imper-
fecto: aún no se entregaba el maíz y un diluvio aniquiló 
a la humanidad de entonces. Fueron otros protagonistas, 
Aueuejcho/Nanahuatzin y Aktsini/Tamaliscan, con ayu-
da de los Rayos/Truenos, quienes establecieron el ciclo 
de las lluvias, necesario para la agrícultura.

La llegada del Sol y la laboriosa entrega del maíz a los 
humanos fueron los eventos fundamentales que iniciaron 
la tercera era, la del mundo actual, donde el sol alumbra 
y calienta, y donde los humanos siembran milpas. 

En ambas culturas, los relatos utilizan una simbología 
similar, cuya materia prima es la praxis común de agricul-
tores que tumban el monte para sembrar, cazan y pescan, 
pero también conocen la música y el temazcal. Esos sím-
bolos se pueden agrupar en la misma serie de oposiciones 
(arriba/abajo, sol/luna, día/noche…). El tipo de comida 
juega un papel fundamental para caracterizar las épocas y 
los seres. La oposición básica es entre la antropofagia de 
la era inicial y la comida vegetal de la tercera; de forma 
secundaria, se contrasta la comida “limpia” del gavilán y 
del colibrí y la carne muerta que comen el supervivien- 
te del diluvio y un emisario divino, cambiados en mono 
y en zopilote.

En todos los relatos está presente el mundo animal: 
los héroes culturales forman alianzas con ellos y, a veces, 
les dan su forma o su vocación definitiva. Aparte de los 
humanos y ángeles que son convertidos en animales, hay 
animales que se vuelven humanos: una perra deviene 
mujer para que continúe la especie humana. Esas mu-
taciones prefiguran las relaciones de consustancialidad 
que encontraremos en las representaciones propias del 
tiempo actual. 

Nuestro análisis estructural comparativo mostró que 
los relatos de creación nahuas y totonacos “se responden” 
unos con otros, es decir, pueden ser considerados frag-
mentos de una sola narrativa compartida, con especifi-
cidades propias de cada uno de los pueblos. Ya mencio-
namos los seres sobrenaturales específicos de la tradición 
totonaca: Kiwikgolo y Taqsjuyut. La víbora gigante y 
maléfica parece más propia de la simbología totonaca, 
así como la omnipresencia de los Rayos/Truenos, más es-
casos en los relatos nahuas. Totonaca también parece ser 
la dualidad de héroes fundadores (hermano mayor/her-
mano menor) que corresponde a la dualidad astral Sol/
Luna; mientras que en los relatos nahuas de la Sierra los 
héroes culturales actúan solos y únicamente nace el Sol. 

Una vez terminado el tiempo de la creación, la tierra, 
las aguas, el maíz y el destino de los humanos pasaron a 
cargo de otros seres sobrenaturales, protagonistas de los 
relatos que examinaremos en una publicación posterior.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177172

Referencias

Arizpe Schlosser, L. (1973). Parentesco y economía en una 
sociedad nahua. México: Instituto Nacional Indi-
genista.

Arrieta, P. (2009). Ijuak nesik taol/Cuando apareció 
el maíz. in Taller de Tradición Oral del cepec 
(Comps.), Maseual Sanilmej. Cuentos indígenas de 
la región de San Miguel Tzinacapan. (pp. 29-41). 
Puebla: Editorial Bosque de Letras. 

Beaucage, P. (1974). Comunidades indígenas de la Sierra 
Norte de Puebla. Revista Mexicana de Antropología 
36 (1), 111-146.

Beaucage, P., X. Rojas Mora, G. A. Woolrich Piña, E. 
Mora Guzmán, É. López Salgado, (2020). Les 
reptiles dans les savoirs et l”imaginaire de Nahuas 
de la Sierra Norte de Puebla (Mexique), Recherches 
amérindiennes au Québec, 49 (3), 17-28.

Beaucage, P. y Taller de Tradición Oral del cepec (2012). 
Cuerpo, cosmos y medio ambiente entre los nahuas 
de la Sierra Norte de Puebla. Una aventura en 
antropología. México: Plaza y Valdés / Unión de 
Cooperativas Tosepan/dialog.

Castañeda, Pedro de los Santos (2009). Sentiopil, el 
hijo del maíz. Taller de Tradición Oral del cepec 
(Comps.), Maseual Sanilmej. Cuentos indígenas de 
San Miguel Tzinacapan. (pp. 13-29). Puebla: Edi-
torial Bosque de Letras.

Códice Chimalpopoca. Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de 
los Soles (1975) (trad. de P. F. Velázquez). México: 
Instituto de Investigaciones Históricas de la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México. 

Cruz, V. (1957). Tamakasti (Mecayacapan, Ver.). 
Howard W. Law “Tamakasti, a Gulf Nahuat Text” 
Tlalocan, 3 (4), 344-360. (Trad. esp. por B.R. 
Castellón Huerta 1987, pp. 194 -198).

Chamoux, M. N. (2016). Los lugares de la oscuridad: 
epistemología náhuatl de los procesos vitales y 
modelos técnicos. Revista de antropología, 59 (1); 
33-72.

Chávez Tomás, I. (1992). Identidad. Voces de Tzinaca-
pan. Dimensiones de la cultura nahuat de la Sierra 
Norte de Puebla. Cahiers du Groupe de Recherches 
sur l’Amérique latine, (23), 3.

Descola, Ph. (2005). Par delà nature et culture. París: Ga-
llimard. 

Durand, P. (1986). Nanacatlán. Sociedad de clases y lucha 
campesina en México. México: Fondo de Cultura 
Económica.

Espinosa Sainos, M. (2008). Tlikgoy litutunakunin / 
Cantan los totonacos. México: Comisión Nacional 
Para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas.

Fortes, M. y E. E. Evans-Pritchard (dir.) (1940). African 
political systems. Oxford: Oxford University Press.

Frazer, J.G. (1911-1915). The Golden Bough. A Study in 
Magic and Religion. Londres: MacMillan and Co.

Galinier, Jacques (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y 
ritual entre los otomies. México: Universidad Na-
cional Autónoma de México/Centro de Estudios 
Mexicanos y Centroamericanos/Instituto Nacio-
nal Indigenista.

González Álvarez, A. (1998). Koujpapataninij. La Danza 
de los Voladores, el tiempo y el territorio maseual. 
Anales de Antropología 52 (1) : 85-88. 

González Cruz, G. (1982). La historia de Tamakastsiin. 
Historia de Tamakastsiin y otros cuentos nahuas (pp. 
6-18). México: Dirección General de Culturas Po-
pulares, Cuadernos de Trabajo / Acayucan # 19.  

Gossen, G. H. (1979). Los chamulas en el mundo del Sol. 
México: Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes/Instituto Nacional Indigenista.

Hooft, A. van’t. (2007). The Ways of Water: A Reconstruc-
tion of Huastecan Nahua Society Through its Oral 
Tradition. Leiden: Leiden University Press.

Horcasitas, F. (1962). Dos versiones totonacas del mito 
del diluvio. Tlalocan, 4 (1), 53-54.

Kelly, I. (1966). Worldview of a Highland Totonac Pue-
blo. Summa Anthropologica en homenaje a Roberto 
J. Weitlaner (pp. 395-412) México: Instituto Na-
cional de Antropología e Historia.

Ichon, A. (1969). La religion des Totonaques de la Sierra. 
Paris: Centre National de la Recherche Scienti-
fique (trad. esp. – 1973 - La religión de los toto-
nacos de la Sierra, Mexico: Instituto Nacional In-
digenista). 

Lévi-Strauss, C. (1952). Les structures élémentaires de la 
parenté. París: Presses Universitaires de France.

Lévi-Strauss, C. (1958). Anthropologie structurale. París: 
Plon.

Lévi-Strauss, C. (1962). La pensée sauvage. París: Plon
Lévi-Strauss, C. (1964). Le cru et le cuit. París: Plon.
Lévy-Bruhl, L. (1910). Les fonctions mentales dans les so-

ciétés inférieures. París: Alcan.
Malinowski, B. (1963). Les Argonautes du Pacifique oc-

cidental. (Trad. de Argonauts of Western Pacific).
París: Gallimard.

Meletinsky, E. M. (2000). The Poetics of Myth. Londres: 
Routledge.

Morgan, L. H. (1871). Systems of consanguinity and 
affinity of the human family. Washington, D.C.: 
Smithsonian Institution. 

Münch Galindo, G. (1992). Acercamiento al mito y sus 
creadores. Anales de Antropología, 29, 285-289.

Ortigoza Téllez, F. (1980). Juan Oso, cuento relatado por 
Francisco Ortigoza Téllez. La Semana de Bellas 
Artes, (153), 4-11.

Paré, L. (1975). Caciquismo y estructura de poder en la 
Sierra Norte de Puebla (pp.31-61) Caciquismo y 
poder político en el México rural (R. Bartra et al. 
coord.). México: Siglo XXI.

Radcliffe-Brown, A. R. y D. Forde (1950). African sys-
tems of kinship and marriage. Oxford: Oxford 
University Press. 



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 173

Reynoso Rábago, A. y Taller de Tradición Oral del cepec 
(2006). El cielo estrellado de los mitos maseuales. 
Guadalajara: Universidad Autónoma de Guada-
lajara (2 vol.).

Signorini, I. y A. Lupo (1989). Los tres ejes de la vida. 
Almas, cuerpos, enfermedad entre los nahuas de la 
Sierra Norte de Puebla. Xalapa: Editorial Universi-
dad Veracruzana.

Stresser-Péan, G. (2011). El Sol-Dios y Cristo. La cristia-
nización de los indios de México vista desde la Sier-
ra Norte de Puebla. México: Centro de Estudios 
Mexicanos y Cenroamericanos, Consejo Nacio-
nal para la Cultura y los Artes, Fondo de Cultura 
Económica.

Taggart, J. M. (1983). Nahua myth and social structure. 
Austin: University of Texas Press.

Taggart, J. M. (1997). The Bear and his sons. Masculinity 
in Spanish and Mexican Folktales. Austin: Univer-
sity of Texas Press.  

Taller de Tradición Oral del cepec (Comps.) (2009). 
Maseual Sanilmej. Cuentos indígenas de San Miguel 
Tzinacapan. Puebla: Editorial Bosque de Letras. 

Tylor, E. B., (1871). Primitive Culture. Researches into the 
development of mythology, philosophy, religion, art 
and custom. London: Murray.

Anexo. Textos nahuas y totonacos: 1a parte 	

RT1: La serpiente celestial, los Gemelos y el 
nacimiento del sol-El Tajín (resumen)

En el tiempo de la oscuridad, en el cielo, alumbraba 
difícilmente una gran culebra luminosa (la Vía Láctea). 
En la tierra, una lagartija encontró una piedra que siempre 
estaba caliente. Cuatro pájaros pequeños, viejos y sabios, 
dieron cuatro vueltas alrededor de la piedra volando y 
cantando; en la última se quebró el gran peñasco. De 
su centro salió un huevo resplandeciente con el color de 
una yema brillante. Cuando los pedazos de la piedra se 
enfriaron, los animales, sin saber qué hacer con éste, lo 
botaron al fondo de un manantial. Una joven que a diario 
iba a traer agua vio el huevo y lo sacó. Al regresar por la 
vereda tropezó y se lo tragó. Este huevo era la simiente 
de la Luz. A los nueve días ella dio a luz a dos gemelos 
varones. El que salió primero fue el más activo y ligero, 
el segundo fue más lento y flojo. A pesar de todos los 
cuidados que le dio su abuelita, la joven murió, así como 
la caña del maíz cuando maduran las mazorcas. El abuelo 
quiso matar a los Gemelos pero no pudo; la abuelita los 
cuidó con cariño. 

Periódicamente, la culebra grande obligaba al pueblo 
a que le entregaran una muchacha. Cuando llegó por su 
víctima, los Gemelos le echaron en la boca una piedra al 
rojo vivo, encendida en el temazcal. Al agonizar la ser-
piente, su luz se apagó y la oscuridad fue total en la tier-
ra. En este momento, muchas personas se empezaron a 
convertir en imágenes de piedra o ídolos. Para ver si de 
veras la culebra estaba muerta, los Gemelos enviaron a la 
mosca verde para que fuera a cerciorarse. De inmediato 
regresó a decirles que le había entrado por la boca y sali-
do por la cola, que efectivamente estaba muerta. 

Los Gemelos fueron a espiar a su abuelita a los cerros 
de Tajín (Uno Rayo), donde ella decía que iba a dar de 
comer a su esposo. Vieron cómo ella se montaba en un 
gran venado blanco y después, al caer sobre el suelo, caía 
un gran rayo con mucho estruendo. Mataron al venado 
y después se enteraron de que su abuelo era un Hombre 
Rayo y su nahual [doble animal] era un venado. Hasta 
ahora, por eso, el rayo aparece en la oscuridad del cielo 
con la forma de cuernos de venado.

El primer gemelo decidió ir a rescatar los huesos de su 
padre. Quihuecolo [Kiwikgolo], el Palo Viejo, el Señor 
del Monte, le dijo dónde estaban. Dio cuatro vueltas 
alrededor de ellos y su padre revivió. Cuando venían de 
regreso, un papán cantó tan fuerte de alegría por ver al 
padre del maíz, que éste se espantó y, al caer sobre el piso, 
se estrelló convirtiéndose en  un venado y se fue corrien-
do para la montaña.

El mismo gemelo pidió maíz a una anciana que lo 
tenía guardado. La engañó gracias a las tuzas y a las hor-
migas1 que lo llevaban a escondidas y consiguió cuatro 

1 Venado: Odocoileus virginianus; papán: Dives dives; tuza: Geomys 
spp.; hormiga arriera: Atta spp.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177174

fanegas. Con ayuda de los animales rozó siete cerros 
[Chicontepec] y sembró. A los cinco días se dió la cose-
cha y la escondieron en un cerro de Tajín, porque venía 
el fin del mundo. Luego les ordenó que juntaran doce 
tareas de leña porque el mundo de la luz iba a comenzar, 
que él mismo se iba a convertir en sol con el fin de que 
todos pudieran comer. El hermano flojo quería ser el sol, 
pero fue para el oeste. Un tío envidioso se convirtió en 
perro y después en el Lucero. Por primera vez, amaneció 
(Munch Galindo 1992).2

RN1: Los Ogros y Sentiopil, el “Hijo del Maíz” – 
San Miguel Tzinacapan (resumen)

En el mundo de antes, en la tierra vivían ogros 
(tsitsimimej). No conocían el maíz y se comían los unos 
a los otros. Una joven ogresa se encontró preñada por un 
colibrí. Parió una bola de sangre que fue a enterrar cerca 
de una fuente. Nació una planta cuyo fruto también 
tenía sangre dentro; los ogros lo tiraron a la fuente y de 
regreso vieron que allá estaba un niño. Lo recogieron y 
lo criaron, pensando engordarlo para comérselo. Creció 
rápido e inventó la música, haciendo bailar a los ogros. 
Éstos lo metieron en un horno, pero él se salvó gracias 
a dos tortugas que hicieron un pequeño charco; había 
inventado el baño de vapor (temazcal). Propuso a los 
ogros bañarse también, aceptaron y los quemó a todos. 
Los perros le ayudaron a encontrar los huesos de su padre 
y los juntó, pero la indiscreción de su madre impidió que 
lo reviviera. Entonces dijo: “Voy a sembrar”. Lo ayudaron 
todos los animales a los que ahora les gusta comer maíz: 
la ardilla, el tejón, el mapache y los cuervos:3 sembraron, 
limpiaron y levantaron la cosecha. Luego escondieron el 
maíz en una cueva en Kueskomatepek (“cerro-granero-de-
maíz”). Después edificó dos ciudades, México y Puebla.  

Todavía era de noche cuando Sentiopil presintió que 
iba a venir la luz y dijo: “Yo no esperaré la luz. Me iré al 
fondo del mar”. Después supo que gente había venido 
a habitar estos dos pueblos. Fue allí y pidió un poco de 
dinero a sus moradores; se lo negaron. Viendo que eran  
“muy orgullosos” hizo un agujero en la tierra. Brotaron 
las aguas y se inundó todo (Francisco de lo Santos Casta-
ñeda en Taller de Tradición Oral 2009: 13-29; Reynoso 
Rábago y Taller de Tradición Oral 2006: 58-60).

RN2: Las aventuras de Tamakasti (Mecayapan)/
Tamakastsiin (Actopan) (resumen)

Una “diablesa” tenía una hija que se enamoró de un 
pájaro que hablaba. La joven dio a luz a un niño que 
la abuela molió y puso en un hormiguero para que se 

2 Según Munch Galindo, este relato constituye el “credo unificador 
totonaco”. Lo recogió “a partir del 18 de enero del 1985 […] has-
ta mayo de ese mismo año”. El autor afirma que es común a va-
rias comunidades de la sierra y a “comunidades costeras próximas 
a Papantla”. Parece que se recolectó en El Tajín (1992: 286-292).

3 Ardilla: Sciurus spp.; tejón: Nasua narica; mapache: Procyon lotor; 
cuervo: Corvus imparatus.

lo comieran las hormigas rojas; pero el niño les habló y 
no se lo comieron. Luego lo tiró a un arroyo para que 
se lo comieran lo peces: lo mismo pasó. A los tres días, 
madre e hija fueron al río y vieron un huevo flotando y 
lo atraparon con una red. Del huevo nació un niño que 
creció muy rápido. Los “abuelitos diablos” se lo querían 
comer y le impusieron pruebas, como traer agua con una 
red o resucitar zanates que son sus “gallos”. Tamakatsiin 
salió victorioso, con ayuda de la araña que tapó los 
agujeros de la red y del murciélago que degolló al anciano 
diablo. Tamakastsiin puso ojos de maíz a los zanates; por 
eso llegan hoy a comerse la milpa. La abuela quiso echar 
a Tamakastsiin en una olla con agua hirvendo, pero fue 
él quien la echó. Luego Tamakastsiin quemó los huesos 
de ambos abuelos maternos, mandó al sapo y la lagartija 
a tirar las cenizas al mar, la caja se quedó en la orilla y 
salieron mosquitos, moscas y jejenes. Durante el largo 
viaje que emprendió Tamakastsiin buscando los huesos 
de su padre, “mató” a las piedras para que ya no pudieran 
morder, cortó la lengua “arcoiris” del lagarto y adjudicó 
a la tortuga4 (que le ayudó a cruzar el agua) las zanjas y 
ciénagas “para que cuando pase la lumbre no se queme”. 
En una ciudad quiso casarse con la princesa, pero el rey 
le mandó pruebas para matarlo: pero fue él quien “mató” 
los machetes y hachas vivos para que se convirtieran en 
herramientas y las víboras para que fueran mecapales. 
Le ganó a su rival Viento del Sur en adivinanzas y, con 
ayuda de las tuzas, Tamakastsiin derrumbó la ciudad 
donde lo tenían prisionero. Regaló mucho maíz a su 
madre hambrienta. Encontró dónde estaba enterrado su 
padre y logró resuscitarlo brincando siete veces encima 
de su tumba. Pero un error de su madre, engañada por la 
lagartija azul, arruinó su intento y su padre cayó muerto 
otra vez. Como castigo, Tamakastsiin partió la lengua a la 
lagartija mentirosa (Cruz 1957; González 1982).

RT2: El Dueño del maíz-Mecapalapa (resumen)

Un músico, para acercarse a una muchacha guapa, 
se convirtió en pulga, entró a su casa y se acostó con 
ella. La muchacha quedó encinta. Las autoridades 
del pueblo, los Cuatro Truenos, se molestaron por su 
música incesante y lo mandaron fusilar. La muchacha 
dio a luz a un niño que murió poco después. Su madre 
lo enterró fuera del cementerio y cercó su tumba. Unos 
días después, descubrió que en la tumba había crecido 
una mata de maíz cargada con 25 elotes, 13 inclinados 
al este [masculinos] y 12 al oeste [femeninos]. La madre 
los quiso comer pero el xombe (maíz tierno) le supo muy 
amargo y lo tiró al río. Un grano cayó en el lomo de una 
tortuga que lo trajo a su cueva y lo crió. Cuando el Niño-
Maíz creció, lo depositó en la orilla. 

Amenazado por un lagarto, el niño le cortó la len-
gua y la colocó en cuatro cañas, junto con la espuma, 

4 Zanate: Quiscalus mexicanus; araña: Arácnidos spp.; murcielago: 
Quirópteros spp.; lagarto: Caiman spp.; mosquito: Culex spp.; jején: 
Phlebotomus papatasi; tortuga: Kinosternon spp.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 175

“el sudor del agua”. Los revolvió y los tiró, de ahí salió el 
relámpago que precede la lluvia. Después fue a la tumba 
de su padre. Lo resucitó y lo cargó para llevarlo a su casa. 
Asustado por una hoja de hormiguillo que cayó, su padre 
huyó y se convirtió en venado. El joven fabricó con cañas 
un arco y flechas y empezó a flechar peces en el río. Ex-
plicó al Dueño de las Aguas, enojado, que las estaba “cu-
rando” para que desconfiaran de los pescadores: por eso 
cuesta agarrarlos hoy en día, salvo los huevinos y los pan-
zoncitos a los que no tuvo tiempo de flechar. De regreso a 
casa de su madre, quien era alfarera, rompió sus ollas con 
flechas y luego le dijo que sería la madre más respetada 
de todas la criaturas; también le enseñó la música ritual. 

Como tocaba música todo el tiempo, molestó a las 
autoridades: los Cuatro Truenos; quienes mandaron el 
zopilote, luego al gavilán y por último a la mosca de los 
muertos5 para buscarlo. La mosca lo encontró encondido 
en su flauta. Los Truenos lo retaron a un partido de pelo-
ta: él tiró la pelota tan fuerte que los tumbó. El segundo 
reto consistió en comerse una olla de frijoles; también les 
ganó gracias a la hormiga arriera que los evacuaba a me-
dida que se los tragaba. También ganó el tercer reto que 
consistió en vaciar un charco de agua, gracias a la tuza, 
que agujereó el fondo del charco. El cuarto reto consistió 
en tomar un baño de vapor en el temazcal sin que se 
marchitara la rama florida con la que uno va frotando su 
cuerpo; lo logró gracias a la ayuda del Dueño del Fuego, 
Taqsjoyut, que también es Dueño del temazcal. 

Vencidos, los Truenos aceptaron ponerse a sus órde-
nes. Les enseñó a producir los relámpagos y la lluvia con 
las cuatro cañas que contienen la lengua del lagarto y la 
espuma del agua. Les anunció que cada año, se haría más 
chiquito y luego crecería. Es el Maíz (kuxi), nuestro Maíz 
(Ichon 1969: 63-75).

RN3: Con un diluvio se acabó el mundo, var a - 
San Miguel Tzinacapan) (resumen)

Un hombre recibió orden de Dios de constuir un cajón 
y meterse allí con cuanto animal existía. Todos los 
otros hombres desaparecion bajo el agua, el mundo se 
acabó. Después de un tiempo, el hombre soltó la cotorra 
que, por su grito, le avisó que todavía no terminaba la 
inundación. Poco a poco fue reapareciendo la tierra hasta 
que el hombre quedó libre, pero todavía [Dios] no le 
daba la bendición. Salió a tierra y empezó a juntar toros 
muertos y a secar la carne. En el cielo vieron mucho 
humo y mandaron al zopilote a ver lo que pasaba. Éste 
comió de la carne y Dios le castigó así: hasta hoy solo 
come carroña. Al hombre lo transformó en mono,6 y ya 
no regresó a su casa, desde entonces vive en el monte, 
en las cuevas (Salvante, en Reynoso Rábago y Taller de 
Tradicion Oral, 2006: 225-226). 

5 Pulga: Pulícidos spp.; Zopilote: Coragyps atratus; gavilán: Harpia har-
piya; mosca de los muertos: Sarcophágidos spp.; hormiguillo : Cecro-
pia obtusifolia Bertol.; hormiga arriera : Atta spp.; tuza : Geomys spp.

6 Cotorra: Psittacoidea spp.; Mono: Ateles geoffroyi.

RT3: Con un diluvio se acabó el mundo, var. b - 
Mecapalapa (resumen)

Un hombre tumbaba el monte para hacer su milpa. Pero 
a cada mañana, la vegetación había crecido otra vez, 
porque venía un conejo que decía a los árboles ¡Kapis, 
Kiwi! (“¡Levántate, árbol!”). El hombre agarró al conejo 
con un muñeco de cera al que quedó pegado. Le cortó la 
cola de un machetazo: por eso los conejos tienen hoy la 
cola corta.7 El conejo le avisó que venía el diluvio y que 
se aguardara en un baúl de madera y el hombre así hizo. 
Después de la retirada de las aguas, los humanos de antes 
se hicieron peces8 y luego murieron. El hombre empezó 
a cocinar pescado. Molestos por el humo, los dioses lo 
mandaron traer. El zopilote falló a su misión y aceptó 
comer del pescado: desde entonces, solo puede comer 
carne muerta. El gavilán9 lo llevó al cielo a fuerza. Los 
dioses convirtieron al hombre en mono (Ichon 1969: 44-
54).

RN3b: (Hooft 2007: 111-122) kamanaltlajtoli tlen 
se tlakatl uan se kuatochi, Historia de un hombre y 
de un conejo (resumen): 

Un hombre talaba los árboles para hacer una milpa, pero 
al día siguiente, los árboles habían crecido otra vez. Una 
noche se escondió y vió un conejo que ordenaba a los 
árboles de crecer de nuevo. El conejo le dijo al hombre: 
“Ya no es tiempo de hacer milpa. Viene el fin del mundo. 
Tienes que hacer una caja para meterte y salvarte con tu 
familia”. Eso hizo el hombre y el agua empezó a subir. El 
conejo subió con ellos. Cuando el agua llegó muy alto, 
casi al cielo, el conejo saltó a la Luna, donde se encuentra 
hasta ahora. Cuando bajaron las aguas, el hombre empezó 
a comer carne de vacas muertas. Dios mandó tres angeles 
para averiguar lo que pasaba. Los dos primeros comieron 
carne muerta y los convirtió en zopilotes. El tercero lo 
fue a informar a Dios y éste lo premió convirtiéndolo en 
colibrí.

RT4: Con un diluvio se acabó el mundo,  var. c 
(resumen)

Después del diluvio únicamente quedaron un hombre 
y su perra. Él, al volver del trabajo, siempre encontraba 
las tortillas listas. Un día se quedó a espiar a la perra y 
se dio cuenta que en su ausencia se convertía en mujer. 

7 El relato del conejo o del venado que quiere impedir la tala del 
bosque para la agricultura se encuentra en otras partes de Mesoamé-
rica. Gossen lo recogió entre los Chamula de Chiapas (Gossen 1979: 
382).

8 La transformación de una humanidad en peces la encontramos en 
La leyenda de los soles. En la versión del Códice Chimalpopoca, cor-
responde al final del tercer sol, “cuatro-agua”. Los que vivieron du-
rante el segundo sol, “cuatro-viento”, se volvieron monos (Códice 
Chimalpopoca 1975: 119-120).

9 Conejo: Silvilagus floridanus; gavilán: Harpia harpiya.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177176

La sorprendió en esta forma y vivieron como marido y 
mujer. Así volvió a poblarse el mundo (Horcasitas 1962: 
54).

RN4: Juan Oso-San Miguel Tzinacapan (resumen)

Un oso raptó a una mujer que había ido a lavar ropa al 
río. La llevó a su cueva y allí le llevaba de comer cosas que 
robaba en los ranchos o carne cruda. Tuvieron un hijo al 
que llamaron Juan Oso. Cuando creció, Juan le propuso 
a su madre llevarla de regreso a su casa. Aprovechando 
la ausencia del oso, Juan y su madre huyeron y llegaron 
al pueblo. Su madre lo confíó al cura, quien lo bautizó y 
lo puso en la escuela. Los niños quisieron jalar los largos 
pelos de sus brazos pero él los golpeó y los mató. Para 
deshacerse de él, el cura lo mandó con dos burros a traer 
leña de un bosque donde había jaguares. Los jaguares 
se comieron a sus burros pero él, “por ser animal”, los 
dominó y los obligó a cargar la leña de regreso al pueblo, 
espantando a la gente. Juan le pidió al cura un bastón 
que pesaba cinco quintales. El cura lo mandó pernoctar 
en una casa lejana donde vivía un Aire Malo (Amokuali 
Ejekat). Éste quiso espantar a Juan Oso pero Juan 
Oso lo pegó con su bastón hasta que el otro, vencido, 
le dio cinco pailas llenas de oro que tenía escondidas. 
Juan regresó al pueblo y compartió el oro con el cura. 
Después, decidió amontonar cerros uno encima del otro 
para alcanzar al cielo. Los santos no se lo permitieron y 
lo tiraron al fondo del mar, donde lo encadenaron los 
Rayos. En su morada definitiva, le corresponde comer 
todos los seres que se ahogan, sea un toro, una hormiga o 
un cristiano. Cuando siente que llega su fiesta, el día de 
San Juan, rompe sus cadenas y sale a la orilla. Siendo ya 
Aueuejcho, el “Guajolote del Mar”, esponja sus plumas 
y hasta en la sierra se oye que retumba (tauiuiyoka). Con 
su fiesta empiezan los grandes aguaceros de verano; los 
Rayos son sus cohetes. Solo se le permite salir un día en 
el año, de lo contrario se inundaría el mundo (Ortigoza 
Téllez 1980).10

RT5: (San) Juan Aktsini - Mecapalapa (resumen)/
Llatzána-Eloxotitlán

Juan Aktsini era un flojo a quien sus suegros incitaron a 
sembrar una milpa. Él mandó a trabajar como peones a los 
animales del monte: el tejón, el mapache, el armadillo.11 
Para la siembra, las hormigas arrieras acarrearon la 
semilla que las mujeres desgranaban. Su mujer debía 
llevar de comer a los animales pero nunca llegó y los 
“peones” se comieron el maíz de la siembra. No les quedó 
más remedio que sembrar papas, camotes… Los cerros 
de Chicontepec antes llegaban hasta el cielo y por allí 
bajaban fieras y la Serpiente de Siete Cabezas a comer a 

10 La presencia de este “gran guajolote del mar” en las cosmologías es 
atestiguada también entre los mijes, mazatecos, chinantecos y hasta 
el suroeste de Estados Unidos (Stresser-Péan 2011: 533-534).

11 Mapache: Procyon lotor; armadillo: Dasypus novemcinctus.

la gente. La gente pidió a los Truenos que quebraran los 
cerros, pero no pudieron. Juan era fuerte, tan fuerte que 
solo con escuchar sus gritos, la gente se ponía sorda y los 
niños morían. A cambio de aguardiente, aceptó quebrar 
esta escalera de cerros. Tomó su aventón y la quebró. 
Como lo querían apartar de allí, los Truenos le hicieron 
creer que había fallado y en su segundo intento, en el 
vacío, voló tan lejos que cayó hasta el fondo del mar. 
Allí lo tienen amarrado. No le quieren decir cuando va a 
ser su fiesta pero se da cuenta y siempre suelta truenos y 
aguaceros. Usa a los ahogados como peones para ahondar 
el lecho de los ríos (Ichon 1969: 108-117). En este último 
punto, fusiona Aktsini con Llatzána, el Trueno Viejo 
(Eloxotitlán). Éste, que vive debajo del mar, al oriente, 
quisiera inundar al mundo porque todos los seres que las 
aguas destruyen, gente, animales, árboles, (también los 
hombres que las fieras matan y las mujeres que mueren 
durante el parto), le pertenecen: de los hombres hace sus 
peones y de las mujeres, sus esposas (Kelly 1966: 397-
399).

RT6: Talimaxcan/Aktsini y los Truenos12

Había una familia que tuvo un hijo, pero los papás 
fallecieron y el hijo quedó huérfano (Limaxcan en 
totonaco), como vivía solo, le decían Talimaxcan 
(“huérfano para siempre”). Vivía entre el monte solo, 
se hacía de comer, trabajaba y siguió creciendo hasta ser 
adulto. 

Un día se levantó, afiló su machete y se fue al inte-
rior del monte a buscar leña. En el camino escuchó que 
en otro lugar estaban cortando leña con un hacha que 
provocaba un ruido fuerte. Fue despacio para ver quién 
era el que estaba leñando. Entre la maleza y los arbustos, 
empezó a librarse cuidadosamente para no ser descubier-
to, hasta acercarse donde se escuchaba el ruido del hacha. 
Vio que era un hacha brillosa, bonita, que trabajaba sola. 
Corrió hacia el hacha y la envolvió con su ropa, en ese  
momento el hacha perdió fuerza. Entonces ya había un 
poco de leña que se juntó sola, se hizo un tercio y em-
pezó a rodar. Dijo Talimaxcan: “¿De dónde vendrá esta 
hacha, a dónde irá esta leña? Yo voy a seguirlo”. Y lo 
empezó a seguir. Caminó hasta llegar a la pirámide de los 
nichos del Tajín. Ahí salió una persona que le dijo: “¿Y 
tú quién eres? ¿Cómo llegaste?”. Él respondió: “Escuché 
el ruido de esta hacha y seguí el tercio de leña hasta lle-
gar aquí”. Palideciendo, el Señor le contestó: “Pues de 
aquí ya no vas a salir. Tú vas a ser nuestro servidor, vas 
a preparar nuestros alimentos y tendrás que asear todo 
este lugar. Vivirás en este lugar pero no podrás entrar en 
aquel otro cuarto. Cuando nosotros lleguemos, tú nos 
darás de comer, nosotros trabajamos muy lejos. Somos 
doce y unos se van por un lado y otros por otro lado, 
y hacemos llover para que los campos tengan humedad 
y haya cosecha”. Entonces Talimaxcan se quedaba solo 
cuando los doce truenos se iban a trabajar y él se quedaba 

12 Marcelo Rojas Morales. Investigadora: Xanath Rojas Mora.



P. Beaucage y X. Rojas/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 161-177 177

con la duda: “¿Qué hay en aquel cuarto que no quieren 
que yo entre?”.

Así pasaron varios días y él respetaba ese lugar, pero 
un día dijo: “Yo voy a entrar, quiero saber qué hay”. Tali-
maxcan fue directamente a ese cuarto, entró y vio baúles 
grandes, se preguntó qué habría en ellos. En el primero 
vio unos trajes y decidió ponérselos. Tan pronto como se 
los terminó de poner, salió volando por la parte alta de 
la pirámide [de Tajín] y empezó a juntar nubes y hacer 
llover fuerte, porque se había puesto uno de los trajes 
más fuertes. Entonces, entre los doce viejitos, que eran 
los Truenos, el que andaba más cerca escuchó y recono-
ció que el ruido no era de uno de sus compañeros y se 
preguntó: “¿De dónde viene? ¿Por qué ése truena más 
fuerte si nosotros nos hemos puesto el traje más suave 
para hacer llover poco?” Entonces se acercó queriéndolo 
atrapar, pero Talimaxcan no se dejaba y empezó a pro-
vocar más lluvia. Entonces comunicó a sus demás com-
pañeros que había una persona más con un traje fuerte. 
Se reunieron y decidieron bajar para cambiar sus trajes 
y atraparlo. Bajaron, se pusieron los trajes fuertes y lo 
persiguieron. Y para poder atraparlo provocaron más llu-
vias que provocaron que los ríos crecieran mucho y ar-
rastraran con todo; muchas personas murieron antes de 
que pudieran detenerlo. Cuando por fin lo atraparon, lo 
bajaron y le quitaron el traje. Los viejitos se preguntaron: 
“¿Qué merece esta persona que ha hecho tanto daño? Lo 
tenemos que encerrar en algún lugar del que no pueda 
salir, porque el daño que hizo fue demasiado. ¿Por qué 
no lo llevamos al fondo del mar? Allí no podrá salir, allí 
lo ataremos con fuerza”. Los doce viejitos lo condujeron 
al fondo del mar. Allí vive Talimaxcan, ahora llamado 
Aktsini. Antes de que llegue el 24 de junio se escuchan 
sus gritos y constantemente pregunta a los Truenos cuán-
do es el día de su cumpleaños y ellos le responden: “Falta 
mucho todavía”; Cuando pasa esa fecha se siguen escu-
chando los fuertes ruidos en el golfo y, al preguntar de 
nuevo por el día de su cumpleaños, los viejitos le respon-
den: “Ya tiene mucho que pasó”. Así lo han tenido por 
mucho tiempo, se cree que cuando le digan cuándo es su 
cumpleaños se provocará otra creciente, inundaciones y 
correrá mucho aire que haría daño a la región. Así termi-
na esta leyenda de la cultura totonaca. 

RT7: El nacimiento del Sol-Mecapalapa (resumen)

En aquel tiempo no había sol. Un muchacho observó 
una iguana que, diariamente, iba a descansar sobre una 
roca. Se dió cuenta que la roca estaba caliente. Para 
quebrarla, pidió la ayuda de las aves, que en ese tiempo 
eran gente; el gallo, el guajolote, la perdiz, el tucán y el 
pájaro carpintero13 intentaron en vano con sus picos. 
Lo logró el pajaro chiquito con su grito repetido (Qolu 
chiwix, “piedra vieja”). Por la grieta, apareció la simiente 
del Sol, como una yema de huevo. Una huerfanita logró 

13 Gallo: Gallus gallus; guajolote: Meleagris gallopavo; perdiz: Den-
drortix spp.; tucán: Ramphastos sulphuratus.

no ser quemada por él, se lo tragó y quedó encinta. Nació 
el Sol (Chichini) y creció muy rápido. Luna ya existía, 
era un hombre mujeriego y presumía que él iba ser el 
Sol. El Sol lo engañó con ayuda de un perro y subió al 
cielo primero. Por primera vez, amaneció. Luna pateó 
al perro que se quedó mudo y, enfadado, persigue al Sol 
desde entonces. Cuando salió el sol, los pájaros tuvieron 
que cantar; los “ricos” se quedaron callados, pero los 
“pobres” cantaron y sus cantos ayudaron al Sol a subir al 
firmamento (Ichon 1969: 54-59).

RN5: Cuando apareció el Sol-San Miguel 
Tzinacapan (resumen)

Antes no había luz, los animales andaban desnudos y no 
se apenaban de verse unos a otros. Los animales recibieron 
la noticia de que ya venía la luz, la luz del Sol (Tonal) y se 
alegraron. El que dio vida a los animales les dijo: “Hagan 
su ropa, la que van a usar para vestirse toda la vida. Y 
también deben bañarse, no deben ir sucios a encontrar la 
luz.” Dos hombres dijeron: “No vamos a esperar la luz. 
Dicen que es caliente y nos acostumbramos al frío”. Y se 
metieron en una cueva. La iguana quiso muchos colores 
para su traje, se bañó y se vistió. El caracol se hizo una 
casa bonita como una espiral. El armadillo buscó hilos; 
para hacerse un traje bordado. Solo la lagartija ni se bañó 
ni se hizo traje porque era muy floja. Ya iba amaneciendo 
y el armadillo no terminaba de tejer su huipil, por lo que 
se lo puso medio hecho, con todos los palos del telar, 
y se fue corriendo para alcanzar a los demás. La iguana 
vino orgullosa por su hermoso vestido. La lagartija tuvo 
pena de su lomo sucio y se escondió a esperar la luz entre 
las hierbas. El tucán y el pájaro rojo llevaban puestas 
bonitas enaguas y criticaban, por sucios, a la primavera 
y al clarín.14 Cuando iban a encontrar al Sol, un ángel 
dijo a los pájaros: “Ahora ¡canten!”. Nuestro Padre el Sol 
encontró que solo los dos pájaros sucios, la primavera 
y el clarín, cantaban bien y los puso a su derecha y les 
dijo: “Siempre canten su canto cuando amanece.” El 
Sol bendijo a los animales y quedaron vestidos como en 
ese momento; la iguana quedó con sus lindos colores; al 
armadillo se le endureció el telar en el lomo; la lagartija 
conservo su espalda sucia; y los dos hombres que se 
metieron a la cueva se convirieron en tepeuanimej: son 
los que dan dinero a los hombres a cambio de su alma 
(Taller de Tradición Oral 2006: 59-72; Reynoso Rábago 
y Taller de Tradición Oral: 156-162).

14 Iguana: Iguana spp.; caracol: Planórbidos spp., Hemintoglíptidos spp.; 
lagartija: Norops spp.; pájaro rojo: Molothrus aenaeus; primavera: Sei-
urus noveboracensis; clarín: Turdus spp.


