CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologfa 55-1I (julio-diciembre, 2021): 143-159

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Importancia del didlogo intercultural en el desarrollo
turistico en comunidades indigenas totonacas

Importance of intercultural dialogue in tourism

development in Totonaca indigenous communities

Ma. Teresa Tonantzin Ortiz Rodriguez*
Universidad Intercultural del Estado de Puebla, Calle Principal a Lipuntahuaca S/N, Lipuntahuaca, CP 73475, Huehuetla, Puebla, México.

Mayra Antonieta Sandoval Quintero
Instituto Universitario de Investigacion en Estudios Latinoamericanos - Universidad de Alcald, Colegio Trinitarios, Calle Trinidad 1, CP 28801,
Alcald de Henares, Madrid, Espana.

Recibido el 4 de octubre de 2019; aceptado el 4 de febrero de 2021.

Resumen

A partir de una postura critica sobre los impactos del desarrollo turisti-
co, tanto convencional como alternativo, es notoria su imposicién
como una medida emergente de mejora econdmica en los pueblos
originarios. Este estudio tiene el objetivo de proporcionar una prim-
era aproximacion a las bases tedricas y metodolégicas que sustentan
la pertinencia del uso del denominado didlogo intercultural. El mé-
todo empleado para el presente articulo considera al didlogo como
indicador para minimizar los efectos socioculturales de una propues-
ta turistica. Se toma como eje fundamental el papel protagénico de
los indigenas para decidir sobre el aprovechamiento de sus recursos
como atractivos turisticos (patrimonio biocultural), en este caso, de
los totonacos de Lipuntahuaca, municipio de Huchuetla, Puebla, a
partir de sus propias formas culturales, asumiendo los riesgos que ello
conlleva ante una economia de mercado. Los hallazgos dan pauta a la
discusion del turismo comunitario de tipo vivencial antepuesto, y a
la vez complementado, por la cosmovisién y los saberes tradicionales.

Abstract

A critical stance shows the impacts of conventional and alternative
tourism as an imposition emerging measure of economic improve-
ment for indigenous peoples. The study aims to provide a first ap-
proach to the theoretical and methodological bases of the use of in-
tercultural dialogue. The method considers as indicator the dialogue
to minimize the sociocultural effects of a tourism proposal. The fun-
damental axis of the research is the relevance of the indigenous in
deciding harness their biocultural heritage as a tourism attraction, in
this study, for the Totonacos of Lipuntahuaca, municipality of Hue-
huetla, Puebla.

Palabras clave: turismo vivencial; patrimonio biocultural; pueblos originarios; saberes tradicionales; planificacién endégena

Keywords: existential tourism; biocultural heritage; Indian; traditional knowledge; endogenous organization

* Correo electrénico: tonantzin.ortiz@uiep.edu.mx

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.71052

eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la

licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



144 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

Introduccién

En materia de desarrollo, encontramos dos grandes
enfoques para su abordaje: uno economicista, en donde,
desarrollo es sinénimo de crecimiento econémico y
riqueza material Uinicamente; y otro, humanista, dentro
del cual se destaca al sujeto social comunitario como
agente de su propio desarrollo; a este ultimo, es al que
nos adscribimos. Dentro de la postura humanista, se
encuentra el paradigma del desarrollo sustentable, el
cual presta atencién a la cosmovisién indigena como
propuesta endégena de desarrollo desde los pueblos
originarios, sincretismo mantenido por largos afios pese
a los devenires histéricos como las guerras de conquista y
las diferentes posturas indigenistas mexicanas.

La percepcién y la relacién establecida por los pueblos
originarios con la naturaleza conduce a estudios del desa-
rrollo alternativo que lo valora como practica sustentable
ancestral, sin considerar a profundidad que la cosmovi-
sién indigena, determinante del uso y manejo de la tierra,
depende de la 16gica de produccién inmersa en una eco-
nomia de mercado. La ponderacién capitalista, los pro-
cesos de emigracion, los estudios de educacién superior
cursados por la juventud indigena y la proliferacién de
grupos evangelistas en la region serrana de Puebla, han
diluido las concepciones miticas de los totonacos sobre
la tierra, adn sin sustituirlo o aniquilarlo por completo.

En ese sentido, para este articulo se cuestiona: ;cémo
se pueden evidenciar los aportes de la cosmovision in-
digena para detener la imposicién estructural de un
modelo de desarrollo hegeménico? Las fuertes criticas
al modelo de desarrollo sustentable como alternativa
factible de equilibrio (ambiente, sociedad, cultura y eco-
nomia) demuestran su implementacion bajo el supuesto
de preservacién ambiental; el discurso politico de su in-
troduccién en los diversos ecosistemas se sustenta en la
tecnologia y las conductas sociales amigables y respon-
sables. La légica de produccién capitalista sigue subor-
dinando dichas posturas ante el principio de viabilidad
econdmica; es decir, la responsabilidad ambiental tiene
un segundo orden de importancia, y muy por debajo, lo
culturalmente enriquecedor y lo socialmente responsable
(Maldonado 2005).

Los estudios criticos del desarrollo sustentable evi-
dencian la acumulacién del capital por despojo de bienes
y recursos naturales al transformarlos en mercancias, y
precisamente es el turismo, supuestamente alternativo,
que contribuye a ello (Vilchis ez 2/ 2016). Dentro de
la propuesta de desarrollo sustentable existen ejemplos
del empoderamiento por agentes locales, quienes llevan
a cabo toda la cadena productiva turistica comunitaria.
Ejemplos sobresalientes son: los Pueblos Mancomunados
de Oaxaca (Palomino ez al. 2016); y las empresas de Ta-
selotzin y Tosepan Cali en la Sierra Nororiental Poblana
(Villanueva et 2/. 2017). Los casos anteriores se susten-
tan bajo indicadores econémicos, ambientales y sociales,
estos ultimos muy especificos como: la educacién, la

capitalizacién de redes sociales y los recursos cognitivos
(Lépez, 2014). Sin embargo, ninguno ha determinado
con precisién indicadores cualitativos o cuantitativos de
aspectos socioculturales.

Este estudio considera el didlogo intercultural como
un indicador sociocultural sobresaliente a partir de los
procesos y resultados derivados de realizar una propuesta
turistica comunitaria. Para ello, se retoma la cosmovisiéon
indigena como el punto de partida de dicho didlogo, lo
que constituye una categoria de andlisis empiricamente
aprehensible en la lengua, la danza, los estilos de vida, las
conductas cotidianas, los ritos y mitos, entre otros com-
ponentes de su cosmogonia. La cosmovisién indigena se
considera como la base cognitiva que permite al grupo
social tomar decisiones y actuar sobre el aprovechamien-
to de sus recursos o patrimonio. En consecuencia, el ob-
jetivo de este articulo es precisar al didlogo intercultural
como indicador del principio “culturalmente enrique-
cedor” de la sustentabilidad; al mismo tiempo se busca
comprender la cosmovisién indigena ante los procesos de
desarrollo para mostrar la importancia de otros indica-
dores mds alld de los econémicos, ambientales y sociales.

Para solventar el objetivo de este articulo, en primer
lugar, se expone el marco referencial y la cosmovisién
prevaleciente en el municipio de Huehuetla, estado de
Puebla. En segundo lugar, se hace una revisién critica
de algunos estudios que han contribuido al debate de los
impactos del desarrollo turistico en comunidades indige-
nas. En tercer lugar, se expone cémo se realizé el didlogo
intercultural a partir de la cosmovisién prevaleciente en
la zona de estudio y se detallan los resultados de la in-
vestigacién en campo y su abordaje tedrico. Finalmente,
se apunta la contribucién de este articulo que permite
ampliar la metodologia para el disefio y puesta en marcha
de proyectos de desarrollo turistico alternativo desde la
visién de los agentes comunitarios.

El contexto totonaco en Lipuntahuaca: divinidades
tutelares

Lipuntahuaca es una pequena localidad considerada con
un nivel de marginacién alta, se localiza a 15 minutos de
la cabecera municipal de Huehuetla, Puebla. Cuenta con
1561 habitantes aproximadamente, de los cuales 763 son
hombres y 798 son mujeres. El idioma predominante
es el totonaco. Se encuentra a 400 msnm como altitud
promedio, por lo cual predomina el ecosistema de selva
tropical himeda; los terrenos familiares ubicados en
zonas de ladera se dedican para el autoabasto y comercio
de maiz, café y pimienta. Cuentan con gran variedad
de plantas silvestres y frutales de traspatio: calabaza,
chile, mamey, naranja, pldtanos, barbaron, lengua de
vaca, epazote, cilantro, quelites, jitomate y albahaca,
entre otros (Ellison 2017; Instituto Nacional para la
Evaluacién de la Educacién 2014).

A raiz de la pérdida del mercado del café, iniciada du-
rante los anos ochenta del siglo pasado, la emigracién de
jovenes indigenas de la regién se elevé considerablemen-



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 145

N

5

i 5 !

k — 4
P o ’{-IIL.\

/ - n

1

Lipuntahuaca

T g

Figura 1. Lipuntabuaca, Huehuetla, Sierra Nororiental poblana. Fuente: Instituto Nacional de Estadistica y Geografia (s/f).

te a Estados Unidos de Norteamérica, a Puebla capital, a
la Ciudad de México y al Estado de México (Ortega ez al.
2010). La movilidad social y el acceso a estudios superio-
res de algunos totonacos de la regién propicié cambios en
las conductas y en la percepcién de su mundo mitico, lo
que trajo procesos de permanencia, ruptura, transforma-
cidn, resignificacién y reinvencién en la poblacién joven
de la Sierra Nororiental del Puebla (Herndndez 2017;
Herndndez 2017), lo que afecta la cosmovisién que han
heredado de sus ancestros. En dichos procesos, la reli-
gion ejerce el papel complementario de la cosmovisién,
se contabiliza 96.39% de la poblacién del Huehuetla en
la religién catdlica, mientras que 2.26% en vertientes
protestantes (evangélica o biblica) (Pueblosaméricas. f.).

La religion catélica ha sido adaptada en la visién to-
tonaca, las creencias en distintas divinidades catélicas
asociadas a las prehispdnicas son latentes; por ejemplo:
las figuras centrales son la de “los Padres” y “las Madres”
(aqui los Abuelos, Laktatajni y las Abuelas, Laknanajni),
y de Dios-Sol. Este tltimo es asociado con San Salvador,
Kinpuchinakan, patrono de Huehuetla (la parroquia del
siglo xv1 estd dedicada a €l). La deidad principal a su vez
estd acompanada de una serie de deidades secundarias,
en general asociados con santos catélicos. La virgen de

Guadalupe, Kinpaxkatzikan, estd asociada a San Salva-
dor, dios-creador, por su relacién maternal y por prin-
cipio femenino de la misma deidad creadora. Asi, por
ejemplo, San Miguel se adjudica como el dueno del agua
y la lluvia (Aktisin) (Ellison 2017). La cosmovisién indi-
gena se ha visto revitalizada por los simbolos totonacos,
principalmente a San Salvador y la virgen de Guadalupe.

En el altar mayor del templo se erigieron basamentos
piramidales en honor a éstos, asi como lo realizaban en
época prehispdnica. La leyenda ubicada en la cipula del
altar mayor: “Dios también es totonaco”, la colocacién
de ofrendas y collares (elaborados con chiles, frutas o se-
millas), asi como la vestimenta de las virgenes, simil de
las mujeres totonacas, dan cuenta del fortalecimiento y
vinculo con la cosmovisién indigena de la comunidad
(Sarmiento 2016). Concheiro y Diego (2000) refieren
a esa dualidad entretejida de los pueblos originarios que
corresponde directamente a la manera en que se relacio-
nan con el “recurso” tierra, sin que exista la separacion
natura-cultura. De hecho, la tierra es vista como la ma-
dre proveedora, es decir, como un integrante familiar. Lo
cual explica las trasformaciones de los “modos de pro-
duccién” redefinida en sus usos por la percepcién sobre



146 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

su territorio (Ellison 2017), los indigenas conciben a éste
como un espacio fisico-simbdlico.

En el territorio totonaco existe una concepcién tu-
telar entre hombres y naturaleza, por lo cual los distin-
tos Ambitos de ésta tienen duefios sobrenaturales, a su
vez asociados con las divinidades principales como San
Salvador o el Divino Salvador. En Huehuetla, la cosmo-
gonia totonaca camuflada por el catolicismo constituye
el marco religioso dentro del que se desenvuelven la con-
cepcién del espacio y la percepcién ambiental, el catoli-
cismo prevalece en una poblacién mayor a los 35 afios
y solo por una pequefa parte en personas mds jovenes.
Las laderas del monte serrano simbdlicamente sociali-
zado, constituyen el espacio habitado y controlado por
diferentes espiritus tutelares. De esta forma, todo cultivo
(maiz, café, frutales y pimienta) y toda actividad huma-
na (ganaderia y la recoleccién) es de injerencia de seres
sobrenaturales. El Duefio del Monte debia dar permiso
para practicar toda actividad. Por ejemplo, la serpiente
Fuxi luwa cuida el cultivo. El kakiwin, literalmente “lu-
gar de drboles” o monte, se aplica tanto al bosque como
al campo en general y a veces al cafetal como continuidad
conceptual (Ellison 2017; Lemus y Herndndez 2017).

La milpa huehueteca es un policultivo centrado alre-
dedor del maiz: incluye el frijol, varias verduras y diversos
quelites, con un promedio de 10 plantas comestibles aso-
ciadas (Deance 2012). Hace algunos afios, en la siembra
de maiz se empleaba el trabajo colectivo denominado
mano vuelta; sin embargo, esta practica tiende a perderse,
poco menos de las familias practican mano vuelta al mo-
mento de cultivar mafz. Otra actividad que desaparece
es el intercambio de semillas, esta actividad se emplea
para la seleccion de semillas destinadas a la siembra, cuyo
consumo es de auto abasto. La principal causa de esta
pérdida se debe a los procesos migratorios, las nuevas ge-
neraciones no contemplan a la agricultura o a la ganade-
ria dentro de sus opciones de vida (Torres ez al. 2020). La
mano vuelta y la seleccion de semillas constituyen una ex-
presién de la cosmovisién totonaca que tiende a perderse
como conducta cotidiana. De acuerdo con Torres ez al.
(2020) en Huchuetla se producen cinco tipos de maiz
criollo: el amarillo (smukuku), el azul (spupuku), el pinto
(spilili), el blanco (sagaq), y el maiz rojo (tsutsoq). Este
tltimo es el favorito de kuxiluwa (serpiente del maiz),
que representa al Chihini-Sol y es protector de las milpas.

Antaniwi nkuxi wintapaxuwan, antaniwi nkuxi
winkachikin/ Donde hay maiz hay alegria, donde hay
maiz hay pueblo” esta frase recuperada por Torres et al.
(2020: 143) encierra la cosmogonia indigena del dia a
dia de la poblacién. Las personas relacionan y le dan im-
portancia al maiz en su vivir, se comprende con esto el
cardcter sagrado y el valor que le denominan generacién
tras generacion. Las deidades tutelares en el kakiwin es-
tin asociadas a animales y fenémenos meteorolégicos,
como se menciond en pdrrafos anteriores. Kiwi Kgolo
(palo viejo), también conocido como Sefor o Dueno del
Monte cuyo papel principal es vigilar el espacio ecolégico
y sus componentes (vegetales o animales), por ello se le

pide permiso para cada intervencién dentro de la esfera
de cada Dueno: al Duefo del Monte para tumbar drbo-
les o al Dueno de la Tierra (Xmalana Tiyat) para sembrar
(Ellison, 2017). Segtin Lemus y Herndndez (2017: 54):

El dueno del monte, Kiwigolo’ (...) aparece con-
tinuamente en las anécdotas y consejos dados por
los abuelos. El vive en el monte, es el espiritu de
los 4rboles y puede tomar la forma de cualquier
animal o persona. (...) cuando la niebla oscurece
el dia se pude aparecer (...) y con tan solo verlo o
hablarle nos podemos enfermar pues lo que vemos
no es la persona en si sino solo un aire (...) Este
fenémeno se llama lagqapalawat, (...) Si una per-
sona, sea hombre o mujer, lo llega a ver, le crece
la panza como si estuviera embarazada. Esta per-
sona se queda con vida por nueve meses y des-
pués muere, porque le crece demasiado la panza y
explota cuando alcanza el tiempo limite. (...) La
cura consiste en ir a 12 casas a pedir 12 granos de
maiz cocido que no estén lavados, 12 chiles y 12
frijoles. Ademds, se le tiene que relatar a esas 12 fa-
milias que se visitaron cémo fue el encuentro con
Kiwiqolo’. Posteriormente, todo lo recolectado se
divide en cuatro partes y se come una por dia. Con
los granos de maiz se preparan tortillas, los chiles
se muelen para preparar una salsa y los frijoles se
hierven. Pero no todo es temor frente a Kiwiqolo,
sino que los encuentros con ¢l se reconocen como
una gran experiencia, una oportunidad para saber
que los duefios existen y debemos darles respeto.
La manera de respetar un drbol es que al momento
de talarlo se le debe echar aguardiente a sus rai-
ces, es como si emborracharas al drbol para que se
tumbe mds rdpido.

Estos duenos, llamados en totonaco xmalana’, son
seres no humanos encargados de resguardar diferentes
espacios del territorio (monte, tierra, agua, piedras y fue-
go). El duefo del agua (lluvia, manantiales, arroyos, rios
y lagunas), es Akzsini’, no es corpdreo, su presencia se
advierte cuando el agua provoca un sonido fuerte al escu-
rrir. Cuando se encuentra alguien en un lugar donde hay
agua a medio difa, no debe decir groserias, ni bromear, ni
jugar, porque a esa hora se encuentra el duefio del agua.
Las personas que se acercan cuando estd Akzsini’ pueden
llevarse a quien estd ahi o enfermarlo. Cualquier conduc-
ta inadecuada frente a este dueno puede traer consecuen-
cias, asi si el agua estd turbia y alguien tiene sed debe
beberla, no hacerlo es una falta de respeto a la deidad.
La enfermedad causada por la conducta inadecuada es
“el susto”, se cura cuando se hace una cruz con agua en
el lugar donde ocurrieron los hechos (Lemus y Herndn-
dez 2017). Otros duenos que tienen gran importancia
para la cultura totonaca son Xmalana Tiyat (Dueno de la
tierra cultivable), San Antonio y San Martin o San José

(duenos de los animales domésticos), y el uso del espacio
llamado kakiwin (Torres et al. 2020)



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 147

La complejidad de la relacién hombre y naturaleza
se ha desarticulado por la migracién, por la sustitucién
de espacio de cultivo, por la masificacion de las redes de
comunicacién (internet) y por la llegada de propuestas
evangelistas protestantes a la region. La transformacién
de la percepcién ambiental no solo se debe a la con-
frontacién de diferentes modelos para el manejo de los
recursos naturales (policultivos a monocultivos), sino
también a otras causales, en donde la supervivencia de la
cosmovision y cosmogonia totonaca resurge en procesos
adaptativos. La diversidad de deidades se mantiene por
impulso del regreso a una politica estratégica agricola que
promueve los policultivos; sumado a esto, la aceptacién
de una reologia indigena como oposicién a las pricticas
productivas capitalistas incorpora otras acciones del mer-
cado; el turismo es un ejemplo de las actividades que han
ingresado en ese contrapeso.

El turismo vivencial comunitario y el ecoturismo
Yy
spromotores de la cosmovisién indigena?

El turismo alternativo, fundamentalmente el llamado
turismo rural, cuyo motivo de viaje es la expectativa
de vivir la cotidianidad del mundo campesino e
indigena, supuestamente promueve y tiende a conservar
la cosmovisiéon de los pueblos que son visitados.
Sin embargo, diversos estudios dan cuenta de la
mercantilizacién de la cultura con el afén de satisfacer las
necesidades caprichosas de los turistas. De esta manera
las vestimentas, la comida, las danzas, los rituales y las
artesanfas se producen para la venta y ya no para el uso
doméstico; al hacerlo, pierden totalmente su significado
y sus usos originales. En este apartado se dard una
revisién concreta de las investigaciones mds relevantes en
materia turistica en cuanto a sus impactos en la vida de
las comunidades anfitrionas.

Desde los afios noventa del siglo veinte, la puesta en
marcha de proyectos ecoturisticos se articulé6 como estra-
tegia politica desde el discurso de promover el desarrollo
integral y sustentable de los pueblos originarios. La reali-
dad fue que dichos proyectos no reflejaron haber tenido
los resultados esperados, la falta de integracién de la cos-
movisién y de la voz de los pueblos indigenas hizo que se
careciera de respuestas a las necesidades y problemadticas
de los grupos mds desfavorecidos. Esos programas turis-
ticos respondieron a los intereses de agentes externos,
quienes manipularon la participacién con incentivos
materiales o promesas efimeras, todo ello para despojar
a los indigenas de sus recursos naturales. La insercién de
los productos turisticos indigenas en el mercado, amplia-
mente competitivo, fue minimizada entre agencias de
viajes y operadoras turisticas (Ortiz 2009; Palomino ez
al. 2016).

Los centros ecoturisticos, financiados por institucio-
nes gubernamentales, se consideraron como estrategias
para reactivar la produccién campesina o indigena de-
bido a la compatibilidad del turismo con la vida coti-

diana por ser una actividad complementaria. Este tipo
de propuestas generadas por agentes externos a la comu-
nidad da por cierto el arribo de los turistas atraidos por
dos aspectos: 1) por las motivaciones actuales de viaje
basadas en un turismo experiencial; 2) por contar con
la infraestructura de servicios (cabanas, senderos inter-
pretativos, huertas demostrativas, talleres artesanales
procesadores de alimentos, entre otros). Se minimizé la
accién del agente local para la planeacién y el empodera-
miento del proceso productivo. El impacto ambiental y
las contradicciones sociales resultantes de estos proyectos
financiados con recursos publicos centraron su atencién
en una lucha de intereses, que pasé de ser integrativos a
contribuir en las pugnas comunitarias (Ortiz 2009; Palo-
mino et al. 2016).

En la Sierra Norte de Puebla se puede observar el
apoyo gubernamental en proyectos turisticos. Cuetzalan
es un pueblo originario donde el turismo estd presente
desde los afios setenta del siglo pasado; el interés de los
antropdlogos por el estudio de los nahuas y totonacos,
asi como el interés de los extranjeros en conocer y vivir
las costumbres indigenas, potencializé al municipio ante
el gobierno para destinar recursos publicos en la cons-
truccién de elementos de la estructura turistica (centros
ecoturisticos, hoteles, talleres artesanales, museo, ru-
tas interpretativas, corredores de artesanos, entre otros)
(Ortiz et al. 2018). En Lipuntahuaca, a solo dos horas
de distancia de Cuetzalan, lo mds cercano a este tipo de
propuestas fue la apertura de un centro ecoturistico a las
orillas de la cabecera municipal, dicho proyecto fue fi-
nanciado por la Comisién Nacional para el Desarrollo de
los Pueblos Indigenas. El proyecto fue presentado por un
grupo de mujeres totonacas denominado Kakiwin Tutu-
natku (Selva Totonaca), el cual no ha podido insertarse en
el mercado turistico regional. La atencién de turistas es
de manera muy ocasional a pequefios grupos de extranje-
ros (estadounidenses y europeos). El centro subsiste por
iniciativa de cinco socias, las Gnicas que quedan después
de haber sido cien.

El ejemplo del centro ecoturistico de Huehuetla es
una clara muestra de la intervencién gubernamental de la
primera década del siglo xx1, y si bien no es el caso de es-
tudio retomado por este articulo, se alude a él para abor-
dar el planteamiento teérico que permite proporcionar el
enfoque con el cual comprendemos la realidad de estudio
de Lipuntahuaca. La supuesta compatibilidad del turis-
mo alternativo (ecoturismo, turismo rural y agroturismo)
con la visién indigena, es inexistente al realizar proyectos
como el de Kakiwin Tutunaki, la16gica de reproduccién
del turismo alternativo es contradictoria a la légica de
reproduccién de los pueblos originarios, una gran bre-
cha se abre entre las dos légicas a la hora de disenar y
echar a andar el proyecto de desarrollo turistico debido
a diversas razones, que estdn contenidas en la cultura y
en la visién del mundo de los pueblos originarios (Ortiz,
2009). Para concretar, el ejemplo del Kakiwin Tutunakii,
permite apuntalar la premisa tedrica de la cual parte esta
investigacién: existe una clara ruptura entre la lgica de



148 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

reproduccién del turismo alternativo como una nueva
forma de despojo del capital y la légica de reproduccién
de los pueblos originarios.

El kakiwin y sus divinidades totonacas en la
juventud indigena para el aprovechamiento
turistico

En Lipuntahuaca y la regién serrana de Puebla, el proceso
de desarticulacién de la cosmovisién totonaca y de los
pueblos originarios en general se ha revertido por medio
de la formacién critica de jovenes indigenas. Los estudios
profesionales realizados en la Universidad Intercultural
del Estado de Puebla (uiepr), ubicada en la comunidad
de estudio, consideran a los jévenes del mundo rural e
indigena por su papel protagénico en distintos dmbitos
de la dindmica social de sus comunidades y regiones. Se
apuesta por el fortalecimiento del tejido comunitario
de manera paralela al estudio de programas educativos
en el nivel superior, ain antes de la culminacién de los
mismos (Herndndez Garcia, 2017; Herndndez Loeza,
2017). La investigacién realizada para este articulo fue de
tipo descriptiva-comprensiva sobre la cosmovisién de los
adultos mayores de un poblado llamado Lipuntahuaca
y de Huehuetla, con la intencién de iniciar el didlogo
intercultural entre generaciones; para ello, se requirié un
recuentro y revaloracién de la cosmovisién por parte de
los jévenes universitarios.

Se seleccionaron cuatro jévenes estudiantes del pro-
grama educativo de turismo alternativo, uno de Lipunta-
huaca y tres de la cabecera municipal. El primero, domi-
naba el tutunaka y los otros tres lo han dejado de hablar
por la influencia mestiza de Huehuetla. Estos ejemplos
cercanos permitieron hacer trabajo de campo entre sus
familiares y amistades. Sin embargo, cabe aclarar que, de-
bido al modelo pedagégico, todos y todas las estudiantes
comprenden las ventajas de una propuesta intercultural
en su vida profesional; es decir, la incorporacién de sus
distintas cosmovisiones provenientes de los siete pueblos
originarios del estado. De esta forma, para solventar la
situacién de desarticulacién de la cosmovisién totonaca
debido a las diferencias generacionales, los jévenes reali-
zaron las entrevistas a sus parientes y amistades mayores
de 40 afos, sobre todo de aquellos que dominan el tutu-
nakd y hablan en menor medida el espanol.

El didlogo intercultural, en esta metodologia propues-
ta, se inicié de forma intergeneracional. El trabajo etno-
gréfico demostré que: el kakiwin es el monte o bosque y
en ¢l habitan deidades protectoras de todo lo que nace y
desarrolla en él. Todo lo que hay en ¢/ kakiwin conforma
el patrimonio biocultural de los pueblos originarios. De
esta forma, empiricamente se sustenta la revisién biblio-
gréfica hecha en el apartado anterior donde se describi6 a
las divinidades que regulan la relacién hombre-naturale-
za persiste en Lipuntahuaca y en Huehuetla. Para los to-
tonacos de Lipuntahuaca y de Huehuetla, el monte es el
proveedor, de éste depende su supervivencia diaria, y en

él construyen sus pueblos kachikin; donde tienen anima-
les domésticos y los dejan libres, tanto a los perros, como
a las aves de corral, mientras que al ganado porcino es al
tinico que mantienen encerrado en chiqueros. En Lipun-
tahuaca hay un pequefio conglomerado de casas en cuyo
centro se localiza una capilla. La poblacién se encuentra
dispersa también en el monte, en casas aisladas, este tipo
de asentamiento se debe principalmente a la situacién
de violencia a la que se enfrentaron los pobladores en la
época revolucionaria de México (Ellison 2017).

El uso diversificado del kakiwin en la actualidad por
los padres y abuelos de los jévenes indigenas, sigue sien-
do asociado a deidades tutelares. La aceptacién de saberes
y conocimientos tradicionales como coherentes con las
formas de aprovechamiento del monte, resulta el primer
inicio del didlogo intercultural; en donde la cultura fun-
damenta las relaciones que tejen entre ellos como agen-
tes sociales. Cuando los jévenes admiten la importancia
de dichos conocimientos, se busca, mediante el didlogo
intercultural, una postura desde la perspectiva descolo-
nizadora del pensamiento (Estermann 2014; Toledo y
Barrera 2011). Se admite al conocimiento indigena para
la explicacién e interpretacién de los fenémenos a partir
de las estructuras lingiiisticas que le son propias (Méndez
2012). Bajo este entendido, el conocimiento cientifico es
retomado solo en aquellos puntos que son tiles para el
primero, y no al revés, abundemos mds sobre el asunto.

El didlogo intercultural e intergeneracional a partir
de la cosmovisién dard cuenta del tipo de relaciones fa-
miliares, relaciones festivas, relaciones politicas, relacio-
nes econdmicas y de relaciones con la naturaleza, esta-
blecidas dentro del grupo social; y por tanto una mayor
comprensién del por qué, el para qué y el cémo de la
toma de sus decisiones sobre el manejo de sus recursos
o patrimonio; por lo cual el desarrollo, desde su cosmo-
visién, que retoma de otros modelos solo lo necesario,
se convierte en compatible (Ortiz 2009). La pregunta
es como sistematizar los datos empiricos para evidenciar
el didlogo intercultural e intergeneracional establecido a
partir de la cosmovisién indigena; en esta investigacién
se ha retomado el cuadro légico que organiza la cosmo-
visién y cosmologia en tres grandes categorfas de anali-
sis: el kosmos (creencias), corpus (conocimientos) y praxis
(précticas productivas) (Toledo y Barrera 2011). En este
estudio, cuando se sistematizan los datos de campo, se
propone una variante, comenzar con los saberes tradicio-
nales, compararlos con los cientificos y de ahi hacerlos
compatibles. De esta forma, se parte de las ideas propias
de los pueblos originarios, las cuales conservan su sentido
original si son expresadas en el idioma originario (Pozo
2014).

El estudio de caso es sumamente Util para la indaga-
cién de datos sobre la cosmovisién y cosmogonia indige-
na porque es considerado como un fenémeno de la vida
real, no una abstraccidn cientifica, el cual estd delimitado
y unificado en un acontecer histérico especifico (Gimé-
nez y Heau 2014). La tradicién antropoldgica se ha basa-
do mucho en este tipo de estudios, pero para este estudio,



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 149

el trabajo etnogréfico, trasciende a un didlogo intercultu-
ral, para evidenciar los elementos que lo definirdn como
indicador. En éste, el agente comunitario del desarrollo
turistico debe jugar no solo el papel de informante clave;
sino también, el rol de investigador, por consiguiente, en
esta propuesta metodoldgica fue de suma importancia el
involucramiento de estudiantes como integrantes de la
localidad y la cabecera municipal.!

De esta forma, nuestro estudio de caso se centra en
la percepcién de los adultos mayores de Lipuntahuaca y
de Huehuetla, y de los jévenes, sobre el kosmos, corpus
y praxis del monte-selva-bosque kakiwin. De manera rei-
terativa, el didlogo intercultural se retoma en esta investi-
gacién como el indicador determinante de los principios
sustentables denominados: culturalmente enriquecedor
y socialmente responsable, como los fundamentos de un
proyecto de desarrollo turistico alternativo para la po-
blacién de los pueblos originarios. La regién que abarca
la localidad cuenta también con manantiales, el Rio Te-
huancate, en cuya corriente se forman hermosas pozas
de agua cristalina custodiadas por espectaculares lajas
de roca caliza; ademds una gran cantidad de plantas con
flores diversas y orquideas. Todo este escenario, sumado
al aprovechamiento forestal, constituye, desde la politica
publica, el marco preferente para desarrollar un proyecto
de agroturismo y ecoturismo. Pero, como hemos adverti-
do, para hacer estas determinaciones, debemos partir de
la opinién, de las necesidades y las problemdticas que los
totonacos tengan con respecto a su monte, a su kakiwin.

Es decir, para los pueblos originarios, natura no es
distinto a cultura, conforman una unidad complemen-
taria, por consiguiente, todo lo que suceda en su Kaki-
win tiene prioridad para los totonacos. El patrimonio,
desde los pueblos indigenas, es una unidad simbdlica de
bienes colectivos, en donde lo individual se subsume a
éstos, y, ademds, por sus caracteristicas biofisicas y sim-
bélicas, resultan ser parte de la familia o la colectividad
(un integrante de ésta). Asi, si el kachikin llega a tener un
precio, éste se determina por el valor simbélico; por ello,
la familia, o el jefe o jefa de ésta, son quienes toman las
decisiones con respecto a dicho bien patrimonial. De tal
forma, para los totonacos de Lipuntahuaca y Huehuetla,
cada planta, cada animal, cada cueva, cada ser vivo e ina-
nimado, estdn unidos culturalmente a ellos por su signi-
ficado simbdlico, como se expuso en la revision tedrica.
Por tanto, el acercamiento a éstos y su uso estd normado
y restringido mediante una fuerte carga ética basada en
sus representaciones de origen ancestral. Para poder de-
sarrollar un turismo responsable, el aprovechamiento tu-
ristico no debe basarse en recursos naturales y culturales,
sino en identificar los bienes comunes consumibles para
el turista (Salazar 20006) a partir de la misma cosmogonia

' Manolo Olmos, totonaco originario de Lipuntahuaca, estudian-
te de cuarto semestre, quien lamentablemente fallecié en el 2017;
Raymundo Ramirez Cano originario de Huehuetla egresado de la
generacién 2016-2020; José Manuel Rodrl’guez Garcia y Maria Fer-
nanda Garcia Vizquez, ambos también originarios de Huchuetla y
de primer semestre de la generacién 2020.

de la Regién del Totonacapan, siendo éstos: el cerro o
kakiwin, en donde las divinidades son sus legitimas po-
seedoras (con sus formaciones y paredes rocosas), los ma-
nantiales, las cavernas y los bosques.

En el contexto bio-simbdlico del Kakiwin, recrean
su cosmogonia y cosmovisién mediante sus actividades
religiosas, agricolas, de cacerfa y recoleccion; lo cual se
reproduce en otros espacios como el templo catélico, el
cementerio, la cocina y el solar de la casa. De esta forma,
lo natural se culturaliza, y viceversa, dentro de la cos-
movision totonaca. Entendido el patrimonio biocultural
indigena como un territorio simbélico y biofisico, en el
cual se recrean constantemente las relaciones familiares,
divinas, econémicas y politicas como un todo, podemos
comprender lo siguiente: De acuerdo a las entrevistas
realizadas por estudiantes, en Lipuntahuaca, asi como en
las otras localidades del municipio, las personas mayores
reconocen la titularidad de cada elemento del kakiwin;
en cambio en la cabecera, algunas familias incluso ha-
blantes del tutunakd dijeron no conocer sobre el tema,
eso le sucedié a la estudiante, quien también refirié no
saber sobre el Senor del Monte u otras divinidades, y no
son evangélicos. No obstante, los otros dos estudiantes
originarios de Huehuetla, conocian del tema y entrevis-
taron a familiares. La joven decidi6 buscar a informantes
quienes quisieran compartir con ella sus saberes y cono-
cimientos.

Para todos los estudiantes la presencia de divinidades
es juki luwa (es verdad). De esta forma, todos coinciden
en que existe una divinidad protectora o “cuidadora”:
agua-Akzsini, fuego-Tajin, tierra-Juki luwa y aire-Kiwi-
kgolo. En el cuadro 1, se sistematizé la informacién ob-
tenida en Lipuntahuaca, producto del didlogo intergene-
racional realizado exclusivamente en tutunaki, como la
premisa cosmogénica, porque la poblacién conserva su
cosmovision con un grado menor de desarticulacién. En
el cuadro 1, se refleja claramente la apreciacién tutelar,
en donde el agua tiene una divinidad protectora espe-
cificamente dedicada a este elemento, a diferencia del
fuego, viento y tierra, cuyos cuidadores estdn asociados
también a otros fenémenos naturales y vida cotidiana de
los pobladores. En dicho cuadro, se verd una aportacién
metodoldgica de este articulo, puesto que se agregan ele-
mentos surgidos a partir de los datos empiricos para darle
significado a la categoria corpus, propuesto por Toledo
y Barrera (2011). Es decir, el corpus estd compuesto del
kosmos (creencias manifiestas en mitos, ritos y anécdo-
tas), el corpus (los conocimientos tradicionales para el
aprovechamiento del territorio) y la praxis (las técnicas,
usos y costumbres para el aprovechamientos del territo-
rio); por ello, se considera lo vertido en las entrevistas
tal y como lo expresaron para comprender cémo incluso
su pensamiento es una unidad complementaria; de tal
manera, ellos no separan en kosmos, corpus, ni praxis to-
dos estos elementos estdn intimamente asociados en la
realidad para resolver o afrontar los problemas o enigmas
cotidianos. El cuadro 1 da cuenta de la apreciacién to-



150 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

tonaca del monte como patrimonio, es decir, como un
territorio simbélico:

Los habitantes de Huehuetla narran relatos y cono-
cimientos sobre su cosmogonia con matices diferentes
al de los expresados en Lipuntahuaca, como lo vemos a
continuacion:

*  Abktsini si se reconoce como verdad... también se
dice que en los tiempos de lluvia se puede escu-
char un ruido que viene en direccién del mar y es
él intentado salir del mar donde fue encerrado. El
es culpable de las tormentas y huracanes, todo de-
penderd de qué esté haciendo él. Es verdad que es
una deidad totonaka pero, en Huehuetla, Akzsi-
ni'y el dueno del agua son entidades distintas o al
menos eso he entendido porque no he escuchado
a personas que digan que Aktsini es el duefio del
agua y no lo mencionan (Raymundo Ramirez).

*  Tajin: suena un poco forzado su relacién con san
Miguel, ya que en Huehuetla no conocen a 7z-

jin eso es mds de la parte de Veracruz por lo que
lo pongo en duda, igual no tengo mucho cono-
cimiento sobre su relacién en Huehuetla (Ray-
mundo Ramirez).

*  Kiwakgolo: si es el que cuida el monte... (pero)
difiero un poco ya que si es verdad que se aso-
cia con el santo san Juan cuidador de animales,
pero no tengo conocimiento de su relacién con el
viento, solo que cuida los animales y por supuesto
el monte que es su hogar (Raymundo Ramirez).

Estas creencias las tienen gente que se dedica al cam-
po, es una forma de evitar que se exploten los montes...
porque, segun lo escuchado, el Kiwikgolo es el cuidador
del Monte... o sea que, si te encuentra tumbando drboles,
etcétera, para ¢l es molesto. Un tio de mi pap4, ignoro el
nombre del sefior, pero se dice que un dia, como mu-
chos acostumbraban ir al bafio al monte (defecar), pues
resulta que se fue por la mafnana vy, al ver que no llegaba,
la familia decidié ir a buscarlo. Después de un tiempo

Cuadro 1. Cosmos del Kakiwin totonaco

DEIDAD

(lingfiistica)

KOSMOS (creencia, la cosmovisién
totonaca)

CORPUS (conocimiento el sentido
articulador entre lo sobrenatural con
lo natural)

PRAXIS (prictica productiva con
un fuerte sentido axioldgico para
acceder al territorio y se convierta en
proveedor)

Se dice que esa serpiente se le insinta al
hombre o a la mujer, depende del sexo de
la serpiente, para tener relaciones con él o
ella, por ello es que toma forma humana y
a cambio da dinero.

Si el hombre mata a este animal, es
castigado por cuatro afios, no cosechard
nada, no tendrd dinero.

Si uno lastima a una serpiente mandardn
a otra venenosa para que pueda vengar a
su hermano, y el hombre serd perseguido,
hasta cumplir la misién de la serpiente.

Juki lwwa

Masacuate-asociado con la tierra

Se mantiene viva a la serpiente para la
proteccién de la milpa contra roedores

El conocimiento es il para

Se dice que cuando llora Akzsini, lloverd
por semanas, o que los rios crecerdn de
la nada, porque es cuando estd triste, la
gente dice que toda el agua que cae es la
ldgrima de Akssini

Athstini

Es conocido como san Miguel, dicen que
cuando relampaguea es cuando el diablo
invade el espacio del Dios Padre. Por eso
es que le lanzan los rayos para regresarlo

a su lugar. Pero también dice la gente que
hay lugares especificos donde caen muchos
rayos y eso es porque hay dinero, algtin
animal grande o cuando la roca quiere
cobrar vida.

1ajin

Es el que cuida los montes, se dice que
cuando estd muy baja la neblina no es
bueno adentrarse al monte porque es
cuando el Kiwikgolo estd revisando-
cuidando el lugar con la forma humana,
que si uno se topa con ¢l de inmediato
confunde tus pensamientos y que te lleva
al monte mds alto y ahi de deja hasta
morir. Se dice que Kiwikgolo es el 4rbol
mids grande y mds viejo que se encuentra
en medio del monte.

Kiwikgolo

Cuidador del agua

Cuando llueve parejo (llovizna
constante o débil lluvia) se humedece
la tierra, pero no se inunda, asf renace
todo.

Dios del trueno, asociado con san
Miguel Arcéngel, vinculado también
con el fuego

San Juan del Monte-asociado con el
viento

determinar el momento preciso para
barbechar, sembrar y cosechar.

El uso del agua para fines domésticos e
higiénicos.

Se efecttia la Danza de los san Migueles
para la proteccién de la cosecha de
maiz.

No realizar actividades productivas
durante la neblina.

Autorfa propia, didlogos en tutunakd e interpretacion por parte de Manolo Olmos



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 151

de buscarlo, lo encontraron rumbo a la barranca, literal-
mente perdido, después de tanto, reaccioné. Lo que él
contd es que solo llegd, vio a un senor con barba y todo
sucio, y verdoso, el cual lo llevé a un lugar desconocido
en su imaginacién (José Manuel Rodriguez).

El didlogo intergeneracional les permitié a los jévenes
a identificar con precision su cosmogonia y la importan-
cia que tiene en la conservacién del monte, ajustindola
al principio de responsabilidad ambiental, asi argumen-
taron que, si bien es cierto que la mayoria de la poblacién
de barrios y del centro de Huchuetla sigue conservando
las creencias, es mds vigente en las localidades, cuyas ca-
sas se encuentran dispersas debido al patrén de asenta-
miento ya descrito y sus actividades agricolas. Ademds,
todos coinciden en que la creencia en estas divinidades
que protegen el monte, da cuenta de cémo deben com-
portarse los seres humanos con la naturaleza, para ellos
existe un codigo de conducta apropiado. Y a pesar de
que, como expres6 uno de ellos, los abuelos han dejado
de contar estas historias poco a poco, siguen prevalecien-
do, porque hay personas que cuentan sus anécdotas con
estas deidades como el caso del tio de uno de ellos; resul-
ta de gran utilidad recuperarlas y exponerlas al turista y
a las nuevas generaciones para revalorar importancia de
conservar el monte.

La interpretacién del Kakiwin y sus deidades:
la apertura del didlogo intercultural como
metodologia

En este articulo se ha manejado el término de didlogo
intercultural o de conocimientos desde el titulo, pero no
se ha dejado en claro a qué se refiere; en este sentido, para
ser empleado como metodologfa, entendemos dicho
término como la relacién comunicacional establecida
entre los conocimientos tradicionales y los conocimientos
cientificos en forma intergeneracional e interdisciplinaria,
mediante un proceso de interiorizacién e integracién de
éstos en los pensamientos de quienes se involucran en
dicha relacién, para formar un nuevo conocimiento que
les permitird entender y comprender la realidad de uno
y de otro, bajo un respeto y reconocimiento del valor
asociado por cada participante para afrontar la realidad
de su contexto.

El didlogo intercultural (p1), como una relacién co-
municacional de respeto y aceptacién de la validez de los
distintos saberes provenientes de diversas culturas y cien-
cias, enriquece la apreciacién de la realidad, de hecho,
los pueblos originarios, desde la época prehispdnica, han
establecido dicho didlogo debido a la diversidad cultural
de Mesoamérica, durante la colonia y hasta la actualidad.
Lo cual se aprecia cuando, para mantenerse vigentes, han
practicado el proceso de los préstamos culturales para la
conformacién de una cultura apropiada y adaptada en su
proceso de sobrevivencia india (Bonfil 2012). Una vez
recuperada la memoria oral de las narrativas actuales so-
bre la cosmogonia totonaca con respecto a su kakiwin de
manera intergeneracional, y no a partir de los estudios

cientificos, corresponde ahora hacerlo de forma interdis-
ciplinaria, para seleccionar de éstos, los saberes que refor-
zardn la postura indigena.

Enriquez (2013), al realizar estudios arqueoldgicos y
antropoldgicos en Veracruz, afirma que los dioses prin-
cipales del Totonacapan se encuentran en el cielo: Tajin,
Sol y Luna, éstas son figuras principales porque son con-
cebidos como creadores; en cambio, tienen a su servi-
cio una serie de dioses secundarios: tierra, agua y fuego;
quienes se localizan en la tierra y comparten su espacio
con los seres humanos. Los elementos o dioses secunda-
rios son intermediarios entre los dioses o dios principal
y seres humanos; estas divinidades son los duefios de los
lugares donde hay riqueza, como los manantiales, los
bosques y los cerros. Las deidades intermediarias son los
duenos de las riquezas naturales y, por tanto, son hostiles
con los humanos, concebidos éstos como extrafios; por
ello, se transforman en espiritus o animales para causar
dano a los humanos, tales como el susto o el mal aire; asi,
si han sido perjudicados, deberdn ser curados mediante
rituales de sanidad, de esta forma cuidan las riquezas pa-
trimoniales (Rodriguez 2003).

En el caso del elemento tierra, la divinidad protectora
en tutunaki es Jukiluwa, siendo su simil la masacuate
(serpiente cuyo principal alimento son los roedores de
la milpa), y sus poderes sobrenaturales radican en su
capacidad de transformarse en humano para tener re-
laciones sexuales con hombres y mujeres, a cambio de
darles riquezas monetarias. Como vemos, el Jukiluwa no
simplemente es una serpiente, otorga proteccion, satis-
faccién sexual y riquezas a los seres humanos al ser parte
del elemento tierra; y, desde el punto de vista totonaco,
no se trata de un animal, sino de una divinidad quien
puede castigar con un mal al agresor que infringe una
regla otorgada por dicho reptil en cuanto a la protecciéon
de dicho hdbitat. Akssini estd asociado directamente con
el agua como vital liquido, en donde las precipitaciones
pluviales dependen del estado animico de la divinidad,
entre mds triste, mds llora y, por tanto, hay mds lluvia.
Iajin, tiene su asociacién con el relimpago y el trueno,
por propiciar el fuego, desde la cosmogonia veracruzana,
en Huehuetla no se le reconoce y Lipuntahuaca se le aso-
cia con los reldmpagos.

Los relimpagos y los truenos recrean la lucha eterna
del bien contra el mal, por eso 7zjin estd directamente
vinculado con san Miguel Arcdngel, a quien se le reco-
noce como el vencedor de la batalla entre el bien y el
mal, cuyo inicio acontecié en el cielo con la expulsién
de Satands al inframundo; sin embargo, esta deidad del
viento y fuego también otorga beneficios a los seres hu-
manos como indicarles dénde hay dinero, dénde encon-
trar un animal de grandes proporciones para la caceria
o advertirlos de algin fenémeno sobrenatural, como el
que una roca cobre vida, lo cual puede poner en peligro
a los humanos. Por ultimo, se encuentra Kiwi kgolo, o
Sefior del Monte. En un ambiente selvatico de serrania,
dicho personaje es indispensable para el cuidado de los
bienes patrimoniales, porque mediante la proteccién de



152 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

la neblina adquiere forma humana y vigila todo lo que
habita y se encuentra ahi; su accién en concreto es causar
confusién o desubicacién mental, por tanto, pierde a sus
enemigos en el monte, quienes desamparados(as) termi-
nan muertos(as). Akzsini se encarga de llenar de agua los
manantiales, los rios, arroyos, caidas y cascadas; pero el
acceso a éstas, por ser parte del monte, son restringidas
por el Kiwi kgolo.

Desde la ciencia antropoldgica, los relatos de
agua-Akssini, fuego-Tajin, tierra-fuki luwa y aire-Kiwi
kgolo, son considerados como una estructura mitolégica,
de esta forma, se admite que su elaboracién simbdlica
cumple una funcién para las y los totonacos en cuanto
a la explicacién de su mundo circundante y sus incon-
gruencias. Los cuatro breves relatos de Lipuntahuaca y de
Huehhuetla, revelan una actividad creadora y su sacrali-
dad al ser obra de lo sobrenatural (Korstanje 2011). Para
Joseph Campbell (citado por Korstanje 2011) todo mito
encierra un terror arcaico porque estin intimamente aso-
ciados con la vida social de los pueblos para regular sus
conductas, por ello, los terrores arcaicos no pueden pros-
perar o adaptarse a su medio sin una construccién mitica
sustentadora. Esta afirmacién teérica se fundamenta en
los datos empiricos proporcionados en las narraciones
que describen a Jukiluwa (serpiente masacuate) y Kiwi
kgolo (Sefior del Monte). Los mitos nos proporcionan
ensefanzas sagradas; para el pueblo totonaco de Lipun-
tahuaca, éstas son verdades incuestionables, mientras que
los mitos de otros pueblos serdn meras supersticiones
para quienes no pertenecen a dicha cultura.

Dentro del b1, los conocimientos tradicionales deno-
minados por la ciencia antropolégica como cosmovisién
y cosmogonia, en donde se recrea el orden césmico me-
diante los mitos y ritos, no son supersticiones, denomi-
narlas asi es discriminar la importancia que esos saberes
tienen para los habitantes, asi en el DI no se utilizan ex-
presiones peyorativas como incultos, creencias cerradas,
o cualquier otro calificativo. Los mitos de Jukiluwa, 1a-
Jjin, Aktsini 'y Kiwi kgolo, son respuestas a enigmas, ame-
nazas y terrores en la vida de las y los totonacos, por lo
tanto, brindan seguridad bajo la certeza de la proteccién,
y dan soluciones practicas porque dotan de eficiencia jus-
tamente a las practicas profanas como el cultivar la tierra,
salir de cacerfa o de recoleccién, nadar en la poza o el rio,
e incluso lavar la ropa en el arroyo. El aprovechamiento
del kakiwin como sustentador de la vida del totonaco,
constituye la esencia de su patrimonio biocultural por-
que éste conlleva a “la dimensién de la territorialidad de
los pueblos indigenas en un espacio determinado (...),
compuesto por: recursos naturales bidticos intervenidos
en distintos gradientes de intensidad por el manejo dife-
renciado y el uso de los recursos naturales segtn patrones
culturales, los agroecosistemas tradicionales, la diversi-
dad biolégica domesticada con sus respectivos recursos
fito-genéticos desarrollados y/o adaptados localmente”
(Boege 2008: 13).

De esta forma, si aceptamos el cosmos de los totona-
cos sobre su kakiwin como un conocimiento vélido para

su contexto cultural, histérico y natural, comprendere-
mos que su uso turistico debe ser bajo dichos términos;
de esta forma, el di se inicia a partir del reconocimiento
y valoracién de las nuevas generaciones hacia las historias
(como ellos las denominan) que se aplican en su vida co-
tidiana bajo conductas aceptables como cuidar el bosque
o monte; de ahi, se refuerza esto con los estudios realiza-
dos por disciplinas cientificas para ver concordancias que
refuercen a los primeros (no que los legitimen o les den
validez); de ahi, se construye un nuevo conocimiento.

El didlogo intercultural como indicador para el
desarrollo de proyectos turisticos alternativos

En este articulo, mediante la comprensién del kakiwin
como patrimonio biocultural y el anilisis de su cosmos,
se ha intentado dejar en claro la necesidad metodolégica
de iniciar el disefio de un proyecto turistico alternativo
a partir del didlogo intercultural porque, desde el punto
de vista de la economia de mercado, el monte y todas
las riquezas naturales de los totonacos resultan ser re-
cursos muy aptos para satisfacer necesidades turisticas
impuestas por los y las visitantes ante su afin de ex-
perimentar algo nuevo y extraordinario; sin embargo,
para los y las totonacas, los bienes patrimoniales son
otorgados y protegidos por las divinidades y, por tan-
to, su aprovechamiento estd restringido por el
mundo extrahumano. El concepto recurso rompe
completamente con la cosmovisién de los pueblos
originarios, porque éste se define a partir de su valor
econémico-productivo. Sectur (en Covarrubias 2015)
define los recursos turisticos como la base del desarrollo
turistico, debido a las caracteristicas que lo hacen
atractivo y singular (aquello frigil y de inestimable
valor); entonces, efectivamente, los recursos turisticos
son esos bienes naturales y culturales sobresalientes que
despiertan el interés de los consumidores; entonces son
percibidos y aprovechados por su disponibilidad para
satisfacer una necesidad o para llevar a cabo una empresa
(Rivera y Rodriguez 2012). En el b1, el kakiwin es un
patrimonio no un recurso. El término patrimonio es una
construccion socio histérica y cultural conformadora de
la identidad de los pueblos, mientras que el recurso es
definido desde una economia de mercado. Y al término
de patrimonio, desde el paradigma de la sustentabilidad,
se le ha agregado biocultural cuando se trata de los bienes
naturales y culturales de los pueblos indigenas (Avila y
Viazquez 2012; Toledo 2013).

La sustentabilidad supone que un recurso es fragil y
de inestimable valor para su aprovechamiento turistico,
pero por esas mismas caracteristicas, como se le adjudica
un precio, y al mismo tiempo se pretende cuidar. Desde
una economia de mercado, los recursos se protegen con
dinero, mediante la balanza del costo-beneficio, ajena a
la cosmovisién indigena. Desde la perspectiva turistica
convencional, el territorio indigena es, por consiguiente,
un recurso aprovechable; por ello, en los estudios turisti-



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 153

Cuadro 2. Cuadro légico sobre la concepcién del patrimonio

RECURSO (Ivars 2013)

Patrimonio con valor simbélico (Concheriro  PATRIMONIO BIOCULTURAL
y Diego 2000; Giménez 1998)

(Avila y Vdzquez 2012; Toledo 2013)

Capaz de satisfacer necesidades
especificas.

Interaccién sociedad-naturaleza
en sistemas de explotacién.

Acceso a éste para lucro y
acumulacién.

Caracteristicas, fisicas, quimicas y

bioldgicas permiten su uso. .
glcas p Tierra).

El cémo, dénde y para quién se
explotard dicho recurso, conlleva

un valor monetario. colectividad.

Bienes comunes y bienes individuales.

Control de dichos bienes conlleva a
posturas politicas y morales.

Acceso para la reproduccién social.

Caracteristicas biofisicas y simbdlicas
(herencia y parte de la familia-Madre

Valor simbdlico-valor monetario.
Familia determina cdmo y para quién; y la

Racionalidad ambiental emergente
no comprometida con el proyecto
civilizatorio actual.

Saber ontolégico, encuentros,
contradicciones, confrontaciones y
sintesis.

Recursos bidticos intervenidos, manejo
diferenciado.

Diversidad biolégica domesticada
desarrollados y adaptados localmente.

Armonfa entre seres humanos-naturaleza
y lo trascendente.

cos no se emplea el término patrimonio, mucho menos
patrimonio biocultural; sin embargo, turismo y patrimo-
nio constituyen un binomio. En los estudios de turismo
convencional, e incluso de ecoturismo, no se asume el
patrimonio como una categoria de anilisis, por lo cual se
minimiza el despojo sufrido por los pueblos originarios
ante la economia de mercado. El binomio turismo-pa-
trimonio Unicamente lo aceptan como sumamente util
para la gestién del segundo mediante el turismo (Rivera
y Rodriguez 2012; Troitifio y Troitifio 2016).

En el turismo convencional, el recurso turistico satis-
face necesidades extrapoladas de los anfitriones, porque
las vivencias extraordinarias exigidas por el consumidor,
pertenecen a sus intersubjetividades; es decir, a su imagi-
nacién, la cual no corresponde a la vida real de los pue-
blos originarios. El enlace que llega a darse entre anfitrio-
nes y visitantes en el turismo convencional estd dado por
la necesidad, de estos ultimos de vivir una experiencia
extraordinaria y de los primeros de obtener recursos mo-
netarios para complementar los ingresos familiares con
diversas actividades econémicas. Asi, el patrimonio ad-
quiere un valor monetario cuando se comercializa turisti-
camente. Para disefar un proyecto de desarrollo turistico
o de cualquier otro dmbito, es fundamental identificar
y comprender qué piensan los agentes locales sobre su
entorno natural y social; y no centrarnos tinicamente en
determinar los indicadores de la conservacién de la selva
y los del mercado (perfil de turista, accesibilidad, singu-
laridad de los recursos, infraestructura turistica, compe-
tencia, entre otros).

En la visién economicista de quienes disefian planes y
programas federales de desarrollo, bajo el supuesto de la
sustentabilidad, los intereses de la economia de mercado
son evidentes. La planificacién del desarrollo turistico en
zonas rurales ha ido de desacierto en desacierto, porque
han omitido la insercién de las empresas indigenas al
mercado turistico, y se remiten Unicamente a ser finan-
ciadas por las instituciones en el sector rural. Es decir,
han ignorado en sus planes de desarrollo, cémo dicha

incorporacién, requiere de una reconversién productiva
para competir con empresas privadas por los nuevos ni-
chos de turistas (Palomino ez al. 2016: 17). La politica
publica en materia de desarrollo turistico en los pueblos
originarios ha tenido una doble contradiccién: por un
lado, no logra convertirlos en una empresa de corte ca-
pitalista; y por el otro, no fomenta una empresa a partir
de sus propias formas de organizacién y su légica de re-
produccién, mediante lo cual pueda controlar el proce-
so productivo bajo sus propios términos e insertarse al
mercado. En los diversos estudios realizados en torno al
impacto de la actividad turistica en el dmbito rural, se ha
polarizado la postura siguiente: uno, aquellos que, desde
la antropologia del turismo, han evidenciado el impac-
to negativo del turismo en los anfitriones o lugarenos,
o dicho de otra manera, los desencuentros ocasionados
por el fenémeno turistico al provocar pérdidas culturales
y banalizacién de la cultura, contaminacién ambiental,
cambios en el paisaje rural, indigencia, inequidad en la
distribucién econémica generada por el turismo, pérdida
de los bienes patrimoniales al ser entregados a las em-
presas externas, proletarizacién del campo, entre otros
(Salazar 2006; Ortiz 2009; Korstaje 2015).

Los adscritos a esta postura critica dejan al descubier-
to cémo los turistas, al buscar una experiencia Gnica,
fuerzan a los empresarios de servicios a innovar constan-
temente los productos, o bien, con tal de satisfacer la de-
manda, les permiten a los visitantes practicamente hacer
su voluntad. Analizar el fenémeno turistico desde esta
perspectiva: la oferta subsumida a la demanda, le otorga
al visitante un papel altamente protagénico; y les resta
relevancia a los anfitriones, porque los vuelve sujetos pa-
sivos al esperar cémo, los sujetos activos denominados
turistas o visitantes, asi como los operadores turisticos,
determinan qué hacer, cémo atenderlos, qué ofrecerles, a
dénde ir, cémo hacerlo, entre otros (Mufioz 2015). Con-
traria a la postura de evidenciar los intereses econémicos
del desarrollo turistico por encima de lo social, cultural y
ambiental, se encuentra la segunda propuesta, en la cual



154 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

se admite que si bien, el indicador principal para lograr
dicho desarrollo es el factor econédmico, se le otorga un
papel més decisivo a los actores comunitarios, porque és-
tos determinan recrear su cultura con fines turisticos, e
incluso llegan a negar al visitante aspectos muy intimos
de su vida cotidiana (Mufoz 2015).

Para el caso de los pueblos originarios que no actdan
como agentes pasivos, cabe preguntarse: ;por qué estdn
dispuestos a compartir con el turista su territorio? ;por
qué optan por la actividad turistica? Sin profundizar en
los datos empiricos y tedricos, se puede vislumbrar que,
asi como se insertan en la economia de mercado por me-
dio de cultivos comerciales, también pueden hacerlo a
través de la actividad turistica, pero con ciertos limites.
Por ejemplo, en San Andrés Tzicuilan, Cuetzalan, las
mujeres, desde tiempos prehispdnicos, realizan prendas
de vestir en telar de cintura; actualmente, los hombres
también participan debido al auge turistico y han inno-
vado sus disenos para satisfacer el gusto del visitante, e
incluso les permiten entrar a sus talleres y mostrarles el
proceso productivo. La actividad turistica en el caso de
las artesanias ha provocado la reactivacién del telar de
cintura y cambiar los roles de género tradicionales, pero
han sido los propios agentes comunitarios quienes han
propiciado dichos cambios en un didlogo intercultural
al entrar en contacto con los turistas. Los turistas han
provocado encuentros y desencuentros en sus viajes rea-
lizados a los lugares de los pueblos indigenas porque la
valoracién del atractivo turistico es distinta para unos y
para otros (Lagunas 2007). Para los primeros, la apre-
ciacién radica en la nueva y extraordinaria experiencia
de vida; mientras que para los segundos, la tensién se
encuentra entre la valoracién de su patrimonio cultural y
natural como propios, su disposicién a compartirlo con
los de afuera y, sobre todo, valorizarlo, es decir, otorgarle
un precio. De esta forma, la decisién de compartir dicho
patrimonio, no solo se debe a una cuestién del mercado,
sino fundamentalmente a la subjetividad del sujeto dada
por su cultura, o dicho de otra manera, su cosmovision.

En los encuentros y desencuentros turisticos, se pue-
de o no dar un didlogo intercultural, al poner en juego la
comprensién de unos(as) y otros(as) de forma reciproca,
la cual se expresa en la confrontacién de la cosmovisién
de los turistas y de los anfitriones, por ello, puede dar-
se un didlogo intercultural o un encontronazo cultu-
ral. ;Cémo podemos asir la cosmovisién de un pueblo
y hacerla comprensible a otro? Mediante la apreciacién
de la forma de pensar colectiva de los pueblos origina-
rios (intersubjetividades), la cual se expresa en sus ritos
y mitos (kosmos) y habitos cotidianos (parte de la pra-
xis sustentados por su corpus y kosmos); como sucede en
las sociedades no indigenas. Por consiguiente, pretender
realizar actividades de turismo de aventura mientras hay
niebla, no solo es riesgoso en términos de la poca visibi-
lidad del sendero o el acceso al bien natural, sino desde
los y las totonacas, Kiwi kgolo, al cumplir su papel de
protector de dichos bienes, puede causar males o hasta la
muerte de visitantes y guias-intérpretes. En este sentido,

si se pretende hacer una ruta turistica agronémica, cam-
pismo, senderismo o recorrido en bicicleta de montana;
la adecuacién del espacio para poder practicar cualquiera
de estas actividades, necesariamente altera el hdbitat de
la serpiente y el cauce del rio. El territorio, no solo se ve
afectado en su entorno natural y habria que emplear las
técnicas mds amigables y responsables con éste; sino que
se encuentra custodiado y habitado por seres sobrena-
turales, con quienes los y las totonacas han aprendido a
vivir y compartir las riquezas del kakiwin. Una conducta
de responsabilidad ambiental no siempre es asumida de-
bido a los aportes tedricos y las técnicas cientificas para
lograr la conservacién del ambiente natural y cultural;
en la mayoria de los casos, la conciencia y la conducta
derivada de ésta depende de la cosmovision.

Entre los pueblos prehispdnicos la tierra se heredaba,
y contintia asi, de generacién en generacién via patri-
lineal. Por ello, de acuerdo a la cp1 (Comisién Nacio-
nal para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas 2011),
los conocimientos, las expresiones culturales, los recur-
sos naturales y bioldgicos son el patrimonio de los pue-
blos; al ser conformados mediante un proceso histérico
como bienes materiales e inmateriales de los pueblos
que le dieron origen y los fueron construyendo (Barce-
16 2007: 212). Entonces, el kakiwin con sus deidades es
un patrimonio biocultural sustentado por la cosmogonia
totonaca, éste es el indicador sociocultural inicial para
comenzar un proyecto turistico. Dentro de este orden
de ideas, un didlogo intercultural como indicador puede
disminuir la capacidad de carga social y cultural generada
por el turismo. Estudios de geografia turistica como el de
Morera y Miranda (2015), han demostrado cudles son
los impactos socioculturales en los destinos turisticos.
Dentro de sus indagaciones, sobresale el nivel de capa-
cidad de carga social y, haciendo referencia a éste, vemos
como el desarrollo turistico, no sélo afecta la capacidad
de carga ambiental, sino fundamentalmente la carga so-
cial y, desde nuestra aportacién, la cultural; como deter-
minantes de la primera. Cuando se inicia un desarrollo
turistico en un lugar determinado y éste contintia dentro
del mercado como destino preferente transita por diver-
sas etapas de capacidad de carga social como se muestra
en el cuadro 3.

La columna dos refleja la capacidad de carga social en
cuanto a los encuentros y desencuentros entre anfitriones
y turistas; mientras que la segunda, en cuanto al uso del
suelo y los recursos naturales como los principales atrac-
tivos turisticos. Sin embargo, en ninguno se explicita qué
papel juega la cultura para alcanzar dichos niveles. A ma-
nera hipotética, es de suponerse que, si la planificacién
turistica se considera a partir del didlogo intercultural,
el diseno de un proyecto de desarrollo turistico tendrd
como indicador de base el nivel de capacidad de carga so-
ciocultural y se preverd mantener en un nivel bajo como
se muestra en el cuadro 4.



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

Cuadro 3. Niveles de capacidad de carga social

Nivel de capacidad

de carga social

Relacién entre locales y operadoras
turisticas externas (nacionales y
extranjeras)

Relacién entre locales y turistas/
visitantes

Impactos

Inexistente, las operadoras externas

Uno. Amigable y de curiosidad. Los
turistas no son competidores con los
locales

Dos. Amigable, pero comienza a
haber cierta irritacién.

Uno. Turismo como un mal
necesario, aumenta el ndmero de
turistas, surge resentimiento contra

Dos. El resentimiento sigue en
aumento, y el ritmo de crecimiento
del desarrollo turistico va a la baja.

Uno. Los turistas son percibidos
como enemigos de la comunidad.
Declina la actividad y entra en crisis.

Uno. Conflictos constantes

Minimo canalizan al turista de manera

marginal.
. Operadoras turisticas externas

Intermedio p ellos.

acaparan el mercado.
s Operadoras turisticas externas van

Miéximo .

cerrando el camino a las locales.
. Subsistencia de operadoras turisticas
Excesivo

locales.

generados por la actividad turistica y
su declive total.

Servicios improvisados y de mala
calidad prestados por los locales.

Inversién local para construir
alojamientos con arquitectura
contempordnea.

Especulacién del suelo e intensiva
comercializacién. Se acepta capital
nacional y extranjero para la plantilla
turistica.

Proceso sustitutivo, se demuelen casas
para construir edificios de uso mixto.

Se expulsa a los locales a otras zonas
de residencia, en las orillas o lugares
cercanos.

La mancha urbana abarca los sitios
naturales.

155

Fuente: elaboracion propia basada en Murphy (1983) y Ferndndez (1991), citados por Morera y Miranda (2015).

Consideraciones finales

En este articulo, se ha analizado cémo el didlogo
intercultural aminora las tensiones que se originan con
el desarrollo turistico, atin en aquél considerado como
sustentable. De manera breve, se ha visto cémo las
politicas publicas del turismo alternativo han impuesto
proyectos a favor de intereses externos desde una
economia de mercado. El didlogo intercultural, si se
retoma como indicador cualitativo para la planificacién
turistica, aminora la capacidad de carga social; ya que: “la
experiencia del turista en el destino se desarrollard desde
una perspectiva de respecto, convivencia e igualdad;
tanto hacia el medio ambiente, como hacia las formas
de vida locales, como hacia las personas y su particular
organizacién social” (Juan Alonso 2012: 76). En este
sentido, como se afirma al principio de este escrito,
el estudio del turismo responsable debe llevar a una
practica social asociada directamente con el bienestar
de la comunidad anfitriona y de todos los agentes
involucrados en éste, pero también con el del turista; de
esta forma, el compromiso estd en desarrollar de manera
paralela todos los bienestares posibles.

El didlogo intercultural permite partir de una premisa
aceptada por los pueblos originarios para identificar y se-
leccionar los bienes patrimoniales susceptibles a ser apro-
vechados turisticamente, desde la visién de los agentes
comunitarios; y no solo desde la perspectiva econdmica.
El didlogo intercultural es el primer paso para planificar
un desarrollo turistico, porque evita conflictos entre las
redes sociales tejidas al interior de las comunidades y de
éstas con los agentes interventores. Dicho de otra forma,
para empezar a disefiar un producto turistico se debe par-
tir del didlogo intercultural, el cual pondrd de manifiesto

los pensamientos colectivos sustentados histérica y cul-
turalmente frente a las expectativas del viajero; y de esta
forma, frente a nuestra perspectiva como investigadores.

Si desde el principio de la planificacién turistica parti-
mos del didlogo intercultural para aminorar la capacidad
de carga social y cultural, las otras dimensiones: ambien-
talmente responsable y econémicamente viable, se dan de
Jacto porque bajo la légica de reproduccién campesina e
indigena, el fin no es la ganancia por la ganancia misma
y ni la acumulacién de capital. En los mitos de Jukiluwa,
Tajin, Aktsini y Kiwi kgolo, vemos cdmo la supuesta sus-
tentabilidad indigena existe porque la sujecion del ser
humano a dichas divinidades ha evitado el uso excesi-
vo del bosque, cuando menos por parte de la poblacién
indigena; desde su cosmovisién, la gestién del boque
mesdfilo y tropical, de su kachiwin, estd simbdlicamente
determinada. Es decir, la sustentabilidad en los pueblos
originarios es el didlogo constante que afianza la relacién
entre lo humano y lo no humano.

Como investigadores, la interpretacién de los mitos
indigenas (Korstanje 2011) conlleva a la comprensién
de las tomas de decisiones de los agentes comunitarios
sobre el aprovechamiento de su entorno natural; de esta
forma se establecen los elementos cosmogénicos de los
pueblos indigenas (anfitriones) que estardn permitiendo
el desarrollo turistico a partir de ellos mismos. Dicho de
otra manera, el entendimiento de las formas de pensa-
miento de los pueblos originarios mediante la exégesis
nos permite establecer el primer paso metodoldgico para
el disefio de un producto turistico en cuanto al acceso
simbdlico al bien patrimonial factible de ser aprovechado
turisticamente. En este articulo, se propone retomar las
categorias de andlisis del kosmos, corpus y praxis; porque
nos proporciona la metodologia comparativa entre los



156 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

Cuadro 4. Indicadores cualitativos a partir del didlogo intercultural

Aprovechamiento del Kakiwin

con fines turisticos intercultural

Indicador cualitativo a partir del didlogo

Nivel de capacidad de
carga sociocultural

Relacién entre locales y
turistas/visitantes

Participacién en actividades agricolas sin
alteracién del entorno y valoracién de las
serpientes como “amigas” y no un “peligro”

Juki luwa-agroturismo

para el ser humano.

Participacién en actividades de observacién de
flora y fauna; asi como acudticas en temporadas
de baja precipitacién pluvial por respeto a la
incidencia del cuidador del agua.

Atkstini-sendermismo-
actividades acudticas

Participacién en actividades de observacién de
flora y fauna, ciclismo de montafa y recorridos
a huertas de café, cuando no hay neblina por
respeto a la presencia de Juan del Monte.

Kiwikgolo-sendermismo-
agroturismo

Relacién amigable de
comprensién mutua y
respeto.

Minimo

Relacién amigable de
comprensién mutua y
respeto.

Minimo

Relacién amigable de
comprensién mutua y
respeto.

Minimo

saberes indigenas y no indigenas, y cémo estos se van in-
tegrando, a partir del didlogo intercultural, para el disefio
de productos turisticos de base comunitaria.

En Lipuntahuaca se podrian plantear actividades de
agroturismo, senderismo, actividades acudticas o ciclis-
mo de montafia, por las caracteristicas de su entorno,
pero para ello, el entorno natural no solo debe ser evalua-
do, por su grado de singularidad, accesibilidad y merca-
do, sino principalmente por el didlogo intercultural esta-
blecido intergeneracional e interdisciplinariamente para
evitar cargas sociales y culturales innecesarias.

Desde una metodologia convencional (meramente
econémica) para planificar el desarrollo turistico y de
forma sintética, el primer paso es hacer un inventario de
dichos bienes (pozas y bosque). Posteriormente obtener
indicadores de interés turistico del bien (normal, bueno
o excepcional), otorgados por su accesibilidad, extraordi-
naria belleza y atractivo, por la infraestructura de apoyo
y de servicios (en donde se destaca el gufa del turista que
debe estar capacitado y brindar toda la seguridad para la
realizacién de las actividades de acuerdo a las normas). Y
finalmente determinar, qué tipo de mercado consumiria
este producto. Esta informacién, obtenida al realizar los
tres pasos anteriores, da los elementos suficientes como
para disefiar un producto y poderlo vender. Sin embar-
go, y de manera reiterada, para llegar a las pozas, hacer
un sendero e instalar una tirolesa, se requiere aventurar-
se en un bosque, cuyos terrenos son patrimonios de los
indigenas, es decir, tienen duefio; aunado a esto, estdn
protegidos y restringidos por una serie de divinidades.
Por consiguiente, lo primero no es elaborar un inventario
y ver su potencial en términos del mercado, sino identi-
ficar quiénes son los propietarios y cémo los valoran para
saber si estin dispuestos a aprovecharlos turisticamente
y cudl serd su participacion en la creacién y venta del
producto.

En este estudio de caso, la identificacién e interpre-
tacién de los mitos de jukiluwa (serpiente masacuate) y
Kiwi kgolo (Sefior del Monte), serfan ttiles para iniciar el
diseno del producto en cuanto a la proteccién del patri-
monio natural dada por la capacidad de carga. Para los
totonacos, el cuidado del bosque estd dado por las reglas

establecidas por las divinidades porque éstas castigan al
infractor; mientras que para nosotras(os) serfa cuidarlo
para evitar el deterioro por exceso de carga ambiental es-
tablecido en la Norma 133. En un didlogo intercultural,
ambas posturas son vélidas para la proteccién del bos-
que y el acceso del turista quedard supeditado a ambas
normativas. De tal manera, el nimero de visitantes, los
tiempos y espacios, se reducen a momentos determina-
dos por las divinidades tutelares, como ir a barrancas,
o pretender realizar senderismo mientras hay neblina; la
cosmogonia totonaca, dard los argumentos al guia turis-
tico como regla de seguridad y no solo las establecidas
por las normas de ecoturismo (que también debemos se-
guir de manera complementaria).

En el agroturismo, el didlogo intercultural también se
hace patente cuando se basa en la cosmogonia indigena
porque permite la valoracién de la milpa, asi como el
cuidado y respeto a la vida de la serpiente masacuate, al
ser apreciada desde dos percepciones complementarias:
como divinidad y como depredador; el didlogo se esta-
blece cuando el significado simbélico y la funcién para el
control biolégico de roedores; queda claro en los turistas
al realizar actividades de agroturismo. El conocimiento
mitoldgico y las normas de seguridad deben de ser ma-
nejadas por los prestadores de servicios locales y externos
como reguladoras de la conducta del turista frente a los
bienes patrimoniales de los cuales disfrutardn. El didlo-
go recupera en primera instancia los saberes indigenas
para que sean complementados con los cientificos, y no
al revés.

De esta forma, vemos cémo el acceso y seleccion para
el aprovechamiento turistico de los bienes naturales es
restringido al ser protegido por una serie de divinidades
totonacas. La apreciacién del valor simbélico otorgado
por el anfitridén a su bien patrimonial, estd dado por un
constructo histdrico y sociocultural, el cual se aprecia en
los mitos como expresiones de sus formas de pensamien-
to. La forma de acercarnos a la comprensién del mito
es mediante la identificacién del kosmos, corpus'y praxis;
pero para ello, es requisito recuperar dicha cosmogonia
en la lengua originaria, de ahi el papel fundamental de-
sarrollado por estudiantes totonacos o familiares de éstos



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 157

que aun hablan el idioma. La recuperacién de las narra-
tivas en tutunaku sobre Jukiluwa, Tajin, Aktsini y Kiwi
kgolo; permitié un didlogo intergeneracional y también
intercultural.

El disefio de un producto turistico alternativo comen-
zard con identificar las formas de pensamiento de los y las
anfitriones y, de esta manera, se podrdn ver las conver-
gencias entre intereses: el del turista, el del empresario, el
de la autoridad gubernamental, el de los y las estudiantes
de turismo, el de los o las investigadoras del turismo y
los intereses de la comunidad anfitriona. Las y los indi-
genas son los duefios ancestrales de los bienes factibles de
ser aprovechados turisticamente, y se han encargado de
conservarlos a través de generaciones. De tal manera, si
el turismo responsable quiere ser una realidad y no solo
un modelo del siglo xx1, debe partir de los intereses y
bienestar de dichos pueblos, porque turistas, autoridades
e investigadores solo estamos de paso; quienes viven y se
quedan ahi son los pueblos originarios.

Este articulo considera que las normas establecidas en
los mitos indigenas proporcionan los cédigos de conduc-
ta que deben de seguir los turistas y los anfitriones, en
combinacién con las normas y estindares institucionales;
por lo tanto, la aplicacién de los estdndares simbélicos de
los pueblos originarios para la salvaguarda de sus bienes,
son compatibles con las bases tedricas de la sustentabili-
dad mediante el llamado didlogo intercultural.

Referencias

Avila Romero, A. y Pohlenz Cérdova, J. (2012). Inter-
culturalidad critica y buen vivir desde una pers-
pectiva latinoamericana. Avila Romero, A. y Da-
niel Vdzquez, L. (coords.). Patrimonio biocultural,
saberes y derechos de los pueblos originarios (63-82).
Chiapas: Universidad Intercultural de Chiapas.

Barcel6, R. (2007). Turismo y patrimonio alimentario:
un andlisis de conceptos. Lagunas, D. (coord.)
Antropologia y turismo (pp. 209-226). México:
Plaza y Valdés.

Boege Schmidt, E. (2008). E/ patrimonio biocultural de
los pueblos indigenas en México. México: Institu-
to Nacional de Antropologia e Historia/ Comision
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indi-

enas.

Bonfil Batalla, G. (2012). México Profundo. Una
civilizacién negada. México: Debolsillo.

Comisién Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas. (2011). Consulta sobre los mecanismos
para la proteccion de los conocimientos tradicionales,
expresiones culturales, recursos naturales, bioldgicos y
genéticos de los pueblos indigenas. México: Comi-
sién Nacional para el Desarrollo de los Pueblos
Indigenas.

Concheiro, L. y Diego, R. (2000) La madrecita tierra.
Memoria, 60, 5-14.

Covarrubias Ramirez, R. (2015). Evaluacion del poten-
cial en municipios turisticos a través de metodologias
participativas. El caso de los municipios de la Zona
Norte de Colima, México. México: Eumed.

Deance Bravo y Troncoso, 1. G. (2012). Mis all4 del ali-
mento: El papel cultural del maiz entre los pue-
blos totonacos. Revista Alter, Enfoques Criticos, 3
(6), 57-69.

Ellison, N. (2017). Cambios agro-ecolégicos y percep-
cién ambiental en la regién totonaca de Huehuet-
la, Pue (Kgoyom). Revista Nuevo mundo - Mundos
Nuevos, CERMA.

Enriquez Andrade, H. M. (2013). La jerarquia de los dio-
ses totonacos. México: Instituto Nacional de An-
tropologia e Historia.

Estermann, ]. (2014). Colonailidad, desconlonizacién
e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofia
Intercultural. Revista Latinoamericana, 13 (38),
347-368.

Giménez Montiel, G. y Heau Lambert, C. (2014). El
problema de la generalizacién en los estudios de
caso. C. Oehmichen Bazin (ed.) La etnografia y el
trabajo de campo en las ciencias sociales (pp. 347-
364). México: Instituto de Investigaciones Socia-
les/ Universidad Nacional Auténoma de México.

Herndndez Garcfa, M. G. (2017). La juventud indigena
en la Sierra Norte de Puebla. Participacién social
y procesos educativos. Pérez Ruiz, M. L. Ruiz La-
gier, V. y Velasco Cruz, S. (coord.) Intercultura-
lidad(es). Jovenes indigenas: educacion y migracion
(pp. 205-242), México: Universidad Pedagdgica
Nacional.

Herndndez Herndndez, R. (2017). Duenos y Mitos.
Herndndez Loeza, S. E. y Lemus de Jests, G
(coords.) El territorio de San Juan Ozelonacaxtla.
Uso y cuidado desde la cosmovision Totonaca (pp.
115-136). Puebla: Universidad Intercultural del
estado de Puebla.

Herndndez Loeza, S. E. (2017). ;Qué distingue a los
“profesionistas interculturales” Reflexiones so-
bre las experiencias de egresados y egresadas de la
Universidad Intercultural del Estado de Puebla.
Anthropologica, 35 (39), 123-149.

Instituto Nacional de Estadistica y Geografia (s. f.). Mapa
digital de México. Instituto Nacional de Estadis-
tica y Geografia. Disponible en http://gaia.inegi.
org.mx/mdm6. [Consulta: 15 enero de 2021].

Instituto Nacional para la Evaluacién de la Educacién.
(2014). Consulta Previa, Libre e Informada a Pue-
blos y Comunidades Indigenas sobre Evaluacion
Educativa. Comunidad de Lipuntahuaca, Hue-
huetla, Puebla. México: Instituto Nacional para la
Evaluacién de la Educacién.

Juan Alonso, J. M. (2012). Etica y turismo responsable:
de los principios a las buenas practicas. Rivera
Mateos, M. y Rodriguez Garcia, L. (coords.) 7u-
rismo responsable, sostenibilidad y desarrollo local



158 M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159

comunitario (pp. 65-82). Cérdoba, Espana: Céte-
dra Intercultural, Universidad de Cérdoba.

Korstanje, M. E. (2011). Mitologfa y turismo. La exége-
sis como interpretacién hermenéutica. Estudios y
perspectivas en turismo, 20 (6), 1258-1280.

Korstanje, M. E. (2015). Antropologia del turismo en el
siglo xx1. Revista de Antropologia Experimental, 1
(15), 1-16.

Lagunas, D. (2007) Mitologias del turismo. D. Lagunas
(coord.) Antropologia y turismo. Claves Culturales y
Disciplinares (pp. 109-130). México: Plaza y Val-
dés.

Lemus de Jests, G. y Herndndez Loeza, S. E. (2017).
Transformaciones y reconfiguraciones del territo-
rio. Herndndez Loeza, S. E. Lemus de Jests, G
(coords.) El territorio de San Juan Ozelonacaxtla.
Uso y cuidado desde la cosmovision Totonaca (pp.
33-83). Puebla: Universidad Intercultural del es-
tado de Puebla.

Lépez Guevara, V. M. (2014). El capital social en las em-
presas turisticas de turismo. Su andlisis y su dina-
mizacién en expediciones Sierra Norte, México.
Tesis. Gerona: Universidad de Gerona.

Maldonado, C. (2005) Pautas metodoldgicas para el ani-
lisis de experiencias de turismo comunitario. Do-
cumento de trabajo nim. 73. Ginebra: Serie Red
de Turismo Sostenible Comunitario para América
Latina.

Méndez Reyes, ]. (2012). Descolonizacién del saber.
Una mirada desde la epistemologia del sur. Revista
Estudios Culturales, 10, 82-89.

Morera Belta, C. y Miranda Alvarez, P. (2015). De la
geografia del turismo al andlisis territorial del tu-
rismo: el rastro en Costa Rica. Revista Geogrdfica
de América Central, 54 (1), 15-43.

Muiioz de Escalona, F (2015). Reflexiones sobre la epis-
temologfa del turismo. Revista de antropologia ex-
perimental, 15 (7), 85-99.

Ortega Herndndez, A. Ramirez Valverde, B. Caso Ba-
rreda, L. Ramirez Judrez, J. Espinoza Sinchez, G.
Morett Sinchez, J. (2010). Transformacién de la
estructura agraria en un municipio indigena pro-
ductor de café en un contexto de crisis. Estudio
de caso en Huehuetla, Puebla, México. Regidn y
sociedad, 22 (48), 145-178.

Ortiz Rodriguez, M. T. T. (2009). Bordando paradigmas
para el desarrollo. Metodologia para abordar el turis-
mo rural desde el sujeto social. México: Universidad
Auténoma Metropolitana-Xochimilco/Universi-
dad Latina.

Ortiz Rodriguez, M. T. T., Lépez Guevara, V. M. y San-
doval Quintero, M. A. (2018). El turismo de reu-
niones en comunidades indigenas como estrategia
de reproduccién familiar en Cuetzalan, Puebla.
Revista [beroamericana de las ciencias sociales y hu-
manisticas, 7 (14), 1-24.

Palomino Villavicencio, B. Gasca Zamora, J. Lépez Par-
do, G. (2016). El turismo comunitario en la Sie-

rra de Oaxaca; perspectiva desde las instituciones
y la gobernanza en territorios indigenas. £/ Periplo
Sustentable, 30, 6-37.

Pozo Menares, G. (2014). ;Cémo descolonizar el saber?
El problema del concepto de interculturalidad.
Polis. Revista Latinoamericana, 13 (38), 205-223.

Pueblosamerica. (s. f.). Pueblos de México en Internet.
Disponible en: https://mexico.pueblosamerica.
com. [Consulta: 15 enero de 2021].

Rivera Mateos, M. y Rodriguez Garcia, L. (2012). 7u-
rismo responsable, sostenibilidad y desarrollo local
comunitario. Cérdoba: Citedra Intercultural,
Universidad de Cérdoba.

Rodriguez Lépez, M. T. (2003). Ritual, identidad y pro-
cesos étnicos en la Sierra de Zongolica, Veracruz.
México: Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropologia Social.

Salazar, N. B. (2006). Antropologia del turismo en paises
en desarrollo: andlisis critico de las culturas, pode-
res ¢ identidades creadas por el turismo. 7abula
Rosa, 8 (5), 99-128.

Sarmiento Tepoxtécatl, F. (2016). Esperamos un mi-
lagro. Dos procesos de conflicto en el estado de
Puebla. Padrén Herrera, M. E. y Gémez Arzapalo
Dorantes, R. A. (comps.) Dindmicas religiosas po-
pulares: poder, resistencia e identidad. Aportes desde
la antropologia (pp. 111-132). México: Artificio
Editores.

Toledo, V. M. (2013). El paradigma biocultural: crisis
ecolégica, modernidad y culturas tradicionales.
Sociedad y Ambiente, 1 (1), 50-60.

Toledo, V. M. y Barrera Bassols, N. (2011). Saberes tra-
dicionales y adaptaciones ecolégicas en siete re-
giones indigenas de México. E Reyes Escutia y S.
Barrasa Garcia (coords.) Saberes ambientales cam-
pesinos. Cultura y naturaleza en comunidades indi-
genas y mestizas de México (pp. 15-60). Chiapas:
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.

Torres Solis, M. Ramirez Valverde, B. Judrez Sinchez, ].
P. Aliphat Fernindez, M. y Ramirez Valverde, G.
(2020). Buen vivir y agricultura familiar en el To-
tonacapan poblano, México. [CONOS Revista de
Ciencias Sociales, 68(24), 135-154.

Troitifio Vinuesa, M. A. y Troitino Torralba, L. (2016).
Patrimonio y turismo: reflexién tedrico-concep-
tual y una propuesta metodolégica integradora
aplicada al municipio de Carmona (Sevilla, Es-
pana). Revista Electronica de Geografia y Ciencias
Sociales, 20(543), 1-45.

Vilchis Onofre, A. A. Zizumbo Villareal, L. Monterro-
so Salvatierra, N. Arriaga Alvarez, E. G. Palafox
Munoz, A. (2016). Dindmicas capitalistas para la
acumulacién por despojo. Revista Ciencias Socia-
les, 151(1), 31-41.

Villanueva Lendechy, H. M. Del Sagrado Corazén Li-
moén Rios, E. Barra Herndndez, V. Pizar Rojas, E.
(2017). Turismo comunitario y empoderamiento
de la mujer rural indigena en la Sierra Norte de



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropologia 55-1I (julio-diciembre 2021): 143-159 159

Puebla: caso del hotel Taselotzin. Disponible en
http://rpositorio.iberopuebla.mx. [Consulta: 15
enero de 2021].



