
Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre, 2021): 143-159

Artículo

Importancia del diálogo intercultural en el desarrollo
turístico en comunidades indígenas totonacas

Importance of intercultural dialogue in tourism
development in Totonaca indigenous communities

Ma. Teresa Tonantzin Ortiz Rodríguez*
Universidad Intercultural del Estado de Puebla, Calle Principal a Lipuntahuaca S/N, Lipuntahuaca, CP 73475, Huehuetla, Puebla, México.

Mayra Antonieta Sandoval Quintero
Instituto Universitario de Investigación en Estudios Latinoamericanos - Universidad de Alcalá, Colegio Trinitarios, Calle Trinidad 1, CP 28801, 

Alcalá de Henares, Madrid, España.

Recibido el 4 de octubre de 2019; aceptado el 4 de febrero de 2021.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

A partir de una postura crítica sobre los impactos del desarrollo turísti-
co, tanto convencional como alternativo, es notoria su imposición 
como una medida emergente de mejora económica en los pueblos 
originarios. Este estudio tiene el objetivo de proporcionar una prim-
era aproximación a las bases teóricas y metodológicas que sustentan 
la pertinencia del uso del denominado diálogo intercultural. El mé- 
todo empleado para el presente artículo considera al diálogo como 
indicador para minimizar los efectos socioculturales de una propues-
ta turística. Se toma como eje fundamental el papel protagónico de 
los indígenas para decidir sobre el aprovechamiento de sus recursos 
como atractivos turísticos (patrimonio biocultural), en este caso, de 
los totonacos de Lipuntahuaca, municipio de Huehuetla, Puebla, a 
partir de sus propias formas culturales, asumiendo los riesgos que ello 
conlleva ante una economía de mercado. Los hallazgos dan pauta a la 
discusión del turismo comunitario de tipo vivencial antepuesto, y a 
la vez complementado, por la cosmovisión y los saberes tradicionales.

* Correo electrónico: tonantzin.ortiz@uiep.edu.mx

DOI: 10.22201/iia.24486221e.2021.71052
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

A critical stance shows the impacts of conventional and alternative 
tourism as an imposition emerging measure of economic improve-
ment for indigenous peoples. The study aims to provide a first ap-
proach to the theoretical and methodological bases of the use of in-
tercultural dialogue. The method considers as indicator the dialogue 
to minimize the sociocultural effects of a tourism proposal. The fun-
damental axis of the research is the relevance of the indigenous in 
deciding harness their biocultural heritage as a tourism attraction, in 
this study, for the Totonacos of Lipuntahuaca, municipality of Hue-
huetla, Puebla.

Palabras clave: turismo vivencial; patrimonio biocultural; pueblos originarios; saberes tradicionales; planificación endógena

Keywords: existential tourism; biocultural heritage; Indian; traditional knowledge; endogenous organization



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159144

Introducción

En materia de desarrollo, encontramos dos grandes 
enfoques para su abordaje: uno economicista, en donde, 
desarrollo es sinónimo de crecimiento económico y 
riqueza material únicamente; y otro, humanista, dentro 
del cual se destaca al sujeto social comunitario como 
agente de su propio desarrollo; a este último, es al que 
nos adscribimos. Dentro de la postura humanista, se 
encuentra el paradigma del desarrollo sustentable, el 
cual presta atención a la cosmovisión indígena como 
propuesta endógena de desarrollo desde los pueblos 
originarios, sincretismo mantenido por largos años pese 
a los devenires históricos como las guerras de conquista y 
las diferentes posturas indigenistas mexicanas.

La percepción y la relación establecida por los pueblos 
originarios con la naturaleza conduce a estudios del desa-
rrollo alternativo que lo valora como práctica sustentable 
ancestral, sin considerar a profundidad que la cosmovi-
sión indígena, determinante del uso y manejo de la tierra, 
depende de la lógica de producción inmersa en una eco-
nomía de mercado. La ponderación capitalista, los pro-
cesos de emigración, los estudios de educación superior 
cursados por la juventud indígena y la proliferación de 
grupos evangelistas en la región serrana de Puebla, han 
diluido las concepciones míticas de los totonacos sobre 
la tierra, aún sin sustituirlo o aniquilarlo por completo. 

En ese sentido, para este artículo se cuestiona: ¿cómo 
se pueden evidenciar los aportes de la cosmovisión in-
dígena para detener la imposición estructural de un 
modelo de desarrollo hegemónico? Las fuertes críticas 
al modelo de desarrollo sustentable como alternativa 
factible de equilibrio (ambiente, sociedad, cultura y eco-
nomía) demuestran su implementación bajo el supuesto 
de preservación ambiental; el discurso político de su in-
troducción en los diversos ecosistemas se sustenta en la 
tecnología y las conductas sociales amigables y respon-
sables. La lógica de producción capitalista sigue subor-
dinando dichas posturas ante el principio de viabilidad 
económica; es decir, la responsabilidad ambiental tiene 
un segundo orden de importancia, y muy por debajo, lo 
culturalmente enriquecedor y lo socialmente responsable 
(Maldonado 2005). 

Los estudios críticos del desarrollo sustentable evi-
dencian la acumulación del capital por despojo de bienes 
y recursos naturales al transformarlos en mercancías, y 
precisamente es el turismo, supuestamente alternativo, 
que contribuye a ello (Vilchis et al. 2016). Dentro de 
la propuesta de desarrollo sustentable existen ejemplos 
del empoderamiento por agentes locales, quienes llevan 
a cabo toda la cadena productiva turística comunitaria. 
Ejemplos sobresalientes son: los Pueblos Mancomunados 
de Oaxaca (Palomino et al. 2016); y las empresas de Ta-
selotzin y Tosepan Cali en la Sierra Nororiental Poblana 
(Villanueva et al. 2017). Los casos anteriores se susten-
tan bajo indicadores económicos, ambientales y sociales, 
estos últimos muy específicos como: la educación, la 

capitalización de redes sociales y los recursos cognitivos 
(López, 2014). Sin embargo, ninguno ha determinado 
con precisión indicadores cualitativos o cuantitativos de 
aspectos socioculturales.

Este estudio considera el diálogo intercultural como 
un indicador sociocultural sobresaliente a partir de los 
procesos y resultados derivados de realizar una propuesta 
turística comunitaria. Para ello, se retoma la cosmovisión 
indígena como el punto de partida de dicho diálogo, lo 
que constituye una categoría de análisis empíricamente 
aprehensible en la lengua, la danza, los estilos de vida, las 
conductas cotidianas, los ritos y mitos, entre otros com-
ponentes de su cosmogonía. La cosmovisión indígena se 
considera como la base cognitiva que permite al grupo 
social tomar decisiones y actuar sobre el aprovechamien-
to de sus recursos o patrimonio. En consecuencia, el ob-
jetivo de este artículo es precisar al diálogo intercultural 
como indicador del principio “culturalmente enrique-
cedor” de la sustentabilidad; al mismo tiempo se busca 
comprender la cosmovisión indígena ante los procesos de 
desarrollo para mostrar la importancia de otros indica-
dores más allá de los económicos, ambientales y sociales.

Para solventar el objetivo de este artículo, en primer 
lugar, se expone el marco referencial y la cosmovisión 
prevaleciente en el municipio de Huehuetla, estado de 
Puebla. En segundo lugar, se hace una revisión crítica 
de algunos estudios que han contribuido al debate de los 
impactos del desarrollo turístico en comunidades indíge-
nas. En tercer lugar, se expone cómo se realizó el diálogo 
intercultural a partir de la cosmovisión prevaleciente en 
la zona de estudio y se detallan los resultados de la in-
vestigación en campo y su abordaje teórico. Finalmente, 
se apunta la contribución de este artículo que permite 
ampliar la metodología para el diseño y puesta en marcha 
de proyectos de desarrollo turístico alternativo desde la 
visión de los agentes comunitarios. 

El contexto totonaco en Lipuntahuaca: divinidades 
tutelares

Lipuntahuaca es una pequeña localidad considerada con 
un nivel de marginación alta, se localiza a 15 minutos de 
la cabecera municipal de Huehuetla, Puebla. Cuenta con 
1561 habitantes aproximadamente, de los cuales 763 son 
hombres y 798 son mujeres. El idioma predominante 
es el totonaco. Se encuentra a 400 msnm como altitud 
promedio, por lo cual predomina el ecosistema de selva 
tropical húmeda; los terrenos familiares ubicados en 
zonas de ladera se dedican para el autoabasto y comercio 
de maíz, café y pimienta. Cuentan con gran variedad 
de plantas silvestres y frutales de traspatio: calabaza, 
chile, mamey, naranja, plátanos, barbaron, lengua de 
vaca, epazote, cilantro, quelites, jitomate y albahaca, 
entre otros (Ellison 2017; Instituto Nacional para la 
Evaluación de la Educación 2014).

A raíz de la pérdida del mercado del café, iniciada du-
rante los años ochenta del siglo pasado, la emigración de 
jóvenes indígenas de la región se elevó considerablemen-



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 145

te a Estados Unidos de Norteamérica, a Puebla capital, a 
la Ciudad de México y al Estado de México (Ortega et al. 
2010). La movilidad social y el acceso a estudios superio-
res de algunos totonacos de la región propició cambios en 
las conductas y en la percepción de su mundo mítico, lo 
que trajo procesos de permanencia, ruptura, transforma-
ción, resignificación y reinvención en la población joven 
de la Sierra Nororiental del Puebla (Hernández 2017; 
Hernández 2017), lo que afecta la cosmovisión que han 
heredado de sus ancestros. En dichos procesos, la reli-
gión ejerce el papel complementario de la cosmovisión, 
se contabiliza 96.39% de la población del Huehuetla en 
la religión católica, mientras que 2.26% en vertientes 
protestantes (evangélica o bíblica) (Pueblosamérica s. f.). 

La religión católica ha sido adaptada en la visión to-
tonaca, las creencias en distintas divinidades católicas 
asociadas a las prehispánicas son latentes; por ejemplo: 
las figuras centrales son la de “los Padres” y “las Madres” 
(aquí los Abuelos, Laktatajni y las Abuelas, Laknanajni), 
y de Dios-Sol. Este último es asociado con San Salvador, 
Kinpuchinakan, patrono de Huehuetla (la parroquia del 
siglo xvi está dedicada a él). La deidad principal a su vez 
está acompañada de una serie de deidades secundarias, 
en general asociados con santos católicos. La virgen de 

Guadalupe, Kinpaxkatzikan, está asociada a San Salva-
dor, dios-creador, por su relación maternal y por prin-
cipio femenino de la misma deidad creadora. Así, por 
ejemplo, San Miguel se adjudica como el dueño del agua 
y la lluvia (Aktisin) (Ellison 2017). La cosmovisión indí-
gena se ha visto revitalizada por los símbolos totonacos, 
principalmente a San Salvador y la virgen de Guadalupe. 

En el altar mayor del templo se erigieron basamentos 
piramidales en honor a éstos, así como lo realizaban en 
época prehispánica. La leyenda ubicada en la cúpula del 
altar mayor: “Dios también es totonaco”, la colocación 
de ofrendas y collares (elaborados con chiles, frutas o se-
millas), así como la vestimenta de las vírgenes, símil de 
las mujeres totonacas, dan cuenta del fortalecimiento y 
vínculo con la cosmovisión indígena de la comunidad 
(Sarmiento 2016). Concheiro y Diego (2000) refieren 
a esa dualidad entretejida de los pueblos originarios que 
corresponde directamente a la manera en que se relacio-
nan con el “recurso” tierra, sin que exista la separación 
natura-cultura. De hecho, la tierra es vista como la ma-
dre proveedora, es decir, como un integrante familiar. Lo 
cual explica las trasformaciones de los “modos de pro-
ducción” redefinida en sus usos por la percepción sobre 

Figura 1. Lipuntahuaca, Huehuetla, Sierra Nororiental poblana. Fuente: Instituto Nacional de Estadística y Geografía (s/f).



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159146

su territorio (Ellison 2017), los indígenas conciben a éste 
como un espacio físico-simbólico. 

En el territorio totonaco existe una concepción tu-
telar entre hombres y naturaleza, por lo cual los distin-
tos ámbitos de ésta tienen dueños sobrenaturales, a su 
vez asociados con las divinidades principales como San 
Salvador o el Divino Salvador. En Huehuetla, la cosmo-
gonía totonaca camuflada por el catolicismo constituye 
el marco religioso dentro del que se desenvuelven la con-
cepción del espacio y la percepción ambiental, el catoli-
cismo prevalece en una población mayor a los 35 años 
y solo por una pequeña parte en personas más jóvenes. 
Las laderas del monte serrano simbólicamente sociali-
zado, constituyen el espacio habitado y controlado por 
diferentes espíritus tutelares. De esta forma, todo cultivo 
(maíz, café, frutales y pimienta) y toda actividad huma-
na (ganadería y la recolección) es de injerencia de seres 
sobrenaturales. El Dueño del Monte debía dar permiso 
para practicar toda actividad. Por ejemplo, la serpiente 
kuxi luwa cuida el cultivo. El kakiwin, literalmente “lu-
gar de árboles” o monte, se aplica tanto al bosque como 
al campo en general y a veces al cafetal como continuidad 
conceptual (Ellison 2017; Lemus y Hernández 2017).

La milpa huehueteca es un policultivo centrado alre-
dedor del maíz: incluye el frijol, varias verduras y diversos 
quelites, con un promedio de 10 plantas comestibles aso-
ciadas (Deance 2012). Hace algunos años, en la siembra 
de maíz se empleaba el trabajo colectivo denominado 
mano vuelta; sin embargo, esta práctica tiende a perderse, 
poco menos de las familias practican mano vuelta al mo-
mento de cultivar maíz. Otra actividad que desaparece 
es el intercambio de semillas, esta actividad se emplea 
para la selección de semillas destinadas a la siembra, cuyo 
consumo es de auto abasto. La principal causa de esta 
pérdida se debe a los procesos migratorios, las nuevas ge-
neraciones no contemplan a la agricultura o a la ganade-
ría dentro de sus opciones de vida (Torres et al. 2020). La 
mano vuelta y la selección de semillas constituyen una ex-
presión de la cosmovisión totonaca que tiende a perderse 
como conducta cotidiana. De acuerdo con Torres et al. 
(2020) en Huehuetla se producen cinco tipos de maíz 
criollo: el amarillo (smukuku), el azul (spupuku), el pinto 
(spilili), el blanco (saqaq), y el maíz rojo (tsutsoq). Este 
último es el favorito de kuxiluwa (serpiente del maíz), 
que representa al Chihini-Sol y es protector de las milpas. 

“Antaniwí nkuxi wintapaxuwan, antaniwí nkuxi 
winkachikin/ Donde hay maíz hay alegría, donde hay 
maíz hay pueblo” esta frase recuperada por Torres et al. 
(2020: 143) encierra la cosmogonía indígena del día a 
día de la población. Las personas relacionan y le dan im-
portancia al maíz en su vivir, se comprende con esto el 
carácter sagrado y el valor que le denominan generación 
tras generación. Las deidades tutelares en el kakiwin es-
tán asociadas a animales y fenómenos meteorológicos, 
como se mencionó en párrafos anteriores. Kiwi Kgolo 
(palo viejo), también conocido como Señor o Dueño del 
Monte cuyo papel principal es vigilar el espacio ecológico 
y sus componentes (vegetales o animales), por ello se le 

pide permiso para cada intervención dentro de la esfera 
de cada Dueño: al Dueño del Monte para tumbar árbo- 
les o al Dueño de la Tierra (Xmalana Tiyat) para sembrar 
(Ellison, 2017). Según Lemus y Hernández (2017: 54):

El dueño del monte, Kiwiqolo’ (…) aparece con-
tinuamente en las anécdotas y consejos dados por 
los abuelos. Él vive en el monte, es el espíritu de 
los árboles y puede tomar la forma de cualquier 
animal o persona. (...) cuando la niebla oscurece 
el día se pude aparecer (…) y con tan solo verlo o 
hablarle nos podemos enfermar pues lo que vemos 
no es la persona en sí sino solo un aire (...) Este 
fenómeno se llama laqapala’wat, (…) Si una per-
sona, sea hombre o mujer, lo llega a ver, le crece 
la panza como si estuviera embarazada. Esta per-
sona se queda con vida por nueve meses y des-
pués muere, porque le crece demasiado la panza y 
explota cuando alcanza el tiempo límite. (…) La 
cura consiste en ir a 12 casas a pedir 12 granos de 
maíz cocido que no estén lavados, 12 chiles y 12 
frijoles. Además, se le tiene que relatar a esas 12 fa-
milias que se visitaron cómo fue el encuentro con 
Kiwiqolo’. Posteriormente, todo lo recolectado se 
divide en cuatro partes y se come una por día. Con 
los granos de maíz se preparan tortillas, los chiles 
se muelen para preparar una salsa y los frijoles se 
hierven. Pero no todo es temor frente a Kiwiqolo’, 
sino que los encuentros con él se reconocen como 
una gran experiencia, una oportunidad para saber 
que los dueños existen y debemos darles respeto. 
La manera de respetar un árbol es que al momento 
de talarlo se le debe echar aguardiente a sus raí-
ces, es como si emborracharas al árbol para que se 
tumbe más rápido. 

Estos dueños, llamados en totonaco xmalana’, son 
seres no humanos encargados de resguardar diferentes 
espacios del territorio (monte, tierra, agua, piedras y fue-
go). El dueño del agua (lluvia, manantiales, arroyos, ríos 
y lagunas), es Aktsini’, no es corpóreo, su presencia se 
advierte cuando el agua provoca un sonido fuerte al escu-
rrir. Cuando se encuentra alguien en un lugar donde hay 
agua a medio día, no debe decir groserías, ni bromear, ni 
jugar, porque a esa hora se encuentra el dueño del agua. 
Las personas que se acercan cuando está Aktsini’ pueden 
llevarse a quien está ahí o enfermarlo. Cualquier conduc-
ta inadecuada frente a este dueño puede traer consecuen-
cias, así si el agua está turbia y alguien tiene sed debe 
beberla, no hacerlo es una falta de respeto a la deidad. 
La enfermedad causada por la conducta inadecuada es 
“el susto”, se cura cuando se hace una cruz con agua en 
el lugar donde ocurrieron los hechos (Lemus y Hernán-
dez 2017). Otros dueños que tienen gran importancia 
para la cultura totonaca son Xmalana Tiyat (Dueño de la 
tierra cultivable), San Antonio y San Martín o San José 
(dueños de los animales domésticos), y el uso del espacio 
llamado kakiwin (Torres et al. 2020)



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 147

La complejidad de la relación hombre y naturaleza 
se ha desarticulado por la migración, por la sustitución 
de espacio de cultivo, por la masificación de las redes de 
comunicación (internet) y por la llegada de propuestas 
evangelistas protestantes a la región. La transformación 
de la percepción ambiental no solo se debe a la con-
frontación de diferentes modelos para el manejo de los 
recursos naturales (policultivos a monocultivos), sino 
también a otras causales, en donde la supervivencia de la 
cosmovisión y cosmogonía totonaca resurge en procesos 
adaptativos. La diversidad de deidades se mantiene por 
impulso del regreso a una política estratégica agrícola que 
promueve los policultivos; sumado a esto, la aceptación 
de una teología indígena como oposición a las prácticas 
productivas capitalistas incorpora otras acciones del mer-
cado; el turismo es un ejemplo de las actividades que han 
ingresado en ese contrapeso. 

El turismo vivencial comunitario y el ecoturismo 
¿promotores de la cosmovisión indígena?

El turismo alternativo, fundamentalmente el llamado 
turismo rural, cuyo motivo de viaje es la expectativa 
de vivir la cotidianidad del mundo campesino e 
indígena, supuestamente promueve y tiende a conservar 
la cosmovisión de los pueblos que son visitados. 
Sin embargo, diversos estudios dan cuenta de la 
mercantilización de la cultura con el afán de satisfacer las 
necesidades caprichosas de los turistas. De esta manera 
las vestimentas, la comida, las danzas, los rituales y las 
artesanías se producen para la venta y ya no para el uso 
doméstico; al hacerlo, pierden totalmente su significado 
y sus usos originales. En este apartado se dará una 
revisión concreta de las investigaciones más relevantes en 
materia turística en cuanto a sus impactos en la vida de 
las comunidades anfitrionas.

Desde los años noventa del siglo veinte, la puesta en 
marcha de proyectos ecoturísticos se articuló como estra-
tegia política desde el discurso de promover el desarrollo 
integral y sustentable de los pueblos originarios. La reali-
dad fue que dichos proyectos no reflejaron haber tenido 
los resultados esperados, la falta de integración de la cos-
movisión y de la voz de los pueblos indígenas hizo que se 
careciera de respuestas a las necesidades y problemáticas 
de los grupos más desfavorecidos. Esos programas turís-
ticos respondieron a los intereses de agentes externos, 
quienes manipularon la participación con incentivos 
materiales o promesas efímeras, todo ello para despojar 
a los indígenas de sus recursos naturales. La inserción de 
los productos turísticos indígenas en el mercado, amplia-
mente competitivo, fue minimizada entre agencias de 
viajes y operadoras turísticas (Ortiz 2009; Palomino et 
al. 2016). 

Los centros ecoturísticos, financiados por institucio-
nes gubernamentales, se consideraron como estrategias 
para reactivar la producción campesina o indígena de-
bido a la compatibilidad del turismo con la vida coti-

diana por ser una actividad complementaria. Este tipo 
de propuestas generadas por agentes externos a la comu-
nidad da por cierto el arribo de los turistas atraídos por 
dos aspectos: 1) por las motivaciones actuales de viaje 
basadas en un turismo experiencial; 2) por contar con 
la infraestructura de servicios (cabañas, senderos inter-
pretativos, huertas demostrativas, talleres artesanales 
procesadores de alimentos, entre otros). Se minimizó la 
acción del agente local para la planeación y el empodera-
miento del proceso productivo. El impacto ambiental y 
las contradicciones sociales resultantes de estos proyectos 
financiados con recursos públicos centraron su atención 
en una lucha de intereses, que pasó de ser integrativos a 
contribuir en las pugnas comunitarias (Ortiz 2009; Palo-
mino et al. 2016). 

En la Sierra Norte de Puebla se puede observar el 
apoyo gubernamental en proyectos turísticos. Cuetzalan 
es un pueblo originario donde el turismo está presente 
desde los años setenta del siglo pasado; el interés de los 
antropólogos por el estudio de los nahuas y totonacos, 
así como el interés de los extranjeros en conocer y vivir 
las costumbres indígenas, potencializó al municipio ante 
el gobierno para destinar recursos públicos en la cons-
trucción de elementos de la estructura turística (centros 
ecoturísticos, hoteles, talleres artesanales, museo, ru-
tas interpretativas, corredores de artesanos, entre otros) 
(Ortiz et al. 2018). En Lipuntahuaca, a solo dos horas 
de distancia de Cuetzalan, lo más cercano a este tipo de 
propuestas fue la apertura de un centro ecoturístico a las 
orillas de la cabecera municipal, dicho proyecto fue fi-
nanciado por la Comisión Nacional para el Desarrollo de 
los Pueblos Indígenas. El proyecto fue presentado por un 
grupo de mujeres totonacas denominado Kakiwin Tutu-
naku (Selva Totonaca), el cual no ha podido insertarse en 
el mercado turístico regional. La atención de turistas es 
de manera muy ocasional a pequeños grupos de extranje-
ros (estadounidenses y europeos). El centro subsiste por 
iniciativa de cinco socias, las únicas que quedan después 
de haber sido cien. 

El ejemplo del centro ecoturístico de Huehuetla es 
una clara muestra de la intervención gubernamental de la 
primera década del siglo xxi, y si bien no es el caso de es-
tudio retomado por este artículo, se alude a él para abor-
dar el planteamiento teórico que permite proporcionar el 
enfoque con el cual comprendemos la realidad de estudio 
de Lipuntahuaca. La supuesta compatibilidad del turis-
mo alternativo (ecoturismo, turismo rural y agroturismo) 
con la visión indígena, es inexistente al realizar proyectos 
como el de Kakiwin Tutunakú, la lógica de reproducción 
del turismo alternativo es contradictoria a la lógica de 
reproducción de los pueblos originarios, una gran bre-
cha se abre entre las dos lógicas a la hora de diseñar y 
echar a andar el proyecto de desarrollo turístico debido 
a diversas razones, que están contenidas en la cultura y 
en la visión del mundo de los pueblos originarios (Ortiz, 
2009). Para concretar, el ejemplo del Kakiwin Tutunakú, 
permite apuntalar la premisa teórica de la cual parte esta 
investigación: existe una clara ruptura entre la lógica de 



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159148

reproducción del turismo alternativo como una nueva 
forma de despojo del capital y la lógica de reproducción 
de los pueblos originarios. 

El kakiwin y sus divinidades totonacas en la 
juventud indígena para el aprovechamiento 
turístico 

En Lipuntahuaca y la región serrana de Puebla, el proceso 
de desarticulación de la cosmovisión totonaca y de los 
pueblos originarios en general se ha revertido por medio 
de la formación crítica de jóvenes indígenas. Los estudios 
profesionales realizados en la Universidad Intercultural 
del Estado de Puebla (uiep), ubicada en la comunidad 
de estudio, consideran a los jóvenes del mundo rural e 
indígena por su papel protagónico en distintos ámbitos 
de la dinámica social de sus comunidades y regiones. Se 
apuesta por el fortalecimiento del tejido comunitario 
de manera paralela al estudio de programas educativos 
en el nivel superior, aún antes de la culminación de los 
mismos (Hernández García, 2017; Hernández Loeza, 
2017). La investigación realizada para este artículo fue de 
tipo descriptiva-comprensiva sobre la cosmovisión de los 
adultos mayores de un poblado llamado Lipuntahuaca 
y de Huehuetla, con la intención de iniciar el diálogo 
intercultural entre generaciones; para ello, se requirió un 
recuentro y revaloración de la cosmovisión por parte de 
los jóvenes universitarios. 

Se seleccionaron cuatro jóvenes estudiantes del pro-
grama educativo de turismo alternativo, uno de Lipunta-
huaca y tres de la cabecera municipal. El primero, domi-
naba el tutunakú y los otros tres lo han dejado de hablar 
por la influencia mestiza de Huehuetla. Estos ejemplos 
cercanos permitieron hacer trabajo de campo entre sus 
familiares y amistades. Sin embargo, cabe aclarar que, de-
bido al modelo pedagógico, todos y todas las estudiantes 
comprenden las ventajas de una propuesta intercultural 
en su vida profesional; es decir, la incorporación de sus 
distintas cosmovisiones provenientes de los siete pueblos 
originarios del estado. De esta forma, para solventar la 
situación de desarticulación de la cosmovisión totonaca 
debido a las diferencias generacionales, los jóvenes reali-
zaron las entrevistas a sus parientes y amistades mayores 
de 40 años, sobre todo de aquellos que dominan el tutu-
nakú y hablan en menor medida el español. 

El diálogo intercultural, en esta metodología propues-
ta, se inició de forma intergeneracional. El trabajo etno-
gráfico demostró que: el kakiwin es el monte o bosque y 
en él habitan deidades protectoras de todo lo que nace y 
desarrolla en él. Todo lo que hay en el kakiwin conforma 
el patrimonio biocultural de los pueblos originarios. De 
esta forma, empíricamente se sustenta la revisión biblio-
gráfica hecha en el apartado anterior donde se describió a 
las divinidades que regulan la relación hombre-naturale-
za persiste en Lipuntahuaca y en Huehuetla. Para los to-
tonacos de Lipuntahuaca y de Huehuetla, el monte es el 
proveedor, de éste depende su supervivencia diaria, y en 

él construyen sus pueblos kachikin; donde tienen anima-
les domésticos y los dejan libres, tanto a los perros, como 
a las aves de corral, mientras que al ganado porcino es al 
único que mantienen encerrado en chiqueros. En Lipun-
tahuaca hay un pequeño conglomerado de casas en cuyo 
centro se localiza una capilla. La población se encuentra 
dispersa también en el monte, en casas aisladas, este tipo 
de asentamiento se debe principalmente a la situación 
de violencia a la que se enfrentaron los pobladores en la 
época revolucionaria de México (Ellison 2017).

El uso diversificado del kakiwin en la actualidad por 
los padres y abuelos de los jóvenes indígenas, sigue sien-
do asociado a deidades tutelares. La aceptación de saberes 
y conocimientos tradicionales como coherentes con las 
formas de aprovechamiento del monte, resulta el primer 
inicio del diálogo intercultural; en donde la cultura fun-
damenta las relaciones que tejen entre ellos como agen-
tes sociales. Cuando los jóvenes admiten la importancia 
de dichos conocimientos, se busca, mediante el diálogo 
intercultural, una postura desde la perspectiva descolo-
nizadora del pensamiento (Estermann 2014; Toledo y 
Barrera 2011). Se admite al conocimiento indígena para 
la explicación e interpretación de los fenómenos a partir 
de las estructuras lingüísticas que le son propias (Méndez 
2012). Bajo este entendido, el conocimiento científico es 
retomado solo en aquellos puntos que son útiles para el 
primero, y no al revés, abundemos más sobre el asunto.

El diálogo intercultural e intergeneracional a partir 
de la cosmovisión dará cuenta del tipo de relaciones fa-
miliares, relaciones festivas, relaciones políticas, relacio-
nes económicas y de relaciones con la naturaleza, esta-
blecidas dentro del grupo social; y por tanto una mayor 
comprensión del por qué, el para qué y el cómo de la 
toma de sus decisiones sobre el manejo de sus recursos 
o patrimonio; por lo cual el desarrollo, desde su cosmo-
visión, que retoma de otros modelos solo lo necesario, 
se convierte en compatible (Ortiz 2009). La pregunta 
es cómo sistematizar los datos empíricos para evidenciar 
el diálogo intercultural e intergeneracional establecido a 
partir de la cosmovisión indígena; en esta investigación 
se ha retomado el cuadro lógico que organiza la cosmo-
visión y cosmología en tres grandes categorías de análi-
sis: el kosmos (creencias), corpus (conocimientos) y praxis 
(prácticas productivas) (Toledo y Barrera 2011). En este 
estudio, cuando se sistematizan los datos de campo, se 
propone una variante, comenzar con los saberes tradicio-
nales, compararlos con los científicos y de ahí hacerlos 
compatibles. De esta forma, se parte de las ideas propias 
de los pueblos originarios, las cuales conservan su sentido 
original si son expresadas en el idioma originario (Pozo 
2014).

El estudio de caso es sumamente útil para la indaga-
ción de datos sobre la cosmovisión y cosmogonía indíge-
na porque es considerado como un fenómeno de la vida 
real, no una abstracción científica, el cual está delimitado 
y unificado en un acontecer histórico específico (Gimé-
nez y Heau 2014). La tradición antropológica se ha basa-
do mucho en este tipo de estudios, pero para este estudio, 



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 149

el trabajo etnográfico, trasciende a un diálogo intercultu-
ral, para evidenciar los elementos que lo definirán como 
indicador. En éste, el agente comunitario del desarrollo 
turístico debe jugar no solo el papel de informante clave; 
sino también, el rol de investigador, por consiguiente, en 
esta propuesta metodológica fue de suma importancia el 
involucramiento de estudiantes como integrantes de la 
localidad y la cabecera municipal.1

De esta forma, nuestro estudio de caso se centra en 
la percepción de los adultos mayores de Lipuntahuaca y 
de Huehuetla, y de los jóvenes, sobre el kosmos, corpus 
y praxis del monte-selva-bosque kakiwin. De manera rei-
terativa, el diálogo intercultural se retoma en esta investi-
gación como el indicador determinante de los principios 
sustentables denominados: culturalmente enriquecedor 
y socialmente responsable, como los fundamentos de un 
proyecto de desarrollo turístico alternativo para la po-
blación de los pueblos originarios. La región que abarca 
la localidad cuenta también con manantiales, el Río Te-
huancate, en cuya corriente se forman hermosas pozas 
de agua cristalina custodiadas por espectaculares lajas 
de roca caliza; además una gran cantidad de plantas con 
flores diversas y orquídeas. Todo este escenario, sumado 
al aprovechamiento forestal, constituye, desde la política 
pública, el marco preferente para desarrollar un proyecto 
de agroturismo y ecoturismo. Pero, como hemos adverti-
do, para hacer estas determinaciones, debemos partir de 
la opinión, de las necesidades y las problemáticas que los 
totonacos tengan con respecto a su monte, a su kakiwin.

Es decir, para los pueblos originarios, natura no es 
distinto a cultura, conforman una unidad complemen-
taria, por consiguiente, todo lo que suceda en su Kaki-
win tiene prioridad para los totonacos. El patrimonio, 
desde los pueblos indígenas, es una unidad simbólica de 
bienes colectivos, en donde lo individual se subsume a 
éstos, y, además, por sus características biofísicas y sim-
bólicas, resultan ser parte de la familia o la colectividad 
(un integrante de ésta). Así, si el kachikin llega a tener un 
precio, éste se determina por el valor simbólico; por ello, 
la familia, o el jefe o jefa de ésta, son quienes toman las 
decisiones con respecto a dicho bien patrimonial. De tal 
forma, para los totonacos de Lipuntahuaca y Huehuetla, 
cada planta, cada animal, cada cueva, cada ser vivo e ina-
nimado, están unidos culturalmente a ellos por su signi-
ficado simbólico, como se expuso en la revisión teórica. 
Por tanto, el acercamiento a éstos y su uso está normado 
y restringido mediante una fuerte carga ética basada en 
sus representaciones de origen ancestral. Para poder de-
sarrollar un turismo responsable, el aprovechamiento tu-
rístico no debe basarse en recursos naturales y culturales, 
sino en identificar los bienes comunes consumibles para 
el turista (Salazar 2006) a partir de la misma cosmogonía 

1 Manolo Olmos, totonaco originario de Lipuntahuaca, estudian-
te de cuarto semestre, quien lamentablemente falleció en el 2017; 
Raymundo Ramírez Cano originario de Huehuetla egresado de la 
generación 2016-2020; José Manuel Rodríguez García y María Fer-
nanda García Vázquez, ambos también originarios de Huehuetla y 
de primer semestre de la generación 2020.

de la Región del Totonacapan, siendo éstos: el cerro o 
kakiwin, en donde las divinidades son sus legítimas po-
seedoras (con sus formaciones y paredes rocosas), los ma-
nantiales, las cavernas y los bosques.

En el contexto bio-simbólico del Kakiwin, recrean 
su cosmogonía y cosmovisión mediante sus actividades 
religiosas, agrícolas, de cacería y recolección; lo cual se 
reproduce en otros espacios como el templo católico, el 
cementerio, la cocina y el solar de la casa. De esta forma, 
lo natural se culturaliza, y viceversa, dentro de la cos-
movisión totonaca. Entendido el patrimonio biocultural 
indígena como un territorio simbólico y biofísico, en el 
cual se recrean constantemente las relaciones familiares, 
divinas, económicas y políticas como un todo, podemos 
comprender lo siguiente: De acuerdo a las entrevistas 
realizadas por estudiantes, en Lipuntahuaca, así como en 
las otras localidades del municipio, las personas mayores 
reconocen la titularidad de cada elemento del kakiwin; 
en cambio en la cabecera, algunas familias incluso ha-
blantes del tutunakú dijeron no conocer sobre el tema, 
eso le sucedió a la estudiante, quien también refirió no 
saber sobre el Señor del Monte u otras divinidades, y no 
son evangélicos. No obstante, los otros dos estudiantes 
originarios de Huehuetla, conocían del tema y entrevis-
taron a familiares. La joven decidió buscar a informantes 
quienes quisieran compartir con ella sus saberes y cono-
cimientos.

Para todos los estudiantes la presencia de divinidades 
es juki luwa (es verdad). De esta forma, todos coinciden 
en que existe una divinidad protectora o “cuidadora”: 
agua-Aktsini, fuego-Tajín, tierra-Juki luwa y aire-Kiwi-
kgolo. En el cuadro 1, se sistematizó la información ob-
tenida en Lipuntahuaca, producto del diálogo intergene-
racional realizado exclusivamente en tutunakú, como la 
premisa cosmogónica, porque la población conserva su 
cosmovisión con un grado menor de desarticulación. En 
el cuadro 1, se refleja claramente la apreciación tutelar, 
en donde el agua tiene una divinidad protectora espe-
cíficamente dedicada a este elemento, a diferencia del 
fuego, viento y tierra, cuyos cuidadores están asociados 
también a otros fenómenos naturales y vida cotidiana de 
los pobladores. En dicho cuadro, se verá una aportación 
metodológica de este artículo, puesto que se agregan ele-
mentos surgidos a partir de los datos empíricos para darle 
significado a la categoría corpus, propuesto por Toledo 
y Barrera (2011). Es decir, el corpus está compuesto del 
kosmos (creencias manifiestas en mitos, ritos y anécdo-
tas), el corpus (los conocimientos tradicionales para el 
aprovechamiento del territorio) y la praxis (las técnicas, 
usos y costumbres para el aprovechamientos del territo-
rio); por ello, se considera lo vertido en las entrevistas 
tal y como lo expresaron para comprender cómo incluso 
su pensamiento es una unidad complementaria; de tal 
manera, ellos no separan en kosmos, corpus, ni praxis to-
dos estos elementos están íntimamente asociados en la 
realidad para resolver o afrontar los problemas o enigmas 
cotidianos. El cuadro 1 da cuenta de la apreciación to-



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159150

tonaca del monte como patrimonio, es decir, como un 
territorio simbólico:

Los habitantes de Huehuetla narran relatos y cono-
cimientos sobre su cosmogonía con matices diferentes 
al de los expresados en Lipuntahuaca, como lo vemos a 
continuación: 

•	 Aktsini sí se reconoce como verdad… también se 
dice que en los tiempos de lluvia se puede escu-
char un ruido que viene en dirección del mar y es 
él intentado salir del mar donde fue encerrado. Él 
es culpable de las tormentas y huracanes, todo de-
penderá de qué esté haciendo él. Es verdad que es 
una deidad totonaka pero, en Huehuetla, Aktsi- 
ni y el dueño del agua son entidades distintas o al 
menos eso he entendido porque no he escuchado 
a personas que digan que Aktsini es el dueño del 
agua y no lo mencionan (Raymundo Ramírez).

•	 Tajín: suena un poco forzado su relación con san 
Miguel, ya que en Huehuetla no conocen a Ta-

jín eso es más de la parte de Veracruz por lo que 
lo pongo en duda, igual no tengo mucho cono-
cimiento sobre su relación en Huehuetla (Ray-
mundo Ramírez).

•	 Kiwakgolo: sí es el que cuida el monte… (pero) 
difiero un poco ya que sí es verdad que se aso-
cia con el santo san Juan cuidador de animales, 
pero no tengo conocimiento de su relación con el 
viento, solo que cuida los animales y por supuesto 
el monte que es su hogar (Raymundo Ramírez).

Estas creencias las tienen gente que se dedica al cam-
po, es una forma de evitar que se exploten los montes… 
porque, según lo escuchado, el Kiwikgolo es el cuidador 
del Monte… o sea que, si te encuentra tumbando árboles, 
etcétera, para él es molesto. Un tío de mi papá, ignoro el 
nombre del señor, pero se dice que un día, como mu-
chos acostumbraban ir al baño al monte (defecar), pues 
resulta que se fue por la mañana y, al ver que no llegaba, 
la familia decidió ir a buscarlo. Después de un tiempo 

Cuadro 1. Cosmos del Kakiwin totonaco

DEIDAD 
(lingüística)

KOSMOS (creencia, la cosmovisión 
totonaca)

CORPUS (conocimiento el sentido 
articulador entre lo sobrenatural con 
lo natural)

PRAXIS (práctica productiva con 
un fuerte sentido axiológico para 
acceder al territorio y se convierta en 
proveedor)

Juki luwa

Se dice que esa serpiente se le insinúa al 
hombre o a la mujer, depende del sexo de 
la serpiente, para tener relaciones con él o 
ella, por ello es que toma forma humana y 
a cambio da dinero.
Si el hombre mata a este animal, es 
castigado por cuatro años, no cosechará 
nada, no tendrá dinero. 
Si uno lastima a una serpiente mandarán 
a otra venenosa para que pueda vengar a 
su hermano, y el hombre será perseguido, 
hasta cumplir la misión de la serpiente.

Masacuate-asociado con la tierra Se mantiene viva a la serpiente para la 
protección de la milpa contra roedores

Atkstini

Se dice que cuando llora Aktsini, lloverá 
por semanas, o que los ríos crecerán de 
la nada, porque es cuando está triste, la 
gente dice que toda el agua que cae es la 
lágrima de Aktsini

Cuidador del agua
Cuando llueve parejo (llovizna  
constante o débil lluvia) se humedece 
la tierra, pero no se inunda, así renace 
todo.

El conocimiento es útil para 
determinar el momento preciso para 
barbechar, sembrar y cosechar.
El uso del agua para fines domésticos e 
higiénicos.

Tajín

Es conocido como san Miguel, dicen que 
cuando relampaguea es cuando el diablo 
invade el espacio del Dios Padre. Por eso 
es que le lanzan los rayos para regresarlo 
a su lugar. Pero también dice la gente que 
hay lugares específicos donde caen muchos 
rayos y eso es porque hay dinero, algún 
animal grande o cuando la roca quiere 
cobrar vida.

Dios del trueno, asociado con san 
Miguel Arcángel, vinculado también 
con el fuego

Se efectúa la Danza de los san Migueles 
para la protección de la cosecha de 
maíz.

Kiwikgolo

Es el que cuida los montes, se dice que 
cuando está muy baja la neblina no es 
bueno adentrarse al monte porque es 
cuando el Kiwikgolo está revisando-
cuidando el lugar con la forma humana, 
que si uno se topa con él de inmediato 
confunde tus pensamientos y que te lleva 
al monte más alto y ahí de deja hasta 
morir. Se dice que Kiwikgolo es el árbol 
más grande y más viejo que se encuentra 
en medio del monte.

San Juan del Monte-asociado con el 
viento

No realizar actividades productivas 
durante la neblina.

Autoría propia, diálogos en tutunakú e interpretación por parte de Manolo Olmos



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 151

de buscarlo, lo encontraron rumbo a la barranca, literal-
mente perdido, después de tanto, reaccionó. Lo que él 
contó es que solo llegó, vio a un señor con barba y todo 
sucio, y verdoso, el cual lo llevó a un lugar desconocido 
en su imaginación (José Manuel Rodríguez).

El diálogo intergeneracional les permitió a los jóvenes 
a identificar con precisión su cosmogonía y la importan-
cia que tiene en la conservación del monte, ajustándola 
al principio de responsabilidad ambiental, así argumen-
taron que, si bien es cierto que la mayoría de la población 
de barrios y del centro de Huehuetla sigue conservando 
las creencias, es más vigente en las localidades, cuyas ca-
sas se encuentran dispersas debido al patrón de asenta-
miento ya descrito y sus actividades agrícolas. Además, 
todos coinciden en que la creencia en estas divinidades 
que protegen el monte, da cuenta de cómo deben com-
portarse los seres humanos con la naturaleza, para ellos 
existe un código de conducta apropiado. Y a pesar de 
que, como expresó uno de ellos, los abuelos han dejado 
de contar estas historias poco a poco, siguen prevalecien-
do, porque hay personas que cuentan sus anécdotas con 
estas deidades como el caso del tío de uno de ellos; resul-
ta de gran utilidad recuperarlas y exponerlas al turista y 
a las nuevas generaciones para revalorar importancia de 
conservar el monte. 

La interpretación del Kakiwin y sus deidades: 
la apertura del diálogo intercultural como 
metodología

En este artículo se ha manejado el término de diálogo 
intercultural o de conocimientos desde el título, pero no 
se ha dejado en claro a qué se refiere; en este sentido, para 
ser empleado como metodología, entendemos dicho 
término como la relación comunicacional establecida 
entre los conocimientos tradicionales y los conocimientos 
científicos en forma intergeneracional e interdisciplinaria, 
mediante un proceso de interiorización e integración de 
éstos en los pensamientos de quienes se involucran en 
dicha relación, para formar un nuevo conocimiento que 
les permitirá entender y comprender la realidad de uno 
y de otro, bajo un respeto y reconocimiento del valor 
asociado por cada participante para afrontar la realidad 
de su contexto.

El diálogo intercultural (di), como una relación co-
municacional de respeto y aceptación de la validez de los 
distintos saberes provenientes de diversas culturas y cien-
cias, enriquece la apreciación de la realidad, de hecho, 
los pueblos originarios, desde la época prehispánica, han 
establecido dicho diálogo debido a la diversidad cultural 
de Mesoamérica, durante la colonia y hasta la actualidad. 
Lo cual se aprecia cuando, para mantenerse vigentes, han 
practicado el proceso de los préstamos culturales para la 
conformación de una cultura apropiada y adaptada en su 
proceso de sobrevivencia india (Bonfil 2012). Una vez 
recuperada la memoria oral de las narrativas actuales so-
bre la cosmogonía totonaca con respecto a su kakiwin de 
manera intergeneracional, y no a partir de los estudios 

científicos, corresponde ahora hacerlo de forma interdis-
ciplinaria, para seleccionar de éstos, los saberes que refor-
zarán la postura indígena.

Enríquez (2013), al realizar estudios arqueológicos y 
antropológicos en Veracruz, afirma que los dioses prin-
cipales del Totonacapan se encuentran en el cielo: Tajín, 
Sol y Luna, éstas son figuras principales porque son con-
cebidos como creadores; en cambio, tienen a su servi-
cio una serie de dioses secundarios: tierra, agua y fuego; 
quienes se localizan en la tierra y comparten su espacio 
con los seres humanos. Los elementos o dioses secunda-
rios son intermediarios entre los dioses o dios principal 
y seres humanos; estas divinidades son los dueños de los 
lugares donde hay riqueza, como los manantiales, los 
bosques y los cerros. Las deidades intermediarias son los 
dueños de las riquezas naturales y, por tanto, son hostiles 
con los humanos, concebidos éstos como extraños; por 
ello, se transforman en espíritus o animales para causar 
daño a los humanos, tales como el susto o el mal aire; así, 
si han sido perjudicados, deberán ser curados mediante 
rituales de sanidad, de esta forma cuidan las riquezas pa-
trimoniales (Rodríguez 2003). 

En el caso del elemento tierra, la divinidad protectora 
en tutunakú es Jukiluwa, siendo su símil la masacuate 
(serpiente cuyo principal alimento son los roedores de 
la milpa), y sus poderes sobrenaturales radican en su 
capacidad de transformarse en humano para tener re-
laciones sexuales con hombres y mujeres, a cambio de 
darles riquezas monetarias. Como vemos, el Jukiluwa no 
simplemente es una serpiente, otorga protección, satis-
facción sexual y riquezas a los seres humanos al ser parte 
del elemento tierra; y, desde el punto de vista totonaco, 
no se trata de un animal, sino de una divinidad quien 
puede castigar con un mal al agresor que infringe una 
regla otorgada por dicho reptil en cuanto a la protección 
de dicho hábitat. Aktsini está asociado directamente con 
el agua como vital líquido, en donde las precipitaciones 
pluviales dependen del estado anímico de la divinidad, 
entre más triste, más llora y, por tanto, hay más lluvia. 
Tajín, tiene su asociación con el relámpago y el trueno, 
por propiciar el fuego, desde la cosmogonía veracruzana, 
en Huehuetla no se le reconoce y Lipuntahuaca se le aso-
cia con los relámpagos.

Los relámpagos y los truenos recrean la lucha eterna 
del bien contra el mal, por eso Tajín está directamente 
vinculado con san Miguel Arcángel, a quien se le reco-
noce como el vencedor de la batalla entre el bien y el 
mal, cuyo inicio aconteció en el cielo con la expulsión 
de Satanás al inframundo; sin embargo, esta deidad del 
viento y fuego también otorga beneficios a los seres hu-
manos como indicarles dónde hay dinero, dónde encon-
trar un animal de grandes proporciones para la cacería 
o advertirlos de algún fenómeno sobrenatural, como el 
que una roca cobre vida, lo cual puede poner en peligro 
a los humanos. Por último, se encuentra Kiwi kgolo, o 
Señor del Monte. En un ambiente selvático de serranía, 
dicho personaje es indispensable para el cuidado de los 
bienes patrimoniales, porque mediante la protección de 



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159152

la neblina adquiere forma humana y vigila todo lo que 
habita y se encuentra ahí; su acción en concreto es causar 
confusión o desubicación mental, por tanto, pierde a sus 
enemigos en el monte, quienes desamparados(as) termi-
nan muertos(as). Aktsini se encarga de llenar de agua los 
manantiales, los ríos, arroyos, caídas y cascadas; pero el 
acceso a éstas, por ser parte del monte, son restringidas 
por el Kiwi kgolo. 

Desde la ciencia antropológica, los relatos de 
agua-Aktsini, fuego-Tajín, tierra-Juki luwa y aire-Kiwi 
kgolo, son considerados como una estructura mitológica, 
de esta forma, se admite que su elaboración simbólica 
cumple una función para las y los totonacos en cuanto 
a la explicación de su mundo circundante y sus incon-
gruencias. Los cuatro breves relatos de Lipuntahuaca y de 
Huehhuetla, revelan una actividad creadora y su sacrali-
dad al ser obra de lo sobrenatural (Korstanje 2011). Para 
Joseph Campbell (citado por Korstanje 2011) todo mito 
encierra un terror arcaico porque están íntimamente aso-
ciados con la vida social de los pueblos para regular sus 
conductas, por ello, los terrores arcaicos no pueden pros-
perar o adaptarse a su medio sin una construcción mítica 
sustentadora. Esta afirmación teórica se fundamenta en 
los datos empíricos proporcionados en las narraciones 
que describen a Jukiluwa (serpiente masacuate) y Kiwi 
kgolo (Señor del Monte). Los mitos nos proporcionan 
enseñanzas sagradas; para el pueblo totonaco de Lipun-
tahuaca, éstas son verdades incuestionables, mientras que 
los mitos de otros pueblos serán meras supersticiones 
para quienes no pertenecen a dicha cultura. 

Dentro del di, los conocimientos tradicionales deno-
minados por la ciencia antropológica como cosmovisión 
y cosmogonía, en donde se recrea el orden cósmico me-
diante los mitos y ritos, no son supersticiones, denomi-
narlas así es discriminar la importancia que esos saberes 
tienen para los habitantes, así en el di no se utilizan ex-
presiones peyorativas como incultos, creencias cerradas, 
o cualquier otro calificativo. Los mitos de Jukiluwa, Ta-
jín, Aktsini y Kiwi kgolo, son respuestas a enigmas, ame-
nazas y terrores en la vida de las y los totonacos, por lo 
tanto, brindan seguridad bajo la certeza de la protección, 
y dan soluciones prácticas porque dotan de eficiencia jus-
tamente a las prácticas profanas como el cultivar la tierra, 
salir de cacería o de recolección, nadar en la poza o el río, 
e incluso lavar la ropa en el arroyo. El aprovechamiento 
del kakiwin como sustentador de la vida del totonaco, 
constituye la esencia de su patrimonio biocultural por-
que éste conlleva a “la dimensión de la territorialidad de 
los pueblos indígenas en un espacio determinado (…), 
compuesto por: recursos naturales bióticos intervenidos 
en distintos gradientes de intensidad por el manejo dife-
renciado y el uso de los recursos naturales según patrones 
culturales, los agroecosistemas tradicionales, la diversi-
dad biológica domesticada con sus respectivos recursos 
fito-genéticos desarrollados y/o adaptados localmente” 
(Boege 2008: 13).

De esta forma, si aceptamos el cosmos de los totona-
cos sobre su kakiwin como un conocimiento válido para 

su contexto cultural, histórico y natural, comprendere-
mos que su uso turístico debe ser bajo dichos términos; 
de esta forma, el di se inicia a partir del reconocimiento 
y valoración de las nuevas generaciones hacia las historias 
(como ellos las denominan) que se aplican en su vida co-
tidiana bajo conductas aceptables como cuidar el bosque 
o monte; de ahí, se refuerza esto con los estudios realiza-
dos por disciplinas científicas para ver concordancias que 
refuercen a los primeros (no que los legitimen o les den 
validez); de ahí, se construye un nuevo conocimiento.

El diálogo intercultural como indicador para el 
desarrollo de proyectos turísticos alternativos

En este artículo, mediante la comprensión del kakiwin 
como patrimonio biocultural y el análisis de su cosmos, 
se ha intentado dejar en claro la necesidad metodológica 
de iniciar el diseño de un proyecto turístico alternativo 
a partir del diálogo intercultural porque, desde el punto 
de vista de la economía de mercado, el monte y todas 
las riquezas naturales de los totonacos resultan ser re-
cursos muy aptos para satisfacer necesidades turísticas 
impuestas por los y las visitantes ante su afán de ex-
perimentar algo nuevo y extraordinario; sin embargo, 
para los y las totonacas, los bienes patrimoniales son 
otorgados y protegidos por las divinidades y, por tan- 
to, su aprovechamiento está restringido por el 
mundo extrahumano. El concepto recurso rompe 
completamente con la cosmovisión de los pueblos 
originarios, porque éste se define a partir de su valor 
económico-productivo. Sectur (en Covarrubias 2015) 
define los recursos turísticos como la base del desarrollo 
turístico, debido a las características que lo hacen 
atractivo y singular (aquello frágil y de inestimable 
valor); entonces, efectivamente, los recursos turísticos 
son esos bienes naturales y culturales sobresalientes que 
despiertan el interés de los consumidores; entonces son 
percibidos y aprovechados por su disponibilidad para 
satisfacer una necesidad o para llevar a cabo una empresa 
(Rivera y Rodríguez 2012). En el di, el kakiwin es un 
patrimonio no un recurso. El término patrimonio es una 
construcción socio histórica y cultural conformadora de 
la identidad de los pueblos, mientras que el recurso es 
definido desde una economía de mercado. Y al término 
de patrimonio, desde el paradigma de la sustentabilidad, 
se le ha agregado biocultural cuando se trata de los bienes 
naturales y culturales de los pueblos indígenas (Ávila y 
Vázquez 2012; Toledo 2013).

La sustentabilidad supone que un recurso es frágil y 
de inestimable valor para su aprovechamiento turístico, 
pero por esas mismas características, cómo se le adjudica 
un precio, y al mismo tiempo se pretende cuidar. Desde 
una economía de mercado, los recursos se protegen con 
dinero, mediante la balanza del costo-beneficio, ajena a 
la cosmovisión indígena. Desde la perspectiva turística 
convencional, el territorio indígena es, por consiguiente, 
un recurso aprovechable; por ello, en los estudios turísti-



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 153

cos no se emplea el término patrimonio, mucho menos 
patrimonio biocultural; sin embargo, turismo y patrimo-
nio constituyen un binomio. En los estudios de turismo 
convencional, e incluso de ecoturismo, no se asume el 
patrimonio como una categoría de análisis, por lo cual se 
minimiza el despojo sufrido por los pueblos originarios 
ante la economía de mercado. El binomio turismo-pa-
trimonio únicamente lo aceptan como sumamente útil 
para la gestión del segundo mediante el turismo (Rivera 
y Rodríguez 2012; Troitiño y Troitiño 2016).

En el turismo convencional, el recurso turístico satis-
face necesidades extrapoladas de los anfitriones, porque 
las vivencias extraordinarias exigidas por el consumidor, 
pertenecen a sus intersubjetividades; es decir, a su imagi-
nación, la cual no corresponde a la vida real de los pue-
blos originarios. El enlace que llega a darse entre anfitrio-
nes y visitantes en el turismo convencional está dado por 
la necesidad, de estos últimos de vivir una experiencia 
extraordinaria y de los primeros de obtener recursos mo-
netarios para complementar los ingresos familiares con 
diversas actividades económicas. Así, el patrimonio ad-
quiere un valor monetario cuando se comercializa turísti-
camente. Para diseñar un proyecto de desarrollo turístico 
o de cualquier otro ámbito, es fundamental identificar 
y comprender qué piensan los agentes locales sobre su 
entorno natural y social; y no centrarnos únicamente en 
determinar los indicadores de la conservación de la selva 
y los del mercado (perfil de turista, accesibilidad, singu-
laridad de los recursos, infraestructura turística, compe-
tencia, entre otros).

En la visión economicista de quienes diseñan planes y 
programas federales de desarrollo, bajo el supuesto de la 
sustentabilidad, los intereses de la economía de mercado 
son evidentes. La planificación del desarrollo turístico en 
zonas rurales ha ido de desacierto en desacierto, porque 
han omitido la inserción de las empresas indígenas al 
mercado turístico, y se remiten únicamente a ser finan-
ciadas por las instituciones en el sector rural. Es decir, 
han ignorado en sus planes de desarrollo, cómo dicha 

incorporación, requiere de una reconversión productiva 
para competir con empresas privadas por los nuevos ni-
chos de turistas (Palomino et al. 2016: 17). La política 
pública en materia de desarrollo turístico en los pueblos 
originarios ha tenido una doble contradicción: por un 
lado, no logra convertirlos en una empresa de corte ca-
pitalista; y por el otro, no fomenta una empresa a partir 
de sus propias formas de organización y su lógica de re-
producción, mediante lo cual pueda controlar el proce-
so productivo bajo sus propios términos e insertarse al 
mercado. En los diversos estudios realizados en torno al 
impacto de la actividad turística en el ámbito rural, se ha 
polarizado la postura siguiente: uno, aquellos que, desde 
la antropología del turismo, han evidenciado el impac-
to negativo del turismo en los anfitriones o lugareños, 
o dicho de otra manera, los desencuentros ocasionados 
por el fenómeno turístico al provocar pérdidas culturales 
y banalización de la cultura, contaminación ambiental, 
cambios en el paisaje rural, indigencia, inequidad en la 
distribución económica generada por el turismo, pérdida 
de los bienes patrimoniales al ser entregados a las em-
presas externas, proletarización del campo, entre otros 
(Salazar 2006; Ortiz 2009; Korstaje 2015).

Los adscritos a esta postura crítica dejan al descubier-
to cómo los turistas, al buscar una experiencia única, 
fuerzan a los empresarios de servicios a innovar constan-
temente los productos, o bien, con tal de satisfacer la de-
manda, les permiten a los visitantes prácticamente hacer 
su voluntad. Analizar el fenómeno turístico desde esta 
perspectiva: la oferta subsumida a la demanda, le otorga 
al visitante un papel altamente protagónico; y les resta 
relevancia a los anfitriones, porque los vuelve sujetos pa-
sivos al esperar cómo, los sujetos activos denominados 
turistas o visitantes, así como los operadores turísticos, 
determinan qué hacer, cómo atenderlos, qué ofrecerles, a 
dónde ir, cómo hacerlo, entre otros (Muñoz 2015). Con-
traria a la postura de evidenciar los intereses económicos 
del desarrollo turístico por encima de lo social, cultural y 
ambiental, se encuentra la segunda propuesta, en la cual 

Cuadro 2. Cuadro lógico sobre la concepción del patrimonio

RECURSO (Ivars 2013) Patrimonio con valor simbólico (Concheriro 
y Diego 2000; Giménez 1998)

PATRIMONIO BIOCULTURAL 
(Ávila y Vázquez 2012; Toledo 2013)

Capaz de satisfacer necesidades 
específicas. Bienes comunes y bienes individuales.

Racionalidad ambiental emergente 
no comprometida con el proyecto 
civilizatorio actual.

Interacción sociedad-naturaleza 
en sistemas de explotación.

Control de dichos bienes conlleva  a 
posturas políticas y morales.

Saber ontológico, encuentros, 
contradicciones, confrontaciones y 
síntesis.

Acceso a éste para lucro y 
acumulación. Acceso para la reproducción social. Recursos bióticos intervenidos, manejo 

diferenciado.

Características, físicas, químicas y 
biológicas permiten su uso.

Características biofísicas y simbólicas 
(herencia y parte de la familia-Madre 
Tierra).

Diversidad biológica domesticada 
desarrollados y adaptados localmente.

El cómo, dónde y para quién se 
explotará dicho recurso, conlleva 
un valor monetario.

Valor simbólico-valor monetario.
Familia determina cómo y para quién; y la 
colectividad.

Armonía entre seres humanos-naturaleza 
y lo trascendente.



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159154

se admite que si bien, el indicador principal para lograr 
dicho desarrollo es el factor económico, se le otorga un 
papel más decisivo a los actores comunitarios, porque és-
tos determinan recrear su cultura con fines turísticos, e 
incluso llegan a negar al visitante aspectos muy íntimos 
de su vida cotidiana (Muñoz 2015). 

Para el caso de los pueblos originarios que no actúan 
como agentes pasivos, cabe preguntarse: ¿por qué están 
dispuestos a compartir con el turista su territorio? ¿por 
qué optan por la actividad turística? Sin profundizar en 
los datos empíricos y teóricos, se puede vislumbrar que, 
así como se insertan en la economía de mercado por me-
dio de cultivos comerciales, también pueden hacerlo a 
través de la actividad turística, pero con ciertos límites. 
Por ejemplo, en San Andrés Tzicuilan, Cuetzalan, las 
mujeres, desde tiempos prehispánicos, realizan prendas 
de vestir en telar de cintura; actualmente, los hombres 
también participan debido al auge turístico y han inno-
vado sus diseños para satisfacer el gusto del visitante, e 
incluso les permiten entrar a sus talleres y mostrarles el 
proceso productivo. La actividad turística en el caso de 
las artesanías ha provocado la reactivación del telar de 
cintura y cambiar los roles de género tradicionales, pero 
han sido los propios agentes comunitarios quienes han 
propiciado dichos cambios en un diálogo intercultural 
al entrar en contacto con los turistas. Los turistas han 
provocado encuentros y desencuentros en sus viajes rea-
lizados a los lugares de los pueblos indígenas porque la 
valoración del atractivo turístico es distinta para unos y 
para otros (Lagunas 2007). Para los primeros, la apre-
ciación radica en la nueva y extraordinaria experiencia 
de vida; mientras que para los segundos, la tensión se 
encuentra entre la valoración de su patrimonio cultural y 
natural como propios, su disposición a compartirlo con 
los de afuera y, sobre todo, valorizarlo, es decir, otorgarle 
un precio. De esta forma, la decisión de compartir dicho 
patrimonio, no solo se debe a una cuestión del mercado, 
sino fundamentalmente a la subjetividad del sujeto dada 
por su cultura, o dicho de otra manera, su cosmovisión.

En los encuentros y desencuentros turísticos, se pue-
de o no dar un diálogo intercultural, al poner en juego la 
comprensión de unos(as) y otros(as) de forma recíproca, 
la cual se expresa en la confrontación de la cosmovisión 
de los turistas y de los anfitriones, por ello, puede dar-
se un diálogo intercultural o un encontronazo cultu-
ral. ¿Cómo podemos asir la cosmovisión de un pueblo 
y hacerla comprensible a otro? Mediante la apreciación 
de la forma de pensar colectiva de los pueblos origina-
rios (intersubjetividades), la cual se expresa en sus ritos 
y mitos (kosmos) y hábitos cotidianos (parte de la pra-
xis sustentados por su corpus y kosmos); como sucede en 
las sociedades no indígenas. Por consiguiente, pretender 
realizar actividades de turismo de aventura mientras hay 
niebla, no solo es riesgoso en términos de la poca visibi-
lidad del sendero o el acceso al bien natural, sino desde 
los y las totonacas, Kiwi kgolo, al cumplir su papel de 
protector de dichos bienes, puede causar males o hasta la 
muerte de visitantes y guías-intérpretes. En este sentido, 

si se pretende hacer una ruta turística agronómica, cam-
pismo, senderismo o recorrido en bicicleta de montaña; 
la adecuación del espacio para poder practicar cualquiera 
de estas actividades, necesariamente altera el hábitat de 
la serpiente y el cauce del río. El territorio, no solo se ve 
afectado en su entorno natural y habría que emplear las 
técnicas más amigables y responsables con éste; sino que 
se encuentra custodiado y habitado por seres sobrena-
turales, con quienes los y las totonacas han aprendido a 
vivir y compartir las riquezas del kakiwin. Una conducta 
de responsabilidad ambiental no siempre es asumida de-
bido a los aportes teóricos y las técnicas científicas para 
lograr la conservación del ambiente natural y cultural; 
en la mayoría de los casos, la conciencia y la conducta 
derivada de ésta depende de la cosmovisión.

Entre los pueblos prehispánicos la tierra se heredaba, 
y continúa así, de generación en generación vía patri-
lineal. Por ello, de acuerdo a la cdi (Comisión Nacio-
nal para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas 2011), 
los conocimientos, las expresiones culturales, los recur-
sos naturales y biológicos son el patrimonio de los pue-
blos; al ser conformados mediante un proceso histórico 
como bienes materiales e inmateriales de los pueblos 
que le dieron origen y los fueron construyendo (Barce-
ló 2007: 212). Entonces, el kakiwin con sus deidades es 
un patrimonio biocultural sustentado por la cosmogonía 
totonaca, éste es el indicador sociocultural inicial para 
comenzar un proyecto turístico. Dentro de este orden 
de ideas, un diálogo intercultural como indicador puede 
disminuir la capacidad de carga social y cultural generada 
por el turismo. Estudios de geografía turística como el de 
Morera y Miranda (2015), han demostrado cuáles son 
los impactos socioculturales en los destinos turísticos. 
Dentro de sus indagaciones, sobresale el nivel de capa-
cidad de carga social y, haciendo referencia a éste, vemos 
como el desarrollo turístico, no sólo afecta la capacidad 
de carga ambiental, sino fundamentalmente la carga so-
cial y, desde nuestra aportación, la cultural; como deter-
minantes de la primera. Cuando se inicia un desarrollo 
turístico en un lugar determinado y éste continúa dentro 
del mercado como destino preferente transita por diver-
sas etapas de capacidad de carga social como se muestra 
en el cuadro 3.

La columna dos refleja la capacidad de carga social en 
cuanto a los encuentros y desencuentros entre anfitriones 
y turistas; mientras que la segunda, en cuanto al uso del 
suelo y los recursos naturales como los principales atrac-
tivos turísticos. Sin embargo, en ninguno se explicita qué 
papel juega la cultura para alcanzar dichos niveles. A ma-
nera hipotética, es de suponerse que, si la planificación 
turística se considera a partir del diálogo intercultural, 
el diseño de un proyecto de desarrollo turístico tendrá 
como indicador de base el nivel de capacidad de carga so-
ciocultural y se preverá mantener en un nivel bajo como 
se muestra en el cuadro 4.



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 155

Consideraciones finales

En este artículo, se ha analizado cómo el diálogo 
intercultural aminora las tensiones que se originan con 
el desarrollo turístico, aún en aquél considerado como 
sustentable. De manera breve, se ha visto cómo las 
políticas públicas del turismo alternativo han impuesto 
proyectos a favor de intereses externos desde una 
economía de mercado. El diálogo intercultural, si se 
retoma como indicador cualitativo para la planificación 
turística, aminora la capacidad de carga social; ya que: “la 
experiencia del turista en el destino se desarrollará desde 
una perspectiva de respecto, convivencia e igualdad; 
tanto hacia el medio ambiente, como hacia las formas 
de vida locales, como hacia las personas y su particular 
organización social” (Juan Alonso 2012: 76). En este 
sentido, como se afirma al principio de este escrito, 
el estudio del turismo responsable debe llevar a una 
práctica social asociada directamente con el bienestar 
de la comunidad anfitriona y de todos los agentes 
involucrados en éste, pero también con el del turista; de 
esta forma, el compromiso está en desarrollar de manera 
paralela todos los bienestares posibles.

El diálogo intercultural permite partir de una premisa 
aceptada por los pueblos originarios para identificar y se-
leccionar los bienes patrimoniales susceptibles a ser apro-
vechados turísticamente, desde la visión de los agentes 
comunitarios; y no solo desde la perspectiva económica. 
El diálogo intercultural es el primer paso para planificar 
un desarrollo turístico, porque evita conflictos entre las 
redes sociales tejidas al interior de las comunidades y de 
éstas con los agentes interventores. Dicho de otra forma, 
para empezar a diseñar un producto turístico se debe par-
tir del diálogo intercultural, el cual pondrá de manifiesto 

los pensamientos colectivos sustentados histórica y cul-
turalmente frente a las expectativas del viajero; y de esta 
forma, frente a nuestra perspectiva como investigadores.

Si desde el principio de la planificación turística parti-
mos del diálogo intercultural para aminorar la capacidad 
de carga social y cultural, las otras dimensiones: ambien-
talmente responsable y económicamente viable, se dan de 
facto porque bajo la lógica de reproducción campesina e 
indígena, el fin no es la ganancia por la ganancia misma 
y ni la acumulación de capital. En los mitos de Jukiluwa, 
Tajín, Aktsini y Kiwi kgolo, vemos cómo la supuesta sus-
tentabilidad indígena existe porque la sujeción del ser 
humano a dichas divinidades ha evitado el uso excesi-
vo del bosque, cuando menos por parte de la población 
indígena; desde su cosmovisión, la gestión del boque 
mesófilo y tropical, de su kachiwin, está simbólicamente 
determinada. Es decir, la sustentabilidad en los pueblos 
originarios es el diálogo constante que afianza la relación 
entre lo humano y lo no humano. 

Como investigadores, la interpretación de los mitos 
indígenas (Korstanje 2011) conlleva a la comprensión 
de las tomas de decisiones de los agentes comunitarios 
sobre el aprovechamiento de su entorno natural; de esta 
forma se establecen los elementos cosmogónicos de los 
pueblos indígenas (anfitriones) que estarán permitiendo 
el desarrollo turístico a partir de ellos mismos. Dicho de 
otra manera, el entendimiento de las formas de pensa-
miento de los pueblos originarios mediante la exégesis 
nos permite establecer el primer paso metodológico para 
el diseño de un producto turístico en cuanto al acceso 
simbólico al bien patrimonial factible de ser aprovechado 
turísticamente. En este artículo, se propone retomar las 
categorías de análisis del kosmos, corpus y praxis; porque 
nos proporciona la metodología comparativa entre los 

Cuadro 3. Niveles de capacidad de carga social

Nivel de capacidad 
de carga social

Relación entre locales y operadoras 
turísticas externas (nacionales y 
extranjeras)

Relación entre locales y turistas/
visitantes Impactos

Mínimo
Inexistente, las operadoras externas 
canalizan al turista de manera 
marginal.

Uno. Amigable y de curiosidad. Los 
turistas no son competidores con los 
locales

Servicios improvisados y de mala 
calidad prestados por los locales.

Dos. Amigable, pero comienza a 
haber cierta irritación.

Inversión local para construir 
alojamientos con arquitectura 
contemporánea.

Intermedio Operadoras turísticas externas 
acaparan el mercado.

Uno. Turismo como un mal 
necesario, aumenta el número de 
turistas, surge resentimiento contra 
ellos.

Especulación del suelo e intensiva 
comercialización. Se acepta capital 
nacional y extranjero para la plantilla 
turística.

Dos. El resentimiento sigue en 
aumento, y el ritmo de crecimiento 
del desarrollo turístico va a la baja.

Proceso sustitutivo, se demuelen casas 
para construir edificios de uso mixto.

Máximo Operadoras turísticas externas van 
cerrando el camino a las locales.

Uno. Los turistas son percibidos 
como enemigos de la comunidad. 
Declina la actividad y entra en crisis.

Se expulsa a los locales a otras zonas 
de residencia, en las orillas o lugares 
cercanos.

Excesivo Subsistencia de operadoras turísticas 
locales.

Uno. Conflictos constantes 
generados por la actividad turística y 
su declive total.

La mancha urbana abarca los sitios 
naturales.

Fuente: elaboración propia basada en Murphy (1983) y Fernández (1991), citados por Morera y Miranda (2015).



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159156

saberes indígenas y no indígenas, y cómo estos se van in-
tegrando, a partir del diálogo intercultural, para el diseño 
de productos turísticos de base comunitaria.

En Lipuntahuaca se podrían plantear actividades de 
agroturismo, senderismo, actividades acuáticas o ciclis-
mo de montaña, por las características de su entorno, 
pero para ello, el entorno natural no solo debe ser evalua-
do, por su grado de singularidad, accesibilidad y merca-
do, sino principalmente por el diálogo intercultural esta-
blecido intergeneracional e interdisciplinariamente para 
evitar cargas sociales y culturales innecesarias. 

Desde una metodología convencional (meramente 
económica) para planificar el desarrollo turístico y de 
forma sintética, el primer paso es hacer un inventario de 
dichos bienes (pozas y bosque). Posteriormente obtener 
indicadores de interés turístico del bien (normal, bueno 
o excepcional), otorgados por su accesibilidad, extraordi-
naria belleza y atractivo, por la infraestructura de apoyo 
y de servicios (en donde se destaca el guía del turista que 
debe estar capacitado y brindar toda la seguridad para la 
realización de las actividades de acuerdo a las normas). Y 
finalmente determinar, qué tipo de mercado consumiría 
este producto. Esta información, obtenida al realizar los 
tres pasos anteriores, da los elementos suficientes como 
para diseñar un producto y poderlo vender. Sin embar-
go, y de manera reiterada, para llegar a las pozas, hacer 
un sendero e instalar una tirolesa, se requiere aventurar-
se en un bosque, cuyos terrenos son patrimonios de los 
indígenas, es decir, tienen dueño; aunado a esto, están 
protegidos y restringidos por una serie de divinidades. 
Por consiguiente, lo primero no es elaborar un inventario 
y ver su potencial en términos del mercado, sino identi-
ficar quiénes son los propietarios y cómo los valoran para 
saber si están dispuestos a aprovecharlos turísticamente 
y cuál será su participación en la creación y venta del 
producto.

En este estudio de caso, la identificación e interpre-
tación de los mitos de Jukiluwa (serpiente masacuate) y 
Kiwi kgolo (Señor del Monte), serían útiles para iniciar el 
diseño del producto en cuanto a la protección del patri-
monio natural dada por la capacidad de carga. Para los 
totonacos, el cuidado del bosque está dado por las reglas 

establecidas por las divinidades porque éstas castigan al 
infractor; mientras que para nosotras(os) sería cuidarlo 
para evitar el deterioro por exceso de carga ambiental es-
tablecido en la Norma 133. En un diálogo intercultural, 
ambas posturas son válidas para la protección del bos-
que y el acceso del turista quedará supeditado a ambas 
normativas. De tal manera, el número de visitantes, los 
tiempos y espacios, se reducen a momentos determina-
dos por las divinidades tutelares, como ir a barrancas, 
o pretender realizar senderismo mientras hay neblina; la 
cosmogonía totonaca, dará los argumentos al guía turís-
tico como regla de seguridad y no solo las establecidas 
por las normas de ecoturismo (que también debemos se-
guir de manera complementaria).

En el agroturismo, el diálogo intercultural también se 
hace patente cuando se basa en la cosmogonía indígena 
porque permite la valoración de la milpa, así como el 
cuidado y respeto a la vida de la serpiente masacuate, al 
ser apreciada desde dos percepciones complementarias: 
como divinidad y como depredador; el diálogo se esta-
blece cuando el significado simbólico y la función para el 
control biológico de roedores; queda claro en los turistas 
al realizar actividades de agroturismo. El conocimiento 
mitológico y las normas de seguridad deben de ser ma-
nejadas por los prestadores de servicios locales y externos 
como reguladoras de la conducta del turista frente a los 
bienes patrimoniales de los cuales disfrutarán. El diálo-
go recupera en primera instancia los saberes indígenas 
para que sean complementados con los científicos, y no 
al revés.

De esta forma, vemos cómo el acceso y selección para 
el aprovechamiento turístico de los bienes naturales es 
restringido al ser protegido por una serie de divinidades 
totonacas. La apreciación del valor simbólico otorgado 
por el anfitrión a su bien patrimonial, está dado por un 
constructo histórico y sociocultural, el cual se aprecia en 
los mitos como expresiones de sus formas de pensamien-
to. La forma de acercarnos a la comprensión del mito 
es mediante la identificación del kosmos, corpus y praxis; 
pero para ello, es requisito recuperar dicha cosmogonía 
en la lengua originaria, de ahí el papel fundamental de-
sarrollado por estudiantes totonacos o familiares de éstos 

Cuadro 4. Indicadores cualitativos a partir del diálogo intercultural
Aprovechamiento del  Kakiwin  
con fines turísticos

Indicador cualitativo a partir del diálogo 
intercultural

Relación entre locales y 
turistas/visitantes

Nivel de capacidad de 
carga sociocultural

Juki luwa-agroturismo
Participación en actividades agrícolas sin 
alteración del entorno y valoración de las 
serpientes como “amigas” y no un “peligro” 
para el ser humano.

Relación amigable de 
comprensión mutua y 
respeto.

Mínimo

Atkstini-sendermismo-
actividades acuáticas

Participación en actividades de observación de 
flora y fauna; así como acuáticas en temporadas 
de baja precipitación pluvial por respeto a la 
incidencia del cuidador del agua.

Relación amigable de 
comprensión mutua y 
respeto.

Mínimo

Kiwikgolo-sendermismo-
agroturismo

Participación en actividades de observación de 
flora y fauna, ciclismo de montaña y recorridos 
a huertas de café, cuando no hay neblina por 
respeto a la presencia de Juan del Monte.

Relación amigable de 
comprensión mutua y 
respeto.

Mínimo



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 157

que aún hablan el idioma. La recuperación de las narra-
tivas en tutunakú sobre Jukiluwa, Tajín, Aktsini y Kiwi 
kgolo; permitió un diálogo intergeneracional y también 
intercultural.

El diseño de un producto turístico alternativo comen-
zará con identificar las formas de pensamiento de los y las 
anfitriones y, de esta manera, se podrán ver las conver-
gencias entre intereses: el del turista, el del empresario, el 
de la autoridad gubernamental, el de los y las estudiantes 
de turismo, el de los o las investigadoras del turismo y 
los intereses de la comunidad anfitriona. Las y los indí-
genas son los dueños ancestrales de los bienes factibles de 
ser aprovechados turísticamente, y se han encargado de 
conservarlos a través de generaciones. De tal manera, si 
el turismo responsable quiere ser una realidad y no solo 
un modelo del siglo xxi, debe partir de los intereses y 
bienestar de dichos pueblos, porque turistas, autoridades 
e investigadores solo estamos de paso; quienes viven y se 
quedan ahí son los pueblos originarios.

Este artículo considera que las normas establecidas en 
los mitos indígenas proporcionan los códigos de conduc-
ta que deben de seguir los turistas y los anfitriones, en 
combinación con las normas y estándares institucionales; 
por lo tanto, la aplicación de los estándares simbólicos de 
los pueblos originarios para la salvaguarda de sus bienes, 
son compatibles con las bases teóricas de la sustentabili-
dad mediante el llamado diálogo intercultural.

Referencias

Ávila Romero, A. y Pohlenz Córdova, J. (2012). Inter-
culturalidad crítica y buen vivir desde una pers-
pectiva latinoamericana. Ávila Romero, A. y Da-
niel Vázquez, L. (coords.). Patrimonio biocultural, 
saberes y derechos de los pueblos originarios (63-82). 
Chiapas: Universidad Intercultural de Chiapas.

Barceló, R. (2007). Turismo y patrimonio alimentario: 
un análisis de conceptos. Lagunas, D. (coord.) 
Antropología y turismo (pp. 209-226). México: 
Plaza y Valdés.

Boege Schmidt, E. (2008). El patrimonio biocultural de 
los pueblos indígenas en México. México: Institu- 
to Nacional de Antropología e Historia/Comisión 
Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indí-
genas.

Bonfil Batalla, G. (2012). México Profundo. Una 
civilización negada. México: Debolsillo.

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas. (2011). Consulta sobre los mecanismos 
para la protección de los conocimientos tradicionales, 
expresiones culturales, recursos naturales, biológicos y 
genéticos de los pueblos indígenas. México: Comi-
sión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas.

Concheiro, L. y Diego, R. (2000) La madrecita tierra. 
Memoria, 60, 5-14.

Covarrubias Ramírez, R. (2015). Evaluación del poten-
cial en municipios turísticos a través de metodologías 
participativas. El caso de los municipios de la Zona 
Norte de Colima, México. México: Eumed.

Deance Bravo y Troncoso, I. G. (2012). Más allá del ali-
mento: El papel cultural del maíz entre los pue-
blos totonacos. Revista Alter, Enfoques Críticos, 3 
(6), 57-69.

Ellison, N. (2017). Cambios agro-ecológicos y percep-
ción ambiental en la región totonaca de Huehuet-
la, Pue (Kgoyom). Revista Nuevo mundo - Mundos 
Nuevos, CERMA.

Enríquez Andrade, H. M. (2013). La jerarquía de los dio-
ses totonacos. México: Instituto Nacional de An-
tropología e Historia.

Estermann, J. (2014). Colonailidad, desconlonización 
e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofía 
Intercultural. Revista Latinoamericana, 13 (38), 
347-368.

Giménez Montiel, G. y Heau Lambert, C. (2014). El 
problema de la generalización en los estudios de 
caso. C. Oehmichen Bazán (ed.) La etnografía y el 
trabajo de campo en las ciencias sociales (pp. 347-
364). México: Instituto de Investigaciones Socia-
les/ Universidad Nacional Autónoma de México.

Hernández García, M. G. (2017). La juventud indígena 
en la Sierra Norte de Puebla. Participación social 
y procesos educativos. Pérez Ruiz, M. L. Ruiz La-
gier, V. y Velasco Cruz, S. (coord.) Intercultura-
lidad(es). Jóvenes indígenas: educación y migración 
(pp. 205-242), México: Universidad Pedagógica 
Nacional.

Hernández Hernández, R. (2017). Dueños y Mitos. 
Hernández Loeza, S. E. y Lemus de Jesús, G 
(coords.) El territorio de San Juan Ozelonacaxtla. 
Uso y cuidado desde la cosmovisión Totonaca (pp. 
115-136). Puebla: Universidad Intercultural del 
estado de Puebla.

Hernández Loeza, S. E. (2017). ¿Qué distingue a los 
“profesionistas interculturales”? Reflexiones so-
bre las experiencias de egresados y egresadas de la 
Universidad Intercultural del Estado de Puebla. 
Anthropologica, 35 (39), 123-149.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (s. f.). Mapa 
digital de México. Instituto Nacional de Estadís-
tica y Geografía. Disponible en http://gaia.inegi.
org.mx/mdm6. [Consulta: 15 enero de 2021]. 

Instituto Nacional para la Evaluación de la Educación. 
(2014). Consulta Previa, Libre e Informada a Pue-
blos y Comunidades Indígenas sobre Evaluación 
Educativa. Comunidad de Lipuntahuaca, Hue-
huetla, Puebla. México: Instituto Nacional para la 
Evaluación de la Educación.

Juan Alonso, J. M. (2012). Ética y turismo responsable: 
de los principios a las buenas prácticas. Rivera 
Mateos, M. y Rodríguez García, L. (coords.) Tu-
rismo responsable, sostenibilidad y desarrollo local 



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159158

comunitario (pp. 65-82). Córdoba, España: Cáte-
dra Intercultural, Universidad de Córdoba.

Korstanje, M. E. (2011). Mitología y turismo. La exége-
sis como interpretación hermenéutica. Estudios y 
perspectivas en turismo, 20 (6), 1258-1280.

Korstanje, M. E. (2015). Antropología del turismo en el 
siglo xxi. Revista de Antropología Experimental, 1 
(15), 1-16.

Lagunas, D. (2007) Mitologías del turismo. D. Lagunas 
(coord.) Antropología y turismo. Claves Culturales y 
Disciplinares (pp. 109-130). México: Plaza y Val-
dés.

Lemus de Jesús, G. y Hernández Loeza, S. E. (2017). 
Transformaciones y reconfiguraciones del territo-
rio. Hernández Loeza, S. E. Lemus de Jesús, G 
(coords.) El territorio de San Juan Ozelonacaxtla. 
Uso y cuidado desde la cosmovisión Totonaca (pp. 
33-83). Puebla: Universidad Intercultural del es-
tado de Puebla.

López Guevara, V. M. (2014). El capital social en las em-
presas turísticas de turismo. Su análisis y su dina-
mización en expediciones Sierra Norte, México. 
Tesis. Gerona: Universidad de Gerona.

Maldonado, C. (2005) Pautas metodológicas para el aná-
lisis de experiencias de turismo comunitario. Do-
cumento de trabajo núm. 73. Ginebra: Serie Red 
de Turismo Sostenible Comunitario para América 
Latina.

Méndez Reyes, J. (2012). Descolonización del saber. 
Una mirada desde la epistemología del sur. Revista 
Estudios Culturales, 10, 82-89.

Morera Belta, C. y Miranda Álvarez, P. (2015). De la 
geografía del turismo al análisis territorial del tu-
rismo: el rastro en Costa Rica. Revista Geográfica 
de América Central, 54 (1), 15-43.

Muñoz de Escalona, F. (2015). Reflexiones sobre la epis-
temología del turismo. Revista de antropología ex-
perimental, 15 (7), 85-99.

Ortega Hernández, A. Ramírez Valverde, B. Caso Ba-
rreda, L. Ramírez Juárez, J. Espinoza Sánchez, G. 
Morett Sánchez, J. (2010). Transformación de la 
estructura agraria en un municipio indígena pro-
ductor de café en un contexto de crisis. Estudio 
de caso en Huehuetla, Puebla, México. Región y 
sociedad, 22 (48), 145-178.

Ortiz Rodríguez, M. T. T. (2009). Bordando paradigmas 
para el desarrollo. Metodología para abordar el turis-
mo rural desde el sujeto social. México: Universidad 
Autónoma Metropolitana-Xochimilco/Universi-
dad Latina. 

Ortiz Rodríguez, M. T. T., López Guevara, V. M. y San-
doval Quintero, M. A. (2018). El turismo de reu-
niones en comunidades indígenas como estrategia 
de reproducción familiar en Cuetzalan, Puebla. 
Revista Iberoamericana de las ciencias sociales y hu-
manísticas, 7 (14), 1-24.

Palomino Villavicencio, B. Gasca Zamora, J. López Par-
do, G. (2016). El turismo comunitario en la Sie-

rra de Oaxaca; perspectiva desde las instituciones 
y la gobernanza en territorios indígenas. El Periplo 
Sustentable, 30, 6-37.

Pozo Menares, G. (2014). ¿Cómo descolonizar el saber? 
El problema del concepto de interculturalidad. 
Polis. Revista Latinoamericana, 13 (38), 205-223.

Pueblosamerica. (s. f.). Pueblos de México en Internet. 
Disponible en: https://mexico.pueblosamerica.
com. [Consulta: 15 enero de 2021].

Rivera Mateos, M. y Rodríguez García, L. (2012). Tu-
rismo responsable, sostenibilidad y desarrollo local 
comunitario. Córdoba: Cátedra Intercultural, 
Universidad de Córdoba. 

Rodríguez López, M. T. (2003). Ritual, identidad y pro-
cesos étnicos en la Sierra de Zongolica, Veracruz. 
México: Centro de Investigaciones y Estudios Su-
periores en Antropología Social.

Salazar, N. B. (2006). Antropología del turismo en países 
en desarrollo: análisis crítico de las culturas, pode-
res e identidades creadas por el turismo. Tabula 
Rosa, 8 (5), 99-128. 

Sarmiento Tepoxtécatl, F. (2016). Esperamos un mi-
lagro. Dos procesos de conflicto en el estado de 
Puebla. Padrón Herrera, M. E. y Gómez Arzapalo 
Dorantes, R. A. (comps.) Dinámicas religiosas po-
pulares: poder, resistencia e identidad. Aportes desde 
la antropología (pp. 111-132). México: Artificio 
Editores.

Toledo, V. M. (2013). El paradigma biocultural: crisis 
ecológica, modernidad y culturas tradicionales. 
Sociedad y Ambiente, 1 (1), 50-60.

Toledo, V. M. y Barrera Bassols, N. (2011). Saberes tra-
dicionales y adaptaciones ecológicas en siete re-
giones indígenas de México. F. Reyes Escutia y S. 
Barrasa García (coords.) Saberes ambientales cam-
pesinos. Cultura y naturaleza en comunidades indí-
genas y mestizas de México (pp. 15-60). Chiapas: 
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.

Torres Solís, M. Ramírez Valverde, B. Juárez Sánchez, J. 
P. Aliphat Fernández, M. y Ramírez Valverde, G. 
(2020). Buen vivir y agricultura familiar en el To-
tonacapan poblano, México. ÍCONOS Revista de 
Ciencias Sociales, 68(24), 135-154.

Troitiño Vinuesa, M. A. y Troitiño Torralba, L. (2016). 
Patrimonio y turismo: reflexión teórico-concep-
tual y una propuesta metodológica integradora 
aplicada al municipio de Carmona (Sevilla, Es-
paña). Revista Electrónica de Geografía y Ciencias 
Sociales, 20(543), 1-45.

Vilchis Onofre, A. A. Zizumbo Villareal, L. Monterro-
so Salvatierra, N. Arriaga Álvarez, E. G. Palafox 
Muñoz, A. (2016). Dinámicas capitalistas para la 
acumulación por despojo. Revista Ciencias Socia-
les, 151(1), 31-41.

Villanueva Lendechy, H. M. Del Sagrado Corazón Li-
món Ríos, E. Barra Hernández, V. Pizar Rojas, F. 
(2017). Turismo comunitario y empoderamiento 
de la mujer rural indígena en la Sierra Norte de 



M. T. T. Ortiz y M. A. Sandoval/Anales de Antropología 55-II (julio-diciembre 2021): 143-159 159

Puebla: caso del hotel Taselotzin. Disponible en 
http://rpositorio.iberopuebla.mx. [Consulta: 15 
enero de 2021].


