
Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-38

Artículo

Adolescentes mixtecos y zapotecos en Santa Maria, California, Estados Unidos

Mixtec and Zapotec adolescents in Santa Maria, California, United States

Magdalena Barros Nock*
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social. Av. Benito Juarez #87, Tlalpan Centro, 14000, cdmx, México.

Recibido el 4 de febrero de 2020; aceptado el 23 de abril de 2020; puesto en línea el 1 de junio de 2020.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

El presente artículo tiene como objetivo mostrar algunas de las formas 
en que adolescentes, entre 13 y 18 años de edad, de origen mixteco y 
zapoteco, perciben y viven la discriminación en sus escuelas. Se dis-
cute la discriminación institucional, así como las micro agresiones 
que perciben y experimentan día a día. La información vertida es 
cualitativa y surgió de pláticas informales con chicos y chicas, maes-
tras y maestros, y madres y padres de familia. Los jóvenes entre- 
vistados en este artículo dan a conocer sus opiniones sobre los  
cambios que podrían ayudar a mejorar las vidas de los adolecentes 
indígenas en su paso por las escuelas. 

*Correo electrónico: mbarros55@hotmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2020.0.72219
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

This article presents some of the ways Mixteco and Zapoteco teenag-
ers, between 13 and 18 years of age, perceive and experience discrim-
ination at their schools. I discuss institutional discrimination and mi-
croaggressions as perceived and endured day by day. The information 
is qualitative and emerged from informal talks with girls and boys, 
teachers, and mothers and fathers. It is my intention to let the voices 
of the adolescents be heard in this article, as well as their opinions 
concerning changes that would improve their lives at school. 

Palabras clave: discriminación; micro-agresiones; adolescentes indígenas; escuelas

Keywords: discrimination; micro-aggressions; indigenous adolescents; schools

La escuela está allí, it is there, we have to make the best of 
it, ourselves

Plática con Anabela, Santa Maria, septiembre 2017

Introducción

Uno de los principales objetivos de las familias migrantes, 
cuando llevan consigo a sus hijos o los mandan traer 
al país de destino, es proveerles de educación, con la 
esperanza de que cuando crezcan puedan tener una 
mejor vida, trabajos mejor pagados, con menos riesgos y 
demandas físicas que los que ellos tienen. Sin embargo, 

el camino por las escuelas no es fácil para los niños y 
niñas; está lleno de problemas y dificultades que tienen 
que superar con la ayuda de sus padres. 

Las escuelas públicas supuestamente son iguales para 
todos los niños y niñas, pero hablando con ellos y sus 
madres y padres, fueron emergiendo ejemplos de una se-
rie de obstáculos y retos que han ido encontrando en su 
camino; retos que incluso no les permitieron recibir su 
diploma al terminar sus cursos en la preparatoria (High 
School). Estos desafíos y dificultades son más evidentes 
para los jóvenes migrantes de origen indígena. Esto es 
lo que se ha a llamado discriminación institucional, y 
que se ve reflejada en diferentes formas de exclusión 



M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-3832

y trato diferenciado hacia estos niños y niñas, son formas 
de discriminación basadas en su origen étnico, así como 
por otros factores como son su género, orientación se-
xual, clase social, y otros. Estudios previos han compro-
bado la carencia de programas de capacitación docente 
en los Estados Unidos que reconozcan y enseñen a los 
educadores sobre las culturas, idiomas o tradiciones in-
dígenas a los que pertenecen los estudiantes en sus clases 
(Pentón 2018). En este artículo me centro en las dife-
rencias basadas en el origen étnico de los pequeños y su 
género. Por otro lado

…los sistemas educativos en Norteamérica son 
distintos a los que tenemos en Latinoamérica, los 
chicos y chicas a su llegada no comprenden las ex-
pectativas, los estilos discursivos y los modos de 
pensamiento y aprendizaje basados en la escuela 
en las instituciones educativas de los Estados Uni-
dos haciéndolos sentir confundidos y alienados … 
(DeCapua y Marshall 2015 apud Pentón 2018: 
12).

A lo largo de su vida en las escuelas, desde niños hasta 
jóvenes e incluso después de salir de la escuela, sufren mi-
cro-agresiones. Las cuales van percibiendo y experimen-
tando desde pequeños. Agresión y discriminación se van 
presentando en la vida de los niños y niñas; algunos las 
viven con mayor intensidad que otros, pero para todos, 
poco a poco, van definiendo la forma en que viven la es-
cuela, conviven con sus compañeros y maestros e incluso 
puede llegar a moldear su futuro.

Las escuelas tienen un sistema para los padres de fa-
milia, que los invita a estar presentes y apoyar a sus hijos 
por el camino de la educación. Sin embargo, las madres 
y los padres de familia que solo tuvieron educación pri-
maria o secundaria en México y/o que no hablan inglés 
y/o español y solo hablan alguna lengua indígena, y que 
trabajan muchas veces de 10 a 12 horas al día, bajo un sol 
ardiente, encuentran difícil participar en las juntas de pa-
dres de familia y en otras actividades que se desprenden 
de éstas. Por tanto, en ocasiones, estos jóvenes se encuen-
tran solos, luchando por su educación, sin padres que 
les puedan ayudar con sus tareas, a entender el sistema 
educativo americano y afrontar los retos que la escuela y 
algunos de sus compañeros les imponen.

En este artículo quiero presentar, a través de las vo-
ces de adolescentes indígenas, miembros de familias mi-
grantes, algunos de los problemas que han enfrentado 
en su vida cotidiana en relación con la escuela y algunas 
sugerencias que ellos mismos han indicado para mejo-
rar la vida de los jóvenes migrantes en las escuelas. En 
este artículo llamo adolescentes a los muchachos y mu-
chachas que están en edad de asistir a la escuela nivel 
secundaria y preparatoria. En ocasiones les digo niños y 
niñas y en ocasiones jóvenes. Pero mi interés es narrar su 
experiencia durante su paso por la escuela hasta finalizar 
la preparatoria.

Para ellos, la escuela juega un papel muy importante; 
no solo es donde aprenden y se preparan ya sea para con-
tinuar estudiando en los colegios y las universidades o 
para buscar mejores trabajos, en la escuela hacen amigos 
y aprenden a moverse en su entorno, es donde empiezan 
a construir sus redes sociales.

Método de investigación

Los datos vertidos son cualitativos y fueron recogidos 
durante pequeñas estancias de trabajo de campo en la 
Costa Central de California entre 2011 y 2017. Durante 
estos años llevé a cabo pláticas informales y pláticas 
grupales con 7 adolescentes: 5 chicas y 2 chicos entre 13 y 
18 años, entrevistas con cinco madres y dos padres de los 
chicos, y con una maestra y un maestro. La información 
esta complementada con entrevistas realizadas a jóvenes 
mayores sobre su paso por las escuelas1. En este artículo 
incluyo información que surgió de las pláticas que 
tuve con 9 adolescentes que participaron en un taller 
de fotografía y narrativa que duró 3 meses en 2011, 
en el que participaron 5 chicas y 4 jóvenes, mixtecos y 
zapotecos, también entre 13 y 18 años de edad (unicef/
ciesas 2011).2 

Para trabajar con ellos tuve que adaptar mis herra-
mientas de trabajo de campo. Por ejemplo, en vez de 
realizar entrevistas semiestructuradas como se realiza 
con adultos, con los adolescentes realicé pláticas infor-
males. Aunque siempre tengo un guión ya hecho de lo 
que quiero preguntar, con las chicas y chicos, más que 
con personas adultas, era fácil que nos desviáramos de 
esta guía y que ellos me guiaran a mí. También llevé a 
cabo pláticas grupales de 2 a 4 personas. Esto permitió 
que aquéllas que eran un poco más calladas o tímidas, se 
sintieran estimuladas a platicar. Platicábamos solos o con 
sus padres, siempre con sus permisos verbales. De estas 
pláticas y discusiones salieron pequeñas narraciones o re-
latos de eventos, pequeñas historias. Como nos dice Ber-
taux: “Hay un relato de vida desde el momento en que 
el sujeto cuenta a otra persona un episodio cualquiera de 
su experiencia vivida. El verbo contar es aquí esencial: 
significa que la producción discursiva del sujeto ha adop-
tado una forma narrativa” (1997: 36). De esta manera 
pequeñas historias fueron emergiendo de las cortas vidas 
de estas personas. 

Nos reuníamos en diferentes lugares, en ocasiones las 
invitaba a tomar refrescos a diferentes establecimientos 
populares entre los adolescentes y platicábamos. Cuando 
llegábamos a tener confianza me dejaban sacar mi iPad e 
ir tomando notas sobre lo que platicábamos. Los temas 
discutidos fueron diversos, sin embargo, el derecho a la 

1 Todos los nombres son anónimos para salvaguardar la privacidad de 
los participantes en este estudio.

2 Para el taller obtuve permiso de todos los padres de familia para que 
sus hijos participaran. A los chicos que conocí posteriormente, los 
entrevisté en sus casas en presencia de sus madres y con su permiso 
llevamos a cabo una plática grupal en un café local. 



M. M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-38 33

educación y la forma en que son tratados dentro de las 
escuelas, fueron temas que emergieron durante las plá-
ticas individuales, grupales y el taller. Por lo tanto, en 
este texto, me centro en estos temas, para resaltar las opi-
niones que las chicas y chicos tienen sobre la escuela en 
Estados Unidos y su paso por ellas. 

El artículo está formado por tres secciones. En la pri-
mera parte hablo de la discriminación y las micro-agre-
siones que los adolescentes viven día a día en la escuela. 
En la segunda sección, expongo algunos cambios que 
las chicas y chicos proponen para mejorar la experiencia 
de los jóvenes adolescentes migrantes en las escuelas pú-
blicas de Estados Unidos. Por último, presento algunas 
reflexiones. Pero antes, quisiera presentarles el contexto 
en que viven estos adolescentes provenientes de pueblos 
originarios.

Contexto

Esta investigación se llevó a cabo en la ciudad de Santa 
Maria, la cual se localiza en el valle de Santa Maria 
ubicado en la Costa Central de California, Estados 
Unidos. En el año 2018, la población ascendía a 107 
424 habitantes, con 72.8% de la población de origen 
mexicano (US Census Bureau 2018), principalmente de 
los estados de Jalisco, Michoacán, Guanajuato, Zacatecas 
y Oaxaca. 

Aun y cuando hay familias mixtecas que comen-
tan que varones vinieron a California con el programa 
Bracero, fue en los 70s y 80s, con el crecimiento de la 
producción de fresa, que se empezó a notar una mayor 
migración mixteca en el valle y su asentamiento. Partes 
de la ciudad de Santa Maria fueron habitadas por fami-
lias mixtecas, triquis y zapotecos, y sus hijos entraron a 
estudiar a las primarias, secundarias y preparatorias que 
le correspondían, según el lugar donde vivían. En la ac-
tualidad hay varias escuelas donde los niños y niñas de 
diversas edades, de origen indígena, componen la mayo-
ría de los niños que asisten a la escuela en el área donde 
viven. Esto está produciendo retos importantes en las es-
cuelas, uno de los más importantes, como veremos más 
adelante, es el uso de diferentes lenguas por parte de la 
población indígena. Así, de ser escuelas donde mayorita-
riamente se hablaba inglés y español, ahora los maestros 
y maestras trabajan con niños y niñas, quienes desde su 
contexto familiar hablan diversas lenguas indígenas. Así 
mismo, los niños y niñas tienen que aprender a comuni-
carse con niños y jóvenes de diversos medios culturales, 
lo cual es sin duda tanto un desafío como una gran ex-
periencia social y cultural para todos, ya que no hay sufi-
cientes traductores que los puedan ayudar en las escuelas, 
el trabajo, los hospitales, etcétera.

Todos los adolescentes que participaron en este estu-
dio son hijos e hijas de jornaleros agrícolas. La industria 
agrícola le da trabajo a la mayoría de sus padres por 8 o 
9 meses al año, el resto del año tienen que vivir de sus 
ahorros, de otros trabajos y los que tienen documentos, 

que son los menos, del seguro de desempleo. El trabajo 
en el campo es un trabajo mal pagado, que se lleva a cabo 
bajo condiciones extenuantes, entre insecticidas y plagui-
cidas que afectan y deterioran la salud de los trabajadores 
y de sus familias. Sin embargo, hay casos de mixtecos 
que han logrado rentar o comprar tierra y convertirse en 
productores.3

Discriminación y micro-agresiones en las escuelas

Este artículo se basa en las experiencias narradas por 
chicos y chicas que sufren doble discriminación, es 
decir, pertenecen a familias migrantes y son de des-
cendencia indígena y las chicas llegan a sufrir una triple 
discriminación por ser mujeres. Se identifican como 
parte de familias indígenas por alguna de las siguientes 
razones: algunos de ellos nacieron en México, y otros 
entrevistados nacieron en Estados Unidos; sus padres 
nacieron en algún estado o ciudad como Tijuana, 
Veracruz, o la Ciudad de México, pero la mayoría de 
sus abuelos nacieron en Oaxaca, formando así parte 
de un pueblo originario, en este caso, mixteco, triqui o 
zapoteco, por lo tanto sus ancestros son indígenas. En 
la mayoría de los casos sus padres hablan alguna lengua 
indígena, y algunos jóvenes hablan una lengua indígena, 
otros solo la entienden; tienen la piel y el cabello oscuro. 
Me centro en muestras de discriminación que emergen 
debido a la nacionalidad o el grupo étnico, es decir, 
situaciones que se dan debido al hecho que las chicas 
y chicos son migrantes o forman parte de una familia 
migrante y pertenecen a un pueblo originario. 

Las muestras de discriminación que aquí presentaré 
son institucionales e individuales. Desde la campaña ra-
cista y xenofóbica del presidente Trump y su discurso en 
contra de los migrantes en general y de los mexicanos en 
particular, ha emergido lo que se llama un efecto Trump 
(Barros 2017a y 2017b). Trump le ha estado hablando 
a todo aquel temeroso de lo diferente, del “otro” y le ha 
dado “permiso” para expresar sus miedos y una manera 
de hacerlo es a través de actos racistas y discriminatorios, 
los cuales se han vuelto cada vez más violentos.

Las inequidades que los estudiantes viven en las es-
cuelas es una muestra clara de discriminación institucio-
nal. Gordon y sus colegas proponen que es importante 
no solo seguir una política de “color blindness” (no ver 
el color de los niños) sino que es necesario tomar una 
actitud de conciencia racial (Gordon et al. 2000: 23) en 
las escuelas.

La discriminación institucional en las escuelas tam-
bién da lugar a una discriminación que se manifiesta a 
nivel individual con acciones violentas y una forma de 
manifestarse es a través de las micro-agresiones. Parafra-
seando a Derald y sus colegas, se definen como breves y 

3 Se necesita mayor investigación sobre este tema. Sin embargo, pude 
conocer a dos papás dueños de tierras en el valle, productores de 
fresas y moras, quienes me comentaron que había otros mixtecos 
como ellos, que a base de trabajo familiar y esfuerzo han podido 
comprar tierra.



M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-3834

comunes expresiones verbales, de conducta o de accio-
nes indignantes, ya sea intencionales o no, a través de las 
cuales se transfieren y comunican insultos y desaires ra-
ciales hacia personas de color o diferentes. En su estudio, 
Derald y colegas encontraron que muchas veces los que 
las realizan no se dan cuenta que están llevando a cabo 
una micro-agresión. Las micro agresiones son clasificadas 
de tres maneras por Derald y colegas: micro-asaltos, mi-
cro-insultos y micro-invalidaciones (2007: 271).

Gordon et al. (2000: 3) demuestran en el estudio 
que realizaron en las escuelas públicas norteamericanas, 
la persistente existencia de desigualdades sin importar si 
las escuelas estaban localizadas en pequeños pueblos o 
en ciudades, en el sur o en el norte, donde había una 
minoría de estudiantes de color o una mayoría. Lo que 
su investigación demuestra es que los estudiantes de piel 
de color, sufren una mayor acumulación de experiencias 
negativas que los empujan fuera del desarrollo académi-
co, les impiden tomar cursos que los ayudarían a llegar 
a los colegios y universidades retrasando así o incluso 
impidiendo su desarrollo académico; son castigados con 
mayor frecuencia y en última instancia son expulsados 
de la escuela sin haber obtenido un diploma con mayor 
frecuencia que los estudiantes blancos.

Un tema que atravesaba todas las pláticas individuales 
y grupales que llevé a cabo durante los periodos de traba-
jo de campo que realicé, fue la discriminación que sen-
tían los chicos y chicas hacia ellos, de diferentes maneras, 
con diversas intensidades y modos, día a día. Algunos la 
sentían con más fuerza que otros y para algunos era más 
evidente que para otros, pero todo el tiempo estaba allí. 
Samuel nos comenta:

Yo conozco la discriminación desde México, la 
primaria la hice en una primaria bilingüe y todos 
éramos mixtecos, pero luego me enviaron a una 
escuela mixta y todos me decían ‘indio pata raja-
da’, allí me di cuenta que era considerado diferen-
te a otros. Cuando llegué a Estados Unidos, me 
metieron a la High School (preparatoria), no sa-
bía inglés y las clases me costaron mucho trabajo. 
Mis compañeros me decían a mí y a mi hermana 
que éramos indios brutos y que debíamos estar re-
cogiendo fresas y no estudiando. Lo peor es que 
eran otros mexicanos los que nos decían eso, los 
gabachos ni se metían con nosotros. (Entrevista 
Samuel 2, Santa Maria, 2011) 

Es importante mencionar cómo el racismo existente 
hacia los indígenas en México cruza las fronteras y las 
generaciones. Al llegar a Estados Unidos, Samuel y su 
hermana sufren agresiones racistas por parte de sus com-
pañeros de origen mexicano, quienes repiten, probable-
mente, lo que escuchan a sus mayores comentar en sus 
casas sobre la población indígena. 

Los jóvenes entrevistados en 2017 comentaron que 
las expresiones de discriminación fueron creciendo con 
el discurso racista del presidente Trump. A continua-

ción, quisiera presentar dos casos que sucedieron en mi 
visita de 2017 y que ejemplifican estas observaciones. El 
primero sucedió cuando visité una primaria, durante la 
tarde. Lo incluyo en este artículo porque es la historia de 
uno de los hermanos de una adolescente que entrevisté 
y para ella era importante que lo mencionara. Al acom-
pañarla a recoger a su hermano, su maestra me dio per-
miso de entrar al salón donde los niños y niñas estaban 
haciendo sus tareas. Eran niños de primaria. La maestra 
me explicó que últimamente los niños y niñas se dividían 
más y los chicos de origen indígena se sentaban en unas 
mesas y los niños mexicanos mestizos y mexicano–ame-
ricano, en otras. La maestra comentó que cuando Trump 
ganó la presidencia, los niños indígenas fueron agredidos 
con frases ofensivas como: “Ya no hagas la tarea, si ya te 
van a regresar a tu pueblo” “you don’t belong here”. Esto, 
de acuerdo a la maestra, trajo malestar entre los niños. 
Ésta es una muestra de micro-insultos e invalidaciones. 
Es triste ver cómo los pequeños absorben estos discursos 
de los mayores y que los repiten, tal vez sin saber real-
mente lo que están diciendo o lo que significa y el daño 
que hacen. 

En el segundo caso vemos cómo las agresiones pasan 
de verbales a actos violentos. En una reunión organizada 
por el consulado de Oxnard junto con otras organizacio-
nes locales en Santa Bárbara en 2017, estaba platicando 
con una señora sentada con sus dos hijas adolescentes. 
Le pregunté sobre cómo estaban sus hijas en la prepara-
toria (High School) después de que Trump había subido 
a la presidencia, y ella me dijo que bien. Las dos niñas se 
voltearon y le dijeron a su mamá que no estaban bien: 
“mom, the next day (de la elección) a group of white kids 
tried to hit us, they said: go home, you don’t belong here! … 
pero no nos dejamos!!” 4 La mamá estaba sorprendida, 
dijo que sus hijas no le habían platicado de esta situa-
ción en la escuela. Éstas son expresiones discriminato-
rias violentas. Uno se pregunta, cómo es posible que los 
maestros no se hayan dado cuenta y llamado a los padres 
de familia de todos los adolescentes involucrados para 
tratar, entre todos, de frenar estos actos de agresión en la 
escuela, o tal vez, es más fácil pretender no ver.

Para la mayoría de los niños migrantes indígenas 
entrar a la escuela es un paso difícil. Algunos llegan de 
Oaxaca o de otros estados de la república mexicana sin 
hablar español ni inglés. Los chicos cuentan que en la 
escuela sienten que tanto los profesores como sus com-
pañeros los hacen a un lado. El racismo en las escuelas 
parece estar presente desde los primeros años, sobre todo 
hacia los niños y niñas indígenas. Juan comenta:

Tu vida en la escuela se mueve de acuerdo al grupo 
étnico al que pertenezcas. A la hora de recreo, el 
patio se divide entre los mexicanos documentados 
(llamados los del norte) y los mexicanos indocu-
mentados (llamados los del sur), los mixtecos, los 

4 Plática con Ana y Luisa, Santa Bárbara, noviembre 2017.



M. M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-38 35

triquis, los zapotecos y otros sin grupo específico 
(Plática con Juan, Santa Maria, 2000)

Esto significa que no pueden sentarse juntos, que los 
espacios están prohibidos para algunos; éstas son micro 
invalidaciones, quiere decir que no puedes moverte con 
libertad y seguridad en la escuela.

La lengua

El idioma es un punto importante en la vida de los jóvenes. 
Ya sea que llegaron a Estados Unidos solo hablando 
su lengua indígena y están aprendiendo el inglés y el 
español, o hablan el español y están aprendiendo inglés, 
es un periodo en que se están esforzando y luchando no 
solo por pertenecer, también por entender sus clases y 
aprender. Los chicos entrevistados comentaron que en 
los primeros años de su vida en las escuelas recibían 
constantes insultos por no hablar inglés y/o español y por 
lo tanto, les decían que no merecían estar en la escuela 
o no debían de tomar un curso determinado. Marisa 
comenta:

Yo llegué de 13 años, vine solo hablando triqui 
cuando llegué, no entendía ni inglés, ni español. 
Me pusieron en una clase especial, but me costó 
mucho trabajo. So me atrasé mucho en los estu-
dios. Teachers did not care, incluso uno me dijo 
que yo venía a trabajar en el campo, que ése era 
mi futuro (Entrevista Marisa, Santa Maria, 2014).

Lo que Marisa nos platica son micro-insultos y mi-
cro-invalidaciones por parte de sus maestros. Aun y 
cuando logran aprender inglés con rapidez e integrarse a 
los cursos normales, sienten que son discriminados y que 
no tienen el mismo apoyo que tienen otros niños tanto 
euro-americanos como mestizos de origen mexicano. Los 
jóvenes comentan que por no hablar inglés y español los 
sacan de los mejores cursos, los cursos que tienen que 
tomar para poder ir a la universidad. Estas agresiones y 
formas de discriminación forman parte de la discrimina-
ción institucional cuyo objetivo es mantener excluidos 
a ciertos estudiantes debido a sus características étnicas, 
como hablar una lengua distinta. Raúl comenta: 

En la escuela, yo quería tomar un curso que dan 
para prepararnos para entrar a la universidad de 
cómputo y la profesora me dijo que mejor tomara 
el curso de jardinería. I did not know, pos me fui a 
la jardinería (Entrevista Raúl, Santa Maria, 2011).

La discriminación institucional se ve reflejada cuan-
do no tienen el mismo derecho a la educación como sus 
compañeros, falta de información, falta de acceso a cier-
tos cursos, falta de acceso a material y equipo, entre otros. 

Uno de los mayores desafíos que tienen los inmigran-
tes indígenas es que experimentan marginación y discri-

minación por parte de las comunidades de habla hispana 
e inglesa en Estados Unidos, lo cual dificulta aun más el 
proceso de integración en el país de destino (De Felice 
2012). La comunidad conformada por mexicanos, en 
este caso, con frecuencia se burla de los chicos indíge-
nas por hablar su lengua indígena entre ellos, por hablar 
español con acento, por sus rasgos indígenas, marginán-
dolos y haciéndolos sentir excluidos. La comunidad de 
habla inglesa no se burla de ellos por ser indígenas, ya 
que no los distingue como tales, los junta con el resto de 
los inmigrantes latinos, los agrede e insulta por no hablar 
inglés (Barrillas-Chón 2010) y por tener la piel oscura. 
De cualquier manera, son discriminados y excluidos.

Falta de información

Los jóvenes desconocen muchas veces no solo el idioma, 
sino también cómo funciona el sistema escolar, qué es 
lo importante y qué tienen que hacer para graduarse y 
poder calificar para entrar a la universidad. Según los 
chicos y chicas entrevistados, esta falta de información 
no es general, se deja fuera y es dirigida especialmente a 
los jóvenes indígenas, ya que se considera que el futuro de 
estos niños y niñas está marcado por los campos agrícolas, 
los bajos salarios, las condiciones de trabajo deplorables 
que sus padres tienen que experimentar. Sergio comenta:

Cuando entré a la High School no sabía mucho 
inglés, los cursos me costaron trabajo y reprobé 
algunas materias. Me metieron al curso de verano 
y continué al siguiente grado y así pasó cada año. 
So, llegó el día de la graduación, you know, y toda 
mi familia asistió, pero no nombraron mi nom-
bre cuando entregaron los diplomas. Oh my God! 
Después me explicaron que no tenía suficientes 
puntos para obtener el diploma. So, yo hubiera 
querido que me explicaran esto antes. I was very 
sad and so my mom (Entrevista Sergio, Santa Ma-
ria, octubre 2014).

Cuando platiqué con Sergio, estaba tomando un cur-
so para adultos mayores con el objetivo de hacer su exa-
men y sacar su ged (General Education Diploma), y poder 
eventualmente meter sus papeles para el daca (cf. Barros 
2017b), el cual exige tener el ged que es el equivalente al 
diploma de High School. Durante mi investigación sobre 
el daca descubrí que éste fue el caso de muchos jóvenes 
que cursaron la High School pero no obtuvieron su diplo-
ma y no entendieron su situación hasta que llegó el día 
de su graduación. Un momento muy difícil y triste para 
ellos y sus familias. 

Distribución del equipo dentro de la escuela

Una queja común entre los chicos y chicas de origen 
indígena era que el mejor equipo, ya sea uniformes 



M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-3836

deportivos, libros, equipo de laboratorio, bancas, mesas, 
se las daban primero a los güeros, luego a los mexicanos 
mestizos y por último, a ellos. Esto no solo sucede en 
Estados Unidos sucede también en las escuelas en 
México. Pedro comenta: 

… yo estoy en el equipo de football americano 
y ya por dos años me han dado el uniforme más 
viejo, roto, desgarrado. Mi mamá dice que así es 
como tiene que ser, que me aguante, pero yo sé 
que es porque soy mixteco. Mis compañeros me lo 
dicen: “¡tú! ¡pata rajada! ¿qué haces aquí?” (Plática 
con Pedro, Santa Maria, 2012).

Es importante mencionar que algunos jóvenes tenían 
muy buena opinión de algunos maestros. Como en todos 
lados hay algunos maestros que son muy dedicados a sus 
alumnos y otros que no lo son. Unos muestran actitudes 
prejuiciosas y otros ayudan a sus alumnos a salir adelante. 
Sin embargo, es importante mencionar las experiencias 
de vida que han tenido los jóvenes que participaron en 
este trabajo. 

Madres y padres de familia

En Estados Unidos, la participación de los padres en 
las escuelas es muy importante, sin embargo, los padres 
migrantes de origen indígena que no hablan inglés o 
lo hablan y entienden poco, y que trabajan jornadas 
extenuantes, prefieren o no pueden asistir a las reuniones 
de padres de familia. Hay padres de familia que asisten a 
las reuniones de padres de familia y sus hijos e hijas los 
asisten como sus traductores. Luisa comenta: 

… yo acompaño a mi mamá porque ella no habla 
inglés y le traduzco. So cuando quiero hablar los 
maestros no me dejan hablar, you know no creen 
que estoy traduciendo lo que mi mamá quiere de-
cir (Entrevista Luisa, Santa Maria, febrero 2015) 

Las niñas piensan que ésta es una manera más de ca-
llarlas porque son migrantes, mujeres indígenas. La High 
School local tiene una traductora en mixteco, sin embar-
go, son varios grupos indígenas y varias lenguas indíge-
nas, y no es suficiente para ayudar a todas las familias. 
Dejar que los jóvenes actúen como traductores podría 
ser una alternativa.

La mujer adolescente indígena

Las adolescentes indígenas enfrentan una triple 
discriminación, por un lado, pertenecen a familias de 
migrantes, de origen indígena y son mujeres. Aunado a 
esto en sus casas no reciben, en muchos casos, el apoyo 
que reciben los varones. Los crecientes embarazos de 
niñas adolescentes también han hecho que se estigmatice 

a las chicas adolescentes y se les perciba como una pérdida 
de tiempo y recursos para las escuelas. Ana comenta:

Ya por ser niña todos creen que me voy a emba-
razar you know y que no voy a terminar la escuela 
and no! We are all not like that. Ya porque creen 
que me voy a embarazar entonces no me apoyan 
para tomar las clases que quiero, al fin me voy a 
embarazar … dicen … (Entrevista Ana, Santa 
Maria 2014).

Uno de los problemas más graves a los que se están 
enfrentando las preparatorias es la deserción escolar de 
los estudiantes, y entre las principales razones están las si-
guientes: necesidad de trabajar para ayudar a sus familias 
y los embarazos; las familias con hijos indocumentados 
ven muy difícil poder financiar los estudios de sus hijos 
en la universidad. Incluso aquellos que tienen la ciuda-
danía no tienen la información necesaria sobre las becas 
y financiamientos existentes y las oportunidades que se 
ofrecen. Gena nos dice: 

Yo quisiera estudiar, pero no hay apoyos para no-
sotros y la universidad es muy cara. Es elitista. A 
nosotros solo nos quieren para trabajar en el cam-
po (Gena, Taller febrero-marzo 2011). 

El creciente número de adolescentes que dejan la 
escuela ya sea porque tienen que ayudar a sus familias 
cuidando a los hermanos pequeños, o trabajando o por-
que ya no ven el sentido en seguir estudiando si no ven 
un posible camino hacia la universidad, incrementa esta 
percepción que se tiene de que los jóvenes indígenas de 
familias migrantes solo deberían estar en los campos 
agrícolas. Esto es un problema que requiere solución y 
alternativas.

Los adolescentes sugieren: información

Las chicas y chicos comentan que la escuela no les da 
suficiente información. Por no ser del país, por no haber 
entrado a la primaria desde pequeños, los maestros y los 
administradores no les dan a ellos y a sus padres toda 
la información necesaria de cómo funciona el sistema 
educativo americano y qué es lo que tienen que hacer, 
no solo para terminar la High School, sino también para 
graduarse y poder entrar al Colegio estatal y llegar a las 
universidades. Alejandra narra:

Cuando yo entré a la escuela, entré al primer año 
de la High School, nadie me explicó nada, los otros 
niños me dijeron que solo tenía que pasar, que ni 
estudiara. Yo les creí. Luego me di cuenta que no, 
que hay mucho que hacer para graduarte y para 
entrar a la universidad, no solo es cosa de pasar 
materias, pero eso no nos lo dicen a los indígenas. 
Hay que tener buenas calificaciones, participar en 
actividades de la escuela. Por eso unas amigas y yo 



M. M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-38 37

formamos un grupo que se llama Las Comadres e 
hicimos un power point y cada vez que entra una 
nueva generación de alumnos, vamos a todas las 
clases y les explicamos cómo funciona todo, qué 
tienen que hacer para llegar a la universidad. Por 
ejemplo, no explican la importancia que tiene el 
hacer trabajo voluntario, participar en los diferen-
tes grupos, no sabemos nada de esto… Nosotras 
les damos la información que la escuela debería de 
darnos (Plática con Alejandra, Santa Maria, 2014).

Estas niñas adolescentes de origen indígena han de-
cidido cambiar su situación, hacer algo por ellas mismas 
y ayudar a sus compañeros que van entrando a la High 
School. Iniciativas como éstas muestran la gran fuerza, 
originalidad, tenacidad y amor por los demás que de-
muestran estos jóvenes. Frente a las adversidades se le-
vantan unidas. Otras sugerencias son las siguientes:

•	 Proporcionar más información sobre cómo fun-
ciona la escuela y qué hay que hacer para poder 
obtener tu diploma y entrar al colegio y la univer-
sidad a los alumnos y sus padres.

•	 Llevar a cabo pasos importantes en contra de la 
discriminación, por ejemplo, no discriminar en 
la selección de cursos dependiendo del origen ét-
nico de los alumnos y su género.

•	 Incluir a las chicas y chicos indígenas migrantes y 
a los indocumentados en todas las actividades de 
la escuela y en todos los cursos y talleres.

•	 No hacer diferencias y desigualdades dentro de la 
escuela que posteriormente se verán reflejadas en 
la sociedad.

•	 Dejar de tratar a los latinos y en especial a los 
indígenas como inferiores, como si su única ha-
bilidad fuera trabajar en el campo.

•	 Contratar a más traductores de las diferentes len-
guas indígenas para que los padres puedan parti-
cipar y enterarse de lo que está pasando con sus 
hijos y saber cómo los pueden ayudar.

•	 Apoyarse en los alumnos que hablan las lenguas 
indígenas para los trabajos de traducción en las 
juntas de padres de familia.

•	 Incorporar en las clases mayor discusión sobre 
derechos humanos, racismo, tolerancia, ayuda 
hacia los demás, de manera que los adolescentes 
puedan contrarrestar el odio que se está generan-
do en la sociedad en su contra y puedan tener 
otra visión sobre como convivir con los “otros”, 
diferentes a ellos.

Comentarios finales

Más de 10 millones de niños en Estados Unidos son 
hijos de familias latinas migrantes, 55% de ellos están 
en familias de estatus legal mixto donde sus padres son 
indocumentados y, alrededor de 10% de estos niños 

son indocumentados. Se estima que alrededor de 9 
millones de personas viven en familias de estatus legal 
mixto (Taylor et al. 2011; Barros 2019). Según pew 
Center para el año 2016 hay aproximadamente 5.5 
millones de hombres, 4.5 millones de mujeres y 675 000 
niños indocumentados en Estados Unidos (Pew 2018). 
No tenemos datos exactos sobre el número de niños 
de origen indígena que asiste a las escuelas de Estados 
Unidos, ya que se les considera como mexicanos, por lo 
tanto, forman parte de estos cálculos.

En las escuelas, los maestros y los estudiantes, enfren-
tan un incremento en las muestras de discriminación 
hacia las minorías étnicas. Desde el censo nacional de 
2009 se encontró que los latinos han suplantado a los 
afroamericanos como el grupo étnico que enfrenta ma-
yor discriminación en Estados Unidos (Pew 2010). Esto 
tiene efectos importantes en la población y sobre todo en 
la población joven.

Tanto en Estados Unidos como en México, una edu-
cación desigual es una forma de discriminación racial. 
El estudio de Gordon et al., demuestran que las escuelas 
públicas en Estados Unidos ofrecen a los estudiantes una 
educación desigual, lo cual consideran una forma de dis-
criminación racial que obstaculiza el futuro de millones 
de jóvenes de color (2000: 25).

La discriminación institucional se puede ver cuando 
las escuelas ignoran las necesidades de aquellos a los cua-
les sirven, ya sea por perjuicio, o por falta de recursos en 
los sistemas que sirven a las poblaciones latinas segrega-
das (Ayon 2015).

Las chicas y chicos adolescentes son afectados por la 
discriminación institucional. Los padres son mal pagados 
y no tienen la oportunidad que otros tienen para apoyar 
a sus hijos en la escuela y garantizar un desarrollo sano. 
Esto tiene severas implicaciones, por ejemplo, existen ni-
ños que van sin libros a las escuelas o que empezaron 
kindergarten sin haber ido al preescolar, o la secundaria 
sin haber ido a la primaria en Estados Unidos; empiezan 
con un déficit, con una brecha educativa que solo se am-
plía año con año a lo largo de la secundaria y preparatoria 
(Ayon 2015: 9). En un estudio que se llevó a cabo en la 
ciudad de Nueva York encontraron una relación entre el 
estatus de indocumentado, los trabajos de poca calidad, 
y el poco desarrollo cognitivo de los niños así como la 
baja existencia de recursos fuera de la casa para apoyar el 
aprendizaje de los niños (Yoshikawa 2011).

Las micro-agresiones diarias por parte de los compa-
ñeros y de los maestros, pueden producir no solo un ma-
lestar y descontento entre los chicos sino también llegar 
a producir efectos en su salud (Ayon 2015: 2). En estas 
breves páginas hemos visto que las escuelas llevan a cabo 
acciones que discriminan a los miembros pequeños de 
grupos minoritarios en sus acciones cotidianas y ejem-
plos de micro agresiones entre los mismos chicos, de di-
versas edades, incluso entre los pequeños de primaria. Yo 
quisiera aquí mencionar a Menéndez, quien nos habla de 



M. Barros Nock/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 31-3838

la discriminación y sus prácticas entre grupos subalter-
nos, él nos dice:

… reducir el racismo a una sola sociedad, al pa-
pel del Estado y/o a las clases dominantes limita la 
comprensión de esta problemática, ya que si bien 
el racismo puede ser impulsado intencional o fun-
cionalmente por determinados Estados y grupos 
dominantes, debe asumirse que dicho   proceso 
conduce a que al menos una parte de los grupos 
subalternos asuma el racismo como parte de su 
propia identidad positiva o negativa y frecuen-
temente a nivel no consiente, o si se prefiere de 
inconsciente cultural. Debemos reconocer que los 
racismos se desarrollan históricamente y que en el 
proceso histórico se van constituyendo las repre-
sentaciones y prácticas del conjunto de los sectores 
sociales y no solo de los sectores dominantes. De 
tal manera que puedan gestarse representaciones y 
prácticas racistas tanto en los grupos hegemónicos 
como subalternos. (Menéndez 2002: 193). 

Lo que hemos visto en este artículo, son algunas 
muestras de cómo los jóvenes adolescentes, muchos de 
ellos miembros de estas clases subalternas, otros de las 
clases dominantes, ya desde muy pequeños empiezan a 
reproducir los micro-asaltos, micro-insultos, micro-inva-
lidaciones que oyen y ven a los mayores decir y hacer, 
probablemente sin saber lo que significan y el efecto que 
éstas están causando en el “otro” niño. Esto no es nuevo, 
los niños siempre han imitado a sus mayores, ya sea ayu-
dando al vecino o insultándolo; lo importante en estos 
momentos es darnos cuenta que cuando decimos que la 
discriminación, los actos racistas y xenofóbicos están au-
mentando hacia los grupos minoritarios, también están 
aumentando en la vida de los pequeños.

 

Referencias

Ayon, C. (2015). Economic, Social and Health Effects 
of Discrimination on Latino Immigrant Families. 
Washington, D. C.: Immigrant Policy Institute.

Barillas-Chón, D. W. (2010). Oaxaqueno/a students’ 
(un)welcoming high school experiences. Journal 
of Latinos & Education, 9 (4), 303-320.

Barros Nock, M. (2017a). “El efecto Trump” en niños 
y jóvenes migrantes en la California rural. Ichan 
Tecolotl. Migración, 26 (304).

Barros Nock, M. (2017b). Los efectos del DACA en la 
carrera profesional y las emociones de jóvenes mi-
grantes. Estudios Fronterizos 18 (37), 131-148.

Barros Nock, M. (2019). Familias mixtecas fracturadas 
por la deportación. L. Rivera Sánchez, ¿Volver 
a Casa? Migrantes de Retorno en América Latina. 
Debates, Tendencias y Experiencias Divergentes (pp. 
201-232). México: El Colegio de México.

Bertaux, D. (1997). Los relatos de vida. Perspectiva etnoso-
ciológica. Madrid: Edicions Bellaterra.

Fondo de las Naciones Unidas para la Infancia (unicef)/
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social (ciesas) (2011). Voces de 
Jóvenes Indígenas. Adolescias, Etnicidades y Ciuda-
danías en México. (2011), CIESAS y UNICEFF

DeCapua, A. y Marshall, H. W. (2015), Reframing the 
conversation about students with limited or inte-
rrupted formal education: From achievementgap 
to cultural dissonance. NASSP Bulletin, 99 (4): 
1-15.

De Felice, D. (2012). A phenomenological study of tea-
ching endangered languages online: Perspectives 
from Nahua and Mayan educators. Tesis. Tam-
pa: University of South Florida. Disponible en: 
https://bit.ly/2Ms2lBg [Consulta: diciembre de 
2020].

Derald Wing, S., Capodilupo, C. M., Torino, G. C., 
Bucceri, J. M., Holder, A. M. B., Nadal, K. L y 
Esquilin, M. (2007). Racial Microaggressions in 
Everyday Life. Implications for Clinical Practice. 
American Psychologist, 62 (4), 271-286.

Gordon R., Piana, L. della y Keleher, T. (2000). Facing 
The Consequences: An examination of racial discri-
mination in U.S. Public Schools. ERASE Initiative. 
Broadway: Applied Research Center.

Menéndez, E. (2002). La parte negada de la cultura: rela-
tivismo diferencias y racismo. Barcelona: Bellaterra.

Passel, J. S. (2005). Estimates of the size and characteris-
tics of the undocumented population. Washington, 
D.C.: Pew Hispanic Center. Disponible en http://
pewhispanic.org/files/reports/44.pdf [Consulta: 
marzo 2015].

Pew Hispanic Center (2010). Hispanics and Arizona’s 
New Immigration Law (Fact sheet, April 2010), 
1-2. Disponible en www.pewhispanic.org/fi-
les/2010/04/68.pdf [Consulta: noviembre 2012]. 

Pentón Herrera, L. J. (2018). Estudiantes indígenas de 
América Latina en los Estados Unidos. Observato-
rio Reports, 042-08/2018SP. Cambridge: Harvard 
University. Disponible en http://cervantesob-
servatorio.fas.harvard.edu/sites/default/files/in-
forme_agosto_sp_0.pdf [Consulta: 12 de marzo 
2020].

Taylor P., Hugo Lopez, M., Passel, J. S. y Motel, S. 
(2011). Unauthorized Immigrants: Length of re-
sidency, Patterns of Parenthood. Washington, 
D.C.: Pew Research Center. Disponible en www.
pewhispanic.org/2011/12/01/unauthorized-im-
migrants-lenght-of-residency-patterns-of-paren-
thood/ [Consulta: 15 de mayo de 2016].

Yoshikawa H. (2011). Immigrants Raising Citizens. Un-
documented Parents and their Young Children, New 
York: The Russell Sage Foundation.




