
Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142

Artículo

La representación de los pueblos indígenas en las salas Arqueología y Etnografía en 
Tecnópolis (Argentina): experiencias desde la extensión universitaria

The representation of indigenous peoples in the Archaeology and Ethnography rooms in 
Tecnópolis (Argentina): experiences from university outreach

Paula Daniela Funes*1, María Eugenia San Miguel1 y Rocío Monserrat Míguez Palacio1 2
1Universidad de Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, Puan 480, C1420 CABA, Argentina.

2Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas

Recibido el 21 de junio de 2020; aceptado el 28 de octubre de 2020; puesto en línea el 27 de enero de 2021.

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

El presente trabajo tiene por objetivo analizar la representación de 
los pueblos indígenas en las salas Arqueología y Etnografía en la 
megaferia de ciencias Tecnópolis (Buenos Aires, Argentina), y pro- 
blematizar la práctica de los estudiantes y graduados de la Facultad de 
Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires en el desarrollo 
de las guiadas educativas en su rol de anfitriones. Para ello, se parte 
desde un enfoque etnográfico basado en la observación participante 
y en la realización de entrevistas no direccionadas durante los años 
2018 y 2019 (entre los meses de julio y octubre). A partir del análi-
sis antropológico del guión museográfico y museológico de ambas 
salas, se propone profundizar en la relación entre los anfitriones y la 
muestra como un complejo entramado donde se ponen en tensión las 
trayectorias pedagógicas, y el posicionamiento teórico/epistemológico 
adoptado por los anfitriones, para sortear las problemáticas inherentes 
a la exposición.

* Correo electrónico: funes.pauladaniela@gmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2021.1.76124
eISSN: 2448-6221 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la 
licencia CC-BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

The aim of this work is to analyze the representation of indigenous 
peoples in the Archeology and Ethnography exhibits at the science 
megafair Tecnópolis (Buenos Aires, Argentina), and the problems 
involved in the training as educational guides of students and grad-
uates from the Faculty of Philosophy and Letters of the University 
of Buenos Aires. This will be done from an ethnographic approach 
based on participant observation and non-directed interviews of 
guides in the 2018 and 2019 fairs (between the months of July and 
October). Based on the anthropological analysis of the way the guides 
experienced the museographic and museological script of both ex-
hibitions when presenting them to the visitors, we bring out the 
complex framework arising from the tension between the discourse, 
the individual academic training and the theoretical/epistemological 
positioning adopted by each guide, when trying to resolve the repre-
sentational problems inherent to the exhibition.

Palabras clave: comunicación pública de la ciencia; pueblos originarios; anfitriones; representación

Keywords: public communication of science; indigenous peoples; guides; representation



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142132

Introducción

En las últimas dos décadas se han contemplado tiempos de 
cambio en materia de comunicación pública de la ciencia 
y la tecnología en toda América Latina. El desarrollo 
científico y tecnológico demanda nuevas estrategias 
educativas para la aprehensión del conocimiento en 
un mundo cada vez más tendiente a la globalización 
(Cazelli et al. 2003). En este marco, los museos, las 
ferias/campamentos de ciencia y todas las actividades 
conocidas como educación no formal, adquieren un 
papel incuestionable en la expansión y democratización 
científica.

En el caso particular de Argentina, el período com-
prendido entre los años 2003-2015 estuvo fuertemen-
te marcado por un crecimiento de políticas públicas en 
materia de investigación científica y la posterior difusión 
de sus resultados. Estos cambios se dieron en un contex-
to donde primó una redefinición y valorización de los 
dominios científico-tecnológicos (Blois 2009). Para la 
consecución de esta meta, se elaboraron planificaciones 
estratégicas a largo plazo en el marco de la Ley 25.467 
de Ciencia, Tecnología e Innovación. De igual forma, se 
destacan la creación del Ministerio de Ciencia, Tecnolo-
gía e Innovación (mincyt) en el año 2007, y el Programa 
Nacional de Popularización de la Ciencia y la Tecnología 
en el año 2017.

Es en esta particular coyuntura donde debemos ubi-
car temporalmente la creación de Tecnópolis, la mega-
muestra de ciencia, tecnología, industria y arte más gran-
de de América Latina. El parque fue inaugurado en el 
año 2011, y se encuentra ubicado en la localidad de Villa 
Martelli (Vicente López, provincia de Buenos Aires). El 
espacio de Tecnópolis fue pensado con la meta principal 
de democratizar el acceso a la ciencia y la tecnología a un 
público masivo, motivo por el cual la entrada es libre y 
gratuita. Funcionó como parque temático hasta marzo 
del año 2020 cuando se decretó la emergencia sanitaria 
por COVID-19 en el país1. 

En las ediciones registradas, el público visitante que 
acudía a la megamuestra estaba compuesto por sujetos 
con diversa situación socioeconómica, diferentes niveles 
de escolaridad y múltiples procedencias geográficas. El 
predio de Tecnópolis posee una extensión de 64 hectá-
reas, y varios módulos de entre 34 mil y 54 mil metros 
cuadrados de superficie cubierta (Figura 1). Asimismo, 
en sus distintas ediciones, la feria contó con más de 60 
stands dedicados a la difusión de la ciencia.

Desde el año 2013 se firmaron convenios entre la 
Secretaría de Extensión Universitaria de la Facultad de 
Filosofía y Letras (ffyl) de la Universidad de Buenos Ai-
res (uba) y el mincyt que posibilitaron la participación 
de estudiantes y jóvenes graduados en los espacios de 
Antropología del parque en calidad de anfitriones. Es-

1 En abril del año 2020 se utilizó este predio para instalar un centro 
sanitario de aislamiento para casos de contagio de COVID-19 (Re-
solución 274/2020. Boletín Oficial de la República Argentina).

pecíficamente en el sector dedicado al Consejo Nacional 
de Investigaciones Científicas y Técnicas (conicet) de 
Argentina y en el espacio “Ciencias del Hombre”. Este 
último cuenta con los stands de Evolución Humana, Et-
nografía, y Arqueología. Además, esta área representa el 
espacio físico más extenso dedicado a las ciencias sociales 
y humanas.

El presente trabajo se desprende de la participación 
de las autoras en su rol de anfitrionas de la muestra antro-
pológica, en el marco de pasantías remuneradas que de-
penden de la Secretaría de Extensión Universitaria de la 
Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Bue-
nos Aires. Desde este punto, resulta necesario comentar 
que los desarrollos que se despliegan desde la extensión 
universitaria en los últimos años dan cuenta de un pro-
ceso dinámico de transformaciones (Petz 2015), donde 
se establecen fuertes vínculos entre la universidad y la 
comunidad.

En este contexto, los anfitriones nos formamos como 
científicos, y comunicamos nuestros conocimientos en 
una feria de ciencia masiva ante un público sumamente 
heterogéneo. La actividad profesional consiste en reali-
zar los recorridos específicos en los diferentes espacios de 
la muestra. Asimismo, la propuesta de trabajo requiere, 
en parte, reconocer la heterogeneidad del público en pos 
de establecer un diálogo que supere las problemáticas 
inherentes a la exposición. Sumado a ello, el desafío de 
comunicar contenido científico requiere considerar las 
prácticas intelectuales históricamente situadas.

Los interrogantes que guían nuestra investigación tie-
nen por objetivo, en una primera instancia, analizar la 
representación de los pueblos indígenas y los objetos que 
acompañan a las exhibiciones en las salas Arqueología y 
Etnografía de Tecnópolis. En segundo lugar, si bien se 
han realizado estudios acerca del punto de vista de los 
visitantes en el parque (Delmonte et al. 2016; Conforti et 
al. 2017), en el presente trabajo nos focalizaremos en vi-
sibilizar y problematizar nuestra praxis como anfitriones 
en relación con la muestra y el público visitante. En este 
contexto, resulta menester dar cuenta de las particulari-
dades de la experiencia de Tecnópolis en tanto política 
pública y práctica formativa en extensión universitaria 
(Tacca 2018).

Herramientas teóricas y metodológicas

Los museos son instituciones públicas o privadas en 
las que se llevan a cabo una serie de actividades que 
vinculan a dichas instituciones con las universidades, 
tales como: investigaciones científicas, conservación de 
objetos y preservación del patrimonio cultural de los 
pueblos para dar cuenta de una identidad colectiva. En 
este sentido, entendemos a los museos como espacios 
abiertos y colaborativos que promueven el diálogo y el 
pensamiento crítico, que incluyen diferentes voces y 
puntos de vista, y que no solo se limitan a salvaguardar el 
legado del pasado, sino que también permiten repensar 



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142 133

las complejidades del presente para ayudar a anticipar 
futuros desafíos (icom 2019).

Las ferias de ciencias no cumplen con estas últimas 
características en lo que respecta a la conservación patri-
monial, puesto que los objetos expuestos corresponden 
generalmente a réplicas e imitaciones. En suma, se trata 
de espacios lúdicos y educativos en los que convergen 
públicos de todas las edades y con diversos niveles de 
escolarización. En relación con los puntos presentados, 
Tecnópolis no es un museo. Sin embargo, es posible 
complementar nuestro enfoque socioantropológico sobre 
la muestra de antropología con las herramientas concep-
tuales que nos brinda la museografía. Entendemos a ésta 
como la relación entre la cuestión edilicia o arquitectóni-
ca, el público visitante y las muestras exhibidas (Dujovne 
y Calvo 2004). En otras palabras, articula a los objetos 
con el espacio al que se circunscriben y los relaciona entre 

sí a través de un discurso accesible que tiene como fin 
enseñar una muestra donde se logre una concordancia 
dialéctica entre los objetos y el público. Asimismo, la cul-
tura material expuesta visibiliza/invisibiliza determinada 
información a partir de los marcos –culturales, políticos, 
ideológicos, etcétera– y contextos en los que fue pensada 
la exhibición.

A su vez, consideramos inicialmente a los emplaza-
mientos de tipo museísticos enmarcados en la muestra 
antropológica de Tecnópolis como herramientas pode-
rosas de comunicación pública de la ciencia y, con base 
en la estructura y organización social de las actividades 
allí dadas, como espacios de educación no formal suma-
mente enriquecedores para el contacto entre el público 
general y el ámbito científico. En primer término, resul-
ta menester precisar qué entendemos por comunicación 
pública de la ciencia, ya que la carga semántica del con-

Figura 1. Referencia ubicación de Tecnópolis. El área de extensión del parque está representada mediante
el trazado poligonal. El mapa de base fue confeccionado mediante Google Earth Pro®.



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142134

cepto que se decida emplear -divulgación, difusión, co-
municación o transferencia- depende del posicionamien-
to político de los sujetos, pero también de su capacidad 
para manifestar de forma adecuada una praxis y su sig-
nificado. En pocas palabras, esta forma de comunicación 
remite a una situación de diálogo entre distintos agentes 
sociales (Pupio et al. 2009). Además, puede presentarse 
en múltiples formatos, uno de los cuales se materializa 
en las ferias de ciencia. Sucintamente, la comunicación 
pública de la ciencia entrelaza las acciones y experiencias 
de los anfitriones, los visitantes y las escenificaciones/ob-
jetos expuestos en este tipo de emplazamientos públicos. 
En segundo término, entendemos que la educación no 
formal implica prácticas, espacios y escenarios sociales 
que no están estrictamente circunscriptos a la escolari-
dad convencional formal, pero que son importantes para 
la formación de las personas (Torres 1995).

En síntesis, resulta necesario subrayar que la reflexión 
sobre la muestra de antropología en Tecnópolis no puede 
llevarse a cabo si no es sobre la base de su contexto histó-
rico, social, político y epistemológico. Por consiguiente, 
el análisis del guión museográfico permite problematizar 
las formas de ordenamiento y exposición de los objetos 
que acompañan los dioramas (Pazos 1998). Paralela-
mente, este cuestionamiento también implica un proceso 
de reflexión donde se cuestionan las representaciones de 
los pueblos indígenas en las salas Arqueología y Etnogra-
fía. Este análisis centra la atención en un tipo particular 
de representación como son las visuales. El interés reside 
en pensar la relación entre la propuesta visual y escrita de 
las salas mencionadas con respecto a la presentación de 
las sociedades indígenas.

En cuanto a la metodología empleada, nos posicio-
namos desde un enfoque etnográfico (Rockwell 2009; 
Guber 2011). Nuestro propósito fue elaborar una repre-
sentación que de manera coherente permita dar cuenta 
de las formas en que los distintos sujetos que estamos 
interpelados en la práctica producimos y reproducimos 
sentidos. Para ello, nos planteamos preguntas y elegimos 
las herramientas que consideramos más apropiadas a la 
hora de construir los registros: observación participante y 
entrevista no direccionada. Cabe señalar que los interro-
gantes que guiaron tanto la observación como las entre-
vistas estuvieron vinculados con la dinámica del trabajo 
en el parque (los objetivos de la exposición, las caracterís-
ticas de los grupos que generalmente visitan la muestra, y 
los recursos materiales a los que se apela -mapas y objetos 
etnográficos o arqueológicos-). Específicamente, puntua-
lizamos indagar en la praxis de los anfitriones a la hora de 
comunicar un contenido vinculado con pueblos indíge-
nas, enfocándonos en la conceptualización que expresan 
al referirse a dichos pueblos, el tiempo verbal (Magnin et 
al. 2010) utilizado en esos contextos, y las experiencias 
vinculadas con la presencia de personas pertenecientes a 
pueblos indígenas en el marco de las visitas guiadas.

Con base en lo planteado, observamos y participamos 
de las experiencias de comunicación pública de la cien-
cia, documentando exhaustivamente el trabajo de anfi-

triones en relación con los distintos grupos de visitantes 
en las ediciones de la feria desarrolladas durante los años 
2018 y 2019 (en ambos períodos, entre los meses de julio 
y octubre). De esta manera, nos esforzamos por registrar 
la práctica cotidiana de la comunicación pública de la 
ciencia en el parque (Rockwell 2009). En esta primera 
instancia, el trabajo estuvo centrado en el análisis del 
guión museográfico y museológico de las salas Arqueo-
logía y Etnografía.

En paralelo, durante la edición de Tecnópolis 2019 
desarrollamos entrevistas no direccionadas (Beaud 1995; 
Guber 2011), con el objetivo de conocer cualitativamen-
te las interacciones entre los anfitriones y la muestra en 
relación con la manera en que se comunica su contenido 
a los visitantes. En cada entrevista mantuvimos una serie 
de ejes a abordar: conceptualización del contenido de la 
muestra, uso de los tiempos verbales a la hora de dar una 
visita guiada e interacción con el público. Priorizamos 
entablar una conversación con los entrevistados orien-
tando mínimamente la intervención en los casos en los 
que, al finalizar la entrevista, aún restaba algún eje por 
abordarse. Las personas entrevistadas fueron selecciona-
das con el propósito de abarcar la mayor heterogeneidad 
posible con respecto a las trayectorias pedagógicas, los 
orígenes geográficos, la antigüedad laboral y las diferen-
tes funciones que llevaron a cabo en el parque.

A partir de estas herramientas consideramos pertinen-
te analizar las salas Arqueología y Etnografía con base en 
los conceptos esbozados, puesto que estos sitios recrean 
ambientes que proveen a los visitantes de experiencias 
de las que pueden apropiarse y problematizar las narra-
tivas representadas. Por tanto, aquí entran en juego pro-
cesos de negociación de sentidos en torno a los objetos/
escenificaciones exhibidos. En suma, nos proponemos 
el ejercicio de desnaturalización como una herramienta 
fundamental de nuestra disciplina para dar cuenta de las 
heterogeneidades y tensiones que surgen en estos contex-
tos de construcción de conocimiento en el marco de la 
comunicación pública de la ciencia.

Salas Arqueología y Etnografía

En el presente apartado desarrollaremos el contexto 
museográfico de las salas Arqueología y Etnografía, 
ubicadas en el sector “Ciencias del Hombre” de 
Tecnópolis. En primer lugar, el recorrido propuesto para 
la sala Arqueología es lineal, solo es posible conocer la 
muestra desde la puerta de entrada ubicada junto a la salida 
del espacio de etnografía. Para un mayor entendimiento 
de la distribución de la sala, se segmentó la misma en tres 
sectores -A, B y C- con el fin de caracterizar a los espacios 
individualmente (figura 2).

El Sector A corresponde al hall de recibimiento. En la 
zona central del mismo, se ubica una vitrina rectangular 
en la que se exhiben objetos prehispánicos de uso cere-
monial y cotidiano, pertenecientes a culturas de tiempos 



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142 135

diversos del Noroeste Argentino (noa)2. Por otro lado, 
en los laterales se encuentran gigantografías de los pio-
neros de la arqueología argentina. En el frente opuesto, 
se halla una vitrina con réplicas de artefactos de piedra 
-morteros antropomorfos-, pertenecientes a culturas del 
noroeste del país. A saber, la información brindada en 
las vitrinas solo remite a ubicar en tiempo y espacio a los 
objetos arqueológicos.

A continuación, en el Sector B, se encuentran en ex-
posición escenificaciones de la vida cotidiana de los gru-
pos tehuelches (originarios de la Patagonia3) y aborígenes 
del noa. En este punto, la muestra sigue un recorrido 
lineal para explicar los “modos de vida”, ya que se co-
mienza con los grupos móviles -tehuelches-, luego se alu-

2 La actual región del noa es una unidad regional donde confluyen 
aspectos geográficos, históricos y culturales, está compuesta por las 
provincias de Catamarca, Jujuy, La Rioja, Salta, Santiago del Este-
ro y Tucumán (figura 1). La mayor cantidad de población indígena 
reside en Salta y Jujuy, que a su vez se encuentran entre las jurisdic-
ciones con mayor presencia indígena del país de acuerdo con los 
datos del Instituto Nacional de Estadísticas y Censos de la República 
Argentina (indec) del año 2012 (Abeledo et al. 2020).

3 Esta región se encuentra al sur del país, y está compuesta por las 
provincias de Chubut, Neuquén, Río Negro, Santa Cruz y Tierra del 
Fuego, Antártida e Islas del Atlántico Sur (figura 1). Cabe mencionar 
que, junto con Salta y Jujuy (noa), Chubut, Neuquén y Río Negro 
están entre las jurisdicciones con mayor población indígena del país, 
según el informe de indec del año 2012 (Abeledo et. al., 2020).

de al modo de vida sedentario donde se trae el ejemplo 
de los pobladores del norte, y finalmente, en el Sector C, 
la muestra concluye con la representación de una activi-
dad cotidiana de la región Noreste de Argentina (nea)4, 
con el pueblo guaraní escenificando el modo de vida ‘se-
mi-nómade’. 

En el caso de los tehuelches, el objetivo fue recrear 
una escena de su rutina diaria. La información prove-
niente de la cartelería no indica la temporalidad del even-
to representado. Con relación a los pueblos originarios 
del noa, a diferencia de las otras exhibiciones de la sala, 
encontramos un solo maniquí representado en la figu-
ra de un hombre adulto. Otro punto para destacar es el 
hecho que no hay una distinción étnica o cultural de la 
figura expuesta, por tal motivo, entra indistintamente en 
una categoría genérica. Al igual que en el caso anterior, 
hay ausencia de cartelería que acompañe la escenificación 
y agregue más información. Por otra parte, a la derecha 
de la exposición se encuentra una vitrina donde se ex-
ponen figuras talladas de piedra conocidas como “supli-
cantes” –originarias del norte del país–, pero aquí no se 
establece una relación entre la exposición del poblador 

4 La región del nea está compuesta por las provincias de Misiones, 
Corrientes, Chaco, Entre Ríos y Formosa (figura 1). En lo que refie-
re a la presencia indígena, el promedio regional (2,5%) es levemente 
mayor al del resto del país (2,4%) (Abeledo et. al. 2020).

Figura 2. Planta de la sala Arqueología. Elaboración propia.



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142136

del noa y la vitrina. La separación entre el Sector B y el C 
está mediada por una vitrina vertical de grandes dimen-
siones. Aquí toman protagonismo los objetos metálicos 
-tales como hachas ceremoniales- pertenecientes a los 
pueblos del noa. Es preciso señalar que no se establecen 
relaciones entre los objetos exhibidos en estas vitrinas y 
el resto de la sala.

Como se mencionó con anterioridad, en el Sector C 
se encuentran diversas exposiciones, ellas son: “Artesana 
del noa” -junto con sus instrumentos de trabajo-, esce-
nificación de la vida cotidiana de los guaraníes, vitrinas 
con objetos elaborados por guaraníes durante el período 
jesuita, y vitrinas con materias primas para teñir textiles 
y armas elaboradas con tecnología vegetal. Asimismo, el 
arco de la puerta de salida es una representación de las 
Ruinas de San Ignacio (Misiones, Argentina). Nueva-
mente, el objetivo de la escena consiste en representar 
una imagen de la vida cotidiana de los guaraníes. 

De manera similar, la sala Etnografía también ha sido 
segmentada en tres sectores (A, B y C) (figura 3). 

El hall del Sector A cuenta con un primer espacio 
donde se define a la Antropología a través de un objetivo 
en su quehacer: “conocer de primera mano cómo viven 
y piensan distintos grupos sociales”5. En este sentido, se 
hace énfasis en definir a la etnografía a través del método 
de trabajo; la presentación del antropólogo como quien 
realiza minuciosas descripciones y utiliza distintas técni-
cas de construcción de datos (como entrevistas y obser-
vaciones participantes) que le permiten involucrarse de 
forma directa con el grupo que lo recibe. Esa explicación 
se encuentra acompañada de un mapa de la República 
Argentina, donde se indican los territorios ancestrales de 
los pueblos indígenas representados en la sala. Del lado 
izquierdo del sector, se presenta una vitrina en la que se 
exhiben máscaras correspondientes al ritual Areté, cele-
brado en épocas de carnaval por el pueblo chané, origi-
nario de la región chaqueña (provincia del Chaco). Las 
mismas se agrupan en tres grandes categorías: animales, 
ancestros, y sacerdotes. Mediante un cartel se alude bre-
vemente a su procedencia, y se menciona su modo de uso 
en el marco de ritos y ceremonias. 

Por otro lado, en el Sector B la muestra posee una 
serie de objetos y vestimentas “tradicionales” de distintos 
pueblos originarios del país, ellos son: chané, mapuche, 
wichí, mocoví, aymara, tehuelche y selk’nam. En la zona 
central se observa un mostrador donde se exhiben en vi-
trinas réplicas de objetos: zapatos de cuero de proceden-
cia mapuche, bolsas de fibras de chaguar (Bromelia hie-
ronymi) de origen wichí, chuspas, fajas, gorros tejidos en 
lana de camélido y aguayos de confección aymara. Sobre 
las mismas cuelgan ocho maniquíes vestidos con los tra-
jes tradicionales de los pueblos representados en la sala. 
Las vestimentas no poseen indicaciones sobre la época a 
la que pertenecen. Entre las vitrinas y los maniquíes, en 
tanto, se exponen los tocados correspondientes a estos 
atuendos. 

5 Transcripción de la cartelería.

En las paredes laterales de la sala, se muestran plo-
teos de fotografías procedentes del Archivo General de 
la Nación retratando a personas indígenas. A su lado, se 
leen breves epígrafes sobre la vestimenta y el pueblo al 
que hace referencia cada imagen. Sobre estos laterales, 
del lado izquierdo de la sala, se presenta un traje tradicio-
nal selk’nam, correspondiente al espíritu Tanu del ritual 
Haín6, compuesto por una capa de forma cónica, elabo-
rada en cuero de guanaco (Lama guanicoe); la misma está 
pintada de color rojo con líneas verticales blancas, cuyo 
diseño intercala líneas rectas y punteadas. Del lado dere-
cho de la exposición, se presenta un maniquí vestido con 
ropas de cuero de guanaco y zorro patagónico (Lycalopex 
griseus), junto con un gorro elaborado del mismo mate-
rial, y se añade al conjunto un arco y flechas.

En la parte posterior de la sala (Sector C), se presen-
tan dos tipos de máscaras procedentes de la región pata-
gónica, pertenecientes a los pueblos mapuche y selk’nam. 
Las primeras están elaboradas en madera y representan 
rostros humanos, mientras que las segundas son de cuero 
de guanaco y de corteza de árboles autóctonos, y repre-
sentan espíritus mitológicos presentes en el ritual Haín. 

La sala cuenta, además, con un monitor de pantalla 
táctil que brinda información sobre el stand, el cual fun-
cionó entre los años 2013 y 2018. Desde allí era posible 
acceder a textos e imágenes que complementaban el con-
tenido de la muestra. 

Análisis de la representación de los pueblos 
indígenas 

Tradicionalmente los museos han operado al margen 
de la opinión que tengan los pueblos indígenas sobre 
las muestras en sí. De esta manera, durante décadas 
en Argentina y en el mundo, se construyó un discurso 
hegemónico, evolucionista y vertical sobre la cultura 
de los indígenas, negándoles el derecho a definir cómo 
desean que su patrimonio cultural sea difundido e 
interpretado. Resulta necesario comprender que la 
acción de exponer debe ser entendida en el marco de un 
campo de fuerzas (Arrieta 2015) donde se tocan diversos 
intereses en relación con qué exponer y de qué manera. 
Entendemos que lo que se exhibe y enseña nunca es 
neutral, lo presente implica asimismo lo ausente. Esto 
da cuenta de las tensiones y los conflictos a la hora de 
decidir qué se quiere transmitir. 

En el caso particular de la sala Arqueología en Tecnó-
polis, ésta puede ser entendida como el resultado de una 
simplificación de la historia y praxis de los pueblos indí-
genas, ya que no se da cuenta de la relación entre estos 
y el Estado nacional. Otro punto importante a destacar 
es el hecho de que la muestra no establece vínculos con 
problemáticas que atañen a los indígenas en el presente, 
puesto que en ella no hay información de dichos pue-

6 El Haín fue un rito de pasaje masculino llevado a cabo por el pueblo 
selk’nam (Chapman, 1986).



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142 137

Figura 3. Planta de la sala Etnografía. Elaboración propia.

Figura 4. Sectores de los espacios de Etnografía y Arqueología: a) vista exterior de las salas; escenificación de los pueblos 
originarios del noa; c) escenificación del pueblo tehuelche; d) escenificación del pueblo guaraní; e) escenificación tejedora; f) 

máscaras selk’nam y mapuches; g) trajes tradicionales; h) traje suntuario selk’nam; i) máscaras chané.



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142138

blos en la actualidad. De esta manera, la propuesta de 
caracterizar las diversidades culturales en únicamente tres 
“modos de vida” -sedentarios, nómades y semi nómades- 
reduce de una manera considerable las posibilidades de 
vislumbrar la pluralidad cultural. Sumado a ello, la ca-
racterización física que se hace de los mismos a través de 
las figuras a escala humana profundiza los estereotipos 
existentes, que suelen ser falaces y discriminatorios. Al 
respecto, Briones (2002) plantea que los procesos históri-
cos que incorporaron a los pueblos indígenas a la nación 
como “otros internos” son el resultado de prácticas de 
marcación que no pueden separarse de procesos mundia-
les -como la colonización-, pero que, a su vez, deben ser 
entendidos desde contextos históricos específicos y situa-
dos. En el caso argentino operaron dos prácticas de mar-
cación que la autora llama de etnización y racialización. 
Este último concepto se refiere a las clasificaciones que se 
basan en “divisiones de la naturaleza” que no permiten 
el pase de una frontera social a otra, ya sea por homoge-
neización cultural o miscegenación. Por consiguiente, no 
se intenta comprender histórica y contextualmente a los 
pueblos indígenas, sino mostrarlos “exóticos”, señalando 
el contraste entre “nosotros” y “ellos”. 

En consonancia con lo planteado, remarcamos que el 
armado actual de la sala Arqueología da cuenta de rela-
ciones de poder desiguales entre los organismos estatales 
y privados que organizaron la muestra y los propios indí-
genas. A modo de ejemplo, podemos mencionar que en 
la exhibición del grupo guaraní en la sala Arqueología, 
no se remarca la relación de dominación entre los misio-
neros cristianos y los pueblos indígenas. Dicha domina-
ción, vale precisar, no solo ocurrió en el plano religioso, 
sino que también se impusieron reestructuraciones en las 
prácticas cotidianas (Quarleri 2013). Por el contrario, la 
muestra es planteada a partir de un vínculo armónico, 
puesto que en ningún espacio se encuentra información 
que dé cuenta de este conflicto. 

Por otra parte, la exhibición del pueblo tehuelche pre-
senta aún más problemáticas, ya que se los coloca en un 
tiempo verbal pasado sin referencias de índole históricas 
que complementen la puesta en escena. En efecto, la falta 
de información referencial en la cartelería produce una 
invisibilización de gran parte de su historia, y refuerza el 
estereotipo de sentido común que los coloca en un lugar 
de extinción (Nagy 2013). En este sentido, se retoma lo 
planteado por Vidal cuando afirma que: “La figura de la 
desaparición como extinción inevitable, sin dejar rastros, 
no sólo supone atribuirle al proceso una gran rapidez. 
También sugiere que las relaciones interétnicas fueron 
escasas y restringidas a unos pocos actores y lugares es-
pecíficos” (Vidal 1993: 120). Cabe destacar que, a partir 
del Censo Nacional del año 2010, sabemos que en la ac-
tualidad hay en la Patagonia -sin contar el resto del país- 
13.546 personas que se autorreconocen descendientes 
de, o pertenecientes al pueblo tehuelche.

En relación con la muestra de los pueblos origina-
rios del noa, resulta dificultosa la interpretación de la 
escenificación debido a la inexistencia de otro soporte 

que complemente el contenido de la exhibición. Por úl-
timo, se resalta la figura de la artesana andina junto con 
el telar, sus instrumentos asociados y la materia prima. 
Aquí el foco estuvo puesto en mostrar una escena del 
proceso manual de producción textil. En este contexto, 
deducimos que la noción de cultura que subyace en estas 
representaciones es la de entender a las minorías como 
poseedoras de “particularidades culturales” dignas de ser 
resaltadas y festejadas (Briones 2008). De este modo, 
se ve a los pueblos indígenas caracterizados por tener 
cierto patrimonio cultural que es único y a la vez está-
tico. Coincidimos con lo planteado por Briones (2008) 
cuando sostiene que la diversidad cultural no viene dada, 
sino que se construye históricamente como una forma de 
entender y administrar la heterogeneidad humana. A lo 
anterior se suma la arbitrariedad de exponer qué pueblos 
son exhibidos y qué pueblos no. Siguiendo la propues-
ta de Rufer (2014), podemos interpretar que el lugar de 
enunciación desde el que se produce esta muestra no se 
corresponde con el de los indígenas, sino que los usur-
pa. Las representaciones, en consecuencia, se concentran 
en mostrar lo exótico, antes que una imagen con la que 
las personas indígenas del presente se identifiquen. De 
esta manera, hay una separación entre las personas y los 
objetos, quedando éstas por fuera del sentido de los úl-
timos. En este punto encontramos que se puede trazar 
un paralelismo entre la manera en que se presentan a los 
pueblos indígenas en las salas Etnografía y Arqueología 
en Tecnópolis, y el lugar que tienen en el Museo Na-
cional de la Ciudad de México, donde la mirada sobre 
los pueblos indígenas se asemeja a lo analizado en estas 
páginas (Rufer 2014). 

En tal sentido, en la edición de Tecnópolis del año 
2016 las coordinadoras y los anfitriones del espacio so-
licitaron al mincyt la colocación de un mapa inclusivo 
de los pueblos originarios que habitan la Argentina con 
el fin de que todos los grupos sean representados. Como 
resultado, el mapa fue colocado en la sala Arqueología; 
allí figuran los pueblos indígenas registrados en el Censo 
del año 2010, siendo aproximadamente 38. No obstante, 
dicho mapa parte desde una perspectiva ahistórica; los 
indígenas están ubicados en sus territorios ancestrales, no 
se consideraron las migraciones posteriores y tampoco su 
importante presencia en ámbitos urbanos. 

Así, resulta necesario poner en contexto la sala Ar-
queología junto con la sala Etnografía, ya que ambas 
se encuentran íntimamente conectadas y enlazadas en 
relación con el contenido. La muestra de etnografía se 
encuentra fuertemente vinculada a una Antropología 
clásica y orientada en su definición a los pueblos origi-
narios como objeto de estudio. De manera similar a lo 
que ocurre en arqueología, la falta de cartelería con in-
formación referencial de los maniquíes, objetos y foto-
grafías dificulta la comprensión. Aquí los dispositivos de 
folklorización convierten a los indígenas en símbolos, es 
decir, en elementos de performances folklóricas a los que 
se apropia como “tradición” (Rodríguez 2013). 



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142 139

En relación con el pueblo selk’nam, los objetos ex-
puestos remiten a las prácticas rituales y de subsistencia. 
Al respecto, las máscaras y trajes actúan como diacríticos 
identitarios (Barth 1976), invisibilizando las transfor-
maciones sociohistóricas y culturales de todo el grupo 
social. Como resultado, este imaginario genera un este-
reotipo del “ser étnico” e idealiza a los pueblos indíge-
nas como sociedades estáticas que deben corresponderse 
unívocamente con la imagen etnológica de los siglos xix 
y xx. De este modo los diacríticos terminan reforzando 
la idea de una no continuidad histórica de los selk’nam, 
noción que subyace en el sentido común de la sociedad 
actual. En este marco, una estrategia didáctica utilizada 
por los anfitriones para sortear esta problemática recae en 
el hecho de “sugerir paralelismos entre los rituales de las 
exóticas máscaras y las prácticas propias, que no suelen 
ser objeto de cuestionamiento, logra ser un buen camino 
para captar la atención y superar lo anecdótico de los 
objetos en sí” (Ahets-Etcheberry 2018: 5).

En cuanto a la cultura exhibida del pueblo chané, la 
cartelería de las vitrinas alude al contexto de uso ceremo-
nial de las máscaras. En las visitas guiadas los anfitriones 
explican detalladamente el ritual del Areté vinculado con 
la cosecha del maíz en el cual cobran protagonismo di-
chas máscaras. Asimismo, el relato incorpora datos ac-
tuales de esta ceremonia, haciendo alusión a la confec-
ción artesanal de las máscaras. En el presente, y desde la 
década de 1960, se registra una producción anual desti-
nada a su posterior comercialización en mercados locales 
y extralocales, actividad que constituye una fuente de in-
gresos relevante para la economía de las personas indíge-
nas (Benedetti y Carenzo 2007). Otro de los pueblos que 
se encuentra en esta sala es el mapuche, cuyo territorio 
ancestral corresponde a la región patagónica. En tiempos 
prehispánicos los mapuches habitaron –y actualmente 
habitan– ambos lados de la Cordillera de los Andes, es 
decir, tanto en Chile como en Argentina. Sin embargo, el 
sentido común más arraigado en Argentina no reconoce 
al pueblo mapuche, y sostiene que su origen correspon-
de únicamente al territorio chileno. Paralelamente se le 
adjudica la “extinción” de los grupos tehuelches que, por 
otro lado, aún persisten y sostienen su identidad en el 
presente (Trentini y Pérez 2015). 

Entendemos que la situación planteada no responde 
únicamente a la calidad expositiva de las muestras, sino 
también a la ausencia de una reflexión actualizada acerca 
de la situación reciente de los grupos que se exhiben, y 
de la propia disciplina (Reca 2011). En suma, podemos 
interpretar que los espacios de arqueología y etnografía 
presentan recortes arbitrarios de los pueblos representa-
dos, por ende, invisibilizan el presente de los pueblos in-
dígenas, y los coloca en un lugar exotizado, sin cambios. 
Lo planteado se torna especialmente relevante si tenemos 
en cuenta que, en el sentido común de Argentina, los 
pueblos indígenas se asocian con el pasado. A diferen-
cia de otros países latinoamericanos que reconocen a los 
pueblos originarios en la historia, pero también en el pre-
sente, en Argentina se estableció el mito de la elimina-

ción de los indígenas en dos intervenciones militares que 
se conocieron como “Campaña del Desierto”7 y “Cam-
paña de Chaco”8. Adicionalmente, se estableció un se-
gundo mito: “los argentinos descendemos de los barcos” 
(Garguin 2007), es decir, que nuestra composición social 
se encontraría más relacionada con la herencia europea 
que con la nativa americana. Al existir esta asociación, el 
presente de los pueblos originarios resulta invisibilizado, 
aunque las personas indígenas no se libran -ni siquiera en 
este escenario- de la estigmatización y el racismo. 

Problematización del rol de los anfitriones

Los anfitriones en su mayoría son estudiantes y 
jóvenes recientemente graduados de la carrera Ciencias 
Antropológicas de la Facultad de Filosofía y Letras de 
la Universidad de Buenos Aires. Dicha carrera tiene dos 
orientaciones: Antropología Social y arqueología, las 
cuales comparten 17 materias en común, del total de 
30 que tiene el plan de estudios de ambas orientaciones. 
También participan de estas pasantías estudiantes de 
otras carreras de la facultad, tales como: Filosofía, Artes, 
Letras, Geografía, y Educación, aunque representan un 
menor porcentaje en comparación con los estudiantes 
de Antropología. En este marco, cabe analizar las 
trayectorias personales y formativas, puesto que éstas son 
significativas al momento de delinear el posicionamiento 
teórico y epistemológico de los anfitriones.

En efecto, en tanto mediadores entre la muestra y el 
público, los anfitriones tienen por objetivo conducir la 
experiencia a lo largo de la visita a través de la partici-
pación e interacción con los visitantes. En este punto, 
resulta menester problematizar los saberes que poseen los 
anfitriones con respecto a los pueblos indígenas que ha-
bitan el actual territorio argentino, y de qué manera se 
posicionan a la hora de debatir sobre dichos pueblos en 
el marco de las visitas guiadas. 

En este apartado, tenemos la necesidad de problema-
tizar nuestro aporte a la muestra. Es evidente que, como 
cientistas sociales, no podemos apropiarnos de las cul-
turas de los pueblos indígenas ni presentarlas como un 
“contenido”. En consecuencia, debemos preguntarnos: 
¿cuál es nuestra especificidad? ¿por qué nos genera tanto 
conflicto la idea de hablar de lo que está expuesto con 

7 En el marco de la llamada “Conquista del Desierto” (1879-1885), 
los pueblos indígenas fueron expulsados del gran relato –falso– de la 
historia oficial que sostuvo con éxito la extinción o la ‘civilización’ 
de los escasos indígenas que quedaban con vida (Nagy 2013). En 
esta intervención, el Estado argentino avanzó militarmente sobre el 
territorio que hoy es la región patagónica.

8 Los territorios de las regiones patagónica y chaqueña estaban habi-
tados por poblaciones autóctonas, con recursos que les permitían 
sostener sus modos de vida, sin embargo, sus territorios fueron de-
nominados “desiertos” a modo de justificar la conquista y el extermi-
nio. Estas campañas se llevaron a cabo a fines del siglo xix, cuando 
aún no estaba configurando territorialmente el Estado argentino. Se 
trata del avance militar sobre espacios de frontera, que quedaban 
directamente fuera de sus límites, y que serán luego incorporados 
a la configuración territorial que hoy conocemos (Trinchero 2010).



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142140

personas que consideramos parte de los pueblos repre-
sentados, y que por ese motivo “saben más que noso-
tros”9? 

Tal y como se esbozó en el presente artículo, las mues-
tras de etnografía y arqueología posicionan a los pueblos 
indígenas en el pasado. Desde este punto, los anfitriones 
cobran un rol protagónico en tanto mediadores, puesto 
que la manera en la que se refieren a los pueblos origina-
rios ayuda a problematizar justamente ese lugar ahistóri-
co y atemporal en el que fueron retratados. Con respecto 
al uso de los tiempos verbales, en el contexto de las entre-
vistas los anfitriones en conjunto pusieron de manifiesto 
el esfuerzo consciente que realizan para tensionar dicha 
temporalidad. Por este motivo, en su mayoría hablan en 
tiempo presente de los pueblos indígenas porque desde 
su posicionamiento político desean enfatizar su continui-
dad en el presente como parte de la sociedad.

A continuación, resulta necesario problematizar la 
manera en que ese proceso reflexivo se pone en juego en 
el encuentro entre anfitriones y personas indígenas. En 
líneas generales, entre las coincidencias en las entrevistas 
está presente la dificultad a la hora de abordar el tema. 
En otros casos, se planteó la necesidad de escuchar al in-
terlocutor para lograr intercambiar saberes. 

En las entrevistas, los anfitriones no recuperan las in-
tervenciones ni las conversaciones exitosas con visitantes 
identificados como indígenas, sino que reconocen el te-
mor a hablar sobre ellos, con ellos (Mato, 2014). En este 
sentido, entre las razones aducidas, algunos anfitriones 
manifiestan que carecen de conocimiento académico so-
bre la historia indígena. Si bien éstos señalan las dificul-
tades que surgen en el contexto de las visitas guiadas que 
atribuyen a su formación, entendemos que estas dificul-
tades se tornan evidentes solo en los casos en que el an-
fitrión problematiza su praxis (Magnin et al. 2010). De 
esta manera, podemos interpretar que existe un proceso 
reflexivo de parte de los anfitriones respecto de su propia 
práctica en tanto comunicadores científicos. Considera-
mos que dicho proceso es el paso necesario para superar 
los obstáculos que se identifican en las trayectorias for-
mativas de los anfitriones y, por eso mismo, Tecnópolis 
es el espacio más enriquecedor para repensar su práctica 
como profesionales de la ciencia. A partir de este encuen-
tro, de las tensiones y rupturas que se generan en estas 
situaciones, es posible construir sentidos que supongan 
un crecimiento tanto para los anfitriones como para los 
visitantes.

A su vez, otro de los motivos expresados por los entre-
vistados estaba relacionado con el espacio museográfico 
de las salas. Los objetos y escenificaciones allí expuestos 
les generaban incomodidad ante la presencia de personas 
indígenas que visitaban el espacio debido a lo “exotizan-
te” y “evolutivo” de la muestra.

9 Cita textual de entrevista (Anfitrión 3, 30 de octubre de 2019). No 
obstante, esta es una idea que se encuentra presente en la mayoría de 
las entrevistas y observaciones. 

Aun así, independientemente de lo que los anfitriones 
hacen, lo que dicen que hacen es distinto. En las jornadas 
observadas y de las que participamos, pudimos registrar 
situaciones en las que los mismos intervinieron la mues-
tra exitosamente. En estos casos, se utilizó lo exótico de 
la exhibición para tensionar el sentido común de los vi-
sitantes y generar preguntas sobre distintas líneas de tra-
bajo, que variaron de acuerdo con los intereses de los 
grupos particulares. Estas líneas o ejes se basaron en la 
clásica dicotomía naturaleza/cultura, aspectos metodoló-
gicos que hacen al trabajo antropológico y arqueológico, 
cuestiones vinculadas a la historia argentina en relación 
con los pueblos originarios, entre otras. 

Por otro lado, en el contexto de las entrevistas los an-
fitriones manifestaron en su conjunto inquietudes acerca 
de adquirir nuevas herramientas teóricas y prácticas para 
lograr un mayor desenvolvimiento en el marco de las si-
tuaciones planteadas. Entre las propuestas, se destacan: 
talleres de oratoria y corporalidad, reuniones y asambleas 
entre los compañeros de trabajo para generar intercam-
bios de experiencias, y talleres de comunicación pública 
de la ciencia.

Finalmente, resaltamos que resulta especialmente ne-
cesaria la intervención de los anfitriones sobre la muestra 
ya que la misma, lejos de invitar a problematizar estas 
concepciones de sentido común sobre la cuestión indí-
gena, acaba por reforzar estereotipos erróneos. Por ende, 
se vuelven necesarias las voces reflexivas para tensionar el 
mensaje que los objetos y las escenificaciones transmiten. 

Reflexiones finales

Interpretamos la relación entre los anfitriones y la muestra 
como un complejo entramado donde se ponen en 
tensión las trayectorias pedagógicas y el posicionamiento 
teórico y epistemológico, para sortear las problemáticas 
inherentes a la exposición. En este sentido, la diversidad 
de trayectorias comentada con anterioridad ofrece el 
espacio para el proceso reflexivo que permite transformar 
la práctica de los anfitriones en una instancia de 
producción de conocimiento que enriquece la muestra.

El enfoque etnográfico fue de suma utilidad para 
entender este contexto de comunicación pública de la 
ciencia, en tanto que nos permitió problematizar la coti-
dianidad del trabajo de los anfitriones y, a partir de este 
ejercicio, conocer aspectos de la práctica de extensión 
universitaria que nos eran desconocidos anteriormente 
(Rockwell, 2009). En este sentido, resulta notorio el he-
cho de que la comunicación de la ciencia no sólo tiene 
que ver con la transmisión de saberes a la comunidad (y 
viceversa), sino que estas formas de transmisión implican 
un posicionamiento político, el cual promulga por el re-
conocimiento de la diversidad cultural existente e intenta 
dar cuenta de la complejidad de la disciplina antropoló-
gica, al no posicionarla como una ciencia que atiende a 
cuestiones del pasado, sino que es relevante en el presen-
te. En este escenario, los anfitriones se posicionan desde 



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142 141

este lugar en su rol de mediadores entre la muestra y los 
visitantes.

Sin embargo, más allá del espíritu loable de esta po-
lítica pública y del compromiso tanto de la universidad 
como de los anfitriones individualmente, entendemos 
que aún hay aspectos de la práctica que merecen ser pro-
blematizados. Consideramos que la experiencia del espa-
cio de Antropología en Tecnópolis nos permite pensarnos 
como científicos y comunicadores públicos de la ciencia, 
y en ese sentido nos confronta con grandes tensiones y 
conflictos. Estas tensiones se relacionan directamente 
con la manera en que la Antropología se vincula con los 
pueblos indígenas. Si bien desde la década de 1980 se 
cuestionan las representaciones que se ofrece de ellos por 
parte de la academia, resulta necesario preguntarnos por 
qué ese conocimiento no logra tirar por la borda los tra-
bajos etnológicos con enfoque folklorizante de la primera 
mitad del siglo xx. 

A modo de cierre, si bien al momento de redactar 
estas reflexiones resulta incierta la continuidad de una 
feria científica de la magnitud y masividad que tuvo Tec-
nópolis, creemos que las preguntas que surgen a partir 
de esta experiencia serán enriquecedoras para repensar la 
práctica en espacios de educación no formal que impli-
quen contextos de comunicación pública de la ciencia. 
Asimismo, entendemos que estas páginas serán útiles 
para reflexionar sobre experiencias de extensión univer-
sitarias en las que se vea interpelado el saber académico 
tradicional, a partir del compromiso que supone enten-
derlo de manera relacional, aprovechando las tensiones 
para problematizarlo colectivamente (Manzano 2019).

Agradecimientos

A nuestros compañeros y compañeras de trabajo por 
brindar las entrevistas. Asimismo, queremos agradecer la 
lectura y sugerencias recibidas a Mónica Tacca, Virginia 
Salerno, Alejandra Pérez, y Cecilia Aguzín, así como 
también a Julia Merler por la revisión del resumen en 
inglés. Agradecemos también a los editores y revisores 
por las observaciones y sugerencias realizadas que con-
tribuyeron a mejorar sustancialmente el artículo.

Las ideas expresadas en este artículo son responsabili-
dad de las autoras.

Referencias 

Abeledo, S. et al. (2020). Informe ampliado: efectos so-
cioeconómicos y culturales de la pandemia CO-
VID-19 y del aislamiento social, preventivo y 
obligatorio en los Pueblos Indígenas de Argentina. 
http://antropologia.institutos.filo.uba.ar/sites/an-
tropologia.institutos.filo.uba.ar/files/info_covid_
2daEtapa.pdf (Acceso: 5 de noviembre de 2020)

Ahets-Etcheberry, E. I. (2018). Tecnópolis: antropología 
en la salida de domingo. Etcétera Revista del Área 
de Ciencias Sociales del CIFFyH, 3, 1-14.

Arrieta Urtizberea, I. (2015). El complicado arte de ex-
poner. I. Arrieta (ed.), El desafío de exponer: proce-
sos y retos museográficos (pp. 11-23). Bilbao: Uni-
versidad del País Vasco.

Barth, F. (1969). Ethnic groups and boundaries. London: 
George Allen & Unwin.

Benedetti, C. y Carenzo, S. (2007). Producción artesa-
nal indígena: una aproximación a la problemática 
en la comunidad Chané de Campo Durán (Salta, 
Argentina). Intersecciones en Antropología, 8, 315-
326. 

Beaud, S. (1995). L’usage de l’ entretien en sciences so-
ciales. Plaidoyer pour l’ “entretien ethnographi-
que”. Politix, 9 (35), 226-257.

Blois, P. (2009). La Comunicación Pública de la Ciencia. 
Abordaje antropológico del Festival de Cine y Video 
Científico CINECIEN ‘07. Tesis. Buenos Aires: 
Facultad de Filosofía y Letras, Universidad de 
Buenos Aires.

Briones, C. (2002). Mestizaje y blanqueamiento como 
coordenadas de aboriginalidad y nación en Argen-
tina. Runa, 23 (1), 66-88.

Briones, C. (2008). Diversidad cultural e intercultu-
ralidad: ¿de qué estamos hablando? C. García 
Vázquez (comp.), Hegemonía e interculturalidad 
poblaciones originarias y migrantes. La intercultu-
ralidad como uno de los desafíos del siglo XXI (pp. 
35-59). Buenos Aires: Editorial Prometeo.

Cazelli, S., Marandino, M. y Coelho Studart, D. (2003). 
Educação e Comunicação em Museus de Ciên-
cias: aspectos históricos, pesquisa e prática. G. 
Gouvêa, M. Marandino y M. C. Leal (eds.), Edu-
cação e Museu: a construção social do caráter edu-
cativo dos museus de ciências (pp. 83-106). Río de 
Janeiro: Editorial Access/Faperj.

Chapman, A. M. (1986).  Los selk’nam. La vida de los 
onas. Buenos Aires: Emecé Editores.

Conforti, M. E., Chaparro, M. G., Mariano, M. y Díez 
Fernández-Lomana, J. C. (2017). Haciéndonos 
Humanos: análisis de una exhibición científica en 
Argentina. Chungara, Revista de Antropología Chi-
lena, 49 (1), 81-98. Disponible en: http://dx.doi.
org/10.4067/S0717-73562016005000038.

Consejo Internacional de Museos [ICOM]. (2019). 
MUSEOS: ¿almacén de coloniales? Lecturas de 
lo ajeno en museos propios. Revista del Comité 
Español de ICOM, 16. Recuperado de https://
www.icom-ce.org/wp-content/uploads/2020/07/
ICOMdigital16_doblePag.pdf

Delmonte Allasia, A., Garibotti, M. B., Casalderrey 
Zapata, C., Spengler, G. y Ruffa, M. J. (2016). 
Transposición didáctica y socialización del cono-
cimiento antropológico en el contexto museográ-
fico de Tecnópolis. Alteridades, 26 (52), 93-105.

Dujovne, M. y Calvo, S. (2004). El museo y la visita 
escolar. Imagen, revista del Instituto de Historia del 
Arte Argentino y Latinoamericano, 4 (4), 93-109.



P. D. Funes, M. E. San Miguel y R. M. Miguez Palacio/Anales de Antropología 55-I (enero-junio 2021): 131-142142

Garguin, E. (2007). “Los Argentinos Descendemos de 
los Barcos”: The Racial Articulation of Middle 
Class Identity in Argentina (1920–1960)”. La-
tin American and Caribbean Ethnic Studies, 2 (2), 
161–184.

Guber, R. (2011). La etnografía: método, campo y reflexi-
vidad. Buenos Aires: Siglo Veintiuno.

Magnin, L., Pérez, M. E., Sarmiento, J. y Scazzola, M. S. 
(2010). La diversidad cultural a ambos lados de la 
vitrina. Trabajo presentado en el Primer Congreso 
Nacional de Museos Universitarios. Buenos Aires.

Manzano, V. (2019) La producción de la circularidad del 
conocimiento. Saberes, demandas y políticas de 
investigación. F. Brugaletta, M. González Cano-
sa, M. Starcenbaum y N. Welschinger (eds.), La 
política científica en disputa: diagnósticos y propues-
tas frente a su reorientación regresiva. (pp. 72-87). 
Buenos Aires: Universidad Nacional de La Plata y 
CLACSO.

Mato, D. (2014). No “estudiar al subalterno”, sino estu-
diar con grupos sociales “subalternos” o, al menos, 
estudiar articulaciones hegemónicas de poder. De-
safíos, 26 (1), 237-264.

Nagy, M. (2013). Una educación para el desierto argen-
tino. Los pueblos indígenas en los planes de estu-
dio y en los textos escolares actuales. Espacios en 
Blanco. Serie indagaciones, 23, 187-223.

Pazos, A. (1998). La re-presentación de la cultura. Mu-
seos etnográficos y antropología. Política y Socie-
dad, 27, 33-45.

Petz, I. (2015). Extensión universitaria: tendencias ac-
tuales y desafíos pendientes. Redes de Extensión 1, 
1-5. 

Pupio, A., Bayón, C., Frontini, R. y Vecchi, R. (2009). 
La comunicación pública de la ciencia: entre pro-
yectos personales y gestiones institucionales. Re-
flexiones desde la práctica arqueología. Actas de las 
III Jornadas de Investigación en Humanidades, (pp. 
237-242). Bahía Blanca: Universidad Nacional 
del Sur.

Quarleri, L. (2013). Lógicas y concepciones sobre tra-
bajo, acumulación y bienestar en los pueblos de 
indios guaraníes (Siglos XVII y XVIII). Anos 90, 
20 (37), 177-212.

Reca, M. M. (2011). La Re-presentación de la etnografía 
en Museos. Tesis. Facultad de Ciencias Naturales 
y Museo. La Plata: Universidad Nacional de La 
Plata.

Rockwell, E. (2009). La experiencia etnográfica. Historia 
y cultura en los procesos educativos. Buenos Aires: 
Paidós.

Rodríguez, M. E. (2013). Cuando los muertos se vuel-
ven objetos y las memorias bienes intangibles: 
Tensiones entre leyes patrimoniales y derechos de 
los pueblos indígenas. Crespo, C. (comp.), Tra-
mas de la Diversidad (pp. 67-100). Buenos Aires: 
Sociedad Argentina de Antropología.

Rufer, M. (2014). La exhibición del otro: tradición, me-
moria y colonialidad en museos de México. Antí-
tesis, 14 (7), 94-120. Disponible en: http://dx.doi.
org/10.5433/1984-3356.2014v7n14p94

Tacca, M. (2018). La experiencia de difusión de las Cien-
cias Antropológicas en la muestra de Tecnópolis. 
Trabajo presentado en el Congreso de Historia de 
la Antropología Argentina. Buenos Aires, Argen-
tina.

Torres, C. A. (1995). La política de la educación no formal 
en América Latina. México: Siglo XXI.

Trentini, F. y Pérez, A. (2015). Formas de violencia ha-
cia el pueblo mapuche en Argentina. Reflexiones 
a partir del caso de la comunidad Roberto Mali-
queo. Argumentos, 78 (28), 139-159.

Trinchero, H. H. (2010). Los Pueblos Originarios en la 
formación de la Nación Argentina. Revista Espa-
cios, 46, 106-123.

Vidal, H. (1993). La calle donde tú vives. Paisaje urbano 
e identificación étnica en Ushuaia (Tierra del Fue-
go). Publicar, 2 (3), 119-133.




