
Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187

Artículo

Cuando las cosas se toman en serio: el poder comcáac de una vasija

When things are taken seriously: the comcáac power of a vessel 

César Villalobos Acosta* **
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Antropológicas, Circuito Exterior,

Ciudad Universitaria, Coyoacán, 04510, CDMX, México

Recibido el 21 de noviembre de 2018; aceptado el 29 de marzo de 2019

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Al caminar para la identificación de sitios, un arqueólogo se alegra al 
recolectar basura antigua. Suele sonreír al encontrar fragmentos de lo 
que busca. Ya sean pedazos de barro, de concha o de piedra, inclusive 
algún otro resto de basura ancestral. A diferencia de las excavaciones, 
cuando se camina por la superficie, generalmente no encuentra obje-
tos completos, claro, con la excepcionalidad de las puntas de proyectil 
y otros objetos pequeños que, por sus dimensiones, son los artefactos 
más completos que escapan a las miradas curiosas. Es definitivamente 
una rareza encontrar objetos más grandes que no hayan sido vistos 
por alguien a lo largo de centurias, y menos si se trata de alguna vasija 
de cerámica. Este fue el caso, y su poder y vida social es lo que pre-
tendo relatar. Para hacerlo me auxilio de la materialidad, concepto 
contemporáneo de la interpretación antropológica, y hago base en la 
cosmovisión comcáac. Finalmente asevero que los objetos no son sim- 
ples cosas inertes: cumplen funciones estructurales en el sistema 
simbólico de relaciones humanas.

* Correo electrónico: cesar.villalobos.acosta@googlemail.com
** Este artículo fue realizado en el marco del Proyecto Arqueológico Cambio Climático y Diversificacion sociocultural en el norte de México: 
Bahía Tepoca, Sonora, coordinado por quien suscribe, con recursos del PAPIIT IA400816. Agradezco infinitamente a las autoridades y a la 
comunidad comcáac de Haxöil Iihom, así como también a la comunidad académica de la UNAM-ENAH. Sin su participación enmarañada, 
ninguna cosa tendría sentido.

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.0.1.67787
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

When surveying for the recording of sites, a crew of archaeologists are 
happy-lucky to find and collect ancient garbage. Archaeologists often 
smiles when find fragments of what are looking for. Whether pieces 
of potsherds, shell or stone debris, including some other relic of an-
cestral garbage. Unlike excavations, when survey generally do not find 
whole objects, of course, with the exception of projectile points and 
other small objects, which by their dimensions, are the most complete 
artefacts that escape curious looter-sight. It is definitely a rarity to find 
larger objects that have not been seen by someone over the centuries, 
and less if it is a ceramic whole vessel. This was the case and its magic 
power and social life is what in this paper is highlighted. To do so, I 
am helped by materiality, a contemporary concept of anthropologi-
cal interpretation, and I challenge data with the comcaac worldview. 
Finally, I assert that objects are not simple inert things: they fulfill a 
structural function in the symbolic system of human relations.

Palabras clave: seris; materialidad; arqueología; Golfo de California; Sonora; México

Keywords: Seris; materiality; archaeology; Gulf of California; Sonora; Mexico



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 174

Materialidad en arqueología

En las últimas tres décadas, la materialidad se ha convertido 
en un enfoque de interés en las ciencias sociales. Ello ha 
configurado un campo de estudio fértil debido al cruce 
intelectual de diversas disciplinas (Chevalier 2008; Clark 
2009; Cochrane 2007; Domanska 2006; Douny 2007; 
Fahlander y Oestigaard 2008; Gell 1998; Gosden 2005; 
Graves-Brown 2000; Hassan 1998; Hedeager 2011; 
Hetherington 2003; Hicks 2007; Ingold 2007; Kirk 
2006; Knappett 2007; Miller 2005a; Miller 2005b; 
Miller 2007; Nanoglou 2009; Pearson et al. 2006; 
Thomas 2007; Tilley 2004; Tilley 2007). La premisa de 
los estudios de materialidad posiciona a los objetos como 
elementos centrales en el debate de las ciencias sociales. 

En su aspecto esencial, la materialidad considera el 
protagonismo de la cultura material puesto que los in-
dividuos viven, socializan, se reproducen y mueren en-
tre objetos. Como veremos adelante en este artículo, los 
artefactos poseen una “vida” que puede ser alargada por 
varias décadas, centurias o milenios, y como una carac-
terística especial, trascender a la propia existencia de un 
individuo. Sucintamente, la materialidad puede ser en-
tendida como un conjunto de relaciones culturales, al ser 
los materiales una parte constitutiva y forjadora de esas 
relaciones y no únicamente como epifenómenos aislados 
o resultados colaterales de conductas sociales. 

La cultura material actúa sobre los individuos de una 
forma total. Los materiales físicos expresan y reproducen 
valores culturales, ya sea en arquitectura pública monu-
mental, en expresiones miniatura como figurillas de ba-
rro o en cualquier adorno corporal. Los objetos no son 
solo representaciones externas a la conducta humana, 
son poderosos medios de mediación y transformación. 
Las condiciones históricas cambian no solamente por 
designio humano sino también por la influencia de los 
objetos, y es a partir de ellos y con ellos, es que el ser 
humano se convierte en ser social. 

De esta forma, se observa que los objetos culturales 
son portadores y generadores de significado y no úni-
camente recipientes pasivos. Una olla, cierto que es una 
olla, pero un contexto particular la convierte en polisé-
mica: objeto de cocina, urna funeraria o representante 
del poder. Si bien todos los materiales tienen propieda-
des físicas que pueden ser descritas, no todas ellas son 
significantes de la misma manera. Una navajilla prehis-
pánica de piedra verde seguramente no tendrá el mismo 
significado para las sociedades del norte de México, con 
limitada presencia de yacimientos de obsidiana, que para 
las asentadas en el valle de México, en donde se sitúan los 
yacimientos más importantes de este material. Es decir, 
la materialidad se transforma en un concepto relacional 
en donde los objetos tienen sentido de acuerdo al juego 
de relaciones humanas en tiempo y espacio. 

Los objetos producidos con un conjunto reconocible 
de formas y estilos tienen influencia en la forma en la 
cual la gente los hace y los usa. La metodología arqueoló-

gica ha demostrado que los artefactos son realizados con 
un estilo reconocido y repetible, lo que implica que exis-
te un corpus de objetos muy parecidos, cada uno similar 
a muchos otros. Esto genera una combinación de carac-
terísticas en la forma y decoración que ayudan a definir el 
estilo como una entidad reconocible (Gosden 2005). Sin 
embargo, las cosas no necesariamente se derivan simple-
mente de las intenciones humanas, de hecho, los objetos 
canalizan tales intenciones y “exigen” ciertas normas. Los 
cambios en la producción y decoración de la cerámica, 
por ejemplo, se efectúan a lo largo de varias generaciones 
humanas, lo que implica que no necesariamente están 
bajo el estricto control de un solo individuo (Gosden 
2005: 195). Ello implica que los artefactos actúan más 
allá del control de una persona debido a que el rango 
temporal en que se realizan trasciende al individuo. 

Los objetos tienen un papel crucial en la vida huma-
na. Son el vínculo entre el mundo material y simbólico 
–¿qué seríamos sin objetos?-. Reproducen una cosmovi-
sión del mundo y la reactivan día a día. De acuerdo a 
Alfred Gell, los artefactos son decorados con motivos que 
son transformados a través de pequeñas modificaciones. 
Los estilos de artefactos son creados por sutiles iniciativas 
sociales sobre un largo periodo de desarrollo histórico 
que se modifican lentamente (Gell 1998: 219). Una 
nueva adición en un estilo arquitectónico, por ejemplo, 
no necesariamente es un elemento aislado, o pre-deter-
minado, sino que se adecua, constriñe y eventualmente 
se modifica y también responde a diversas historicidades. 
La arquitectura es especialmente sensible en este sentido, 
algunas formas permanecen por largos periodos de tiem-
po (pensemos en la arquitectura de los indios pueblo), y 
pese a cambios substanciales en otras áreas de la cultura 
material, como cerámica o lítica, la arquitectura constri-
ñe la repetición de ciertos patrones. 

Una estructura arquitectónica, una vasija o cualquier 
otro objeto posee características particulares que canali-
zan la acción humana, proporciona un rango de expe-
riencias sensoriales (excluyendo otras). También deter-
mina ciertas obligaciones y determina la manera en que 
nos aproximamos a ella y a otras personas. Los patrones 
de intercambio o consumo derivan parcialmente de la 
naturaleza de los propios objetos (Gosden 2005: 196). 
Debido a que la cultura material es relativamente de lar-
ga duración, la gente es socializada dentro de mundos 
materiales que existen previos a su nacimiento, y que 
además los trascienden. La naturaleza social de la gente 
será estructurada por la educación de sus sentidos a través 
de los objetos que la rodean durante toda la vida, y otor-
gan una serie de instancias y presuposiciones del mundo 
derivado de la cultura material particular. Es decir, los 
seres humanos estamos enmarañados, simbólica y psico-
lógicamente, al mundo material. La cultura material es 
un aspecto que ha acompañado y permitido la interac-
ción humana.

A continuación exploraré algunos tópicos centrales a 
los estudios de materialidad. Primero, me concentro en 
la diferencia entre un objeto y una cosa; segundo, abordo 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 175

la importancia de la singularidad centrada en el concepto 
de biografía cultural, mientras que en la parte medular de 
este artículo, me concentro sobre el poder de los objetos 
desde la perspectiva comcáac. 

El regreso de las cosas

La humanidad se constituye de objetos materiales que 
pueden ser duraderos o perecederos. La definición 
de objeto incluye todo lo que puede ser materia de 
conocimiento por parte del sujeto, incluso éste mismo 
(www.rae.es). En esta definición denota al objeto 
como algo inanimado por oposición a ser viviente. Es 
interesante notar que esta definición surge de la filosofía 
racionalista/cartesiana de divisiones duales: alma/materia 
o naturaleza/cultura. Un objeto por tanto representa uno 
de los extremos de esta postura, es decir, la parte pasiva, 
se consideran inanimados, inertes y reflejo extra somático 
de la conducta humana, mientras que en el otro extremo 
se encontraría, el sujeto pensante, que racionalmente es 
el que genera conocimiento. 

Los paradigmas que permitieron la emergencia de la 
ciencia se basaron precisamente en esta visión dualista 
del mundo. Por lo anterior, la investigación formal se 
ha situado preferentemente en la línea positivista de las 
ciencias duras, la explicación científica o las leyes uni-
versales. En esta perspectiva, los objetos participan de la 
acción social pero pierden protagonismo debido a que 
el sujeto domina sobre ellos. Los objetos por tanto se 
convirtieron en inertes, fríos, distantes, dependientes y 
obedientes a la acción humana. Las cualidades materiales 
y sus propiedades micro-físicas se transformaron por lar-
go tiempo en el punto medular de la investigación cien-
tífica (la arqueología es una de las disciplinas que por su 
orientación se basa en las descripciones objetivas de la 
materia). Sin embargo, la descripción de los objetos, por 
muy exhaustiva y micro específica que se realice, por su 
naturaleza deja de lado el significado humano que los 
objetos tienen en sus diferentes historicidades. 

El exilio de los objetos en la investigación social tiene 
que ver con una ontología hostil, en gran medida creada 
por los filósofos racionalistas (aunque ese desarrollo fue 
parte fundamental para la emergencia de las perspectivas 
contemporáneas). Éstos crearon una noción de la mate-
ria como pasiva e inerte, mientras que la mente humana 
se percibía como algo activo y creativo (Olsen 2007). En 
esta perspectiva, la materia aparece como superficial o 
de poca importancia debido a que todas las cualidades 
e ideas que de ellas se desprendían emanaban del sujeto 
pensante. De aquí que la división cartesiana entre mente 
y materia sobrevalora el constructivismo social del sujeto 
sobre los objetos. 

Los intentos de abordar las cosas-en-sí-mismas, es de-
cir, cualquier interés en su materialidad, se consideraba 
en el mejor de los casos una herencia del anticuario, y en 
el peor de los casos, una condición patológica que refle-
jaba cierta adición fetichista por los objetos, este último 

es el procedimiento normal en la investigación arqueoló-
gica, por contradictorio que parezca. Sin embargo, desde 
mediados del siglo xx se reconoció su importancia más 
allá del mero aspecto secundario a la vida humana o su 
fetichismo científico. Algunos autores contribuyeron con 
ideas que propiciaron el cambio paradigmático en que 
los objetos recuperaron la centralidad analítica (Baudri-
llard 1999). Entre ellos, Martin Heidegger fue sin duda 
uno de los precursores en la importancia de los artefactos 
en la investigación social. 

Heidegger, en una de sus conferencias titulada La 
Cosa (1994 [1949]), explica la diferencia entre un objeto 
y una cosa. Un objeto es una entidad material presente 
que se puede describir, medir y reflexionar, pero existe 
una distancia para mirarla y abstraerla (una pluma, una 
jarra o un coche). Por el contrario, una cosa es una en-
tidad material lista para usarse y se revela por la proxi- 
midad de una acción (escribir, verter líquidos o tras-
ladarse). Heidegger estaba más interesado en estas últimas. 
Es decir, en la proximidad de la acción y su relación con 
el objeto físico, sin centrarse en las propiedades físicas 
por sí mismas. Un martillo es un objeto/materia, sin 
embargo, su cosidad, se revela a sí misma por su cercanía 
a una acción. Ésta es develada en el acto de martillar, no 
por el simple hecho de ser un martillo –como objeto-. Es 
decir, la proximidad se refiere al momento en que una 
cosa está lista para ser utilizada y participa de la acción 
(Heidegger 1994 [1949]: 339; Domanska 2006). 

En este sentido, para Heidegger una jarra no descansa 
en el hecho de que sea un objeto representado, ni el he-
cho de que se puede determinar desde la objetividad de 
su forma y composición. La jarra, en primera instancia, es 
un objeto producido por un alfarero que moldea la arci-
lla y que le otorga una forma especial. Sin embargo, la co- 
sidad del recipiente no descansa de modo alguno en la 
arcilla en que está hecha sino en el vacío que acoge. Ésta 
es la esencia del recipiente que podemos llamar jarra, o 
sea no su forma o material, sino su acción en el mundo. 
La jarra entra en acción al momento en que su vacío es 
intercambiado por otras sustancias, como por ejemplo 
vino o agua. Cuando dejamos de esenciar la jarra en su 
cualidad de objeto producido, es entonces que se puede 
observar su cosidad y se piensa a la jarra como cosa social 
accionando con y en el mundo. 

Si seguimos las ideas de Heidegger, cualquier objeto 
es susceptible de ser concebido como cosa. Pongamos 
por ejemplo una pluma, su función no se restringe úni-
camente a su forma o composición sino al hecho de estar 
lista para la acción, es decir para trascribir ideas. En el 
momento mismo en que escribimos, la pluma adquiere 
otro significado, se transforma de un objeto a una cosa. 
Si se observa a la pluma como objeto en sí, se tiende a 
perder el significado social que cobra en el momento de 
realizar la acción de escribir. De hecho, todos los objetos 
adquieren esta dimensión, es decir, una taza o un libro 
no son en sí mismos únicamente su materia, sino lo que 
potencialmente producen durante la acción. Su cosidad 
no se agota en la descripción de las propiedades físicas, 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 176

sino en los momentos de las interacciones en las que una 
función determinada en contextos específicos. 

Precisamente por ello, el concepto de cosa de Heide-
gger posiciona a los objetos más allá de su aspecto ma-
terial. La centralidad de las cosas en la sociedad permite 
establecer un puente hermenéutico para interpretar los 
efectos que las cosas causan en la gente, es decir, centrarse 
en las acciones entre humanos y artefactos. Es por ello 
que el concepto de cosa ha ayudado a tratar de compren-
der la relación que se establece al momento de la acción 
entre sujetos y objetos. La concepción de objetos como 
cosas, necesita de estrategias metodológicas que liguen los 
objetos con significados sociales. En la investigación so-
cial, la metáfora de la vida social de las cosas ha cobrado 
relevancia por su énfasis en la relevancia que tienen res-
pecto a lo que se ha planteado en este artículo, es decir, 
los objetos como cosas, como a continuación expongo. 

La vida social de las cosas

La relevancia que las cosas tienen en la vida social ha 
sido un tema importante para el desarrollo de la teoría 
sociológica, antropológica y arqueológica desde mediados 
de la década de 1980. El estudio seminal fue organizado 
y compilado por el antropólogo Arjun Appadurai en la 
Universidad de Pensilvania (1983-1984). El resultado 
se sintetizó en un estudio titulado La Vida Social de las 
Cosas (Appadurai 1986, 1991). Este trabajo se enuncia 
como una crítica al modelo de consumo en donde las 
mercancías son valoradas únicamente por su aspecto 
económico. Sin embargo, además de la esfera económica, 
su trayectoria ofrece sin duda un ámbito de estudio en el 
que éstas adquieren valor social. Appadurai considera que 
hay que seguir a las cosas puesto que sus significados están 
inscritos en sus formas, usos y trayectorias (Appadurai 
1991: 19). De hecho, Appadurai utiliza la metáfora de la 
biografía puesto que se refiere al nacimiento, reproducción 
y muerte. Al igual que Heidegger, Appadurai considera 
que las cosas en movimiento son las que iluminan su 
contexto social y humano. 

El enfoque biográfico de la vida social de las cosas 
recae en el postulado de que la gente y sus objetos com-
parten movimiento y cambio, enmarañados en un pro-
ceso gente y cosas son transformados e indisociables. No 
solo los objetos se innovan a través del tiempo, sino que 
tienen la capacidad de acumular historias. La fama de los 
objetos y el renombre de la gente que los usó son mutua-
mente creados. Los objetos obtienen estatus a través de 
vínculos con gente poderosa de la misma forma que los 
individuos engrandecen su estatus a través de la posesión 
de objetos valiosos. Entre los estudios presentados en La 
Vida Social de las Cosas, el que ha gozado de mayor in-
terés por su énfasis en las biografías de las cosas es el de 
Igor Kopytoff (1991).

Para Kopytoff, la formulación de preguntas culturales 
de relevancia social es un medio para acceder a las biogra-
fías de las cosas, igualmente considera que una biografía 

puede destacar aquello que de otro modo permanecería 
oscuro (Kopytoff 1991: 93). Al elaborar la biografía de 
una cosa, se formulan preguntas similares a la biogra-
fía personal ¿Cuáles son las posibilidades biográficas 
inherentes a su estatus, periodo y cultura, y como se 
realizan esas posibilidades? ¿Cuál ha sido su carrera hasta 
ahora, y cuál es, de acuerdo con la gente, su trayectoria 
ideal? ¿Cómo ha cambiado el uso de la cosa debido a 
su edad, qué sucederá cuando llegue el final de su vida 
útil? La aspiración del modelo de Kopytoff es centrarse 
en un modelo biográfico con conciencia teórica. Este 
consiste en el escrutinio de las posibilidades biográficas 
de una persona o cosa, la forma en que esas posibilidades 
se convierten en modelos ideales para la sociedad, 
pero sobretodo, la forma en que se materializan dichas 
aspiraciones en un número determinado de historias 
vitales reales y se repiten en sus aspectos esenciales. 

La metodología de la biografía cultural de los obje-
tos retoma metafóricamente la esencia de una biografía 
personal, ya sea psicológica, profesional, política, fami-
liar, económica, etcétera, cada una de las cuales selec-
ciona ciertos aspectos y descarta otros de la historia vi-
tal (Kopytoff 1991: 93). Sea cual sea la perspectiva, una 
biografía se centra en la combinación única de sucesos y 
contextos específicos, esferas de intercambio, personas y 
cosas en situaciones particulares. Pensemos en la biogra-
fía en algún arqueólogo famoso, su formación, amigos, 
escuelas, área de interés y publicaciones determinaran su 
biografía; adicionalmente, existirán elementos especiales 
que lo hacen singular, ya sea su conducta personal ex-
tra-académica, o sus hallazgos arqueológicos. No pocas 
veces, hallazgo se antepone el nombre de su descubridor 
o viceversa (Paquimé=Charles Di Peso, Emyl Haury= 
Snaketown). En el fondo, la esencia de una biografía es 
mostrar la singularización del biografiado y la relevancia 
social de su biografía. 

La principal aportación de los estudios de biografía 
cultural ha sido precisamente centrarse en la singulariza-
ción. Observar por qué un objeto es diferente en su pro-
pia trayectoria aporta información que en los paradigmas 
precedentes quedaban como anomalías o simplemente 
no se consideraban significativas. La singularidad ha per-
mitido observar que la realidad es menos normativa de lo 
que suponen los instrumentos para medirla. En términos 
amplios, la interpretación de la biografía proporciona 
elementos heurísticos atendiendo trayectorias particula-
res de objetos individuales en momentos específicos, lo 
que permite centrarse en el significado polisémico de un 
objeto. Pese a ser producidos en masa, o aparentemente 
para cumplir funciones específicas, muchas cosas adquie-
ren una significación especial a través de sus combinacio-
nes sociales y temporales. 

La vida social, biografía cultural y arqueología 

La arqueología ha sido beneficiada con la aplicación de este 
enfoque en la interpretación del pasado. Los arqueólogos 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 177

han enriquecido la perspectiva teórica, metodológica 
y aun narrativa al incorporar los estudios biográficos o 
eventualmente centrarse en la singularidad. La colección 
de ensayos compilada por Chris Gosden e Yvonne 
Marshall ha gozado de cierta reputación puesto que 
abarca una serie de tópicos que incluyen el análisis 
sensorial a la restitución del patrimonio arqueológico 
(Gosden 2005; Gosden y Marshall 1999). A decir de estos 
autores, la utilidad de la metáfora de la biografía cultural 
en arqueología dependerá de su rol en la interpretación 
de diferentes contextos en el tiempo y espacio (Gosden y 
Marshall 1999: 177). En la colección de ensayos resalta 
la idea de centrarse en la singularidad para lo cual, la 
metodología del enfoque biográfico goza de cierta 
congruencia. La singularización es un tema clave, ya 
sea en objetos y rituales suntuosos o complejos, ya sea 
la historia de vida de lo megalitos europeos o la mera 
existencia de un tiesto cerámico fragmentado. Afirman 
los autores que los objetos obtienen estatus a través de 
vínculos con gente poderosa, de la misma forma que los 
individuos engrandecen su estatus a través de la posesión 
de objetos valiosos (Gosden y Marshall 1999: 170).

De acuerdo con los textos expuestos en esta colec-
ción existe una enorme variabilidad de la forma en que 
la biografía cultural de los objetos puede ser abordada. 
Algunos objetos pueden acumular una biografía en sí 
misma (Gillings y Pollard 1999) y otros pueden contri-
buir a la biografía de una ceremonia o de un cuerpo de 
conocimiento más que acumular su propio significado 
inherente (Hamilakis 1999). En este sentido, Cornelius 
Holtorf se aventuró a explorar la biografía cultural de 
un fragmento cerámico, sin embargo, por la información 
contextual, el enfoque queda como un ejemplo creativo, 
aunque no deja de ser naif, acerca de la vida de un tiesto 
visto desde el presente sin tener mayores implicaciones 
en la interpretación del pasado (Holtorf 2002). El reto 
de los estudios que adoptan este enfoque es precisamen-
te observar la singularidad y la forma en que ello afecta 
el conjunto social en su mayor amplitud, tema que no 
siempre es sencillo debido a las características de los con-
textos arqueológicos. 

Otra colección de estudios que resulta de especial 
importancia, aunque abiertamente no se postulan como 
estudios biográficos, es la que compila Chris Gosden y 
Gary Lock en la que se discuten diferentes formas de 
tratar de comprender el pasado en el pasado (Gosden 
y Lock 1998); es decir, la forma en que las sociedades 
del pasado orientaron sus acciones teniendo en mente su 
propia historia. Afirman los autores que es hasta cierto 
punto irónico que los arqueólogos trabajen en términos 
históricos, pero que sean proclives a no adjudicar una 
conciencia historia a las sociedades del pasado que se es-
tudian (Gosden y Lock 1998: 3). La propuesta de com-
prender el pasado a partir de su pasado abre una veta bio-
gráfica de las formas en que se modifican, usan o reúsan 
los monumentos. 

En conclusión, mientras que en los estudios tradicio-
nales generalmente se asume que los objetos arqueológi-

cos están separados del sujeto, denotando la división car-
tesiana del mundo, en la materialidad, por el contrario, el 
interés está centrado en sus implicaciones biográficas y su 
vida social como fundamentales en la construcción dia-
lógica sujeto/objeto. En este ejemplo, Paquimé no sería 
lo miso sin Charles Di Peso, a la vez que Charles Di Peso 
no sería el mismo sin Casas Grandes. Las implicaciones 
de la biografía de las cosas desde la materialidad, o en 
todo caso su vida social, abre el abanico de ideas de la for-
ma en que agencia, coincidencia, intereses y materiales se 
mezclan para ser singulares, a la vez que reflejan procesos 
sociales comunes en momentos determinados concretos. 
La identificación de la singularidad en arqueología abre 
inevitablemente una ruta de análisis en la que la vida so-
cial de las cosas cobra especial relevancia. 

A continuación analizo la vida social, singular por su 
propia biografía, de una vasija cerámica localizada en un 
recorrido de superficie en el norte de la costa Sonoren-
se del golfo de California. Trato de contextualizar no la 
arqueología de la vasija, sino precisamente a través de 
su materialidad: la fuerza de los objetos en tanto actores 
sociales, productores de significado y poseedores de po-
deres, como a continuación expongo. 

El proyecto arqueológico y los seris 

El proyecto en el que se contextualiza el presente artículo 
investiga la relación emergente entre cambio climático 
y cultura, y se inserta en el marco de una línea de 
investigación necesaria debido a la importancia de esta 
temática en la época contemporánea, lo que también 
resulta novedoso es la elección del área de estudio 
y la profundidad histórica. El registro de 74 sitios 
arqueológicos realizados durante las primaveras de 2016 
y 2017 demuestra la importancia cultural de la región, 
abre expectativas para el registro de una mayor cantidad 
de sitios por sus diversas temporalidades y abre una ruta 
de trabajo que justifica el planteamiento teórico general: 
la relación entre ambiente y cultura en procesos de larga 
duración (Villalobos 2016b, 2016a, 2018b, 2018a). 

Debido a que un área de interés del proyecto se ubi-
ca en territorio sagrado comcáac, la interacción con la 
comunidad ha resultado imprescindible. Desde el inicio 
del proyecto se ha trabajado cercanamente, interaccio-
nando a diferentes niveles y en diversas circunstancias. 
Por un lado, siempre se ha contado con un miembro de 
la comunidad como parte del equipo arqueológico, quien 
además de ser un intermediario cultural, aporta una vi-
sión del pasado distinta a la adquirida en la academia. 
Por otro lado, la interacción se ha efectuado también con 
otros miembros, por lo que nuestra presencia y activida-
des se han visto como habituales en la comunidad. En 
este sentido, es muy importante recalcar el aspecto sig-
nificativo que los objetos producen, son la evidencia del 
pasado y generan múltiples formas de representación en 
los actores vivos, ya sea de comunidades indígenas, mes-
tizas y aún entre la comunidad académica. Motivado por 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 178

este interés colectivo en las cosas, es que me detengo en 
el análisis de una vasija cerámica a partir de la óptica de 
la materialidad, es decir, dimensiona su vida social como 
cosa, pero inmerso en la biografía y ritualidad comcáac. 

Antes de continuar, merece la pena hacer una acla-
ración respecto la terminología utilizada aquí. En este 
trabajo se sigue la atinada distinción que hace Rodrigo 
Rentería; cuando habla de seri se refiere a la información 
general que conforma un grueso corpus académico de 
la cultura como un concepto integral que incluye rasgos 
prehispánicos –materiales y lingüísticos– y que se extien-
den hasta la época moderna. Por el contrario, el termi-
no comcáac (la gente) es un vocablo de auto adscripción 
contemporánea de la sociedad indígena (Rentería 2015: 
36). Es decir, el termino seri incluye la historia de larga 
duración que caracteriza a estos grupos que han habitado 
el mar y el desierto con una base social fundamentalmen-
te de cazadores-pescadores-recolectores, mientras que el 
termino comcáac se refiere a la politización y culturiza-
ción viva de esa trayectoria de larga duración con la po-
sibilidad de auto adscripción, algo que no es posible con 
los seris antiguos. 

Los comcáac y seris

Los comcáac son uno de los grupos indígenas que cuenta 
con una extensa documentación y participación en 
proyectos colaborativos que van de la antropología, a 
la etnobotánica y la arqueología, pasando por diversos 
estudios y cubre una gama extensa de temáticas. 
Prácticamente ha sido un grupo acompañado por los 
especialistas desde finales de siglo xix (McGee 2000); en 
la primera parte del siglo xx, la antropología mexicana 
puso interés aislado (Bonilla González 1941; Nolasco, 
1967) y a partir de la presencia del Instituto Lingüístico 
de Verano, coordinado por Edward y Becky Moser, es 
que el conocimiento sobre esta cultura se profundizó 
considerablemente (Bowen y Moser 1968, 1970; Felger 
y Moser 1985, 1974; Moser 2000a; Moser 2014; Moser 
1973, 1970, 1988; Moser 2000b; Moser y Marlett 2004; 
Burckhalter 2013). En su conjunto, forman un corpus 
bibliográfico extenso, enriquecido por una nueva etapa 
de estudios universitarios en ambos lados de la frontera 
(Renteria 2015; Hernández Santana 2015; O´Meara 
2012; Montaño 2017), mención aparte merece la 
investigación arqueológica sobre los seris (Bowen 1965, 
1976c, 1976a, 2000a, 2000b, 2002, 2005, Bowen y 
Moser 1968; Villalpando 1989, 2000; Villalpando y 
Banister, 2000; Martínez-Tagüeña 2016) 

Los comcáac se encuentran asentados en el golfo de 
California, en la parte central de litoral sonorense, sus 
principales asentamientos son los pueblos actuales de 
Punta Chueca (Socaaix) y El Desemboque (Haxöil Ii-
hom), además de éstos, existen varios campamentos tem-
porales a lo largo de la franja costera, donde los pesca-
dores y sus familias habitan durante distintos periodos, 
según la naturaleza de sus ciclos de pesca. Ajenas al mo-

delo patrilineal y territorial con el cual Elman Service 
(1962) caracterizó a las sociedades nómadas de cazadores 
y recolectores, las formas de organización social de las 
bandas seris eran más similares a otros modelos culturales 
nómadas del desierto; es decir, grupos abiertos, bilatera-
les y flexibles en composición.

Edward Moser (1963) señala diferentes bandas, a 
lo menos seis, divididas en núcleos familiares extensos 
[probablemente para siglo xvi] El área que en conjunto 
habitaban se extendía a través de un vasto territorio que 
comprende en la actualidad gran parte del norte estado 
de Sonora. Durante el siglo xvi, la extensión de la franja 
costera que ocupaban limitaba hacia el norte con la des-
embocadura del río de la Concepción en el desierto de 
Altar, al sur llegaba hasta el cerro Tetakawi en la bahía 
de San Carlos, hacia el este se internaban tierra adentro 
hacia el río San Miguel, y por último al oeste abarcaba 
algunas islas del golfo de California, principalmente San 
Esteban y Tiburón. A lo largo de este amplio territorio, 
las distintas bandas se movilizaban en función de los di-
versos recursos disponibles que obtenían a través de la 
caza, la pesca y la recolección. Sin embargo, su principal 
preocupación siempre fue la presencia de agua potable, la 
cual solo era posible encontrar en unos cuantos aguajes, 
así como en tinajas que se llenaban con las eventuales 
lluvias. La pauta general de asentamiento consistía en 
campamentos temporales de varias familias extensas, las 
cuales se movilizaban conforme los recursos alimentarios 
y el agua fresca se tornaban escasos o cambiaba la esta-
ción (Moser 1963). 

El territorio seri carecía de fuentes permanentes de 
agua lo suficientemente grandes para sostener cualquier 
tipo de irrigación, por lo que los indígenas nunca practi-
caron la agricultura. Además, contrariamente al modelo 
acumulativo europeo, las relaciones sociales y económi-
cas seris se basaban en complejos sistemas de reciproci-
dad familiar que posibilitaban la equidad interna a partir 
de la continua redistribución de los escasos bienes que 
poseían; así por ejemplo, cualquier individuo podría ha-
cer uso de los recursos alimentarios o materiales que estu-
vieran disponibles en determinado momento (Rentería 
2007). 

Ahora bien, en concordancia con el objetivo de lo 
que planteo en este artículo, es decir, pensar los obje-
tos como cosas, distingo aspectos esenciales en la cos-
movisión seri; de acuerdo con Rodrigo Rentería (2007) 
el espiritismo seri registra dos fenómenos distintos ante 
los cuales hay que combatir con el peligro potencial de 
algunos espíritus. Por una parte se encuentran las transi-
ciones existenciales en la vida de una persona, y por otra, 
los momentos en que la presencia de objetos raramente 
grandes obligan a la pacificación de los espíritus que en 
ellos habitan. El acto que apacigua el efecto negativo de 
cualquiera de esos dos fenómenos se realiza mediante un 
acto ritual. Dichas festividades o ceremonias constituyen 
las fiestas tradicionales, que pueden ser consideradas el 
mayor acontecimiento de vinculación social dentro de 
la cultura seri. Es importante señalar que tales ritos se 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 179

celebran cuando por motivos azarosos se conjugan cier-
tas circunstancias, así que no tienen fechas fijas. Rentería 
anota que la única festividad que tiene una fecha calen-
dárica fija es la fiesta del Año Nuevo que coincide con la 
luna nueva de julio (2007: 40).

Como ocurre en otras culturas ancestrales, entre los 
comcáac, el número cuatro se considera sagrado al aso-
ciarse principalmente con los puntos cardinales. Al pare-
cer, es por ello que las fiestas tradicionales duran cuatro 
días y cuatro noches y que las danzas y cantos se ejecutan 
siempre en múltiplos de cuatro (Rentería 2007). Las ce-
lebraciones en sí mismas reflejan una atmosfera festiva, 
mujeres, hombres, niños y niñas se maquillan el rostro y 
se visten con ropa colorida, entonan cantos tradicionales 
y ejecutan danzas. Los cantos pueden ser para la fiesta 
de la pubertad, para la fiesta de la caguama o los cantos de 
guerra en la fiesta del año nuevo seri (cdi 2005). La fiesta 
es animada por diversos juegos de apuesta para mujeres 
y hombres, adicionalmente se prepara comida para los 
asistentes. 

Las fiestas se dan por concluidas en el momento en 
que los primeros rayos del sol posan sobre la cumbre de 
las montañas de la Isla Tiburón en el cuarto día de cele-
bración. Rentería (ibid) menciona que, minutos antes, se 
efectúa el acto ritual que propicia la transición en la cali-
dad existencial de la persona o la cosa por la cual se cele-
bra la fiesta. Este acto se llama icoozlajc1 y es una especie 
de “bolo” en el que se reparten pequeños regalos a los 
asistentes para señalar que la ceremonia ha apaciguado el 
peligro inherente a la transición y por lo tanto la buena 
suerte acompañará a todos los participantes (ibid: 42).

La fiesta de la olla antigua 

A diferencia de Rentería, quien posiciona estos rituales en 
mundo ritual ancestral, Thomas Bowen y Edward Moser, 
probablemente dos de los antropólogos con mayor 
autoridad en el tema, posicionan este tipo de fiestas en 
una reinterpretación cultural elaborada probablemente 
de principios del siglo xx. Hacia finales de la década de 
1960 realizaron un trabajo etnográfico de la producción 
de cerámica en el pueblo de El Desemboque (Bowen 
y Moser 1968). Además de ser un recuento sobre la 
producción artesanal (realizada especialmente para 
ellos con la condición de comprar la vasija cuando ésta 
fuera finalizada), publicaron anotaciones diversas. Su 
trabajo compila y documenta una serie de relatos que 
están relacionados con el poder de los objetos, tema 
aquí discutido, y vale la pena señalar detalladamente, 
tanto por su contenido etnográfico como por su riqueza 
narrativa, algunos pasajes que ayudarán a dimensionar 
la importancia de las cosas como se ha planteado en este 
artículo. 

1 De acuerdo al Diccionario Seri (Moser & Marlett 2004) este término 
se refiere a la canasta con las cosas que se tiran en la fiesta de la puber-
tad y no necesariamente al “bolo” como lo presenta Rentería (2007).

Bowen y Moser (ibid) mencionan que es probable que 
la mayoría de los pueblos nómadas en el curso de su mo-
vimiento encontraran ocasionalmente evidencias de pre-
decesores o sus propios antepasados. Para los comcáac, 
tales hallazgos a veces consistían en grandes recipientes 
de almacenamiento de cerámica, localizados ya sea en 
cuevas o parcialmente enterrados. Hasta antes de 1900 
los seris guardaban y usaban las vasijas que encontraban; 
desde entonces, y en contra de la creencia popular, los 
comcáac raramente han reutilizado las vasijas viejas.

Con la entrada de la presente centuria, diferentes ti-
pos de contendedores no indígenas fueron introducidos 
en el territorio comcáac y el valor utilitario de las vasijas 
antiguas comenzó a decaer. Aproximadamente al mismo 
tiempo, un chamán declaró que las ollas de almacena-
miento antiguas estaban estrechamente asociadas con 
los espíritus de sus propietarios anteriores y deberían ser 
consideradas muy peligrosas para su uso. Alguien que en-
contrara una olla debería hacer una fiesta, sentenciaba, 
y subsecuentemente debería vender la olla. Aunque su 
fallo solo se aplicaba a las ollas de almacenamiento más 
grandes, al parecer también se encontraron suficientes de 
otro tipo puesto que las fiestas fueron realizadas esporá-
dicamente por un periodo de cincuenta años (ibid).

Los viejos seris creen que la ?amáSSaax káakkoox, es 
decir, las ollas antiguas que encontraban, habían sido he-
chas por los Gigantes quienes alguna vez habitaron este 
territorio, inclusive antes de que los seris hubieran sido 
creados (Moser y White 1968: 146). Si el Gigante había 
sido malo durante su vida, entonces su espíritu no iría a 
kóaXiat (el lugar de los muertos) sino permanecía en el 
recipiente y quien encontrara la vasija estaría en peligro, 
al no estar aplacado el espíritu maligno. Por ello, en lo 
sucesivo cuando una vasija era encontrada no debería ser 
llevada directamente al campamento. En primer lugar, la 
esposa de quien la encontrara sería llevada ante la olla (si 
la vasija era encontrada por un niño, su madre tendría la 
obligación). Ya que los malos espíritus no se acercarían 
a una cruz, ella debería pintar la olla con cruces azules o 
blancas, o si esos colores no estuvieran disponibles en-
tonces se pintaría con cruces rojas. Sin embargo, nunca 
debería pintar la cruz en color negro. Los seris dicen que 
las posesiones de los espíritus de la gente muerta que fue-
ra mala en vida, son negros, consecuentemente, la creen-
cia es que el negro es un color peligroso. Bowen y Moser 
aseveran que sus informantes fueron incapaces de expli-
car por qué un espíritu malo no se acercaría a una cruz, 
argumentan que puede ser un resabio [ideológico] de los 
primeros misioneros españoles del contacto.

Igualmente William Smith, otro de los antropólo-
gos con mayor autoridad en el tema, captó una escena 
con su cámara fotográfica. En 1947 fotografió a Ramón 
Montaño, quien sostenía entre sus manos una gran olla 
que debe alcanzar casi el metro de altura (con seguri-
dad del tipo Tiburon Plain2), en el pie de foto se lee que 
2 Este término se refiere a un tipo cerámico que ha sido identificado 
como evidencia diagnóstica de los seri arqueológicos. Se ubica tem-
poralmente a partir del 700 dC. 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 180

la olla fue encontrada en una cueva abandonada en la 
Isla Tiburón. Se observan siete líneas de color blanco y 
probablemente rojo (la foto es en blanco y negro) que 
van en sentido vertical cubriendo al primer tercio de la 
vasija, del cuello hacia abajo; las blancas en zig-zag y las 
probables rojas, rectas, adicionalmente se observan dos 
símbolos en forma de “A”. No se observan cruces pero 
se menciona que la olla fue pintada en honor a quien la 
haya realizado (Burckhalter 2013: 42). 

Volviendo a Bowen y Moser, cuando la vasija había 
sido pintada con cruces, entonces era llevada hacia el 
campamento de quien la había encontrado y era deposi-
tada en los arbustos de los alrededores a corta distancia. 
En ese momento se depositaban ramas de Xóop (Torote 
-Bursera microphylla-) dentro de la vasija. Se cree que esta 
planta tiene poderes y es importante en la búsqueda de 
visiones. Por lo tanto depositar ramas de Xóop dentro de 
la vasija era equivalente al pedir protección del espíritu 
visionario de uno mismo. 

Entonces, otra obligación adquirida de quien encon-
traba la vasija era realizar una fiesta en su choza. No ha-
cerlo de esta forma constituiría una invitación al espíritu 
para precipitar la desgracia. La fiesta se debería celebrar 
durante cuatro tardes sucesivas como la Fiesta de la Pu-
bertad de una niña (Hinton 1955). Sin embargo, a di-
ferencia de La Fiesta de la Pubertad de la niña, cantar y 
bailar eran las principales actividades y la fiesta no duraba 
hasta la llegada de la cuarta noche. Después de la fiesta la 
olla no era utilizada, sino que estaba lista para venderse 
a un no-seri, generalmente a los turistas que visitaran el 
área. De acuerdo a Bowen y Moser, la última fiesta de la 
olla antigua se celebró en Punta Chueca en 1944 (1968: 
123-124).

Singularidad: el inicio de la biografía de la vasija 
antigua

Caminando por la costa y en búsqueda de los 
fragmentos, un equipo de ocho arqueólogos organizados 
sistemáticamente en transectos o líneas imaginarias, no 
pudo ver lo que un comcáac, quien se topó de frente con 
la que sería el motivo del presente artículo: una vasija 
semicompleta. Para un arqueólogo convencional, que 
en realidad éramos el grueso de quienes conformábamos 
el equipo, la vasija representaría una oportunidad de 
análisis, una buena ocasión de obtener información 
técnica pocas veces asequible, como el diámetro total, 
textura, variaciones en la cocción de atmosfera, tipo 
de manufactura, desgrasantes, forma completa y hasta 
la posibilidad de hurgar en las paredes de la vasija para 
identificar los microrestos de comida o residuos que pudiera 
contener. Y en efecto, esto hicimos, cuando la vasija salió 
ritualmente del territorio sagrado. Sin embargo, la historia 
del hallazgo y la vida social que la vasija tendría a partir 
de ese momento, daría pie a humanizarla, otorgándole 
poderes sobrenaturales dirigidos especialmente contra 
quien la hubiese encontrado, en este caso a nosotros, 

quienes involuntariamente ingresamos al mundo de los 
poderes de la cosa.

El hallazgo

Arqueológicamente, y solo visto como un objeto inerte, 
la descripción convencional del artefacto sería en los 
siguientes términos: se trata de un cuenco semi completo 
del tipo cerámico Seri Histórico, el cual fue recolectado en 
las coordenadas UTM E356137 N3275940, dentro de la 
zona definida Sierra Tordilla (Villalobos, en preparación). 
En las paredes de la vasija se pueden notar relieves que se 
generan por la técnica de enrollado, empleada para darle 
forma al cuenco para posteriormente ser alisado tanto al 
interior como al exterior. La cocción fue realizada en un 
ambiente reductor que, aunado al desgrasante orgánico, 
provocaron un núcleo de cocción negro. La pasta es de 
granulometría media, en la que se pueden observar in- 
clusiones de cuarzo y mica, no se puede determinar 
si estas fueron agregadas a la arcilla o se encuentran 
integradas en el yacimiento. El desgrasante usado fue 
principalmente orgánico, resultando en pequeños hue-
cos en la superficie de las paredes, oquedades testigos 
la incineración del material orgánico. El cuenco cuenta 
con un peso de 356 gr, un diámetro de 23.4 cm, un 
grosor máximo de 0.59 cm y un grosor mínimo de 0.37 
cm (Bolsa: 33879-A). Se trata de un elemento aislado, 
es decir, no hay elementos asociados, a excepción de 
pocos tiestos también aislados en los alrededores. No 
se ubica en un contexto que podría ser definido como 
sitio arqueológico. El paisaje como tal es su contexto de 
hallazgo (figura 1).

El tipo Seri Histórico ha sido identificado como una 
familia de vasijas relativamente reciente. Su distribución 
va de Desemboque de los Seris hasta Punta Rosa, exten-
diéndose alrededor de 20 km tierra adentro y hasta Isla 
Tiburón en el golfo de California. Su principal caracte-
rística es el uso en abundancia de desgrasante orgánico, 
por lo que Bowen considera su aparición alrededor del 
1700 dC y una continuación de esta tradición alfarera 
hasta 1930 (Bowen 1976b, 2005). La composición de la 
pasta sigue siendo fina, con el uso de desgrasante orgáni-
co en mayores proporciones y en ocasiones mica. 

Se continuó usando excremento de conejo y de caba-
llo para esta función, principalmente este último. Su du-
reza es media, en un rango de 3.0 a 4.5 y un promedio de 
3.5 en la escala de Mohs, razón por la que suele desmo-
ronarse a pesar de haber cortes rectos en los patrones de 
fractura. La baja dureza parece indicar una disminución 
considerable en las temperaturas de cocción empleadas 
para estas vasijas. El color de la superficie va de café a gris 
obscuro, con presencia de nubes de cocción, mientras la 
pasta puede presentar estos colores o negro. La superficie 
suele ser suave, producto del pulido, con ciertas depre-
siones y huecos que generan áreas irregulares. Al inte-
rior presenta una textura suave, sin señales de raspado 
o digitado, con huecos provocados por la incineración 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 181

Figura 1. Cuenco asilado como elemento arqueológico.

del desgrasante orgánico. El grosor va de 3 mm a 5 mm, 
con una tendencia a ser más gruesos regularmente. Las 
formas siguen siendo las mismas, cambiando la base de 
cónica a globular (figura 2). 

En otros contextos del área se han reconocido ollas 
miniatura, cuencos con poca profundidad y ollas de boca 
ancha. Los bordes pueden ser rectos, o evertidos, encon-
trando estos últimos con mayor frecuencia. Se puede en-
contrar reborde en este tipo, principalmente en ollas de 
boca ancha. La decoración no es común, pero se han re-
gistrado engobe, cuerpos de vasijas con pintura, puncio-
nes, incisiones y digitado en algunos bordes. Igualmente 
esta arcilla corresponde a un tipo particular de figurilla 
antropoforma que Moser y White definen como el tipo 
3 (Moser y White 1968: 139), también asociado o a lo 
que George Fay denomina la figurilla seri de la fertilidad 
(Fay 1956). Ello significa que la arcilla con la que estos 
objetos fueron realizados es culturalmente un hecho so-
cial que trasciende su cosificación y se hunde en la ma-
terialidad y en la polisemia de su significado (figura 3).

Una descripción arqueológica, entonces continuaría 
por el recuento de análisis sofisticados y a la elaboración 
de hipótesis sobre su uso y función, algo que eventual-
mente es parte de la investigación arqueológica. Sin em-

Figura 2. El cuenco en su dimensión analítica.

bargo, desde la perspectiva propuesta aquí, el poder de 
las cosas va en otra dirección y genera verdaderos niveles 
de movilización, poder y presencia social para recuperar 
la idea Heideggeriana. La ritualización de este acto no 
es una copia fiel de lo que mencionan Bowen y Moser 
(1968) ni necesariamente en la espiritualidad que des-
cribe Rentería (2007). Es actual, es viva, y pese a que es 
diferente, en el fondo aspira a cumplir los diversos mo-
mentos rituales de la totalidad mitológica, como a conti-
nuación expongo. 

Figura 3. El cuenco en el laboratorio (escala en cm.)

La fiesta de la olla vieja

Una vez que registramos la olla en campo, ésta se traslado 
a El Desemboque, ahí estuvo guardada y protegida por 
quienes serísan las madrinas. La fiesta se llevo a cabo en 
El Desemboque, se realizaron diversas actividades, con el 
objetivo de iniciar las festividades de la olla, ocasión que 
nos permitió acercarnos a la comunidad, al establecer un 
punto de convergencia a través de la vasija cerámica, en 
un interés colectivo por apaciguar los espíritus que aún 
pudieran habitar en la vasija recientemente encontrada 

En la casa donde se realizaría la fiesta y como un he-
cho social consumado, se realizaron diversas actividades, 
sin seguir necesariamente un orden ritual. Entre ellas, 
una actividad permanente fue la labor de un cantador y 
bailadores. En este caso el señor Adolfo Burgos, persona 
de edad avanzada, cantó y armonizó el ritmo con una 
sonaja hecha con una lata de aluminio atravesada por un 
palo de madera y listones que la adornaban. Al mismo 
tiempo algunas mujeres de la comunidad llenaban una 
mesa con sus artesanías, collares de concha, figuras ta-
lladas en palo fierro, cestería y los tradicionales costalitos 
de tela con salvia al interior, puestos ahí para su venta, 
siendo nosotros los potenciales compradores de las mis-
mas (figura 4). 

En un momento de la celebración los cantos cesaron, 
dando paso al “juego de la pitahaya”, organizado por 
mujeres de la comunidad. Este es un juego que consiste 
en trazar un círculo con rebanadas del cacto de pitahaya, 
agrupadas en 8 secciones de 5 rebanadas generando un 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 182

total de 40 espacios a forma de casillas, en las cuales se 
depositaban ramas decoradas con pintura y un listón a 
manera de “fichas”, mismas que avanzaban al azar. La 
primera que lograra dos vueltas ganaba todos los objetos 
que apostaron al principio del juego y se colocaron en 
una charola. El juego es un sistema sencillo que, además 
de ser una forma de socialización, es una forma de movi-
lización de recursos que pueden ser desde un collar hasta 
grandes sumas de dinero, puesto que la esencia del juego, 
es literalmente la apuesta (figura 5).

tela rojo fue quien bailó. Durante las celebraciones hay 
comida, local y tradicional. El acto es comunal y come 
quien se acerca, es un acto de reciprocidad en muchos 
sentidos, material y simbólico. En este caso hubo gallina 
pinta, arroz, frijoles y “pan seri”, el cual es similar una 
tortilla de harina con mayor grosor, inflada, con un deli-
cioso sabor y aroma. 

Una costumbre en esta celebración es hacer decora-
ción facial, se pintaron diferentes miembros de la comu-
nidad y pintaron el rostro a cada uno de los integrantes 
del equipo que estábamos ahí presentes. A los masculinos 
les pintaron flechas, y a las femeninas patrones geomé-
tricos, ocupando los colores blanco, rojo y azul y una 
hebra de su cabello como pincel. La celebración también 
consiste en “estar ahí”, participar de la conversación, de 
la comida, de un acto de compartir una experiencia, par-
ticularmente por la vasija y su poder. 

Una variante importante respecto de la fiesta es que 
durante el último día se presenta el motivo de la celebra-
ción: la vasija (que había estado guardada en casa de las 
madrinas, lejos de la vista). El acto de presentar la vasija 
consiste en exhibirla públicamente, para ello, previamen-
te se había realizado una pequeña estructura perecede-
ra, conformada por un arco de aproximadamente 1.5 m 
de altura por 1 m de ancho que se extendía a 1 m de 
profundidad, elaborado con varas de ocotillo, amarradas 
con listones de colores blanco, azul y rojo, formando una 
cúpula que protegía el área donde se posaría la vasija. 
Toda la estructura se encontraba cubierta por hojas de 
hierbas, mientras que al arco se le adosaron ramas con 
hojas de salvia. Al interior se preparó una cama de hojas 
verdes, sobre la que se depositó una pequeña base, y se 
cubrió con un mantel de colores. Sobre éste se depositó 
una camilla de carrizos cubierta por manojos de salvia, 
todo atado con listones rojos, esta última es sobre la que 
se posó el cuenco. Esta estructura es de suma importan-
cia, ya que se ocupa para limpiar al objeto, despidiendo 
su pasado para abrir paso a su futuro y eliminar cualquier 
resabio de maldad que pudiera ser extensivo a quienes lo 
habíamos encontrado (figura 6).

Figura 4. Preparativos la fiesta.

El juego básicamente consiste en lanzar al aire tres 
fragmentos de carrizo de aproximadamente 15 cm de 
longitud, mismos que son cortados a lo largo provocan-
do un área convexa sin decoración y una cóncava pintada 
de blanco, azul y rojo. El blanco es usado como base, 
sobre el que se pintan cuatro líneas onduladas, dos en 
cada extremo, con una línea roja debajo de una azul 
como secuencia. Estas líneas delimitaban el espacio en el 
que se encontraban 2 cuñas azules que apuntaban en la 
misma dirección. Estos carrizos funcionan como dados, 
determinando la cantidad de espacios que se avanza por 
tiro, tirando un número indeterminado de veces hasta 
que los “dados” terminen en la combinación 1 decorado 
y 2 lisos.

El juego se desenvuelve entre risas y conversaciones, 
particularmente en este caso solo participaron mujeres 
de todas las edades. Una de las más jóvenes era quien 
avanzaba los “dados” y recolectaba los carrizos para dár-
selos a la persona en turno. El juego de la pitahaya ter-
minó, momento en el que el señor Burgos reanudó sus 
cantos, para lo que se depositó una tabla en el suelo don-
de los jóvenes de la comunidad zapateaban al ritmo de 
la sonaja. Algunas de las canciones eran peticiones que 
hacían explícitamente. Lo bailadores escenifican danzas 
solitarias sobre la tarima al ritmo impuesto por los cantos 
y el ritmo de la sonaja, con la diferencia que en esta oca-
sión un hombre alto, vestido con una camisa tradicional 
color azul claro, un pantalón blanco y un cinturón de 

Figura 5. Fiesta de la Pitahaya.



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 183

Las madrinas de la fiesta salieron con el rostro pinta-
do con patrones geométricos, fue la única ocasión en que 
observamos a alguien de la comunidad con decoración 
facial, ya que sólo se hace en este tipo de celebraciones, y 
sobre todo en el último día que es el más importante de 
la fiesta. En este momento se acercaron a nosotros y se 
tomaron fotos con los integrantes del equipo de trabajo, 
además que hubo obsequios de por medio.

Adicionalmente al motivo esencial de la celebración, 
que era hacer la fiesta de la olla, en realidad tuvo un sen-
tido de integración comunitaria (a diferencia del antro-
pólogo solitario, en un equipo arqueológico puede in-
cluir hasta diez personas, lo que evidentemente dificulta 
la interacción cotidiana). El flujo de las conversaciones 
con los miembros del equipo académico fue en aumen-
to, siendo casi nulas al inicio de la fiesta, a diferencia 
de las bromas y risas que se escuchaban al final de los 
cuatro días. Es durante estas charlas que se logró una ma-
yor interacción en todos los niveles. Solo a partir de la 
celebración compartida es que logramos “romper el hie-
lo” respecto a nuestra presencia en la comunidad. Final-
mente la vasija fue entregada al equipo de investigación 
para continuar el análisis desde la perspectiva académica 
(figura 7). 

En un sentido mas integral, creer en el poder de los 
objetos ha generado una amplia movilización de ideas y 
significados. La celebración fue un acto social de compar-
tir el interés en el pasado a través creer en la vida social de 
las cosas. La interacción se dio de una manera recíproca, 

las diferencias se fueron disolviendo con el avance de la 
celebración, obteniendo no sólo información sino parti-
cipando de la perspectiva local de conocimiento, dejando 
a la cosa protagonizar el acto ritual, siendo parte de una 
comunidad que percibe y organiza el mundo de otra ma-
nera y ayuda a ampliar la perspectiva académica. 

Los rituales comcáac tienen precisamente esta fun-
ción, independientemente si adoptamos la visión es-
piritista descrita por Rentería (2007) o la pragmática, 
descrita por Bowen y Moser (1968) que dicta que al en-
contrarse un objeto antiguo hay que hacerle una fiesta 
para alejarnos de todos los males contenidos en el simple 
acto de haberla perturbado. Los males se contrajeron en 
el acto de encontrarla. En el fondo, la vasija se escondió 
de los demás y apareció solo ante quien tuviera el poder 
de articular el reingreso al mundo de los vivos. 

Figura 6. El altar de la vasija.

Figura 7. Entrega de la vasija purificada,
El Desemboque de los Seris.

Los cosas en este sentido, cobran dimensiones sobre-
naturales. Cuando el tiempo comenzó, muchos animales 
y plantas eran humanos. Un día venían corriendo del 
desierto el caballo de mar y la cholla porque los venían 
persiguiendo el sahueso y el sahuaro lanzándoles piedras 
y flechas. Pasaron por un lugar llamado “Solo Agua” y 
más adelante otro llamado “La Fuga del Caballo de 
Mar”; luego llegaron a una bahía. Antes de saltar al agua, 
el caballo de mar se quitó sus huaraches y se las puso en 
su cinto; además se había envuelto en sus trenzas para 
poder correr más aprisa. En el momento que saltó al agua 
se convirtió en un caballo de mar. Por eso así se le llama 
hoy. La cholla y el sahueso quedaron llenos de hoyos una 
y de arrugas el otro por las piedras y los flechazos que se 
lanzaban. Todos ellos fueron antepasados nuestros y eran 
gente real en aquel tiempo (Herrera et al. 1976: 44).

Además de las plantas y animales, las cosas han acom-
pañado los relatos míticos. Casi siempre donde hay mi-
tos, hay objetos. Aquí vemos piedras, flechas que perfo-
ran las gruesas pieles de los sahuesos, huaraches y cintos, 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 184

que dotan de protección a la vez que figuran como ele-
mentos indispensables. El caballo de mar no se despoja 
de los huaraches, se los amarra en su cinto para llevar- 
los consigo. Cosas que acompañan y que, si bien no fi-
guran como protagonistas, en este caso dan cuenta de 
un mundo complejo donde sin ellos, no seríamos lo que 
somos. Los objetos no son inertes, son acompañantes y 
delimitan el rumbo y el orden a la vez que denotan prac-
ticas sociales, ya sea en el mundo real, o en el paralelo 
mundo de los mitos y en el orden del universo. 

Como se observa en los relatos comcáac, su mundo se 
concibe a partir de mitos de gigantes. Los hay en todos 
lugares, los gigantes habitan el mundo de múltiples for-
mas. Pueden ser el arcoíris, el egoísmo, los huérfanos, los 
sahuaros, los cardones; incluso los restos humanos de los 
ancestros se consideran gigantes. Es un mundo paralelo 
que se habita y domina por seres sobrenaturales, de for-
ma humana pero superdotados. Y una vasija puede ser la 
medida de los hombres comunes: 

Cuimáxp era un hombre pequeñito que vivía en la 
Isla San Esteban. Él era un seri. Cuando se senta-
ba detrás de un cántaro, solo se veía su sombrero. 
Un día se fue con su grupo a la isla San Lorenzo 
en busca de comida y luego de un año decidieron 
regresar a San Esteban. Hicieron siete balsas y em-
prendieron el regreso. Cuando se acercaban a la 
pequeña isla, un gran tiburón blanco los atacó y se 
comió a algunos, entre ellos estaba Cuimáxp. Un 
hombre llamado Camisa Azul pudo salvarse con 
los que iban en su balsa remando muy rápido. Ya 
en la playa hicieron fuego y durante dos días es-
peraron a que el tiburón se fuera; pero éste al oler 
el fuego se quedó allí. La mañana del segundo día 
vino un animal marino enorme y extraño parecido 
a una iguana gigante, mató al tiburón y luego se 
fue. Entonces los que quedaron vivos fueron don-
de se encontraban los demás seris, cerca del Cam-
po Pajíi y dijeron a los demás que las balsas y la 
gente habían desaparecido. Así murió Cuimáxp, el 
seri pequeñito. Aquí acaba la historia de la muerte 
de Cuimáxp (Herrera et al., 1976: 44).

Una olla refleja la vida cotidiana de un hombre co-
mún. El objeto mide las dimensiones humanas de un 
individuo, y en contraposición, empequeñece al mun-
do real, respecto al de los gigantes. Un hombre es ape-
nas visible por el sombrero que sobresale de un cántaro. 
Mientras que en los relatos de los gigantes es imposible 
no verlos, escucharlos o sentirlos, en este caso, el humano 
es reconocido por apenas algunos detalles mínimos, 
como el sombrero mismo que le da existencia, y el cán-
taro que le otorga su proporción. El hombre mundano 
muere devorado por un tiburón blanco, así sin más, se 
engulle en los abismos de la retórica y se desaparece en 
la oscuridad del mito (un gigante nunca prescribirá, por 
cierto). El relato inicia con un cántaro que mide al hom-
bre mundano, y concluye con el despojo de su sombrero, 

y por tanto de su muerte. Ante la ausencia de objetos, lo 
único que sigue es el silencio infinito, y por el poder de 
las cosas es que este relato encuentra sentido. 

Conclusiones

La materialidad no emerge de la arqueología, esta 
última es la que se sumerge en la primera. Me explico: 
La arqueología no ha producido la idea de materialidad. 
Este enfoque demuestra, por el contrario, la confluencia 
de intereses académicos, metodológicos y teóricos en 
torno a las disciplinas sociales. Se destacaron aspectos 
esenciales que conforman este enfoque, el regreso de las 
cosas y su vida social, tratando de ser específico en el caso 
de estudio comcáac. 

La materialidad, por lo tanto, no la considero como 
parte de un conjunto de estrategias y enfoques de aplica-
ción heurística a la investigación arqueológica. Por tanto, 
su aporte es precisamente tratar de comprender el desa-
rrollo humano desde una perspectiva histórica de larga 
duración. Los arqueólogos sin duda hemos sido benefi-
ciados al utilizar el enfoque de materialidad puesto que se 
abordan temas que difícilmente serían justificables desde 
otros paradigmas más tradicionales. Adoptar el estudio 
de la materialidad nos orilla a pensar en la forma en que 
aspectos no visibles en el registro arqueológico influye-
ron en las trasformaciones culturales y, lo importante, a 
generar metodologías que nos ayuden heurísticamente a 
identificarlos, como en este caso se ha tratado de demos-
trar. 

El uso de la materialidad está dada por la crítica im-
plícita a la descripción técnica de los objetos (una prác-
tica bastante arraigada en la investigación arqueológica). 
Lo que se propone en realidad es expandir los límites 
de la disciplina al cruce de ideas y problemáticas de las 
ciencias sociales en general. Existe una mayor apertura 
en usar los aportes de otras ciencias para la resolución de 
problemas concretos. La arqueología no es una ciencia 
aislada sino parte mayor de un grueso de disciplinas que 
conforman las ciencias humanas. 

Por lo anterior, si bien aún falta por definir aspectos 
importantes a nivel metodológico, el intento teórico de 
aplicar los múltiples enfoques de la materialidad en ar-
queología, particularmente con el de la vida social de las 
cosas, demuestra la necesidad de replantearse los objeti-
vos de la disciplina desde una perspectiva relacional, no 
centrada en la descripción, sino en la relevancia del sig-
nificado polisémico de los artefactos y sus particularida-
des en torno a la creación del conocimiento. En muchos 
de los estudios existe la tendencia de utilizar elementos 
heurísticos de otras disciplinas, por ejemplo la historia, 
etnohistoria o antropología para aplicar al campo de la 
arqueología posibles interpretaciones que ayuden a com-
prender el fenómeno humano de las cosas con los cam-
bios culturales y experiencias locales.

Particularmente el caso de la vasija localizada en el 
territorio sagrado comcáac permite visualizar una serie de 



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 185

consideraciones que apuntan a los aspectos relacionales 
de la cultura material. Claro, en este caso, las particula-
ridades del contexto hacen posible un trabajo como el 
aquí presentado. Un proyecto arqueológico que trabaja 
en comunidad con grupos originarios, actores de ambas 
partes dispuestos a dislocarse en búsqueda de significa-
dos, disímbolos y a la vez compartidos. Como arqueó-
logos académicamente formados, sucumbimos ante los 
poderes enraizados en objetos antiguos y los miembros 
de la comunidad participaron en la construcción de co-
nocimiento académico. Las cosas nos unieron y nos mo-
vilizaron para concretar actos pragmáticos y rituales que 
fueron parte de un contexto mas amplio, en donde los 
objetos son el elemento esencial de la movilización de 
ideas y recursos. 

Finalmente mencionaría que un objeto tiene poderes 
si se le toma en serio. No es cuestión de azar, es una 
cuestión de credibilidad, de asumir un conocimiento an-
cestral y colectivo que arrastra en el tiempo y contiene 
fuerzas inimaginables. La historia se transforma en mito, 
y el mito en ritual, que por su contenido rector, ha de 
hacer que las cosas se cumplan para ordenar el mundo. 
La decisión es colectiva y como tal, la obligación no es 
una elección. Es un acto de obediencia y redención, un 
acto de mantener al mundo de los espíritus en paz, para 
cohabitarlo en armonía. La función protectora del ritual 
hace que se cumplan los designios divinos, y que el mun-
do, y todos los seres que habitan en el, se retroalimenten 
colectivamente para que el sahuaro crezca, para que los 
cardones revienten de pitayas durante el verano, para que 
la lluvia moje al desierto, para que las conchas y caracoles 
permitan crecer el músculo que las habita, y para que las 
cosas finalmente ayuden a poner al mundo y a los espíri-
tus en su respectivo lugar. 

Referencias

Appadurai, A. (ed.) (1986). The Social Life of Things: 
Commodities in Cultural Perspective. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Appadurai, A. (ed.) (1991). La Vida Social de la Cosas. 
Perspectiva Cultural de las Mercancias. México: 
Grijalbo.

Baudrillard, J. (1999). El sistema de los objetos. México: 
Siglo XXI. Disponible en: http://quijote.biblio.
iteso.mx/dc/ver.aspx?ns=000018366 [Consulta: 
febrero de 2019].

Bonilla González, L. A. (1941). Los Seris. Revista Mexi-
cana de Sociología, 3, 93-107.

Bowen, T. (1965). A Survey of Archaeological Sites near 
Guaymas, Sonora. Kiva, 31, 14-36.

Bowen, T. (1976a). Estado actual de la arqueología de la 
Costa Central. Braniff, B. & Felger, R. (eds.) So-
nora: Antropología del Desierto. México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia-Secretaría de 
Educación Pública.

Bowen, T. (1976b). Seri prehistory: the archaeology of the 
central coast of Sonora, Mexico. Tucson: University 
of Arizona Press.

Bowen, T. (1976c). Seri Prehistory. The Archaeology of the 
Central Coast of Sonora, México. Tucson: Univer-
sity of Arizona.

Bowen, T. (2000a). The Other Seris. Journal of the Sou-
thwest, 42, 443-455.

Bowen, T. (2000b). Unknown Island: Seri Indians, Euro-
peans, and San Esteban Island in the Gulf of Cali-
fornia. Albuquerque: University of New Mexico 
Press.

Bowen, T. (2002). Not by Design: The Arizona State 
Bowen 1966-67 Survey of the Trincheras Culture. 
Kiva, 68, 5-22.

Bowen, T. (2005). A Historic Seri Site on Isla San Loren-
zo. Kiva, 70, 399-412.

Bowen, T. & Moser, E. (1968). Seri Pottery. Kiva, 33, 
89-132.

Bowen, T. & Moser, E. (1970). Seri Headpieces and 
Hats. Kiva, 35, 168-177.

Burckhalter, D. (2013). William Neil Smith and the Seri 
Indians: Photographs, Letters and Field Notes. 
Journal of the Southwest, 55, 1-118.

cdi (2005). Lenguas Indígenas en Riesgo: Seris. México, 
Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pue-
blos Indígenas.

Chevalier, S. (2008). What Does “Materiality” Really 
Mean? (Miller’s Materiality). Current Anthropolo-
gy, 49, 157-158.

Clark, S. R. (2009). Material Matters: Representation 
and Materiality of the Harappan Body. Journal of 
Archaeological Method and Theory, 16, 231-261.

Cochrane, A. (2007). We Have Never Been Material. 
Journal of Iberian Archaeology, 137-154.

Domanska, E. (2006). The Material Presence of the Past. 
History and Theory, 45, 337-348.

Douny, L. (2007). The Materiality of Domestic Waste: 
The Recycled Cosmology of the Dogon of Mali. 
Journal of Material Culture, 12, 309-331.

Fahlander, F. & Oestigaard, T. (eds.) (2008). The mate-
riality of death: bodies, burials, beliefs, Oxford: Ar-
chaeopress.

Fay, G. E. (1956). A Seri Fertility Figurine from Bahia 
Kino, Sonora. Kiva, 21, 11-12.

Felger, R. & Moser, M. (1985). People of the Desert and 
Sea. Ethnobotany of Seri Indians. Tucson: The Uni-
versity of Arizona Press.

Felger, R. S. & Moser, M. B. (1974). Columnar Cacti in 
Seri Indian Culture. Kiva, 39, 257-275.

Gell, A. (1998). Art and agency: an anthropological theory. 
Oxford: Clarendon.

Gillings, M. & Pollard, J. (1999). Non-Portable Stone 
Artifacts and Contexts of Meaning: The Tale of 
Grey Wether. World Archaeology, 31, 179-193. 
Disponible en: (http://www.museums.ncl.ac.uk/
Avebury/stone4.htm) [Consulta: febrero de 
2019].



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 186

Gosden, C. (2005). What Do Objects Want? Journal of 
Archaeological Method and Theory, 12, 193-211.

Gosden, C. & Lock, G. (1998). Prehistoric Histories. 
World Archaeology, 30, 2-12.

Gosden, C. & Marshall, Y. (1999). The Cultural Biogra-
phy of Objects. World Archaeology, 31, 169-178.

Graves-Brown, P. (ed.) (2000). Matter, Materiality and 
Modern Culture, London: Routledge.

Hamilakis, Y. (1999). Stories from exile: fragments from 
the cultural biography of the Parthenon (or ‘El-
gin’ marbles). Y. Marshall & C. Gosden (eds.) The 
cultural biography of Objects.World Archaeology, 
31, 303-320.

Hassan, F. (1998). Memorabilia: archaeological materia-
lity and national identity in Egypt. MESKELL, L. 
(ed.) Archaeology under fire. Nationalism, politics 
and heritage in the Eastern Mediterranean and Mi-
ddle East. London: Routledge.

Hedeager, L. (2011). Iron age myth and materiality: an 
archaeology of Scandinavia AD 400-1000. Lon-
don: Routledge.

Heidegger, M. (1994 [1949]). La Cosa. Conferencias y 
artículos. Barcelona: Ediciones del Serbal.

Hernández Santana, G. (2015). El sistema de lunaciones 
de los comcaac (ms). Tesis. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Herrera, R., Morales, J. & Topete, J. (1976). Zíx anxö 
cóohhiit hapáh quih czáxö zíx quihmáa táx mos 
czaáxöiha: El Gigante llamado comelón y otras his-
torias en seri y en español. México: Instituto Lin-
güístico de verano/Secretaría de Educación Públi-
ca/Dirección General de Educación Extraescolar 
en el Medio Indígena.

Hetherington, K. (2003). Spatial textures: place, touch, 
and praesentia. Environment and Planning A, 35, 
1933-1944.

Hicks, D. (2007). From Material Culture to Material 
Life. Journal of Iberian Archaeology, 245-255.

Hinton, T. B. (1955). A Seri Girls’ Puberty Ceremony at 
Desemboque, Sonora. Kiva, 20, 8-11.

Holtorf, C. (2002). Notes on the Life History of a Pot 
Sherd. Journal of Material Culture, 7, 49-71.

Ingold, T. (2007). Materials against Materiality. Archaeo-
logical Dialogues, 14, 1-16.

Kirk, T. (2006). Materiality, Personhood and Monu-
mentality in Early Neolithic Britain. Cambridge 
Archaeological Journal, 16, 333-347.

Knappett, C. (2007). Materials with Materiality? Ar-
chaeological Dialogues, 14, 20-23.

Kopytoff, I. (1991). La Biografía Cultural de las Cosas: 
La Mercantilización como Proceso. Appadurai, A. 
(ed.) La Vida Social de las Cosas. Perspectiva Cultu-
ral de las Mercancias. México: Editorial Grijalbo.

Martínez-Tagüeña, N. (2016). And the Giants Keep 
Singing: Comcaac Anthropology of Meaningful 
Places. Tesis. Tuczon: The University of Arizona.

Mcgee, W. J. (2000). Trails to Tiburon: the 1894 and 
1895 field diaries of WJ McGee/ Transcribed by 

Hazel McFeely Fontana, annotated and with and 
Instroduction by Bernard L. Fontana, Tucson, The 
University of Arizona Press.

Miller, D. (ed.) (2005a). Materiality Durham: Duke 
University Press.

Miller, D. (2005b). Materiality: An Introduction. Miller, 
D. (ed.) Materiality. Durham: Duke University 
Press.

Miller, D. (2007). Stone age or plastic age? Archaeological 
Dialogues, 14, 23-27.

Montaño, R. (2017). Los que llevan la vía láctea. Tlalo-
can, XXI, 49-104.

Moser, C. (2000a). A Desemboque Childhood. Journal 
of the Southwest, 42, 411-426.

Moser, C. (2014). Shells on a Desert Shore. Mollusks in 
te Seri World. Tucson: The University of Arizona 
Press.

Moser, E. (1963). Seri Bands. Kiva, 28, 14-27.
Moser, E. (1973). Seri Basketry. Kiva, 38, 105-140.
Moser, E. & White, R. S. (1968). Seri Clay Figurines. 

Kiva, 33, 133-154.
Moser, M. B. (1970). Seri Elevated Burials. Kiva, 35, 

211-216.
Moser, M. B. (1988). Seri History (1904): Two Docu-

ments. Journal of the Southwest, 30, 469-501.
Moser, M. B. (2000b). Lost in the Desert: A Four-Year-

Old Survivor. Journal of the Southwest, 42, 485-
489.

Moser, M. B. & Marlett, S. A. (2004). Comcáac quih 
yaza quih hant ihíip hac: Diccionario seri-espa-
ñol-inglés, Hermosillo y México DF, Universidad 
de Sonora/Plaza y Valdés Editores.

Nanoglou, S. (2009). The Materiality of Representation: 
A Preface. Journal of Archaeological Method and 
Theory, 16, 157-161.

Nolasco, M. (1967). Los seris, desierto y mar. Anales del 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, , 18, 
125-194.

O´Meara, C. (2012). Donde fue tirado el pantalón y 
cómo se llega a esa Bahía. Tlalocan, XVIII, 125-
140.

Olsen, B. (2007). Keeping Things at Arm’s Length: A 
Genealogy of Asymmetry. World Archaeology, 39, 
579-588.

Pearson, M. P., Pollard, J., Richards, C., Thomas, J., Ti-
lley, C., Welham, K. & Albarella, U. (2006). Ma-
terializing Stonehenge: The Stonehenge Riverside 
Project and New Discoveries. Journal of Material 
Culture, 11, 227-261.

Rentería, R. (2015). Hunting Cartographies: Neoliberal 
Conservation among the Comcaac.Tesis. Tucson: 
The University of Arizona.

Rentería, R. (2007). Seris. México: Comisión Nacional 
para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. Dis-
ponible en:  http://www.cdi.gob.mx. [Consulta: 
febrero de 2019].

Thomas, J. (2007). The Trouble with Material Culture. 
Journal of Iberian Archaeology, 11-23.



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropología 54-1 (2020): 173-187 187

Tilley, C. (2004). The Materiality of Stone: Explorations 
in Landscape Phenomenology. Oxford: Oxbow.

Tilley, C. (2007). Materiality in Materials. Archaeological 
Dialogues, 14, 16-20.

Villalobos, C. (2016a). Cambio Climático y Arqueolo-
gía: la construcción de un paradigma. Boletín de 
Antropología Americana, 1, 11-38.

Villalobos, C. (2016b). Proyecto Arqueológico cambio cli-
mático y diversificación sociocultural en el Norte de 
México: Bahía Tepoca, Sonora. Informe primera 
temporada de campo: Febrero-Marzo 2016, cdmx, 
Depositado en el Archivo Técnico del Consejo de 
Arqueología.

Villalobos, C. (2018a). Cambio climático y arqueología 
en el desierto de Sonora. Anales de Antropología, 
52, 37-53.

Villalobos, C. (2018b). Proyecto Arqueológico cambio cli-
mático y diversificación sociocultural en el Norte de 
México: Bahía Tepoca, Sonora. Informe segunda 
temporada de campo: Febrero-Abril 2017, CDMX, 
Depositado en el Archivo Técnico del Consejo de 
Arqueología.

Villalpando, E. (1989). Los que viven en las montañas. 
Correlación Arqueológico-Etnográfica en Isla San 
Esteban, Sonora, México. Hermosillo: Centro 
inah Sonora.

Villalpando, E. (2000). Manos Seris y su arqueología. 
Journal of the Southwest, 42, 464-469.

Villalpando, E. & Banister, J. 2000. Seri Hands and 
Their Archaeology. Journal of the Southwest, 42, 
457-463.




