CrossMark

ANALES DE 17‘
ANTROPOLOGIA

INSTITUTO DE
INVESTIGACIONES
ANTROPOLOGICAS

Anales de Antropologia 54-1 (2020): 173-187

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Articulo

Cuando las cosas se toman en serio: el poder comcdac de una vasija

When things are taken seriously: the comcdac power of a vessel

César Villalobos Acosta* **
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, Circuito Exterior,

Ciudad Universitaria, Coyoacdn, 04510, CDMX, México

Recibido el 21 de noviembre de 2018; aceptado el 29 de marzo de 2019

Resumen

Al caminar para la identificacién de sitios, un arquedlogo se alegra al
recolectar basura antigua. Suele sonreir al encontrar fragmentos de lo
que busca. Ya sean pedazos de barro, de concha o de piedra, inclusive
algin otro resto de basura ancestral. A diferencia de las excavaciones,
cuando se camina por la superficie, generalmente no encuentra obje-
tos completos, claro, con la excepcionalidad de las puntas de proyectil
y otros objetos pequefios que, por sus dimensiones, son los artefactos
mds completos que escapan a las miradas curiosas. Es definitivamente
una rareza encontrar objetos méds grandes que no hayan sido vistos
por alguien a lo largo de centurias, y menos si se trata de alguna vasija
de cerdmica. Este fue el caso, y su poder y vida social es lo que pre-
tendo relatar. Para hacerlo me auxilio de la materialidad, concepto
contempordneo de la interpretacién antropoldgica, y hago base en la
cosmovisién comcdac. Finalmente asevero que los objetos no son sim-
ples cosas inertes: cumplen funciones estructurales en el sistema
simbdlico de relaciones humanas.

Abstract

When surveying for the recording of sites, a crew of archaeologists are
happy-lucky to find and collect ancient garbage. Archaeologists often
smiles when find fragments of what are looking for. Whether pieces
of potsherds, shell or stone debris, including some other relic of an-
cestral garbage. Unlike excavations, when survey generally do not find
whole objects, of course, with the exception of projectile points and
other small objects, which by their dimensions, are the most complete
artefacts that escape curious looter-sight. It is definitely a rarity to find
larger objects that have not been seen by someone over the centuries,
and less if it is a ceramic whole vessel. This was the case and its magic
power and social life is what in this paper is highlighted. To do so, I
am helped by materiality, a contemporary concept of anthropologi-
cal interpretation, and I challenge data with the comcaac worldview.
Finally, I assert that objects are not simple inert things: they fulfill a
structural function in the symbolic system of human relations.

Palabras clave: seris; materialidad; arqueologia; Golfo de California; Sonora; México

Keywords: Seris; materiality; archaeology; Gulf of California; Sonora; Mexico

* Correo electronico: cesar.villalobos.acosta@googlemail.com

** Este articulo fue realizado en el marco del Proyecto Arqueolégico Cambio Climdtico y Diversificacion sociocultural en el norte de México:
Bahia Tepoca, Sonora, coordinado por quien suscribe, con recursos del PAPIIT 1A400816. Agradezco infinitamente a las autoridades y a la
comunidad comcdac de Haxdil lihom, asi como también a la comunidad académica de la UNAM-ENAH. Sin su participacién enmarafada,

ninguna cosa tendrfa sentido.

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.0.1.67787

0185-1225 Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas. Este es un articulo Open Access bajo la licencia CC-

BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 174

Materialidad en arqueologia

Enlastltimas tres décadas, lamaterialidad se ha convertido
en un enfoque de interés en las ciencias sociales. Ello ha
configurado un campo de estudio fértil debido al cruce
intelectual de diversas disciplinas (Chevalier 2008; Clark
2009; Cochrane 2007; Domanska 2006; Douny 2007;
Fahlander y Oestigaard 2008; Gell 1998; Gosden 2005;
Graves-Brown 2000; Hassan 1998; Hedeager 2011;
Hetherington 2003; Hicks 2007; Ingold 2007; Kirk
2006; Knappett 2007; Miller 2005a; Miller 2005b;
Miller 2007; Nanoglou 2009; Pearson ez al. 2000;
Thomas 2007; Tilley 2004; Tilley 2007). La premisa de
los estudios de materialidad posiciona a los objetos como
elementos centrales en el debate de las ciencias sociales.

En su aspecto esencial, la materialidad considera el
protagonismo de la cultura material puesto que los in-
dividuos viven, socializan, se reproducen y mueren en-
tre objetos. Como veremos adelante en este articulo, los
artefactos poseen una “vida” que puede ser alargada por
varias décadas, centurias o milenios, y como una carac-
teristica especial, trascender a la propia existencia de un
individuo. Sucintamente, la materialidad puede ser en-
tendida como un conjunto de relaciones culturales, al ser
los materiales una parte constitutiva y forjadora de esas
relaciones y no Ginicamente como epifenémenos aislados
o resultados colaterales de conductas sociales.

La cultura material actta sobre los individuos de una
forma total. Los materiales fisicos expresan y reproducen
valores culturales, ya sea en arquitectura publica monu-
mental, en expresiones miniatura como figurillas de ba-
rro o en cualquier adorno corporal. Los objetos no son
solo representaciones externas a la conducta humana,
son poderosos medios de mediacién y transformacidn.
Las condiciones histéricas cambian no solamente por
designio humano sino también por la influencia de los
objetos, y es a partir de ellos y con ellos, es que el ser
humano se convierte en ser social.

De esta forma, se observa que los objetos culturales
son portadores y generadores de significado y no tni-
camente recipientes pasivos. Una olla, cierto que es una
olla, pero un contexto particular la convierte en polisé-
mica: objeto de cocina, urna funeraria o representante
del poder. Si bien todos los materiales tienen propieda-
des fisicas que pueden ser descritas, no todas ellas son
significantes de la misma manera. Una navajilla prehis-
panica de piedra verde seguramente no tendrd el mismo
significado para las sociedades del norte de México, con
limitada presencia de yacimientos de obsidiana, que para
las asentadas en el valle de México, en donde se sittian los
yacimientos mds importantes de este material. Es decir,
la materialidad se transforma en un concepto relacional
en donde los objetos tienen sentido de acuerdo al juego
de relaciones humanas en tiempo y espacio.

Los objetos producidos con un conjunto reconocible
de formas y estilos tienen influencia en la forma en la
cual la gente los hace y los usa. La metodologia arqueols-

gica ha demostrado que los artefactos son realizados con
un estilo reconocido y repetible, lo que implica que exis-
te un corpus de objetos muy parecidos, cada uno similar
a muchos otros. Esto genera una combinacién de carac-
teristicas en la forma y decoracién que ayudan a definir el
estilo como una entidad reconocible (Gosden 2005). Sin
embargo, las cosas no necesariamente se derivan simple-
mente de las intenciones humanas, de hecho, los objetos
canalizan tales intenciones y “exigen” ciertas normas. Los
cambios en la produccién y decoracién de la cerdmica,
por ejemplo, se efecttan a lo largo de varias generaciones
humanas, lo que implica que no necesariamente estin
bajo el estricto control de un solo individuo (Gosden
2005: 195). Ello implica que los artefactos actian mds
alld del control de una persona debido a que el rango
temporal en que se realizan trasciende al individuo.

Los objetos tienen un papel crucial en la vida huma-
na. Son el vinculo entre el mundo material y simbélico
—;qué serfamos sin objetos?-. Reproducen una cosmovi-
sién del mundo y la reactivan dia a dia. De acuerdo a
Alfred Gell, los artefactos son decorados con motivos que
son transformados a través de pequefnas modificaciones.
Los estilos de artefactos son creados por sutiles iniciativas
sociales sobre un largo periodo de desarrollo histérico
que se modifican lentamente (Gell 1998: 219). Una
nueva adicién en un estilo arquitecténico, por ejemplo,
no necesariamente es un elemento aislado, o pre-deter-
minado, sino que se adecua, constrifie y eventualmente
se modifica y también responde a diversas historicidades.
La arquitectura es especialmente sensible en este sentido,
algunas formas permanecen por largos periodos de tiem-
po (pensemos en la arquitectura de los indios pueblo), y
pese a cambios substanciales en otras dreas de la cultura
material, como cerdmica o litica, la arquitectura constri-
fie la repeticion de ciertos patrones.

Una estructura arquitectdnica, una vasija o cualquier
otro objeto posee caracteristicas particulares que canali-
zan la accién humana, proporciona un rango de expe-
riencias sensoriales (excluyendo otras). También deter-
mina ciertas obligaciones y determina la manera en que
nos aproximamos a ella y a otras personas. Los patrones
de intercambio o consumo derivan parcialmente de la
naturaleza de los propios objetos (Gosden 2005: 196).
Debido a que la cultura material es relativamente de lar-
ga duracidn, la gente es socializada dentro de mundos
materiales que existen previos a su nacimiento, y que
ademds los trascienden. La naturaleza social de la gente
serd estructurada por la educacién de sus sentidos a través
de los objetos que la rodean durante toda la vida, y otor-
gan una serie de instancias y presuposiciones del mundo
derivado de la cultura material particular. Es decir, los
seres humanos estamos enmarafiados, simbdlica y psico-
légicamente, al mundo material. La cultura material es
un aspecto que ha acompanado y permitido la interac-
cién humana.

A continuacién exploraré algunos tépicos centrales a
los estudios de materialidad. Primero, me concentro en
la diferencia entre un objeto y una cosa; segundo, abordo



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 175

la importancia de la singularidad centrada en el concepto
de biografia cultural, mientras que en la parte medular de
este articulo, me concentro sobre el poder de los objetos
desde la perspectiva comcdac.

El regreso de las cosas

La humanidad se constituye de objetos materiales que
pueden ser duraderos o perecederos. La definicién
de objeto incluye todo lo que puede ser materia de
conocimiento por parte del sujeto, incluso éste mismo
(www.rae.es). En esta definicién denota al objeto
como algo inanimado por oposicién a ser viviente. Es
interesante notar que esta definicion surge de la filosofia
racionalista/cartesiana de divisiones duales: alma/materia
o naturaleza/cultura. Un objeto por tanto representa uno
de los extremos de esta postura, es decir, la parte pasiva,
se consideran inanimados, inertes y reflejo extra somdtico
de la conducta humana, mientras que en el otro extremo
se encontraria, el sujeto pensante, que racionalmente es
el que genera conocimiento.

Los paradigmas que permitieron la emergencia de la
ciencia se basaron precisamente en esta visién dualista
del mundo. Por lo anterior, la investigacién formal se
ha situado preferentemente en la linea positivista de las
ciencias duras, la explicacién cientifica o las leyes uni-
versales. En esta perspectiva, los objetos participan de la
accién social pero pierden protagonismo debido a que
el sujeto domina sobre ellos. Los objetos por tanto se
convirtieron en inertes, frios, distantes, dependientes y
obedientes a la accién humana. Las cualidades materiales
y sus propiedades micro-fisicas se transformaron por lar-
go tiempo en el punto medular de la investigacion cien-
tifica (la arqueologia es una de las disciplinas que por su
orientacion se basa en las descripciones objetivas de la
materia). Sin embargo, la descripcién de los objetos, por
muy exhaustiva y micro especifica que se realice, por su
naturaleza deja de lado el significado humano que los
objetos tienen en sus diferentes historicidades.

El exilio de los objetos en la investigacién social tiene
que ver con una ontologfa hostil, en gran medida creada
por los filésofos racionalistas (aunque ese desarrollo fue
parte fundamental para la emergencia de las perspectivas
contempordneas). Estos crearon una nocién de la mate-
ria como pasiva e inerte, mientras que la mente humana
se percibia como algo activo y creativo (Olsen 2007). En
esta perspectiva, la materia aparece como superficial o
de poca importancia debido a que todas las cualidades
e ideas que de ellas se desprendian emanaban del sujeto
pensante. De aqui que la divisidn cartesiana entre mente
y materia sobrevalora el constructivismo social del sujeto
sobre los objetos.

Los intentos de abordar las cosas-en-si-mismas, es de-
cir, cualquier interés en su materialidad, se consideraba
en el mejor de los casos una herencia del anticuario, y en
el peor de los casos, una condicién patolégica que refle-
jaba cierta adicién fetichista por los objetos, este tltimo

es el procedimiento normal en la investigacién arqueol6-
gica, por contradictorio que parezca. Sin embargo, desde
mediados del siglo xx se reconocié su importancia mds
alld del mero aspecto secundario a la vida humana o su
fetichismo cientifico. Algunos autores contribuyeron con
ideas que propiciaron el cambio paradigmdtico en que
los objetos recuperaron la centralidad analitica (Baudri-
llard 1999). Entre ellos, Martin Heidegger fue sin duda
uno de los precursores en la importancia de los artefactos
en la investigacion social.

Heidegger, en una de sus conferencias titulada La
Cosa (1994 [1949]), explica la diferencia entre un objeto
y una cosa. Un objeto es una entidad material presente
que se puede describir, medir y reflexionar, pero existe
una distancia para mirarla y abstraerla (una pluma, una
jarra o un coche). Por el contrario, una cosa es una en-
tidad material lista para usarse y se revela por la proxi-
midad de una accién (escribir, verter liquidos o tras-
ladarse). Heidegger estaba més interesado en estas tltimas.
Es decir, en la proximidad de la accién y su relacién con
el objeto fisico, sin centrarse en las propiedades fisicas
por si mismas. Un martillo es un objeto/materia, sin
embargo, su cosidad, se revela a si misma por su cercania
a una accién. Esta es develada en el acto de martillar, no
por el simple hecho de ser un martillo —como objeto-. Es
decir, la proximidad se refiere al momento en que una
cosa estd lista para ser utilizada y participa de la accién
(Heidegger 1994 [1949]: 339; Domanska 2000).

En este sentido, para Heidegger una jarra no descansa
en el hecho de que sea un objeto representado, ni el he-
cho de que se puede determinar desde la objetividad de
su forma y composicién. La jarra, en primera instancia, es
un objeto producido por un alfarero que moldea la arci-
lla y que le otorga una forma especial. Sin embargo, la co-
sidad del recipiente no descansa de modo alguno en la
arcilla en que estd hecha sino en el vacio que acoge. Esta
es la esencia del recipiente que podemos llamar jarra, o
sea no su forma o material, sino su accién en el mundo.
La jarra entra en accién al momento en que su vacio es
intercambiado por otras sustancias, como por ejemplo
vino o agua. Cuando dejamos de esenciar la jarra en su
cualidad de objeto producido, es entonces que se puede
observar su cosidad y se piensa a la jarra como cosa social
accionando con y en el mundo.

Si seguimos las ideas de Heidegger, cualquier objeto
es susceptible de ser concebido como cosa. Pongamos
por ejemplo una pluma, su funcién no se restringe tini-
camente a su forma o composicién sino al hecho de estar
lista para la accién, es decir para trascribir ideas. En el
momento mismo en que escribimos, la pluma adquiere
otro significado, se transforma de un objeto a una cosa.
Si se observa a la pluma como objeto en si, se tiende a
perder el significado social que cobra en el momento de
realizar la accién de escribir. De hecho, todos los objetos
adquieren esta dimensidn, es decir, una taza o un libro
no son en si mismos Ginicamente su materia, sino lo que
potencialmente producen durante la accién. Su cosidad
no se agota en la descripcién de las propiedades fisicas,



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 176

sino en los momentos de las interacciones en las que una
funcién determinada en contextos especificos.
Precisamente por ello, el concepto de cosa de Heide-
gger posiciona a los objetos mds alld de su aspecto ma-
terial. La centralidad de las cosas en la sociedad permite
establecer un puente hermenéutico para interpretar los
efectos que las cosas causan en la gente, es decir, centrarse
en las acciones entre humanos y artefactos. Es por ello
que el concepto de cosz ha ayudado a tratar de compren-
der la relacién que se establece al momento de la accién
entre sujetos y objetos. La concepcién de objetos como
cosas, necesita de estrategias metodoldgicas que liguen los
objetos con significados sociales. En la investigacién so-
cial, la metdfora de la vida social de las cosas ha cobrado
relevancia por su énfasis en la relevancia que tienen res-
pecto a lo que se ha planteado en este articulo, es decir,
los objetos como cosas, como a continuacion expongo.

La vida social de las cosas

La relevancia que las cosas tienen en la vida social ha
sido un tema importante para el desarrollo de la teorfa
sociolégica, antropoldgica y arqueoldgica desde mediados
de la década de 1980. El estudio seminal fue organizado
y compilado por el antropblogo Arjun Appadurai en la
Universidad de Pensilvania (1983-1984). El resultado
se sintetiz6 en un estudio titulado La Vida Social de las
Cosas (Appadurai 1986, 1991). Este trabajo se enuncia
como una critica al modelo de consumo en donde las
mercancias son valoradas unicamente por su aspecto
econémico. Sin embargo, ademds de la esfera econdmica,
su trayectoria ofrece sin duda un dmbito de estudio en el
que éstas adquieren valor social. Appadurai considera que
hay que seguir a las cosas puesto que sus significados estdn
inscritos en sus formas, usos y trayectorias (Appadurai
1991: 19). De hecho, Appadurai utiliza la metéfora de la
biografia puesto que se refiere al nacimiento, reproduccién
y muerte. Al igual que Heidegger, Appadurai considera
que las cosas en movimiento son las que iluminan su
contexto social y humano.

El enfoque biogrifico de la vida social de las cosas
recae en el postulado de que la gente y sus objetos com-
parten movimiento y cambio, enmarafiados en un pro-
ceso gente y cosas son transformados e indisociables. No
solo los objetos se innovan a través del tiempo, sino que
tienen la capacidad de acumular historias. La fama de los
objetos y el renombre de la gente que los usé son mutua-
mente creados. Los objetos obtienen estatus a través de
vinculos con gente poderosa de la misma forma que los
individuos engrandecen su estatus a través de la posesion
de objetos valiosos. Entre los estudios presentados en La
Vida Social de las Cosas, el que ha gozado de mayor in-
terés por su énfasis en las biografias de las cosas es el de
Igor Kopytoff (1991).

Para Kopytoff, la formulacién de preguntas culturales
de relevancia social es un medio para acceder a las biogra-
fias de las cosas, igualmente considera que una biografia

puede destacar aquello que de otro modo permaneceria
oscuro (Kopytoff 1991: 93). Al elaborar la biografia de
una cosa, se formulan preguntas similares a la biogra-
fia personal ;Cudles son las posibilidades biograficas
inherentes a su estatus, periodo y cultura, y como se
realizan esas posibilidades? ;Cudl ha sido su carrera hasta
ahora, y cudl es, de acuerdo con la gente, su trayectoria
ideal? ;Cémo ha cambiado el uso de la cosa debido a
su edad, qué sucederd cuando llegue el final de su vida
atil? La aspiracién del modelo de Kopytoff es centrarse
en un modelo biogrifico con conciencia teérica. Este
consiste en el escrutinio de las posibilidades biograficas
de una persona o cosa, la forma en que esas posibilidades
se convierten en modelos ideales para la sociedad,
pero sobretodo, la forma en que se materializan dichas
aspiraciones en un ndimero determinado de historias
vitales reales y se repiten en sus aspectos esenciales.

La metodologia de la biografia cultural de los obje-
tos retoma metaféricamente la esencia de una biografia
personal, ya sea psicolégica, profesional, politica, fami-
liar, econémica, etcétera, cada una de las cuales selec-
ciona ciertos aspectos y descarta otros de la historia vi-
tal (Kopytoff 1991: 93). Sea cual sea la perspectiva, una
biografia se centra en la combinacién tnica de sucesos y
contextos especificos, esferas de intercambio, personas y
cosas en situaciones particulares. Pensemos en la biogra-
fia en algtin arquedlogo famoso, su formacién, amigos,
escuelas, drea de interés y publicaciones determinaran su
biografia; adicionalmente, existirdn elementos especiales
que lo hacen singular, ya sea su conducta personal ex-
tra-académica, o sus hallazgos arqueolégicos. No pocas
veces, hallazgo se antepone el nombre de su descubridor
o viceversa (Paquimé=Charles Di Peso, Emyl Haury=
Snaketown). En el fondo, la esencia de una biografia es
mostrar la singularizacién del biografiado y la relevancia
social de su biografia.

La principal aportacién de los estudios de biografia
cultural ha sido precisamente centrarse en la singulariza-
cién. Observar por qué un objeto es diferente en su pro-
pia trayectoria aporta informacién que en los paradigmas
precedentes quedaban como anomalias o simplemente
no se consideraban significativas. La singularidad ha per-
mitido observar que la realidad es menos normativa de lo
que suponen los instrumentos para medirla. En términos
amplios, la interpretacién de la biografia proporciona
elementos heuristicos atendiendo trayectorias particula-
res de objetos individuales en momentos especificos, lo
que permite centrarse en el significado polisémico de un
objeto. Pese a ser producidos en masa, o aparentemente
para cumplir funciones especificas, muchas cosas adquie-
ren una significacién especial a través de sus combinacio-
nes sociales y temporales.

La vida social, biografia cultural y arqueologia

Laarqueologiahasido beneficiada conlaaplicacién de este
enfoque en la interpretacién del pasado. Los arquedlogos



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 177

han enriquecido la perspectiva teérica, metodolégica
y aun narrativa al incorporar los estudios biograficos o
eventualmente centrarse en la singularidad. La coleccién
de ensayos compilada por Chris Gosden e Yvonne
Marshall ha gozado de cierta reputacién puesto que
abarca una serie de tépicos que incluyen el anilisis
sensorial a la restitucién del patrimonio arqueolégico
(Gosden 2005; Gosden y Marshall 1999). A decir de estos
autores, la utilidad de la metéfora de la biografia cultural
en arqueologia dependerd de su rol en la interpretacién
de diferentes contextos en el tiempo y espacio (Gosden y
Marshall 1999: 177). En la coleccién de ensayos resalta
la idea de centrarse en la singularidad para lo cual, la
metodologfa del enfoque biogrifico goza de cierta
congruencia. La singularizacién es un tema clave, ya
sea en objetos y rituales suntuosos o complejos, ya sea
la historia de vida de lo megalitos europeos o la mera
existencia de un tiesto cerdmico fragmentado. Afirman
los autores que los objetos obtienen estatus a través de
vinculos con gente poderosa, de la misma forma que los
individuos engrandecen su estatus a través de la posesion
de objetos valiosos (Gosden y Marshall 1999: 170).

De acuerdo con los textos expuestos en esta colec-
cién existe una enorme variabilidad de la forma en que
la biografia cultural de los objetos puede ser abordada.
Algunos objetos pueden acumular una biografia en si
misma (Gillings y Pollard 1999) y otros pueden contri-
buir a la biografia de una ceremonia o de un cuerpo de
conocimiento mds que acumular su propio significado
inherente (Hamilakis 1999). En este sentido, Cornelius
Holtorf se aventuré a explorar la biografia cultural de
un fragmento cerdmico, sin embargo, por la informacién
contextual, el enfoque queda como un ejemplo creativo,
aunque no deja de ser naif, acerca de la vida de un tiesto
visto desde el presente sin tener mayores implicaciones
en la interpretacién del pasado (Holtorf 2002). El reto
de los estudios que adoptan este enfoque es precisamen-
te observar la singularidad y la forma en que ello afecta
el conjunto social en su mayor amplitud, tema que no
siempre es sencillo debido a las caracteristicas de los con-
textos arqueoldgicos.

Otra coleccién de estudios que resulta de especial
importancia, aunque abiertamente no se postulan como
estudios biogréficos, es la que compila Chris Gosden y
Gary Lock en la que se discuten diferentes formas de
tratar de comprender el pasado en el pasado (Gosden
y Lock 1998); es decir, la forma en que las sociedades
del pasado orientaron sus acciones teniendo en mente su
propia historia. Afirman los autores que es hasta cierto
punto irénico que los arquedlogos trabajen en términos
histéricos, pero que sean proclives a no adjudicar una
conciencia historia a las sociedades del pasado que se es-
tudian (Gosden y Lock 1998: 3). La propuesta de com-
prender el pasado a partir de su pasado abre una veta bio-
gréfica de las formas en que se modifican, usan o retsan
los monumentos.

En conclusién, mientras que en los estudios tradicio-
nales generalmente se asume que los objetos arqueolégi-

cos estdn separados del sujeto, denotando la divisién car-
tesiana del mundo, en la materialidad, por el contrario, el
interés estd centrado en sus implicaciones biograficas y su
vida social como fundamentales en la construccién dia-
légica sujeto/objeto. En este ejemplo, Paquimé no seria
lo miso sin Charles Di Peso, a la vez que Charles Di Peso
no serfa el mismo sin Casas Grandes. Las implicaciones
de la biografia de las cosas desde la materialidad, o en
todo caso su vida social, abre el abanico de ideas de la for-
ma en que agencia, coincidencia, intereses y materiales se
mezclan para ser singulares, a la vez que reflejan procesos
sociales comunes en momentos determinados concretos.
La identificacion de la singularidad en arqueologia abre
inevitablemente una ruta de anilisis en la que la vida so-
cial de las cosas cobra especial relevancia.

A continuacién analizo la vida social, singular por su
propia biografia, de una vasija cerdmica localizada en un
recorrido de superficie en el norte de la costa Sonoren-
se del golfo de California. Trato de contextualizar no la
arqueologia de la vasija, sino precisamente a través de
su materialidad: la fuerza de los objetos en tanto actores
sociales, productores de significado y poseedores de po-
deres, como a continuacién expongo.

El proyecto arqueoldgico y los seris

El proyecto en el que se contextualiza el presente articulo
investiga la relacién emergente entre cambio climdtico
y cultura, y se inserta en el marco de una linea de
investigacién necesaria debido a la importancia de esta
temdtica en la época contempordnea, lo que también
resulta novedoso es la eleccién del drea de estudio
y la profundidad histérica. El registro de 74 sitios
arqueoldgicos realizados durante las primaveras de 2016
y 2017 demuestra la importancia cultural de la region,
abre expectativas para el registro de una mayor cantidad
de sitios por sus diversas temporalidades y abre una ruta
de trabajo que justifica el planteamiento teérico general:
la relacién entre ambiente y cultura en procesos de larga
duracién (Villalobos 2016b, 2016a, 2018b, 2018a).
Debido a que un drea de interés del proyecto se ubi-
ca en territorio sagrado comcdac, la interaccién con la
comunidad ha resultado imprescindible. Desde el inicio
del proyecto se ha trabajado cercanamente, interaccio-
nando a diferentes niveles y en diversas circunstancias.
Por un lado, siempre se ha contado con un miembro de
la comunidad como parte del equipo arqueolégico, quien
ademds de ser un intermediario cultural, aporta una vi-
sién del pasado distinta a la adquirida en la academia.
Por otro lado, la interaccién se ha efectuado también con
otros miembros, por lo que nuestra presencia y activida-
des se han visto como habituales en la comunidad. En
este sentido, es muy importante recalcar el aspecto sig-
nificativo que los objetos producen, son la evidencia del
pasado y generan multiples formas de representacién en
los actores vivos, ya sea de comunidades indigenas, mes-
tizas y atin entre la comunidad académica. Motivado por



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 178

este interés colectivo en las cosas, es que me detengo en
el andlisis de una vasija cerdmica a partir de la dptica de
la materialidad, es decir, dimensiona su vida social como
cosa, pero inmerso en la biografia y ritualidad comcdac.

Antes de continuar, merece la pena hacer una acla-
racién respecto la terminologia utilizada aqui. En este
trabajo se sigue la atinada distincién que hace Rodrigo
Renteria; cuando habla de seri se refiere a la informacién
general que conforma un grueso corpus académico de
la cultura como un concepto integral que incluye rasgos
prehispanicos —materiales y lingiiisticos— y que se extien-
den hasta la época moderna. Por el contrario, el termi-
no comcdac (la gente) es un vocablo de auto adscripcion
contempordnea de la sociedad indigena (Renterfa 2015:
36). Es decir, el termino seri incluye la historia de larga
duracién que caracteriza a estos grupos que han habitado
el mar y el desierto con una base social fundamentalmen-
te de cazadores-pescadores-recolectores, mientras que el
termino comcdac se refiere a la politizacién y culturiza-
cién viva de esa trayectoria de larga duracién con la po-
sibilidad de auto adscripcién, algo que no es posible con
los seris antiguos.

Los comcaac y seris

Los comcdac son uno de los grupos indigenas que cuenta
con una extensa documentacién y participacién en
proyectos colaborativos que van de la antropologia, a
la etnobotdnica y la arqueologia, pasando por diversos
estudios y cubre una gama extensa de temdticas.
Pricticamente ha sido un grupo acompanado por los
especialistas desde finales de siglo xix (McGee 2000); en
la primera parte del siglo xx, la antropologia mexicana
puso interés aislado (Bonilla Gonzilez 1941; Nolasco,
1967) y a partir de la presencia del Instituto Lingiiistico
de Verano, coordinado por Edward y Becky Moser, es
que el conocimiento sobre esta cultura se profundizé
considerablemente (Bowen y Moser 1968, 1970; Felger
y Moser 1985, 1974; Moser 2000a; Moser 2014; Moser
1973, 1970, 1988; Moser 2000b; Moser y Marlett 2004;
Burckhalter 2013). En su conjunto, forman un corpus
bibliogréfico extenso, enriquecido por una nueva etapa
de estudios universitarios en ambos lados de la frontera
(Renteria 2015; Herndndez Santana 2015; O’Meara
2012; Montafio 2017), mencién aparte merece la
investigacién arqueoldgica sobre los seris (Bowen 1965,
1976¢, 1976a, 2000a, 2000b, 2002, 2005, Bowen y
Moser 1968; Villalpando 1989, 2000; Villalpando y
Banister, 2000; Martinez-Tagiiena 2016)

Los comcdac se encuentran asentados en el golfo de
California, en la parte central de litoral sonorense, sus
principales asentamientos son los pueblos actuales de
Punta Chueca (Socaaix) y El Desemboque (Haxdil Ii-
hom), ademds de éstos, existen varios campamentos tem-
porales a lo largo de la franja costera, donde los pesca-
dores y sus familias habitan durante distintos periodos,
seguin la naturaleza de sus ciclos de pesca. Ajenas al mo-

delo patrilineal y territorial con el cual Elman Service
(1962) caracterizé a las sociedades némadas de cazadores
y recolectores, las formas de organizacién social de las
bandas seris eran mds similares a otros modelos culturales
némadas del desierto; es decir, grupos abiertos, bilatera-
les y flexibles en composicién.

Edward Moser (1963) senala diferentes bandas, a
lo menos seis, divididas en nucleos familiares extensos
[probablemente para siglo xvi] El drea que en conjunto
habitaban se extendia a través de un vasto territorio que
comprende en la actualidad gran parte del norte estado
de Sonora. Durante el siglo xv1, la extensién de la franja
costera que ocupaban limitaba hacia el norte con la des-
embocadura del rio de la Concepcién en el desierto de
Altar, al sur llegaba hasta el cerro Tetakawi en la bahia
de San Carlos, hacia el este se internaban tierra adentro
hacia el rio San Miguel, y por dltimo al oeste abarcaba
algunas islas del golfo de California, principalmente San
Esteban y Tiburén. A lo largo de este amplio territorio,
las distintas bandas se movilizaban en funcién de los di-
versos recursos disponibles que obtenian a través de la
caza, la pesca y la recoleccién. Sin embargo, su principal
preocupacion siempre fue la presencia de agua potable, la
cual solo era posible encontrar en unos cuantos aguajes,
asi como en tinajas que se llenaban con las eventuales
lluvias. La pauta general de asentamiento consistia en
campamentos temporales de varias familias extensas, las
cuales se movilizaban conforme los recursos alimentarios
y el agua fresca se tornaban escasos o cambiaba la esta-
cién (Moser 1963).

El territorio seri carecfa de fuentes permanentes de
agua lo suficientemente grandes para sostener cualquier
tipo de irrigacién, por lo que los indigenas nunca practi-
caron la agricultura. Ademds, contrariamente al modelo
acumulativo europeo, las relaciones sociales y econémi-
cas seris se basaban en complejos sistemas de reciproci-
dad familiar que posibilitaban la equidad interna a partir
de la continua redistribucién de los escasos bienes que
posefan; asi por ejemplo, cualquier individuo podria ha-
cer uso de los recursos alimentarios o materiales que estu-
vieran disponibles en determinado momento (Renteria
2007).

Ahora bien, en concordancia con el objetivo de lo
que planteo en este articulo, es decir, pensar los obje-
tos como cosas, distingo aspectos esenciales en la cos-
movisién seri; de acuerdo con Rodrigo Renteria (2007)
el espiritismo seri registra dos fenémenos distintos ante
los cuales hay que combatir con el peligro potencial de
algunos espiritus. Por una parte se encuentran las transi-
ciones existenciales en la vida de una persona, y por otra,
los momentos en que la presencia de objetos raramente
grandes obligan a la pacificacién de los espiritus que en
ellos habitan. El acto que apacigua el efecto negativo de
cualquiera de esos dos fenémenos se realiza mediante un
acto ritual. Dichas festividades o ceremonias constituyen
las fiestas tradicionales, que pueden ser consideradas el
mayor acontecimiento de vinculacién social dentro de
la cultura seri. Es importante sefalar que tales ritos se



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 179

celebran cuando por motivos azarosos se conjugan cier-
tas circunstancias, asf que no tienen fechas fijas. Renterfa
anota que la Gnica festividad que tiene una fecha calen-
ddrica fija es la fiesta del Afio Nuevo que coincide con la
luna nueva de julio (2007: 40).

Como ocurre en otras culturas ancestrales, entre los
comcdac, el nimero cuatro se considera sagrado al aso-
ciarse principalmente con los puntos cardinales. Al pare-
cer, es por ello que las fiestas tradicionales duran cuatro
dias y cuatro noches y que las danzas y cantos se ejecutan
siempre en maltiplos de cuatro (Renteria 2007). Las ce-
lebraciones en si mismas reflejan una atmosfera festiva,
mujeres, hombres, nifos y nifias se maquillan el rostro y
se visten con ropa colorida, entonan cantos tradicionales
y ejecutan danzas. Los cantos pueden ser para la fiesta
de la pubertad, para la fiesta de la caguama o los cantos de
guerra en la fiesta del afio nuevo seri (cp1 2005). La fiesta
es animada por diversos juegos de apuesta para mujeres
y hombres, adicionalmente se prepara comida para los
asistentes.

Las fiestas se dan por concluidas en el momento en
que los primeros rayos del sol posan sobre la cumbre de
las montanas de la Isla Tiburén en el cuarto dia de cele-
bracién. Renterfa (ibid) menciona que, minutos antes, se
efecttia el acto ritual que propicia la transicién en la cali-
dad existencial de la persona o la cosa por la cual se cele-
bra la fiesta. Este acto se llama icoozlajc’ y es una especie
de “bolo” en el que se reparten pequefios regalos a los
asistentes para senalar que la ceremonia ha apaciguado el
peligro inherente a la transicién y por lo tanto la buena
suerte acompanard a todos los participantes (ibid: 42).

La fiesta de la olla antigua

A diferencia de Renterfa, quien posiciona estos rituales en
mundo ritual ancestral, Thomas Bowen y Edward Moser,
probablemente dos de los antropélogos con mayor
autoridad en el tema, posicionan este tipo de fiestas en
una reinterpretacién cultural elaborada probablemente
de principios del siglo xx. Hacia finales de la década de
1960 realizaron un trabajo etnogréfico de la produccién
de cerdmica en el pueblo de El Desemboque (Bowen
y Moser 1968). Ademds de ser un recuento sobre la
produccién artesanal (realizada especialmente para
ellos con la condicién de comprar la vasija cuando ésta
fuera finalizada), publicaron anotaciones diversas. Su
trabajo compila y documenta una serie de relatos que
estdn relacionados con el poder de los objetos, tema
aqui discutido, y vale la pena sefalar detalladamente,
tanto por su contenido etnogréfico como por su riqueza
narrativa, algunos pasajes que ayudardn a dimensionar
la importancia de las cosas como se ha planteado en este
articulo.

! De acuerdo al Diccionario Seri (Moser & Marlett 2004) este término
se refiere a la canasta con las cosas que se tiran en la fiesta de la puber-
tad y no necesariamente al “bolo” como lo presenta Renterfa (2007).

Bowen y Moser (ibid) mencionan que es probable que
la mayoria de los pueblos némadas en el curso de su mo-
vimiento encontraran ocasionalmente evidencias de pre-
decesores o sus propios antepasados. Para los comcdac,
tales hallazgos a veces consistian en grandes recipientes
de almacenamiento de cerdmica, localizados ya sea en
cuevas o parcialmente enterrados. Hasta antes de 1900
los seris guardaban y usaban las vasijas que encontraban;
desde entonces, y en contra de la creencia popular, los
comcdac raramente han reutilizado las vasijas viejas.

Con la entrada de la presente centuria, diferentes ti-
pos de contendedores no indigenas fueron introducidos
en el territorio comcdac y el valor utilitario de las vasijas
antiguas comenz6 a decaer. Aproximadamente al mismo
tiempo, un chamdn declaré que las ollas de almacena-
miento antiguas estaban estrechamente asociadas con
los espiritus de sus propietarios anteriores y deberfan ser
consideradas muy peligrosas para su uso. Alguien que en-
contrara una olla deberia hacer una fiesta, sentenciaba,
y subsecuentemente deberfa vender la olla. Aunque su
fallo solo se aplicaba a las ollas de almacenamiento mds
grandes, al parecer también se encontraron suficientes de
otro tipo puesto que las fiestas fueron realizadas espora-
dicamente por un periodo de cincuenta anos (7bid).

Los viejos seris creen que la 2amdSSaax kdakkoox, es
decir, las ollas antiguas que encontraban, habian sido he-
chas por los Gigantes quienes alguna vez habitaron este
territorio, inclusive antes de que los seris hubieran sido
creados (Moser y White 1968: 146). Si el Gigante habia
sido malo durante su vida, entonces su espiritu no irfa a
kéaXiat (el lugar de los muertos) sino permanecia en el
recipiente y quien encontrara la vasija estarfa en peligro,
al no estar aplacado el espiritu maligno. Por ello, en lo
sucesivo cuando una vasija era encontrada no deberia ser
llevada directamente al campamento. En primer lugar, la
esposa de quien la encontrara seria llevada ante la olla (si
la vasija era encontrada por un nino, su madre tendria la
obligacién). Ya que los malos espiritus no se acercarian
a una cruz, ella deberia pintar la olla con cruces azules o
blancas, o si esos colores no estuvieran disponibles en-
tonces se pintarfa con cruces rojas. Sin embargo, nunca
deberia pintar la cruz en color negro. Los seris dicen que
las posesiones de los espiritus de la gente muerta que fue-
ra mala en vida, son negros, consecuentemente, la creen-
cia es que el negro es un color peligroso. Bowen y Moser
aseveran que sus informantes fueron incapaces de expli-
car por qué un espiritu malo no se acercaria a una cruz,
argumentan que puede ser un resabio [ideoldgico] de los
primeros misioneros espafioles del contacto.

Igualmente William Smith, otro de los antropélo-
gos con mayor autoridad en el tema, capté una escena
con su cdmara fotografica. En 1947 fotografi6 a Ramén
Montafo, quien sostenfa entre sus manos una gran olla
que debe alcanzar casi el metro de altura (con seguri-
dad del tipo Tiburon Plain®), en el pie de foto se lee que

% Este término se refiere a un tipo cerdmico que ha sido identificado
como evidencia diagnéstica de los seri arqueolégicos. Se ubica tem-
poralmente a partir del 700 dC.



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 180

la olla fue encontrada en una cueva abandonada en la
Isla Tiburén. Se observan siete lineas de color blanco y
probablemente rojo (la foto es en blanco y negro) que
van en sentido vertical cubriendo al primer tercio de la
vasija, del cuello hacia abajo; las blancas en zig-zag y las
probables rojas, rectas, adicionalmente se observan dos
simbolos en forma de “A”. No se observan cruces pero
se menciona que la olla fue pintada en honor a quien la
haya realizado (Burckhalter 2013: 42).

Volviendo a Bowen y Moser, cuando la vasija habia
sido pintada con cruces, entonces era llevada hacia el
campamento de quien la habia encontrado y era deposi-
tada en los arbustos de los alrededores a corta distancia.
En ese momento se depositaban ramas de Xdop (Torote
-Bursera microphylla-) dentro de la vasija. Se cree que esta
planta tiene poderes y es importante en la bisqueda de
visiones. Por lo tanto depositar ramas de Xdop dentro de
la vasija era equivalente al pedir proteccién del espiritu
visionario de uno mismo.

Entonces, otra obligacién adquirida de quien encon-
traba la vasija era realizar una fiesta en su choza. No ha-
cerlo de esta forma constituirfa una invitacién al espiritu
para precipitar la desgracia. La fiesta se deberfa celebrar
durante cuatro tardes sucesivas como la Fiesta de la Pu-
bertad de una nifia (Hinton 1955). Sin embargo, a di-
ferencia de La Fiesta de la Pubertad de la nifa, cantar y
bailar eran las principales actividades y la fiesta no duraba
hasta la llegada de la cuarta noche. Después de la fiesta la
olla no era utilizada, sino que estaba lista para venderse
a un no-seri, generalmente a los turistas que visitaran el
drea. De acuerdo a Bowen y Moser, la dltima fiesta de la
olla antigua se celebré en Punta Chueca en 1944 (1968:
123-124).

Singularidad: el inicio de la biografia de la vasija
antigua

Caminando por la costa y en busqueda de los
fragmentos, un equipo de ocho arqueélogos organizados
sistemdticamente en transectos o lineas imaginarias, no
pudo ver lo que un comcdac, quien se topé de frente con
la que serfa el motivo del presente articulo: una vasija
semicompleta. Para un arquedlogo convencional, que
en realidad éramos el grueso de quienes conformdbamos
el equipo, la vasija representarfa una oportunidad de
analisis, una buena ocasién de obtener informacién
técnica pocas veces asequible, como el didmetro total,
textura, variaciones en la coccién de atmosfera, tipo
de manufactura, desgrasantes, forma completa y hasta
la posibilidad de hurgar en las paredes de la vasija para
identificarlos microrestosdecomidaoresiduosquepudiera
contener. Y en efecto, esto hicimos, cuando la vasija salié
ritualmente del territorio sagrado. Sin embargo, la historia
del hallazgo y la vida social que la vasija tendria a partir
de ese momento, darfa pie a humanizarla, otorgindole
poderes sobrenaturales dirigidos especialmente contra
quien la hubiese encontrado, en este caso a nosotros,

quienes involuntariamente ingresamos al mundo de los
poderes de la cosa.

El hallazgo

Arqueoldgicamente, y solo visto como un objeto inerte,
la descripcién convencional del artefacto seria en los
siguientes términos: se trata de un cuenco semi completo
del tipo cerdmico Seri Histérico, el cual fue recolectado en
las coordenadas UTM E356137 N3275940, dentro de la
zona definida Sierra Tordilla (Villalobos, en preparacién).
En las paredes de la vasija se pueden notar relieves que se
generan por la técnica de enrollado, empleada para darle
forma al cuenco para posteriormente ser alisado tanto al
interior como al exterior. La coccién fue realizada en un
ambiente reductor que, aunado al desgrasante orgdnico,
provocaron un nucleo de coccién negro. La pasta es de
granulometria media, en la que se pueden observar in-
clusiones de cuarzo y mica, no se puede determinar
si estas fueron agregadas a la arcilla o se encuentran
integradas en el yacimiento. El desgrasante usado fue
principalmente orgdnico, resultando en pequefios hue-
cos en la superficie de las paredes, oquedades testigos
la incineracién del material orgdnico. El cuenco cuenta
con un peso de 356 gr, un didmetro de 23.4 cm, un
grosor méximo de 0.59 cm y un grosor minimo de 0.37
cm (Bolsa: 33879-A). Se trata de un elemento aislado,
es decir, no hay elementos asociados, a excepcién de
pocos tiestos también aislados en los alrededores. No
se ubica en un contexto que podria ser definido como
sitio arqueoldgico. El paisaje como tal es su contexto de
hallazgo (figura 1).

El tipo Seri Histérico ha sido identificado como una
familia de vasijas relativamente reciente. Su distribucién
va de Desemboque de los Seris hasta Punta Rosa, exten-
diéndose alrededor de 20 km tierra adentro y hasta Isla
Tiburén en el golfo de California. Su principal caracte-
ristica es el uso en abundancia de desgrasante orgdnico,
por lo que Bowen considera su aparicién alrededor del
1700 dC y una continuacién de esta tradicién alfarera
hasta 1930 (Bowen 1976b, 2005). La composicién de la
pasta sigue siendo fina, con el uso de desgrasante orgéni-
€O en mayores proporciones y en ocasiones mica.

Se continué usando excremento de conejo y de caba-
llo para esta funcién, principalmente este tltimo. Su du-
reza es media, en un rango de 3.0 a 4.5 y un promedio de
3.5 en la escala de Mohs, razén por la que suele desmo-
ronarse a pesar de haber cortes rectos en los patrones de
fractura. La baja dureza parece indicar una disminucién
considerable en las temperaturas de coccién empleadas
para estas vasijas. El color de la superficie va de café a gris
obscuro, con presencia de nubes de coccién, mientras la
pasta puede presentar estos colores o negro. La superficie
suele ser suave, producto del pulido, con ciertas depre-
siones y huecos que generan dreas irregulares. Al inte-
rior presenta una textura suave, sin sefiales de raspado
o digitado, con huecos provocados por la incineracién



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 181

Figura 1. Cuenco asilado como elemento arqueoldgico.

del desgrasante orgdnico. El grosor va de 3 mm a 5 mm,
con una tendencia a ser mds gruesos regularmente. Las
formas siguen siendo las mismas, cambiando la base de
conica a globular (figura 2).

En otros contextos del drea se han reconocido ollas
miniatura, cuencos con poca profundidad y ollas de boca
ancha. Los bordes pueden ser rectos, o evertidos, encon-
trando estos tltimos con mayor frecuencia. Se puede en-
contrar reborde en este tipo, principalmente en ollas de
boca ancha. La decoracién no es comdn, pero se han re-
gistrado engobe, cuerpos de vasijas con pintura, puncio-
nes, incisiones y digitado en algunos bordes. Igualmente
esta arcilla corresponde a un tipo particular de figurilla
antropoforma que Moser y White definen como el tipo
3 (Moser y White 1968: 139), también asociado o a lo
que George Fay denomina la figurilla seri de la fertilidad
(Fay 1956). Ello significa que la arcilla con la que estos
objetos fueron realizados es culturalmente un hecho so-
cial que trasciende su cosificacién y se hunde en la ma-
terialidad y en la polisemia de su significado (figura 3).

Una descripcidn arqueoldgica, entonces continuaria
por el recuento de andlisis sofisticados y a la elaboracién
de hipétesis sobre su uso y funcién, algo que eventual-
mente es parte de la investigacién arqueoldgica. Sin em-

Proyecto Arqueologico Cambio Climético y diversificacién Sociocultural en ¢l Norte de México: Bahia Tepoca
Vasija Semi-completa tipo Seri Historico,

Elemento Aislado

N° Bolsa: 33879-A

Dibujo: Alejandra Jiménez Ortega
o - L sem

Figura 2. El cuenco en su dimensidn analitica.

bargo, desde la perspectiva propuesta aqui, el poder de
las cosas va en otra direccién y genera verdaderos niveles
de movilizacién, poder y presencia social para recuperar
la idea Heideggeriana. La ritualizacién de este acto no
es una copia fiel de lo que mencionan Bowen y Moser
(1968) ni necesariamente en la espiritualidad que des-
cribe Renteria (2007). Es actual, es viva, y pese a que es
diferente, en el fondo aspira a cumplir los diversos mo-
mentos rituales de la totalidad mitolégica, como a conti-
nuacién expongo.

Cm

Figura 3. El cuenco en el laboratorio (escala en cm.)

La fiesta de la olla vieja

Una vez que registramos la olla en campo, ésta se traslado
a El Desemboque, ahi estuvo guardada y protegida por
quienes serisan las madrinas. La fiesta se llevo a cabo en
El Desemboque, se realizaron diversas actividades, con el
objetivo de iniciar las festividades de la olla, ocasién que
nos permitié acercarnos a la comunidad, al establecer un
punto de convergencia a través de la vasija cerdmica, en
un interés colectivo por apaciguar los espiritus que atin
pudieran habitar en la vasija recientemente encontrada

En la casa donde se realizaria la fiesta y como un he-
cho social consumado, se realizaron diversas actividades,
sin seguir necesariamente un orden ritual. Entre ellas,
una actividad permanente fue la labor de un cantador y
bailadores. En este caso el senor Adolfo Burgos, persona
de edad avanzada, cant6 y armonizé el ritmo con una
sonaja hecha con una lata de aluminio atravesada por un
palo de madera y listones que la adornaban. Al mismo
tiempo algunas mujeres de la comunidad llenaban una
mesa con sus artesanias, collares de concha, figuras ta-
lladas en palo fierro, cesteria y los tradicionales costalitos
de tela con salvia al interior, puestos ahi para su venta,
siendo nosotros los potenciales compradores de las mis-
mas (figura 4).

En un momento de la celebracién los cantos cesaron,
dando paso al “juego de la pitahaya”, organizado por
mujeres de la comunidad. Este es un juego que consiste
en trazar un circulo con rebanadas del cacto de pitahaya,
agrupadas en 8 secciones de 5 rebanadas generando un



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 182

total de 40 espacios a forma de casillas, en las cuales se
depositaban ramas decoradas con pintura y un listén a
manera de “fichas”, mismas que avanzaban al azar. La
primera que lograra dos vueltas ganaba todos los objetos
que apostaron al principio del juego y se colocaron en
una charola. El juego es un sistema sencillo que, ademis
de ser una forma de socializacién, es una forma de movi-
lizacién de recursos que pueden ser desde un collar hasta
grandes sumas de dinero, puesto que la esencia del juego,
es literalmente la apuesta (figura 5).

Figura 4. Preparativos la fiesta.

El juego bdsicamente consiste en lanzar al aire tres
fragmentos de carrizo de aproximadamente 15 cm de
longitud, mismos que son cortados a lo largo provocan-
do un drea convexa sin decoracién y una coéncava pintada
de blanco, azul y rojo. El blanco es usado como base,
sobre el que se pintan cuatro lineas onduladas, dos en
cada extremo, con una linea roja debajo de una azul
como secuencia. Estas lineas delimitaban el espacio en el
que se encontraban 2 cufas azules que apuntaban en la
misma direccién. Estos carrizos funcionan como dados,
determinando la cantidad de espacios que se avanza por
tiro, tirando un ntmero indeterminado de veces hasta
que los “dados” terminen en la combinacién 1 decorado
y 2 lisos.

El juego se desenvuelve entre risas y conversaciones,
particularmente en este caso solo participaron mujeres
de todas las edades. Una de las mds jovenes era quien
avanzaba los “dados” y recolectaba los carrizos para ddr-
selos a la persona en turno. El juego de la pitahaya ter-
min6, momento en el que el sefior Burgos reanudé sus
cantos, para lo que se deposité una tabla en el suelo don-
de los jovenes de la comunidad zapateaban al ritmo de
la sonaja. Algunas de las canciones eran peticiones que
hacian explicitamente. Lo bailadores escenifican danzas
solitarias sobre la tarima al ritmo impuesto por los cantos
y el ritmo de la sonaja, con la diferencia que en esta oca-
sién un hombre alto, vestido con una camisa tradicional
color azul claro, un pantalén blanco y un cinturén de

Figura 5. Fiesta de la Pitahaya.

tela rojo fue quien bailé. Durante las celebraciones hay
comida, local y tradicional. El acto es comunal y come
quien se acerca, es un acto de reciprocidad en muchos
sentidos, material y simbdélico. En este caso hubo gallina
pinta, arroz, frijoles y “pan seri”, el cual es similar una
tortilla de harina con mayor grosor, inflada, con un deli-
cioso sabor y aroma.

Una costumbre en esta celebracién es hacer decora-
cién facial, se pintaron diferentes miembros de la comu-
nidad y pintaron el rostro a cada uno de los integrantes
del equipo que estdbamos ahi presentes. A los masculinos
les pintaron flechas, y a las femeninas patrones geomé-
tricos, ocupando los colores blanco, rojo y azul y una
hebra de su cabello como pincel. La celebracién también
consiste en “estar ah{”, participar de la conversacién, de
la comida, de un acto de compartir una experiencia, par-
ticularmente por la vasija y su poder.

Una variante importante respecto de la fiesta es que
durante el dltimo dia se presenta el motivo de la celebra-
cién: la vasija (que habia estado guardada en casa de las
madrinas, lejos de la vista). El acto de presentar la vasija
consiste en exhibirla pablicamente, para ello, previamen-
te se habia realizado una pequena estructura perecede-
ra, conformada por un arco de aproximadamente 1.5 m
de altura por 1 m de ancho que se extendia a 1 m de
profundidad, elaborado con varas de ocotillo, amarradas
con listones de colores blanco, azul y rojo, formando una
cipula que protegia el drea donde se posaria la vasija.
Toda la estructura se encontraba cubierta por hojas de
hierbas, mientras que al arco se le adosaron ramas con
hojas de salvia. Al interior se preparé una cama de hojas
verdes, sobre la que se deposité una pequefia base, y se
cubrié con un mantel de colores. Sobre éste se deposité
una camilla de carrizos cubierta por manojos de salvia,
todo atado con listones rojos, esta tltima es sobre la que
se posé el cuenco. Esta estructura es de suma importan-
cia, ya que se ocupa para limpiar al objeto, despidiendo
su pasado para abrir paso a su futuro y eliminar cualquier
resabio de maldad que pudiera ser extensivo a quienes lo
habfamos encontrado (figura 6).



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 183

Las madrinas de la fiesta salieron con el rostro pinta-
do con patrones geométricos, fue la tinica ocasién en que
observamos a alguien de la comunidad con decoracién
facial, ya que sélo se hace en este tipo de celebraciones, y
sobre todo en el ultimo dia que es el mds importante de
la fiesta. En este momento se acercaron a nosotros y se
tomaron fotos con los integrantes del equipo de trabajo,
ademds que hubo obsequios de por medio.

Adicionalmente al motivo esencial de la celebracién,
que era hacer la fiesta de la olla, en realidad tuvo un sen-
tido de integracién comunitaria (a diferencia del antro-
pologo solitario, en un equipo arqueoldgico puede in-
cluir hasta diez personas, lo que evidentemente dificulta
la interaccién cotidiana). El flujo de las conversaciones
con los miembros del equipo académico fue en aumen-
to, siendo casi nulas al inicio de la fiesta, a diferencia
de las bromas y risas que se escuchaban al final de los
cuatro dfas. Es durante estas charlas que se logré una ma-
yor interaccién en todos los niveles. Solo a partir de la
celebraciéon compartida es que logramos “romper el hie-
lo” respecto a nuestra presencia en la comunidad. Final-
mente la vasija fue entregada al equipo de investigacién
para continuar el andlisis desde la perspectiva académica
(figura 7).

En un sentido mas integral, creer en el poder de los
objetos ha generado una amplia movilizacién de ideas y
significados. La celebracién fue un acto social de compar-
tir el interés en el pasado a través creer en la vida social de
las cosas. La interaccién se dio de una manera reciproca,

3

Figura 6. El altar de la vasija.

las diferencias se fueron disolviendo con el avance de la
celebracién, obteniendo no sélo informacién sino parti-
cipando de la perspectiva local de conocimiento, dejando
a la cosa protagonizar el acto ritual, siendo parte de una
comunidad que percibe y organiza el mundo de otra ma-
nera y ayuda a ampliar la perspectiva académica.

Los rituales comcdac tienen precisamente esta fun-
cién, independientemente si adoptamos la visién es-
piritista descrita por Renterfa (2007) o la pragmadtica,
descrita por Bowen y Moser (1968) que dicta que al en-
contrarse un objeto antiguo hay que hacerle una fresta
para alejarnos de todos los males contenidos en el simple
acto de haberla perturbado. Los males se contrajeron en
el acto de encontrarla. En el fondo, la vasija se escondié
de los demds y apareci6 solo ante quien tuviera el poder
de articular el reingreso al mundo de los vivos.

Figura 7. Entrega de la vasija purificada,
El Desembogue de los Seris.

Los cosas en este sentido, cobran dimensiones sobre-
naturales. Cuando el tiempo comenz, muchos animales
y plantas eran humanos. Un dia venian corriendo del
desierto el caballo de mar y la cholla porque los venian
persiguiendo el sahueso y el sahuaro lanzdndoles piedras
y flechas. Pasaron por un lugar llamado “Solo Agua” y
mds adelante otro llamado “La Fuga del Caballo de
Mar”; luego llegaron a una bahia. Antes de saltar al agua,
el caballo de mar se quité sus huaraches y se las puso en
su cinto; ademds se habfa envuelto en sus trenzas para
poder correr mds aprisa. En el momento que salt6 al agua
se convirti6 en un caballo de mar. Por eso asi se le llama
hoy. La cholla y el sahueso quedaron llenos de hoyos una
y de arrugas el otro por las piedras y los flechazos que se
lanzaban. Todos ellos fueron antepasados nuestros y eran
gente real en aquel tiempo (Herrera ez al. 1976: 44).

Ademds de las plantas y animales, las cosas han acom-
panado los relatos miticos. Casi siempre donde hay mi-
tos, hay objetos. Aqui vemos piedras, flechas que perfo-
ran las gruesas pieles de los sahuesos, huaraches y cintos,



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 184

que dotan de proteccién a la vez que figuran como ele-
mentos indispensables. El caballo de mar no se despoja
de los huaraches, se los amarra en su cinto para llevar-
los consigo. Cosas que acompafan y que, si bien no fi-
guran como protagonistas, en este caso dan cuenta de
un mundo complejo donde sin ellos, no serfamos lo que
somos. Los objetos no son inertes, son acompafantes y
delimitan el rumbo y el orden a la vez que denotan prac-
ticas sociales, ya sea en el mundo real, o en el paralelo
mundo de los mitos y en el orden del universo.

Como se observa en los relatos comcdac, su mundo se
concibe a partir de mitos de gigantes. Los hay en todos
lugares, los gigantes habitan el mundo de multiples for-
mas. Pueden ser el arcoiris, el egoismo, los huérfanos, los
sahuaros, los cardones; incluso los restos humanos de los
ancestros se consideran gigantes. Es un mundo paralelo
que se habita y domina por seres sobrenaturales, de for-
ma humana pero superdotados. Y una vasija puede ser la
medida de los hombres comunes:

Cuimdxp era un hombre pequenito que vivia en la
Isla San Esteban. El era un seri. Cuando se senta-
ba detrds de un cintaro, solo se vefa su sombrero.
Un dia se fue con su grupo a la isla San Lorenzo
en busca de comida y luego de un afio decidieron
regresar a San Esteban. Hicieron siete balsas y em-
prendieron el regreso. Cuando se acercaban a la
pequena isla, un gran tiburén blanco los atacé y se
comid a algunos, entre ellos estaba Cuimdxp. Un
hombre llamado Camisa Azul pudo salvarse con
los que iban en su balsa remando muy rdpido. Ya
en la playa hicieron fuego y durante dos dias es-
peraron a que el tiburdn se fuera; pero éste al oler
el fuego se quedé alli. La mafana del segundo dia
vino un animal marino enorme y extrafio parecido
a una iguana gigante, maté al tiburén y luego se
fue. Entonces los que quedaron vivos fueron don-
de se encontraban los demis seris, cerca del Cam-
po Pajii y dijeron a los demds que las balsas y la
gente habian desaparecido. Asi murié Cuimaxp, el
seri pequefiito. Aqui acaba la historia de la muerte

de Cuimdxp (Herrera ez al., 1976: 44).

Una olla refleja la vida cotidiana de un hombre co-
mun. El objeto mide las dimensiones humanas de un
individuo, y en contraposicién, empequenece al mun-
do real, respecto al de los gigantes. Un hombre es ape-
nas visible por el sombrero que sobresale de un cdntaro.
Mientras que en los relatos de los gigantes es imposible
no verlos, escucharlos o sentirlos, en este caso, el humano
es reconocido por apenas algunos detalles minimos,
como el sombrero mismo que le da existencia, y el cdn-
taro que le otorga su proporcién. El hombre mundano
muere devorado por un tiburén blanco, asi sin mds, se
engulle en los abismos de la retérica y se desaparece en
la oscuridad del mito (un gigante nunca prescribird, por
cierto). El relato inicia con un cdntaro que mide al hom-
bre mundano, y concluye con el despojo de su sombrero,

y por tanto de su muerte. Ante la ausencia de objetos, lo
tinico que sigue es el silencio infinito, y por el poder de
las cosas es que este relato encuentra sentido.

Conclusiones

La materialidad no emerge de la arqueologia, esta
tltima es la que se sumerge en la primera. Me explico:
La arqueologia no ha producido la idea de materialidad.
Este enfoque demuestra, por el contrario, la confluencia
de intereses académicos, metodoldgicos y tedricos en
torno a las disciplinas sociales. Se destacaron aspectos
esenciales que conforman este enfoque, el regreso de las
cosas y su vida social, tratando de ser especifico en el caso
de estudio comciac.

La materialidad, por lo tanto, no la considero como
parte de un conjunto de estrategias y enfoques de aplica-
cién heuristica a la investigacién arqueolégica. Por tanto,
su aporte es precisamente tratar de comprender el desa-
rrollo humano desde una perspectiva histérica de larga
duracién. Los arquedlogos sin duda hemos sido benefi-
ciados al utilizar el enfoque de materialidad puesto que se
abordan temas que dificilmente serian justificables desde
otros paradigmas mds tradicionales. Adoptar el estudio
de la materialidad nos orilla a pensar en la forma en que
aspectos no visibles en el registro arqueolégico influye-
ron en las trasformaciones culturales y, lo importante, a
generar metodologias que nos ayuden heuristicamente a
identificarlos, como en este caso se ha tratado de demos-
trar.

El uso de la materialidad estd dada por la critica im-
plicita a la descripcién técnica de los objetos (una pric-
tica bastante arraigada en la investigacién arqueolégica).
Lo que se propone en realidad es expandir los limites
de la disciplina al cruce de ideas y problemdticas de las
ciencias sociales en general. Existe una mayor apertura
en usar los aportes de otras ciencias para la resolucién de
problemas concretos. La arqueologia no es una ciencia
aislada sino parte mayor de un grueso de disciplinas que
conforman las ciencias humanas.

Por lo anterior, si bien atn falta por definir aspectos
importantes a nivel metodoldgico, el intento teérico de
aplicar los maltiples enfoques de la materialidad en ar-
queologfa, particularmente con el de la vida social de las
cosas, demuestra la necesidad de replantearse los objeti-
vos de la disciplina desde una perspectiva relacional, no
centrada en la descripcidn, sino en la relevancia del sig-
nificado polisémico de los artefactos y sus particularida-
des en torno a la creacién del conocimiento. En muchos
de los estudios existe la tendencia de utilizar elementos
heuristicos de otras disciplinas, por ejemplo la historia,
etnohistoria o antropologfa para aplicar al campo de la
arqueologia posibles interpretaciones que ayuden a com-
prender el fenémeno humano de las cosas con los cam-
bios culturales y experiencias locales.

Particularmente el caso de la vasija localizada en el
territorio sagrado comcdac permite visualizar una serie de



C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 185

consideraciones que apuntan a los aspectos relacionales
de la cultura material. Claro, en este caso, las particula-
ridades del contexto hacen posible un trabajo como el
aqui presentado. Un proyecto arqueoldgico que trabaja
en comunidad con grupos originarios, actores de ambas
partes dispuestos a dislocarse en busqueda de significa-
dos, disimbolos y a la vez compartidos. Como arqueé-
logos académicamente formados, sucumbimos ante los
poderes enraizados en objetos antiguos y los miembros
de la comunidad participaron en la construccién de co-
nocimiento académico. Las cosas nos unieron y nos mo-
vilizaron para concretar actos pragmdticos y rituales que
fueron parte de un contexto mas amplio, en donde los
objetos son el elemento esencial de la movilizacién de
ideas y recursos.

Finalmente mencionarfa que un objeto tiene poderes
si se le toma en serio. No es cuestién de azar, es una
cuestion de credibilidad, de asumir un conocimiento an-
cestral y colectivo que arrastra en el tiempo y contiene
fuerzas inimaginables. La historia se transforma en mito,
y el mito en ritual, que por su contenido rector, ha de
hacer que las cosas se cumplan para ordenar el mundo.
La decisién es colectiva y como tal, la obligacién no es
una eleccién. Es un acto de obediencia y redencién, un
acto de mantener al mundo de los espiritus en paz, para
cohabitarlo en armonia. La funcién protectora del ritual
hace que se cumplan los designios divinos, y que el mun-
do, y todos los seres que habitan en el, se retroalimenten
colectivamente para que el sahuaro crezca, para que los
cardones revienten de pitayas durante el verano, para que
la lluvia moje al desierto, para que las conchas y caracoles
permitan crecer el masculo que las habita, y para que las
cosas finalmente ayuden a poner al mundo y a los espiri-
tus en su respectivo lugar.

Referencias

Appadurai, A. (ed.) (1986). The Social Life of Things:
Commodities in Cultural Perspective. Cambridge:
Cambridge University Press.

Appadurai, A. (ed.) (1991). La Vida Social de la Cosas.
Perspectiva Cultural de las Mercancias. México:
Grijalbo.

Baudrillard, J. (1999). El sistema de los objetos. México:
Siglo XXI. Disponible en: http://quijote.biblio.
iteso.mx/dc/ver.aspx?ns=000018366 [Consulta:
febrero de 2019].

Bonilla Gonzilez, L. A. (1941). Los Seris. Revista Mexi-
cana de Sociologia, 3, 93-107.

Bowen, T. (1965). A Survey of Archacological Sites near
Guaymas, Sonora. Kiva, 31, 14-36.

Bowen, T. (1976a). Estado actual de la arqueologia de la
Costa Central. Braniff, B. & Felger, R. (eds.) So-
nora: Antropologia del Desierto. México: Instituto
Nacional de Antropologia e Historia-Secretaria de
Educacién Pablica.

Bowen, T. (1976b). Seri prehistory: the archaeology of the
central coast of Sonora, Mexico. Tucson: University
of Arizona Press.

Bowen, T. (1976c). Seri Prebistory. The Archaeology of the
Central Coast of Sonora, México. Tucson: Univer-
sity of Arizona.

Bowen, T. (2000a). The Other Seris. Journal of the Sou-
thwest, 42, 443-455.

Bowen, T. (2000b). Unknown Island: Seri Indians, Euro-
peans, and San Esteban Island in the Gulf of Cali-
fornia. Albuquerque: University of New Mexico
Press.

Bowen, T. (2002). Not by Design: The Arizona State
Bowen 1966-67 Survey of the Trincheras Culture.
Kiva, 68, 5-22.

Bowen, T. (2005). A Historic Seri Site on Isla San Loren-
zo. Kiva, 70, 399-412.

Bowen, T. & Moser, E. (1968). Seri Pottery. Kiva, 33,
89-132.

Bowen, T. & Moser, E. (1970). Seri Headpieces and
Hats. Kiva, 35, 168-177.

Burckhalter, D. (2013). William Neil Smith and the Seri
Indians: Photographs, Letters and Field Notes.
Journal of the Southwest, 55, 1-118.

cp1 (2005). Lenguas Indigenas en Riesgo: Seris. México,
Comisién Nacional para el Desarrollo de los Pue-
blos Indigenas.

Chevalier, S. (2008). What Does “Materiality” Really
Mean? (Miller’s Materiality). Current Anthropolo-
2 49, 157-158.

Clark, S. R. (2009). Material Matters: Representation
and Materiality of the Harappan Body. Journal of
Archaeological Method and Theory, 16, 231-261.

Cochrane, A. (2007). We Have Never Been Material.
Journal of Iberian Archaeology, 137-154.

Domanska, E. (2006). The Material Presence of the Past.
History and Theory, 45, 337-348.

Douny, L. (2007). The Materiality of Domestic Waste:
The Recycled Cosmology of the Dogon of Mali.
Journal of Material Culture, 12, 309-331.

Fahlander, E & Oestigaard, T. (eds.) (2008). 7he mate-
riality of death: bodies, burials, beliefs, Oxford: Ar-
chaeopress.

Fay, G. E. (1956). A Seri Fertility Figurine from Bahia
Kino, Sonora. Kiva, 21, 11-12.

Felger, R. & Moser, M. (1985). People of the Desert and
Sea. Ethnobotany of Seri Indians. Tucson: The Uni-
versity of Arizona Press.

Felger, R. S. & Moser, M. B. (1974). Columnar Cacti in
Seri Indian Culture. Kiva, 39, 257-275.

Gell, A. (1998). Art and agency: an anthropological theory.
Oxford: Clarendon.

Gillings, M. & DPollard, J. (1999). Non-Portable Stone
Artifacts and Contexts of Meaning: The Tale of
Grey Wether. World Archaeology, 31, 179-193.
Disponible en: (http://www.museums.ncl.ac.uk/
Avebury/stone4.htm) [Consulta: febrero de
2019].




C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 186

Gosden, C. (2005). What Do Objects Want? Journal of

Archaeological Method and Theory, 12, 193-211.

Gosden, C. & Lock, G. (1998). Prehistoric Histories.
World Archaeology, 30, 2-12.

Gosden, C. & Marshall, Y. (1999). The Cultural Biogra-
phy of Objects. World Archaeology, 31, 169-178.

Graves-Brown, P. (ed.) (2000). Matter, Materiality and
Modern Culture, London: Routledge.

Hamilakis, Y. (1999). Stories from exile: fragments from
the cultural biography of the Parthenon (or ‘El-
gin’ marbles). Y. Marshall & C. Gosden (eds.) 7he
cultural biography of Objects. World Archaeology,
31, 303-320.

Hassan, E (1998). Memorabilia: archacological materia-
lity and national identity in Egypt. MESKELL, L.
(ed.) Archaeology under fire. Nationalism, politics
and heritage in the Eastern Mediterranean and Mi-
ddle East. London: Routledge.

Hedeager, L. (2011). Iron age myth and materiality: an
archaeology of Scandinavia AD 400-1000. Lon-
don: Routledge.

Heidegger, M. (1994 [1949]). La Cosa. Conferencias y
articulos. Barcelona: Ediciones del Serbal.

Herndndez Santana, G. (2015). £l sistema de lunaciones
de los comcaac (ms). Tesis. México: Universidad
Nacional Auténoma de México.

Herrera, R., Morales, J. & Topete, J. (1976). Zix anxo
coohhiit hapdh quib czdxi zix quibhmda tdx mos
czadxiiha: El Gigante llamado comelon y otras his-
torias en seri y en espanol. México: Instituto Lin-
giifstico de verano/Secretaria de Educacién Puabli-
ca/Direccién General de Educacién Extraescolar
en el Medio Indigena.

Hetherington, K. (2003). Spatial textures: place, touch,
and praesentia. Environment and Planning A, 35,
1933-1944.

Hicks, D. (2007). From Material Culture to Material
Life. Journal of Iberian Archaeology, 245-255.

Hinton, T. B. (1955). A Seri Girls’ Puberty Ceremony at
Desemboque, Sonora. Kiva, 20, 8-11.

Holtorf, C. (2002). Notes on the Life History of a Pot
Sherd. Journal of Material Culture, 7, 49-71.

Ingold, T. (2007). Materials against Materiality. Archaeo-
logical Dialogues, 14, 1-16.

Kirk, T. (2006). Materiality, Personhood and Monu-
mentality in Early Neolithic Britain. Cambridge
Archaeological Journal, 16, 333-347.

Knappett, C. (2007). Materials with Materiality? Ar-
chaeological Dialogues, 14, 20-23.

Kopytoff, 1. (1991). La Biografia Cultural de las Cosas:
La Mercantilizacién como Proceso. Appadurai, A.
(ed.) La Vida Social de las Cosas. Perspectiva Cultu-
ral de las Mercancias. México: Editorial Grijalbo.

Martinez-Tagiienia, N. (2016). And the Giants Keep
Singing: Comcaac Anthropology of Meaningful
Places. Tesis. Tuczon: The University of Arizona.

Mcgee, W. J. (2000). Trails to Tiburon: the 1894 and
1895 field diaries of W] McGeel Transcribed by

Hazel McFeely Fontana, annotated and with and
Instroduction by Bernard L. Fontana, Tucson, The
University of Arizona Press.

Miller, D. (ed.) (2005a). Materiality Durham: Duke
University Press.

Miller, D. (2005b). Materiality: An Introduction. Miller,
D. (ed.) Materiality. Durham: Duke University
Press.

Miller, D. (2007). Stone age or plastic age? Archaeological
Dialogues, 14, 23-27.

Montafio, R. (2017). Los que llevan la via lictea. 7/alo-
can, XXI, 49-104.

Moser, C. (2000a). A Desemboque Childhood. Journal
of the Southwest, 42, 411-426.

Moser, C. (2014). Shells on a Desert Shore. Mollusks in
te Seri World. Tucson: The University of Arizona
Press.

Moser, E. (1963). Seri Bands. Kiva, 28, 14-27.

Moser, E. (1973). Seri Basketry. Kiva, 38, 105-140.

Moser, E. & White, R. S. (1968). Seri Clay Figurines.
Kiva, 33, 133-154.

Moser, M. B. (1970). Seri Elevated Burials. Kiva, 35,
211-216.

Moser, M. B. (1988). Seri History (1904): Two Docu-
ments. Journal of the Southwest, 30, 469-501.

Moser, M. B. (2000b). Lost in the Desert: A Four-Year-
Old Survivor. Journal of the Southwest, 42, 485-
489.

Moser, M. B. & Marlett, S. A. (2004). Comcdac quih
yaza quih hant ihiip hac: Diccionario seri-espa-
nol-inglés, Hermosillo y México DF, Universidad
de Sonora/Plaza y Valdés Editores.

Nanoglou, S. (2009). The Materiality of Representation:
A Preface. Journal of Archaeological Method and
Theory, 16, 157-161.

Nolasco, M. (1967). Los seris, desierto y mar. Anales del
Instituto Nacional de Antropologia e Historia, , 18,
125-194.

O’Meara, C. (2012). Donde fue tirado el pantalén y
cémo se llega a esa Bahia. 7lalocan, XVIII, 125-
140.

Olsen, B. (2007). Keeping Things at Arm’s Length: A
Genealogy of Asymmetry. World Archaeology, 39,
579-588.

Pearson, M. P., Pollard, J., Richards, C., Thomas, J., Ti-
lley, C., Welham, K. & Albarella, U. (2006). Ma-
terializing Stonehenge: The Stonchenge Riverside
Project and New Discoveries. Journal of Material
Culture, 11, 227-261.

Renterfa, R. (2015). Hunting Cartographies: Neoliberal
Conservation among the Comcaac. Tesis. Tucson:
The University of Arizona.

Renterfa, R. (2007). Seris. México: Comisién Nacional
para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas. Dis-
ponible en: http://www.cdi.gob.mx. [Consulta:
febrero de 2019].

Thomas, J. (2007). The Trouble with Material Culture.
Journal of Iberian Archaeology, 11-23.




C. Villalobos Acosta/Anales de Antropologfa 54-1 (2020): 173-187 187

Tilley, C. (2004). 7he Materiality of Stone: Explorations
in Landscape Phenomenology. Oxford: Oxbow.

Tilley, C. (2007). Materiality in Materials. Archaeological
Dialogues, 14, 16-20.

Villalobos, C. (2016a). Cambio Climético y Arqueolo-
gia: la construccién de un paradigma. Boletin de
Antropologia Americana, 1, 11-38.

Villalobos, C. (2016b). Proyecto Arqueoldgico cambio cli-
mdtico y diversificacion sociocultural en el Norte de
Meéxico: Bahia Tepoca, Sonora. Informe primera
temporada de campo: Febrero-Marzo 2016, CDMX,
Depositado en el Archivo Técnico del Consejo de
Arqueologfa.

Villalobos, C. (2018a). Cambio climdtico y arqueologia
en el desierto de Sonora. Anales de Antropologia,

52, 37-53.

Villalobos, C. (2018b). Proyecto Arqueoldgico cambio cli-
mdtico y diversificacion sociocultural en el Norte de
Meéxico: Bahia Tepoca, Sonora. Informe segqunda
temporada de campo: Febrero-Abril 2017, CDMX,
Depositado en el Archivo Técnico del Consejo de
Arqueologfa.

Villalpando, E. (1989). Los que viven en las montafas.
Correlacion Arqueolédgico-Etnogréfica en Isla San
Esteban, Sonora, México. Hermosillo: Centro
INAH Sonora.

Villalpando, E. (2000). Manos Seris y su arqueologia.
Journal of the Southwest, 42, 464-469.

Villalpando, E. & Banister, J. 2000. Seri Hands and
Their Archaeology. Journal of the Southwest, 42,
457-463.





