
Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-99

Artículo

Una mirada antropológica a la resistencia física de los rarámuri

The physical resistance of rarámuri: an anthropological view

Javier Rivera-Morales1*, Luis Alberto Vargas Guadarrama2 y Solange Sotuyo3

1Escuela Nacional de Antropología e Historia, Periférico Sur y Zapote s/n, Colonia Isidro Fabela, Tlalpan, 14030, CDMX, México
2Instituto de Investigaciones Antropológicas-unam, Circuito Exterior, Ciudad Universitaria, Coyoacán, 04510, CDMX, México

3Instituto de Biología-unam, Circuito Zona Deportiva s/n, Ciudad Universitaria, Coyoacán, 04510, CDMX, México

Recibido el 31 de mayo de 2018; aceptado el 15 de septiembre de 2018

www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia

Anales de
Antropología

Resumen

Se hace una revisión crítica a las posturas desde donde se ha explicado 
la resistencia física rarámuri. Analizando los resultados que se ofrecen 
desde la fisiología y sus condiciones materiales y simbólicas propo- 
nemos un marco integrativo para comprender el fenómeno desde un 
enfoque simétrico y transdisciplinar, integrando a la antropología en 
la biología.

Proponemos un acercamiento ontológico que integra topológi-
camente el entorno físico y social desde una interfaz híbrida como el 
organismo-persona, donde el organismo se desborda por la persona 
mediante una amplitud de relaciones. En este caso, conceptos que 
son mediadores de relaciones como trabajo, fortaleza, esfuerzo y el 
alma, son medulares para comprender el papel de la actividad física y 
la importancia de la red de relaciones que cada persona lleva a cabo en 
el colectivo rarámuri, donde se desarrolla su condición física como un 
producto de desarrollo influido por la herencia biológica y cultural y 
la construcción de nicho.

* Correo electrónico: jriveramorales77@gmail.com

DOI: http://dx.doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.64596
0185-1225 Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas. Éste es un artículo Open Access bajo la licencia CC-
BY (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Abstract

A critical review is made of the Rarámuri’s physical resistance. Ana-
lyzing the results offered by physiology and its material and symbolic 
conditions, we propose an integrative framework to understand the 
phenomenon from a symmetrical and transdisciplinary approach, in-
tegrating anthropology into biology.

We propose an ontological approach that integrates topologically 
the physical and social environment with a hybrid interface the organ-
ism-person, where the organism overflows through a person through 
a wide range of relationships. In this case, concepts that are mediators 
of relationships such as work, strength, effort, and soul are essential to 
understand the role of physical activity and the network of relation-
ships each person develops in the Rarámuri collective, wherein their 
physical condition is a product of a development influenced by the 
biological and cultural heritage and the niche construction.

Palabras clave: tarahumara, construcción de nicho, condición física, persona rarámuri.

Keywords: Tarahumara; niche construction; physical condition; personhood; Raramuri.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-9990

Introducción

La resistencia física de los rarámuri se ha identificado 
como una característica relevante y un objeto de estudio 
para la ciencia y nuestra sociedad a partir los relatos 
hechos por viajeros como Schwatka (1893) y Lumholtz 
(1902) en el siglo xix, los cuales destacan su gran destreza 
para desplazarse, trabajar o durante sus carreras de bola 
(Irigoyen-Rascon y Palma-Batista 1985), lo que ha lle- 
vando a algunas personas a pensar que poseen una capa-
cidad física superior a la de otros grupos humanos.

A pesar de los trabajos realizados por investigadores 
como Balke y Snow (1965), Groom (1971), Aghemo 
et al. (1971), recientemente Rivera Morales (2011) y 
Christensen et al. (2012, 2014), es poco lo que se sabe 
sobre el origen de dicha condición y cómo se desarrolla. 
En el imaginario occidental se tiende a pensar que su 
condición física tiene origen en una condición innata e 
inherente al hecho de ser rarámuri, y que la misma ha 
sido fijada por la acción de la selección natural en un 
entorno geográfico que se estima como duro e inhóspito, 
aunado a condiciones de pobreza y marginación. Sariego 
(2000: 79) resume dicha postura como primitivista, re-
firiendo que: “La nueva argumentación estriba en com-
probar y corroborar que los patrones fisiológicos y los 
comportamientos corporales corresponden, en efecto, a 
la imagen de seres humanos con aptitudes y condiciones 
físicas completamente adaptadas a un medio donde es 
difícil sobrevivir”.

Desde dicha postura, este trabajo hace una crítica a 
los planteamientos y explicaciones que sistemáticamente 
se han aplicado para comprender y explicar la resistencia 
física de los rarámuri, pues tanto en los rarámuri como 
en otros grupos, cuando se trata de explicar alguna carac-
terística corporal y cultural, es más común de lo que se 
esperaría que se aplique una base de pensamiento muy 
tradicional y reduccionista, empatando una determina-
ción geográfica, biológica y cultural en los mismos térmi-
nos que inicialmente propusiera el conde de Buffon des-
de el siglo xviii (Buffon 1743). Como es apreciable desde 
obras como “el espíritu” escrita por dicho autor (Buffon 
1798), se observa que principios conceptuales, como “la 
cadena del ser”, desempeñan un papel clave en el desa-
rrollo y aplicación de una óptica evolucionista, racial y 
gradualista con la que se ha analizado a muchos grupos 
humanos desde entonces (Ingold 2004b) lo que implica 
la naturalización de un estado o punto de desarrollo.

En consecuencia, no es extraño que diversos autores 
hayan aplicado la mirada primitivista referida por Sarie-
go (2000), y lo sigan haciendo con esquemas “adapta-
cionistas” y reduccionistas que naturalizan y vinculan las 
características físicas y resistencia física de los rarámuri a 
una condición o estado de desarrollo, privilegiando las 
relaciones de determinación por factores externos.

Lo anterior se puede observar en Basauri (1929), 
quien refiere factores de atraso y marginalidad donde 
la sobrevivencia a la enfermedad y al hambre en comu-

nidades con una elevada mortalidad infantil, se asocian 
con la sobrevivencia de los más fuertes y con mayor 
capacidad corporal, explicando así su condición física. 
De igual manera, autores actuales como Ángel Acuña 
intentan explicar los patrones y características corporales 
de los rarámuri (2000, 2003, 2007), como resultado de 
la selección natural y la sobrevivencia de los más aptos. 
Dicho autor también plantea que algunos elementos 
culturales suponen un estoicismo o resignación para vivir 
en un ambiente extremo y duro. En ambos casos se aplica 
una lógica que refiere un esquema llano de selección na-
tural que plantea la acción del entorno y una adaptación 
o respuesta del organismo que asume una posición pasiva 
para su evolución y desarrollo, a la vez que crea y adap-
ta sus prácticas únicamente con fines de sobrevivencia. 
Se presupone un entorno difícil al que los organismos 
solo responden, siendo seleccionados de manera pasiva, 
eliminando toda posibilidad de acción y medición que 
produzca una transformación mutua (Andrade 2005), 
haciéndolo de manera contraria a como se puede pensar 
desde una perspectiva que integre la construcción del ni-
cho y la teoría ampliada de la síntesis evolutiva (Odling 
et al. 2003; Fuentes 2015).

Otro hecho que forma parte de nuestra crítica es que, 
desde otros sitios, pero confluyendo desde una óptica 
adaptacionista, algunos de estos enfoques suponen que 
las prácticas y elementos socioculturales de los rarámu-
ri se pueden explicar y tienen como fin únicamente la 
adaptación a dicho entorno (Balke y Snow 1965; Pare-
des et al. 1970; Aghemo et al. 1971; Acuña 2000, 2003, 
2007). Dicho supuesto también es común en postulados 
como la sociobiología, la psicología evolutiva y la ecolo-
gía comportamental humana (Odling-Smee et al. 2003) 
que olvidan que las prácticas dirigidas y referidas en sis-
temas cognitivos transforman también el ambiente y por 
tanto el organismo, y también tienen una coherencia y 
sentido propio con efectos sociales, llevándonos a caer, 
entre otros errores, en simplificar los planos de relacio-
nes y pensar que solo nuestra perspectiva sería la correcta 
para pensar las relaciones ecológicas de los rarámuri, lo 
que lleva a poner la perspectiva “propia de los rarámuri 
(emic)” como una mera “representación”. Por ello es ne-
cesario sostener, al margen de esa posición, que el entor-
no y las relaciones de transformación o reproducción que 
entablan los rarámuri, se mueven en el plano de la “pre-
sentación”, por ello las relaciones organismo/ambiente 
entre los rarámuri (como en los demás grupos humanos) 
no son un problema de orden meramente epistemológi-
co, sino ontológico (Pedersen 2012). No es solo una for-
ma distinta de relacionarse con un mismo objeto, pues 
el entorno y el ser se desarrollan y construyen a partir de 
la acción y relaciones que tiene la persona, adquiriendo 
dimensiones y características particulares, dejando de ser 
la representación de una misma cosa o espacio común 
para construir un espacio de relaciones propio.

Por ello, el objetivo en este trabajo es replantear cómo 
se genera la capacidad física de los rarámuri y qué factores 
podrían incidir en la misma, para que, en lugar de verlas 



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-99 91

como un rasgo primitivo y fruto de la selección natural 
en un entorno duro, pueda ser vista como resultante de 
la herencia de un nicho que se construye mediante una 
red de relaciones que entabla el ser rarámuri, en tanto or-
ganismo y persona, como caras de una singularidad (bio-
lógica y social unidas), en un proceso interpretativo con 
consecuencias concretas que en este caso son observables 
fisiológicamente.

Postura teórica

Lo anterior nos lleva a precisar que los aspectos genéticos, 
sociales y físicos del entorno no son determinantes, es 
decir no producen invariablemente un mismo resultado, 
sino que son ingresos o recursos de información 
heredables que se articulan en un sistema de relaciones 
complejas (Schultz 2015). La acción y asimilación del 
organismo durante el proceso de desarrollo generan 
múltiples egresos, uno de ellos es la condición física en 
cuestión, pero su lógica e importancia solo son visibles 
cuando se destaca la relación de los componentes como 
el trabajo, el esfuerzo y las actitudes o valoración de 
la actividad cotidiana que implica la eco-cosmología 
rarámuri11 y define su construcción de nicho.

También nos basamos en propuestas relacionales (In-
gold 1990, 2004), que devuelven la complejidad (Morin 
1980, 1995, 1999) y se materializan en una antropología 
integrativa (Fuentes 2015, 2016), para sostener que los 
procesos sociales y biológicos, así como las disciplinas 
que los abordan, deben ser articulados en un marco con-
ceptual que establezca simetría disciplinar y conceptual, 
con el fin de comprender mejor los procesos y caracterís-
ticas humanas.

Muchos de los intentos por articular los componentes 
biológicos y sociales o culturales suelen tener complica-
ciones conceptuales. En primera instancia porque no se 
integran de manera pertinente y coherente desde un mar-
co integrativo, que en parte se debe a que, en muchos ca-
sos, al aplicar la teoría sintética resulta más fácil pensar en 
la selección natural como mecanismo evolutivo principal 
que actúa sobre un recurso de herencia como es el caso 
de la genética, llevando a subordinar los demás recursos de 
herencia, produciendo relaciones causales unidirecciona-
les (como en la sociobiología y la psicología evolutiva), 
lo que ha obligado a poner en una relación asimétrica las 
facetas social y biológica. Esta situación puede ser resuel-
ta si en lugar de seguir una lógica asimétrica y causal, se 
opta por una lógica relacional como en la teoría ampliada 
de la síntesis evolutiva, que integra los demás recursos 
de información heredables en los procesos de desarrollo, 
además de integrar una naturaleza topológica al contem-
plar las relaciones entre el organismo y un entorno en 

1 Considerar que el entorno que transforma y es transformado (o per-
petuado) por los rarámuri no implica solamente los agentes bióticos 
y abióticos pensados desde el colectivo occidental, sino la gama ex-
presada en las relaciones con la naturaleza y sobre-naturaleza rará-
muri.

mutua transformación como lo hace la teoría de cons-
trucción de nicho. Consideramos necesario integrar los 
aspectos sociales como aspectos con efectos biológicos y 
parte de la biología (Ingold 1990, 2004; Fuentes 2016), 
que como recursos dinámicos modulan las relaciones en 
la construcción del nicho (Odling Smee et al. 2003). Por 
lo tanto en términos disciplinares, como refiere Ingold 
(1990), no se debe pensar en la antropología y la biolo-
gía como disciplinas independientes, sino integralmente, 
en una biología o ciencia de la vida que estudia a los 
organismos, e incorpora en sí a la antropología que es 
la ciencia que estudia al hombre como organismo (entre 
tantos), y que en su condición de “ser vivo” integra un 
conjunto de relaciones con diferentes recursos del en-
torno, entre ellos las relaciones sociales que permiten la 
emergencia de la persona, pero especialmente porque es 
en las relaciones sociales donde surgen, se transforman y 
reproducen los contenidos de la esfera de lo simbólico o 
cultural (Ingold 1990), articulando este sistema de he-
rencia con los demás (Odling et al. 2003). Por ello, los 
aspectos antropológicos, en tanto abordan la cultura, son 
significativos para la comprensión y sentido del cambio 
y características de los organismos (Fuentes 2016). Para 
tal fin es necesario abordar el fenómeno como un híbrido 
de naturaleza y cultura (Latour 2007), desde un enfoque 
que es biocultural y complejo (Morin 1995).

Materiales y métodos

Para explicar la construcción del nicho en los rarámuri 
desde los procesos sociales, y cómo ésta genera un sistema 
de desarrollo que modela su condición física, tomamos 
como eje de análisis los recursos o mediadores de relaciones 
en la ontología rarámuri de los pobladores de Norogachi 
y sus alrededores, ubicados en el municipio de Guachochi 
(Chihuahua). Con base en fuentes etnográficas primarias 
y secundarias enmarcadas con observaciones fisiológicas 
para comprender cómo se establecen las vías para desa-
rrollarse como persona rarámuri y las implicaciones que 
ello tiene en sus relaciones con la naturaleza, la sobre-
naturaleza y sus efectos como organismo, para explicar 
los niveles y desarrollo de su aptitud física.2

Los rarámuri o tarahumara

Los rarámuri o tarahumaras, son un conjunto de 
poblaciones, más o menos homogéneo, con cierto grado 
de variación lingüística, de vestimenta y de prácticas 
rituales (Valiñas 2002) que se asientan principalmente en 
la región que deriva su nombre de este grupo y se conoce 
como Sierra Tarahumara, ubicada en la región suroeste 
del estado de Chihuahua, con una extensión de 60 000 
km2. Dicha región también es habitada por otros grupos 

2 Entendiendo como aptitud física la capacidad que tiene un organis-
mo para desarrollar actividad física.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-9992

como los guarijíos (warijo), pimas (o’oba), y tepehuanos 
(ódame), siendo los rarámuri el grupo más numeroso.

En términos lingüísticos los rarámuri pertenecen a 
la rama tarachita y se insertan en el tronco uto-azteca 
(Pintado 2008). Hay algunas subdivisiones internas a 
partir de la cercanía con la religión católica (Kennedy 
1970) que distinguen a los rarámuri cimarrones o gen-
tiles del rarámuri bautizado o pagótuame. También se 
suelen distinguir de acuerdo con el entorno geográfico 
en el que habitan ya sean las cumbres o Alta Tarahumara 
y las barrancas o Baja Tarahumara. Ellos mismos refieren 
algunas diferencias como es el que en una u otra región 
se realiza cierto tipo de actividad o práctica. También 
se pueden distinguir por regiones, ejidos o pueblos mi-
sión, que generalmente es el pueblo sede de las fiestas de 
templo (p. ej. bailes de matachines y pintos). Dentro de 
estas microrregiones encontramos unidades sociales de 
intercambio, las cuales han sido referidas como redes o 
plexos de tesgüino (Kennedy 1963). En ellas se intercam-
bia tesgüino (cerveza de maíz) y alimentos por trabajo 
de manera recíproca y continua, lo que constituye otra 
forma más cercana de pensar las formas y fronteras de 
agrupación social entre los rarámuri.

Los rarámuri en su mayoría tienen un estilo de vida 
trashumante que implica cambios de residencia estacio-
nal, o ligados a la tenencia de la tierra por alguno de los 
miembros del matrimonio.

La forma de subsistencia de los rarámuri en la sierra 
y el principal eje de construcción de nicho se basa en un 
sistema de producción de alimentos referido previamen-
te como maíz-ganado (Bennett y Zingg 1935), o ichi-
mea-iwé witasotami que significa milpa-tierra abonada,3 
dicho sistema implica el cultivo de otros alimentos aparte 
del maíz, como frijol, calabaza y quelites principalmente, 
que se soporta en la fertilización del suelo por medio de 
estiércol que proviene de su ganado, que suele ser capri-
no básicamente y en menor escala de borregos, vacas y 
otros animales. A este sistema también se agrega la cría 
de animales de corral como pollos, conejos y cerdos en 
algunos casos.

Esta producción doméstica se complemente con la 
recolección de alimentos y la cacería en el bosque, así 
como la pesca en los arroyos cercanos y en muchos casos 
también por la integración de alimentos industrializados 
y el uso de fertilizantes químicos.

En la cotidianidad, él rarámuri se desarrolla relativa-
mente aislado en el rancho con su familia que compone 
el núcleo doméstico donde se producen muchos de los 
satisfactores necesarios. Pero la sociedad rarámuri y sus 
relaciones se expresan en las redes de tesgüino donde se 

3 Referimos el término ichimea-iwé witasotami en primer lugar por-
que el concepto de milpa (ichimea) es mucho más adecuado en tan-
to propone complejos o grupos de alimentos que se siembran en 
conjunto, además de que el término lingüístico ichimea implica un 
cultivo conjunto. También se agrega el término tierra abonada (iwé 
witasotami) que refiere el efecto del ganado de diversa índole cuya 
función primaria es ser una fuente de abono y su articulación con el 
cultivo de forma directa (Bennett y Zinng 1935).

da el intercambio de trabajo entre las personas, de ahí 
que sea el eje principal para pensar y entender la sociedad 
y socialidad rarámuri. Es en esta lógica de intercambio 
como se establecen relaciones, por tanto, las formas pre-
ponderantes para desarrollarse y existir como rarámuri e 
incidir en su mundo (Martínez 2012).

La condición física de los rarámuri

Muchos trabajos de tipo antropológico desde el siglo 
xix hacen alusión a la condición física de los rarámuri, en 
algunos de ellos se exhibe su destreza como heraldos 
en la sierra, llevando y trayendo mensajes de las caravanas 
de los viajeros o transportando cargas (Schwatka 1893; 
Lumholtz 1902); la cacería de venado por agotamiento 
ha sido un ejemplo muy notable (Bennett y Zingg 
1935), así como las carreras de bola que cubren centenas 
de kilómetros (Lumholtz 1902; Bennet y Zingg 1935; 
Pennington 1963; Irigoyen y Palma 1985). Este conjunto 
de referencias destaca la capacidad para desarrollar 
actividad física, pero sobre todo una elevada tolerancia 
a la misma.

Tratando de tener una perspectiva cuantitativa de su 
condición física y ubicar el origen de ella, algunos tra-
bajos (Balke y Snow 1965; Aghemo et al. 1971), mues-
tran resultados donde se constata que los rarámuri te-
nían una buena condición física. Balke y Snow (1965) 
refieren que es similar a la de un grupo de reclutas de la 
armada norteamericana, lo que significa que tenían una 
condición física buena, pero dentro de lo normal. Por 
su parte, Aghemo et al. (1971) observaron que los rará-
muri con un menor contacto con la sociedad occidental 
(considerados “primitivos”), tenían una condición física 
elevada que expresaba un consumo de oxígeno máximo 
promedio de 63 ml/kg/min-1, lo que los sitúa entre una 
persona activa y un deportista de resistencia, pero sin 
llegar a tener los niveles de un deportista de alto rendi-
miento cuyos valores van de los 65 a los 90 ml/kg/min-1. 
Resulta interesante que tanto Balke y Snow (1965) como 
Aghemo et al. (1971) refieren que los individuos con un 
estilo de vida más occidentalizado mostraban valores de 
consumo de oxígeno bajos y una mayor acumulación de 
tejido adiposo. En el trabajo de Christensen et al. (2012) 
el consumo de oxígeno máximo observado en hombres 
es de 39 ml/kg/min-1 que concuerda con los valores pre-
sentados por Aghemo et al. (1971) para hombres con un 
mayor grado de occidentalización.

Nosotros (Rivera 2016) observamos que los adoles-
centes rarámuri que vivían en un contexto menos occi-
dentalizado mostraban valores de consumo de oxígeno 
promedio de 56 ml/kg/min-1, que es mayor que el pro-
medio norteamericano o el de los mestizos mexicanos,4 

4 Respecto a las referencias norteamericanas corresponden al percentil 
70, lo que significa que la capacidad aeróbica de los rarámuri en pro-
medio, es mayor a la de 69% de los adolescentes norteamericanos, 
aunque el punto en que se encuentra está dentro de una desviación 
estándar.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-99 93

sin salir del rango de normalidad. Mientras que los ra-
rámuri que vivían en las zonas urbanas con un estilo de 
vida más occidentalizado mostraron valores promedio 
de 46 ml/kg/min-1 que en nuestro estudio fueron iguales 
a los de los mexicanos o mestizos que habitan la región, 
esto a pesar de que muchos de estos rarámuri cuando 
eran niños vivían en rancherías y muy probablemente te-
nían una mejor condición física.

Este conjunto de resultados muestra que los rarámuri 
como población tienen una condición física que sien-
do adecuada no sale de lo normal. Y se observa que en 
condiciones de vida similares a la de otros grupos como 
los mestizos su condición física se reduce o es igual. Lo 
anterior lleva a considerar que su capacidad y condición 
físicas tienen una influencia y dependencia importante 
de la manera como se relacionan con su entorno, lo que 
supone que difícilmente haya una determinación innata 
en la condición física de los rarámuri. Y al igual que en 
otras poblaciones su condición física está determinada 
por la presencia de estímulos suficientes y adecuados para 
desarrollarla y/o mantenerla dentro de ciertos límites.

Cuando se piensa en condición o aptitud física es ne-
cesario contemplar la actividad física, que es pieza clave 
para su desarrollo, pues su ausencia o presencia en can-
tidad e intensidad suficientes son elementos importantes 
para modificarla (Livingstone 1994). Otro elemento de 
gran importancia es el entorno (físico y social), en tanto 
sus características y relaciones pueden estimular o inhibir 
el desarrollo de la actividad física (D’Haese et al. 2015) 
pues el espacio junto con los medios tecnológicos, favo-
rece ciertas formas de actividad, pero la interacción social 
a través del intercambio de símbolos y contenidos mol-
dea la percepción de la actividad, estableciendo las vías 
de convencionalización de las experiencias y su somatiza-
ción, ya que en este intercambio se moldean las actitudes 
y se establecen las competencias que tiene el sujeto (Ryan 
et al. 1997).

Está claro que es en las relaciones sociales donde el or-
ganismo se desarrolla como persona, pero dichas relacio-
nes no solo afectan a la persona como entidad abstracta o 
meramente social, sino al organismo como un todo que 
también es la persona. De ahí que cuando pensamos en 
la condición física del cuerpo de los rarámuri no pode-
mos considerar solamente sus relaciones con un entor-
no físico, sino también a partir del entorno social y los 
contenidos que en él se intercambian, que junto con las 
experiencias corporales permiten a la persona rarámuri 
construir su medio y las vías para actuar en él, dando pie 
a la construcción de su nicho.

Repensando el entorno rarámuri

Hay diversas hipótesis, pero se plantea que en el momento 
del contacto con los españoles, los rarámuri habitaban los 
valles fértiles que estribaban la sierra Madre Occidental, y 
fueron desplazados y expulsados por los conquistadores, 
obligándolos a replegarse en las cumbres y barrancas de 

la Sierra Tarahumara (Rodríguez 1999). La sierra que 
se convirtió en su hogar está compuesta por cañones, 
barrancas y montañas, que conforman una topografía 
muy accidentada. Esto, entre otras cosas, ayuda a explicar 
su patrón de asentamiento que es muy disperso, y que 
se puede definir por varios aspectos, resultando muy 
relevantes el agua y las tierras cultivables. El acceso al 
agua depende principalmente de la presencia de los ríos, 
aguajes, manantiales y pozos que se restringen a ciertos 
lugares, ante ello los rarámuri pueden sortear la falta 
del agua mediante la trashumancia, o restringiendo sus 
asentamientos a lugares donde los aguajes, manantiales 
y pozos tengan agua todo el año. Respecto a las tierras, 
muchas de ellas se encuentran cerca de los ríos en los 
valles, y están separadas por macizos rocosos, bosques 
o pendientes pronunciadas. Muchas de estas tierras 
son mejoradas con sistemas de trincheras que permiten 
retener los suelos que son arrastrados y erosionados 
por las lluvias. Además hay que agregar también que 
la erosión y los cultivos empobrecen los suelos, razón 
por la que los rarámuri utilizan a sus animales como 
fuente de fertilizante dando pie al sistema ichimea-iwé 
witasotami. Razón por lo que el pastoreo resulta una 
actividad tan importante para los rarámuri, favoreciendo 
la explotación de los pastos y otros forrajes en las tierras 
y bosques circundantes a sus ranchos. Éste es otro factor 
que debemos tomar en cuenta cuando se habla de su 
patrón de asentamiento.

Si bien la agricultura y el pastoreo son actividades 
clave en su forma de vida, la recolección en el entorno 
del bosque, desde hace siglos fue uno de los medios de 
subsistencia más importantes, asimismo es fundamental 
para la obtención de madera para la construcción y como 
combustible (leña). La importancia de este espacio radica 
en que antaño y en la actualidad les ha permitido asegu-
rar alimentos por medio de la caza, pesca y la colecta de 
hongos, frutos y plantas, todo ello a pesar del impacto 
y deterioro por la entrada de los aserraderos y las minas 
impulsada por las llamadas políticas de desarrollo.5

Tomando en cuenta lo anterior podemos plantear 
que el patrón de asentamiento disperso y estrategias refe-
ridas como un conjunto, les permiten construir su nicho, 
logrando que las familias tengan acceso al agua, a la tie-
rra cultivable, al bosque y a espacios para pastorear a sus 
animales a lo largo del año, explicando y dando lógica al 
patrón de asentamiento en rancherías.

5 Su conservación previa a la llegada de estas empresas se puede expli-
car porque en la ética rarámuri se estimula la autorregulación evitan-
do la sobreexplotación, procurando tomar solo lo que sea necesario, 
evitando usar el entorno y los seres con los cuales se relacionan más 
allá de sus necesidades. Una situación que da cuenta de ello en la 
cotidianidad es la forma de servir la mesa. En el caso de occiden-
te el anfitrión sirve y controla el acceso a los alimentos, mientras 
que los rarámuri ponen las cosas sobre la mesa y piden al invita- 
do que se sirva y tome lo que necesite, dando por sentado que el 
visitante tomará sólo lo que le sea necesario.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-9994

Relaciones sociales rarámuri

Dentro del patrón de asentamiento de las rancherías, es 
muy común que las casas o ranchos cercanos a una casa 
pertenezcan a algún familiar, pues sus casas están en lo 
que antes fueron las tierras de sus padres. Por lo tanto, 
muchas de sus relaciones sociales se establecen entre ellos, 
pero también hay otras rancherías cercanas muchas veces 
habitadas por personas con algún grado de parentesco, 
como cuñados o solamente amigos. La mayor parte de 
las necesidades económicas se cubren dentro del núcleo 
familiar, donde padres e hijos realizan las actividades 
necesarias como sembrar, mover corrales,6 cuidar a 
los animales, acarrear agua y leña, recoger quelites y 
hongos entre otras tantas actividades. Hay situaciones o 
circunstancias en las que se requiere o propicia el apoyo 
o la ayuda, como cuando hay que recoger la cosecha en 
poco tiempo o hacer trincheras, u otras actividades que 
dan cabida para hacer un “tesgüino de trabajo”7 abriendo 
un espacio de relaciones donde generalmente hay alegría, 
se platica y se socializa, pues el tesgüino es una bebida 
que se ingiere cuando se trabaja, lo que da lugar a que la 
sociedad rarámuri se articule principalmente en grupos o 
redes de trabajo y bebida, donde los individuos se ayudan 
e intercambian favores. Dentro de estas redes, algunos 
tienen relaciones con ciertas personas, mientras que su 
pareja u otros familiares se integran con otras, por lo que 
las redes se van ampliando y sobreponiendo, articulando 
unas con otras, ampliando los espacios de relaciones y 
de intercambio en cada núcleo doméstico, permitiendo 
que se articulen y comuniquen amplias regiones lo que 
Kennedy (1963) llamó “plexos de tesgüino”.

Martínez (2012) explica como la forma e idea de so-
ciedad rarámuri se basa en la naturaleza pléxica de relacio-
nes individuales, en las que tempranamente se incorpora 
a la persona rarámuri, por lo que beber y trabajar es una 
de las vías más importantes para vivir, entablar relaciones 
y por tanto existir como rarámuri. Ello implica caminar 
y recorrer la sierra físicamente, pero también estética y 
moralmente. La ética que se vierte sobre el concepto de 
“caminar bien” de los rarámuri, implica una forma de 
actuar y vivir de manera correcta, que implica trabajar 
y no detenerse ni darse por vencido y seguir recorriendo 
los caminos que como refiere la misma autora, fueron 
recorridos por Dios y otros seres aparte de los rarámuri, 
mostrando cómo esos caminos son las arterias por don-
de corre la vida en el mundo rarámuri, mostrando un 
espacio que no es distante ni tortuoso, sino habitable y 
lleno de una vida social que no se extingue ni sufre con la 
distancia, sino que se nutre en ella, dando pie a un forta-
lecimiento social, moral y físico de las personas.

6 Para que por las noches los animales depositen el estiércol en dife-
rentes partes de las tierras de siembra.

7 Un tesgüino de trabajo consiste en reunir personas para realizar una 
determinada tarea y como contraprestación se les da comida y tes-
güino.

La persona rarámuri en su mundo

Para entender cómo se piensa y experimenta la actividad 
física, es necesario conocer el concepto de persona entre 
los rarámuri y cómo se articula con su actuar y vivir 
como tal.

La persona rarámuri, como refiere Martínez (2007), 
se compone por una entidad corporal (repokára) cuya 
vitalidad depende de una adecuada articulación con el 
elemento anímico que son las almas o alma alewa (un 
alma única para el caso de Norogachi) que ha sido puesta 
por dios Onorúame en el momento de la fecundación.

La condición de salud de la persona se proyecta en el 
iwíga (aliento), cuyo estado es el producto del funciona-
miento del aparato cardiorrespiratorio, especialmente del 
corazón, cuya fortaleza refleja el estado de equilibrio en-
tre cuerpo y alma. Este equilibrio también se refleja en el 
estado de ánimo de las personas, el cual está fuertemente 
articulado con la salud. Pues se está triste cuando hay 
desequilibrio y debilidad del corazón (estar descorazona-
do), por tanto se puede enfermar o estar enfermo, mien-
tras que estar alegre, es igual que estar sano y se propicia 
la armonía. Asimismo el buen ánimo permite trabajar y 
vivir bien, a su vez trabajar y vivir bien producirán un 
buen ánimo dejando ver una relación cinegética de di-
chos elementos.

El actuar también implica pensar para los rarámuri, 
pues ambas son una misma cosa y no hay posibilidad 
de desarticulación como podría hacerse en nuestra ló-
gica (Martínez 2007). Por tanto, un comportamiento y 
pensamiento adecuados son necesarios para mantener el 
equilibrio interno, pero este estado no solo influye en 
la persona como ente aislado, pues el estado personal 
guarda relación con el equilibrio social y cósmico. Estar 
contentos, trabajar, cumplir con sus obligaciones y aca-
tar las normas es necesario para mantener el buen áni-
mo y la fortaleza individual, pero también mantendrán 
la fortaleza de Dios, cuyo estado emocional depende de 
la condición y del estado de los rarámuri, quienes con 
su trabajo y alegría alimentan y ayudan a Onorúame a 
seguir su camino y por su parte él también los cuide y 
ayude, dando las condiciones propicias para subsistir y 
permanecer en el mundo.

Es importante subrayar que en el colectivo rarámuri 
se involucran una serie de relaciones sociotécnicas que 
implican una serie de medios para otorgar estabilidad y 
permanencia al mundo (Kawi) y todo su cosmos.

Como refiere Fujigaki (2015), el mundo es un ele-
mento inestable con una latencia o proclividad a la des-
trucción, que sucederá si no se cumplen las normas y 
exigencias establecidas por la deidad, situación que está 
documentada en la historia mítica, y se estima ha suce-
dido con anterioridad (Bonfiglioli 2008). Por lo que es 
muy probable que suceda nuevamente si los rarámuri no 
actúan para estabilizar y perpetuar el mundo por medio 
de una actividad y comportamiento adecuados.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-99 95

El mantenimiento de un estado emocional adecuado 
y la adecuada aplicación de otros recursos técnicos como 
lo es el trabajo (nótzari) en sus diferentes manifestacio-
nes8 son parte de la gama de medios con los que cuenta 
el rarámuri en su ontología para sobrevivir.

Como refiere Bonfiglioli “El tiempo no es eterno para 
los rarámuri, sino una categoría cíclicamente renovable a 
través de sus actos, actos que también renuevan el fortale-
cimiento solar y, consecuentemente, el sostenimiento de 
la vida cósmica” (2008: 56). Queda establecido que una 
de las labores fundamentales de los rarámuri es alimentar 
y ayudar al sol (Onorúame) por medio de diferentes tipos 
de sacrificio.9 Lo anterior explica que hay una relación de 
intercambio asimétrico entre los rarámuri y la deidad que 
es Onorúame (Bonfiglioli 2008) quien se nutre con las 
ofrendas que se producen con el trabajo grupal, las cuales 
son necesarias para asegurar la permanencia del mundo 
como se conoce.

Dentro de la moral y la ética rarámuri la forma co-
rrecta de relacionarse con las demás personas de la et-
nia es buscando que haya un intercambio simétrico y 
la distribución de las riquezas, lo que implica que esté 
socialmente castigado o mal visto que un rarámuri no 
sea recíproco y justo con los demás rarámuri. Debe dar 
kórima10 cuando le sea solicitado, siempre ser mesurado 
tomando solo lo necesario del entorno (social y bio-físi-
co), pero algo muy importante es trabajar, es decir que 
como individuo y núcleo doméstico se involucre en las 
diversas tareas para las fiestas, tanto en el templo11 como 
en el yúmari, pero sobre todo que trabaje sus tierras. No 
trabajar sus tierras es algo mal visto por los rarámuri, no 
involucrarse en las redes de trabajo, al igual que tratar de 
sacar ventaja de las relaciones de intercambio con otros 
rarámuri forma parte de una serie de conductas que se 
considera como caminar mal o desviarse del sendero y 
empezar a tomar una ruta que no es la de los rarámuri, 
muchas veces se refiere que se empieza a actuar como el 
chabochi o empiezan a achabocharse.12 No seguir el ca-
mino que les mostró Dios y han seguido los ancestros 
conlleva el riesgo de que dios se ponga triste, pierda su 

8 Como hacer fiesta y danzar (ritual) o sembrar sus tierras y cuidar a 
sus chivas (doméstico) aunque ambos son parte de un mismo refe-
rente.

9 Entre los que se encuentra la ofrenda del componente anímico (iwi-
gá) como es el caso de la sangre y órganos cardiorrespiratorios de los 
venados, chivas y vacas en el yúmari, o el iwigá del danzante que se 
ofrece durante las danzas en el yúmari o en las celebraciones en el 
templo (Fujigaki 2009), por lo que es necesario formar parte de los 
grupos de trabajo que se desarrollan para dicha función.

10 El kórima es la obligación de dar y recibir alimentos u otros satisfac-
tores cuando le sea solicitado por otra persona que tiene necesidad 
de ellos en ese momento.

11 Los cargos en las fiestas del templo se cubren siendo abanderado 
y ayudante (tambores) en las fiestas de semana santa o danzante de 
pintos y/o matachines, mientras que en el yúmari se baila o se puede 
ser norawa (compadre) y ceder el animal para el sacrificio que en otra 
ocasión será devuelto.

12 Actuar como los conquistadores o los mestizos que son los chabo-
chis, en tanto alteridad son un referente para determinar el que no es 
rarámuri o vive como tal.

fuerza y no pueda seguir su camino y por tanto el mundo 
colapse y puedan ser arrasados de la tierra como le pasó 
antes a aquellos rarámuri que no hicieron lo correcto.

Los datos etnográficos muestran que el trabajo y los 
elementos asociados con el mismo, son una de las vías 
más importantes para desarrollarse como persona en la 
sociedad rarámuri no solo para sostener la vida de los 
rarámuri, sino todo el mundo o kawi. Dejándonos ver 
que sus actividades en forma de trabajo, a diferencia del 
pensamiento occidental, trascienden la esfera de una 
economía material, involucran una economía cósmica, 
tienen efectos sobre su cuerpo, su persona, la deidad y el 
cosmos. Adquieren la dimensión de un hecho social total 
que atraviesa todas las esferas de la vida rarámuri.

La actividad física en el nicho rarámuri

Cuando hablamos de un sistema de desarrollo nos 
referimos a una serie de elementos que se han estabilizado 
durante el proceso de desarrollo de un organismo 
(Griffiths y Gray 1994). En el caso de los rarámuri, se 
presenta una serie de elementos que son aparentemente 
estables como la geografía y el clima, pero es importante 
subrayar que los rarámuri se relacionan desde una 
perspectiva propia que es diferente a la que tiene el 
visitante o los mestizos que habitan la Sierra Tarahumara, 
que les permite entablar un tipo de relación distinta por 
tanto un desarrollo ontológico diferente en tanto hay 
una construcción del  nicho particular, al integrar los 
recursos de información en términos propios. Esto pone 
énfasis en su sociedad como otro elemento estable en su 
proceso de desarrollo, que ofrece ciertas vías o medios 
para integrarse en un cosmos donde el organismo por 
medio de la acción despliega su condición de ser persona.

En el caso de los rarámuri, como refiere Martínez 
(2012), las relaciones sociales en la forma de trabajo se 
establecen desde el vientre materno. Las personas van ad-
quiriendo una mayor fortaleza a medida que crecen y se 
van involucrando en las diferentes actividades, ayudando 
a cargar o acarrear cosas en la medida de sus posibilida-
des, caminando y acompañando a sus padres al ir de un 
lugar a otro y no darse por vencidas. Para el rarámuri es 
necesario mantener la fortaleza, y ello se atestigua conti-
nuamente en los nawésari o sermones de los siríame e in-
cluso en los sermones de los padres o curas católicos que 
han incorporado en su liturgia muchos de los contenidos 
culturales de los rarámuri.

El caminar es una actividad que se realiza diariamen-
te, pues cuando el niño puede caminar y se cuida sólo, 
llevará a las chivas a pastar recorriendo caminos que se 
vuelven más largos conforme la pastura cercana se vaya 
agotando, haciendo que se extiendan las caminatas y se 
desarrolle una mayor tolerancia, pero también obligando 
a conocer y aprender las formas correctas de entablar re-
laciones con los seres que se encuentran en ese entorno 
natural y sobrenatural.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-9996

Dependiendo del género de los jóvenes, lo que no im-
plica una diferencia sustancial cuando se requiere forta-
leza,13 ayudarán de diferentes maneras en casa moliendo 
maíz y haciendo tortillas o alimentando a los animales 
y participando en las fiestas como parte de su familia. 
Más adelante, en la adolescencia, cuando sus padres con-
sideren que son capaces de dirigir su vida e incorporar-
se como miembros de otro núcleo doméstico, les darán 
permiso para beber tesgüino, y ahí podrán buscar pareja 
y formar sus propias relaciones de trabajo, podrán acce-
der a cargos en las fiestas y desarrollarse en las redes de 
trabajo como individuos desde el nuevo núcleo que ellos 
construirán.

Desde muy temprano en la vida de los rarámuri se 
deben realizar actividades para ayudar en el núcleo do-
méstico, pero resultan de gran importancia el conjunto 
de actitudes que se vierten sobre el trabajo y la actividad 
física como elementos deseables en su sociedad, estimu-
lando continuamente que se realicen. Desde las palabras 
y las acciones las personas con las que se desarrolla e in-
teractúa el joven rarámuri encontrarán que la actividad 
es placentera, deseable y que se disfruta, lo que da un 
sentido dóxico y de naturalidad a la actividad física, favo-
reciendo su tolerancia por más prolongada que esta sea. 
Pues desde muy pequeños caminan junto a sus padres 
sin escuchar quejas sabiendo que es algo que se hace y 
se tiene que hacer, y en la medida que van tolerando las 
distancias dejan de ser cargados por sus madres o her-
manas mayores, o montados en el lomo de algún animal 
como burros, mulas o caballos, y realizan las caminatas 
al igual que los adultos, incluso cargando cosas cuando 
es necesario.

Las caminatas integran también un componente lú-
dico, donde muchas veces los varones van pateando sus 
bolas de madera y las niñas arrojando sus ariwetas (arillos 
hechos con ramas alambre y tela), lo que ofrece un espa-
cio de juego mientras se recorren los caminos.

Como parte de la adquisición de conocimientos y el 
estabelecimiento de nexos sociales, desde pequeños vis-
ten su tagóra y bailan en Semana Santa o en invierno. 
Aprenden a bailar y formando parte de los grupos donde 
se encuentran sus familiares. Esto favorece el desarrollo y 
tolerancia al esfuerzo, pues su permanencia en los bailes 
dependerá de su condición física y resistencia al estado 
del tiempo, que irá aumentando con su edad. Pero se 
irán integrando otros componentes como el disfrute y 
el compañerismo, pues además de generar un espacio de 
intercambio y convivencia, siempre está bien visto bailar 
la mayor cantidad de tiempo posible, pues si bien no hay 
presiones para bailar durante toda la noche, se estimula 
que se baile lo más que se pueda y se acompañe a su gru-
po, ya sea dentro o fuera como acompañan las mujeres a 
sus familiares sentadas durante los días y las noches en los 
alrededores del templo.

13 Las mujeres se involucran en la mayoría de las actividades al igual 
que los hombres, salvo la preparación de los alimentos que es una 
labor realizada principalmente, aunque no exclusivamente, por ellas.

Llegado el momento, cuando son adolescentes o ya 
están casados, se les invita a llevar un cargo como aban-
derado o ayudante de éste, lo que implica que sus fami-
lias los apoyen para cumplir con el cargo que, si bien 
pareciera un cargo individual, se desarrolla con el trabajo 
de todo el núcleo doméstico.

A pesar de que el danzar y caminar no llegan a ser 
actividades extenuantes, previamente se observó una 
asociación significativa entre la capacidad aeróbica y la 
participación en actividades rituales como fue el caso de 
las danzas (Rivera 2011). También una asociación parcial 
con las caminatas, dejando ver que este tipo de prácticas, 
que son regulares en la forma de vida de los rarámuri, 
desempeñan un papel importante para el desarrollo de 
su condición física. Estas actividades son comunes no 
por encontrarse en la sierra o ser pobres, sino porque son 
necesarias dentro de una sociedad y una cosmología que 
requiere de ellas para perpetuar el mundo, disponiendo 
que se transite de un lugar a otro para trabajar y beber 
en sus redes de trabajo. Por ello podemos decir que la 
condición y resistencia física se pueden pensar como in-
herentes al hecho de ser rarámuri, pero no por nacer rará-
muri, sino por estar inmersos en un sistema que requiere 
pensar-actuar y vivir como rarámuri.

La resistencia y la tolerancia al esfuerzo son elemen-
tos fundamentales de cómo se construye el nicho en su 
sociedad. No detenerse, tener un buen ánimo y no darse 
por vencido cuando se realiza alguna tarea o labor es algo 
importante, y se usa el término siwéma (no estés triste, 
no te descorazones) para apoyar e impulsar el seguir an-
dando y no detenerse, pues como refiere Martínez (2007: 
11): “Detenerse implica morir, estar triste conduce a la 
muerte que más allá de una muerte individual podría lle-
var a una muerte social o incluso cósmica”.

Discusión

La capacidad transformativa y la acción de los rarámuri 
para modificar su entorno fue observada tempranamente 
por autores como Bennet y Zingg (1935), pero se hizo 
caso omiso de ello al igual que de los demás elementos 
en tanto sus resultados y consecuencias se acotaban a 
universos o campos explicativos independientes desar-
ticulando o purificando los hechos y adscribiéndolos a 
espacios netamente natu-rales o sociales, limitando su 
trascendencia a solamente una de las esferas de la 
dicotomía naturaleza/sociedad como obliga la lógica 
moderna referida por Latour (2007).

El énfasis de este trabajo está en la articulación de co-
nocimientos dispersos que no lo eran por sí mismos, sino 
por los esquemas en los que son interpretados. En este 
caso, a partir de una antropología integrativa y una teoría 
ampliada de la síntesis evolutiva se replantean las rela-
ciones y las consecuencias de los diferentes mecanismos 
evolutivos en donde los elementos sociales y simbólicos 
son aspectos claves para comprender las características de 
su forma de construir su nicho. Esto nos permite sortear 



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-99 97

la dicotomía naturaleza/sociedad o naturaleza/cultura 
por medio de una trascendencia mutua de dichas esferas.

Basándonos en lo que se expuso en este trabajo pode-
mos sostener que cuando nos referimos al término onto-
logía no hablamos de un exotismo o un particularismo 
mal entendido, sino de condiciones que se heredan y 
desarrollan por medio de la actividad, y que son incorpo-
radas y modificadas a partir de las relaciones con las que 
el organismo construye su nicho (que implica lo social y 
otros elementos de su entorno). Dentro de la ontología 
rarámuri, en tanto colectivo siguiendo la teoría actor- 
red, existen agentes o actuantes que distribuyen el senti-
do de la actividad, como es el caso de alma (alewa) y la 
vitalidad o aliento (iwiga), que definen el estado o condi-
ción de la persona rarámuri, y éstos a su vez se articulan 
con otros actuantes como el trabajo y la fortaleza, que 
son medios de acción dentro de estas redes sociotécni-
cas, colocando la actividad física como un recurso estable 
en sus prácticas cotidianas cuyos efectos se reflejan en 
una condición física que se ve beneficiada por la misma, 
pero que a su vez requiere de una buena condición física 
para ser realizada, por lo que ambas se retroalimentan, 
enlazando actividad y condición física. Y es aquí donde 
ponemos el énfasis en que la condición física no se desa-
rrolla como resultado de un ambiente duro e inhóspito 
sino como parte de una relación ecológica propia que se 
da en la construcción del nicho como parte del desarro-
llo ontogenético (dentro de un sistema de desarrollo) del 
organismo-persona en su ontología.

En el caso de los rarámuri, la actividad física es esti-
mulada a través de sus prácticas regulares en un sistema 
transformativo que afecta el organismo y su entorno, lo 
que redunda en un impacto positivo sobre su salud, la 
condición social de las personas y otros aspectos relevan-
tes dentro de su cosmología, generando una gran fuente 
de estímulos extrínsecos,14 para el desarrollo de la activi-
dad física (Anderson et al. 2006). De manera paralela las 
experiencias y el contexto en que se desarrollan tienen un 
impacto importante sobre elementos intrínsecos15 como 
el disfrute y el efecto de la actividad que son interpreta-
dos de manera positiva.

Asimismo, al ser una sociedad con las relaciones igua-
litarias y no jerarquizada (Fujigaki 2015) las tareas y el 
acceso a los cargos son iguales para todos los miembros, 
lo que impide que se le atribuya una carga que genere 
una diferencia en las formas y tipos de actividades, blo-
queando las vías de asociación entre actividad y estatus 
que influyen fuertemente en las vías de pensar la activi-
dad en muchas de las sociedades occidentalizadas y se 
asocian con lo que Pierre Bourdieu habría referido como 
distinción (Bourdieu 1998).

Finalmente, algo que debemos señalar, es que hasta 
la fecha la gran mayoría de las explicaciones (científicas, 

14 Entendiéndose como aquellos motivantes sociales y del entorno en 
el que interactúa la persona.

15 Que son la serie de motivaciones internas del agente, asociadas con 
el placer, el disfrute y la competencia de la persona para realizarlas.

mediáticas y en general) de nuestras sociedades llama-
das occidentales, permiten vislumbrar una gran cantidad 
de prejuicios en torno al otro, que en este caso concreto 
son los rarámuri. Lejos de dar cuenta de los motivos y 
las características de los miembros de dicho grupo, en la 
mayoría de los casos se han utilizado como una alteridad 
constitutiva que permite justificar muchas prácticas den-
tro de nuestra sociedad así como las formas de relacionar-
se con estas otras sociedades.

Conclusiones

La aplicación de otros esquemas explicativos posibilita la 
crítica a posturas adaptacionistas cuyo sustento teórico 
provenía de la teoría sintética o neodarwinista que partía 
básicamente de mecanismos como la selección natural, 
Al ampliarse tanto los mecanismos como las formas 
de relacionarse permiten comprender de manera más 
clara cómo la resistencia física de los rarámuri debe ser 
entendida como el fruto de un sistema de relaciones 
entre componentes biológicos que articulan factores 
psicológicos y culturales; como parte de la forma en la 
que transforman un nicho que han heredado y que ha 
permitido que como sociedad se hayan adaptado y de 
manera simultánea hayan adaptado una región como la 
Sierra Tarahumara.

Los resultados de aplicar propuestas relacionales ofre-
cen otro tipo de respuestas que no solamente son dife-
rentes, sino que además estimulan la exploración de otros 
contenidos que suelen ser simplificados por marcos de 
referencia tradicionales.

Las evidencias presentadas permiten pensar las capa-
cidades físicas de los rarámuri como un estado fruto de 
relaciones, por tanto dinámico y no como una condición 
inherente o dada de manera innata.

Las observaciones hechas en este trabajo dan senti-
do y son un eco de las aseveraciones hechas por Sariego 
(2000) que refieren que la óptica primitivista con la que 
se ha tendido a mirar a los rarámuri, da cuenta más de 
un conjunto de preconcepciones de nuestra sociedad 
de la condición y las necesidades de este grupo.

Referencias

Acuña, A. (2000). Funciones y definición conceptual de 
la carrera rarámuri de la Sierra Tarahumara. Nue-
va Antropología, 64, 149-171.

Acuña, A. (2003). Correr para vivir: el dilema Rarámuri. 
Desacatos, 12, 130-146.

Acuña, A. (2007). La construcción cultural del cuerpo en la 
sociedad Rarámuri de la Sierra Tarahumara. Ecua-
dor, Quito: Ediciones Abya -Yala.

Aghemo, P., F. Piñera Limas y G. Sassi (1971). Maximal 
Aerobic Power in Primitive Indians. Int. Z. angew. 
Physiol, 29, 337-342.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-9998

Anderson, E. S., J. R. Wojcik, R. A. Winett y D. M. Wi-
lliams (2006). Social-cognitive determinants of 
physical activity: The influence of social support, 
sel-efficacy, outcome expecations, and self-regula-
tion among participants in a church-based health 
promotion study. Health psychology, 25 (4), 510-
520.

Andrade, L. E. (2005). Las interacciones entre genoti-
po/fenotipo/medioambiente una aproximación 
semiótica al debate evolución desarrollo. Revista 
colombiana de filosofía de la ciencia, 6 (12-13), 
109-142.

Balke, B. y C. Snow (1965). Anthropological observa-
tions on Tarahumara endurance runners. Ameri-
can Journal of Physical Anthropology, 23, 293-302.

Basauri, C. (1929). Monografía de los tarahumaras. 
México: Talleres gráficos de la nación.

Bennett, W. C., y R. M. Zingg (1935). The Tatahuma-
ra: An Indian tribe of the northern Mexico. Illinois: 
University Of Chicago Press.

Bonfiglioli, C. (2008). El yúmari, clave de acceso a la 
cosmología rarámuri. Cuicuilco, 15 (42), 45-60.

Bourdieu, P. (1998). La distinción. Criterios y bases socia-
les del gusto. Madrid: Taurus.

Buffon, G. L. (1743). Histoire naturelle, générale et parti-
culière, avec la description du Cabinet du Roy (vol. 
III). París: Honoré Champion.

Buffon, G. L. (1798). Espíritu del Conde de Buffon. (D. 
T. Maquieyra, trad.). Valladolid: Viuda e Hijos de 
Santander

Christensen, D. L., Alcalá-Sánchez, I., Leal-Berumen, 
I., Conchas-Ramirez, M., & Brage, S. (2012). 
Physical Activity, Cardio-Respiratory Fitness and 
Metabolic Traits un Rural Mexican Tarahumara. 
American Journal of Human Biology, 24, 558-561.

Christensen, D. L., D. Espino, D. Infante-Ramírez, S. 
Brage, D. Terzic, J. P. Goetze, y J. Kiaergaard 
(2014). Normalization of Elevated Cardiac, Kid-
ney and Hemolysis Plasma Markers Within 48 h 
in Mexican Tarahumara Runners Following 78 
km Race at Moderate Altitud. American Journal of 
Human Biology, 26, 836-842.

D’Haese, S., G. Cardon y B. Deforche (2015). The Envi-
ronment and Physical Activity. M. L. Frelut, The 
ECOG’s eBook on Child and Adolescent Obesity. 
ECOG. doi:ebook.ecog-obesity.eu

Fuentes, A. (2015). Integrative Anthropology and the 
Human Niche, Toward a Contemporary Approach 
to Human Evolution. American Anthropologist, 
17(2), 302-315. doi:10.1111/aman.12248

Fuentes, A. (2016). The extended evolutionary synthesis, 
ethnography, and the humen niche. Toward and 
integrated anthropology. Current Anthropology, 57 
(S13-S26), S.

Fujigaki Lares, J. A. (2009). La muerte y sus metáfo-
ras. Ensayo sobre ritualidad mortuoria y sacrifi-
cial en el noroeste de México. Tesis. Posgrado en 
Antropología Universidad Nacional Autónoma 

de México. Obtenido de http://132.248.9.195/
ptd2009/febrero/0639562/Index.html

Fujigaki Lares, J. A. (2015). La disolución de la muer-
te y el sacrificio: contrastes de las máquinas de 
transformaciones y mediaciones de los rarámu-
ri y los mexicas. Tesis. Posgrado en Antropolo-
gía Universidad Nacional Autónoma de México. 
Obtenido de http://132.248.9.195/ptd2015/
enero/506003475/Index.html

Griffiths, P. E. y R. D. Gray (1994). Developmental sys-
tems and evolutionary explanation. The Journal of 
Philosophy, 91 (6), 277-304.

Groom, D. (1971). Cardiovascular observations on Ta-
rahumara Indian runners-The Modern Spartans. 
American Heart Journal, 81 (3), 304-314.

Ingold, T. (1990). An Anthropologist looks at biology. 
Man, New Series, 25 (2), 208-229.

Ingold, T. (2004). Beyond biology and culture. Thr mea-
ning of evolution in a relational world. Social An-
thropology, 12 (2), 209-221.

Ingold, T. (2004b). Culture on the ground, the world 
percived through the feet. Journal of Material Cul-
ture, 9 (3), 315-340.

Irigoyen Rascon, F. y J. M. Palma Batista (1985). Rarají-
pari: the kick-ball race of the Tarahumara Indians. 
Annals of Sports Medicine, 79-94.

Kennedy, J. G. (1963). Tesguino complex: The role of 
beer in Tarahumara culture. American Anthropolo-
gist, 65, 620-640.

Kennedy, J. G. (1970). Inapuchi, una comunidad ta-
rahumara gentil. México: Instituto Indigenista 
Interamericano.

Latour, B. (2007). Nunca fuimos modernos ensayo de an-
tropología simétrica (1ra. ed.). Buenos Aires, Ar-
gentina: Siglo XXI.

Livingstone, M. B. (1994). Energy expenditure and phy-
sical activity in relation to fitness in children. Pro-
ceedings of the Nutrition Society, 53, 207-221.

Lumholtz, C. (1902). Unknow Mexico. New York: Char-
les Scribner’s.

Martínez Ramírez, M. I. (2007). La composición de la 
persona en el pensamiento rarámuri. Revista pue-
blos y fronteras digital, 4, 1-21.

Martínez Ramírez, M. I. (2012). Tejiendo como caminos 
la vida social. En A. Gutiérrez del Ángel, Hilan-
do el norte: Nudos, redes, vestidos textiles (pp. 555-
601). México: El Colegio de San Luis, El Colegio 
de la Frontera Norte.

Morin, E. (1980). L’unindividualité de l’homme C. De-
lacampagne y R. Maggiori (Eds.). París: Fayard.

Morin, E. (1995). Introducción al pensamiento complejo. 
Barcelona: Gedisa.

Morin, E. (1999). L’intelligence de la complexité. París: 
L’Harmattan.

Odling Smee, F. J., K. N. Laland y M. W. Feldman 
(2003). Niche construction: the neglected process in 
evolution (Monographs in populaton biology, vol. 
37). New Jersey: Princeton University Press.



J. Rivera-Morales, L. A. Vargas Guadarrama y S. Sotuyo/Anales de Antropología 53-1 (2019): 89-99 99

Paredes, A., L. J. West y C. C. Snow (1970). Biosocial 
Adaptation and Correlates of Acculturation in the 
Tarahumara Ecosystem. International Journal So-
cial Psychiatry 16 (3), 163-174.

Pedersen, M. A. (2012). Commin nonsense: A reviewof 
certain recent reviews of the “ontological turn”. 
Anthropology of this century (5), 1. Disponible en 
http://aotcpress.com/articles/common_nonsen-
se/

Pennington, C. W. (1963). The Tarahumara of México - 
The Environment and Material Culture. Salt Lake 
City: University of Utah Press.

Pintado Cortina, A. P. (2008). Los hijos de riosi y ria-
blo; Fiestas grandes y resistencia cultural en una 
comunidad Tarahumara de la barranca. Tesis. 
Posgrado en Antropología Universidad Nacional 
Autónoma de México.

Rivera Morales, J. (2011). Capacidad aeróbica en ado-
lescentes rarámuris y mestizos. Tesis. Posgrado en 
Antropología Universidad Nacional Autónoma 
de México. Disponible en http://132.248.9.195/
ptb2011/octubre/0674457/Index.html

Rivera Morales, J. (2016). Genes, cultura y ambiente 
en la aptitud física de los rarámuri: Un estudio 

desde la fisiología del esfuerzo. Tesis. Posgrado en 
Antropología Universidad Nacional Autónoma 
de México. Disponible en http://132.248.9.195/
ptd2016/agosto/093262266/Index.html

Rodríguez López, J. (1999). Las carreras rarámuri y su 
contexto: una propuesta de interpretación. Alteri-
dades, 9 (17), 127-146.

Ryan, R. M., C. M. Frederick, D. Lepes, N. Rubio y 
K. M. Sheldon (1997). Intrinsic Motivation and 
exercise adherence. International Journal of Sport 
Psychology, 28, 335-354.

Sariego Rodríguez, J. L. (2000). La cruzada indigenista 
en la Tarahumara. Tesis. Universidad Autónoma 
Metropolitana-Iztapalapa.

Schultz, E. A. (2015). La construcción de nichos y el 
estudio de los cambios de cultura en antropolo-
gía: desafios y perspectivas. Interdisciplina, 3 (5), 
131-159.

Schwatka, F. (1893). In the Land of the Cave and Cliff 
Dwellers. New York: Cassel Publishers.

Valiñas, L. (2002). Reflexiones en torno a las lenguas 
guazapar y tarahumara coloniales. Anales de An-
tropología, 36, 249-282.


